क्षण्य विर सेवा मिन्दर के विल्ली के कम मन्या काल न विष्टि के कम मन्या काल न विष्य काल न विष्टि के कम मन्या काल न विष्टि के कम मन्या काल न विष्टि

#### कल्याण

### 🚓 ईश्वराङ्क 😂

(परिश्रिष्टाङ्कसहित)

ओं नमः परमार्थिकरूपाय परमात्मने । स्वेच्छावभासितासत्यभेदाभिषाय शम्भवे औ



तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च दैवतम् । पतिं पतीनां परमं परस्तात् विदाम देवं भुवनेशमीडचम् ॥



सम्पादक

हनुमानप्रसाद पोइ।र

स० सम्पादक

गौरीशङ्कर दिवेदी साहित्यरन

हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।। जयित शिवा-शिव जानिक-राम। जय रघुनन्दन राघेश्याम।। रघुपति राघव राजा राम। पिततपावन सीताराम।। जय जय दुर्गा जयमा तारा। जय गणेश जय शुभ आगारा।।

> [ प्रथम संस्करण--१८२४० ] [ दूसरा संस्करण--२४०० ] मार्गद्योषं संवत् १९८९

Approved by the Directors of Public Instructions United Provinces, Bihar and Orissa, Bombay Presidency and Central Provinces.

> कोई सज्जन विज्ञापन भेजनेका कष्ट न उठावें । कल्याण बाहरका विज्ञापन नहीं छापता ।

वार्षिक मूल्य अगरतमें ४%) जय पावक रिव चन्द्र जयित जय। सत् चित् आनँद भूमा जय जय।। र्इश्वराक्षका मूक्य परिशिष्टाक्क स०३) जय जय विश्वरूप हरि जय। जय अखिलात्मन् जगमय जय।। विदेशमें ४) विदेशमें ४॥। जय विराट जय जगत्पते। गौरीपति जय रमापते।। विदेशमें ॥॥ विदेशमें ॥॥ विदेशमें ॥॥

# CROEDING.

इ नाइ न्यानिक



शास्त्रण स्टब्स वाण १

#### मेमी माहकों भोर पाठक-पाठिकाओंसे निवेदन

(१) 'ईश्वरांक' का १८२५॰ प्रतियोंका पहला संस्करण प्रायः तीन ही महीनेमें समाप्त हो गया। इससे आपलोगोंके ईश्वर-प्रेम, आस्तिकता और कल्याणके प्रति प्रेमका प्रत्यक्ष परिचय मिलता है। नये-नये ग्राहकोंकी माँग देखकर केवल प्रचारकी दृष्टिसे स्वर्चका खयाल प्रायः छोड़कर २५०० प्रतियोंका यह दूसरा संस्करण फिर छापा गया है। माँगें आ रही हैं। अबकी बार इन अंकोंके निकल जानेपर तीसरा संस्करण छपनेकी सहजमें कोई सम्भावना नहीं है इसलिये जिन सज्जनोंको ग्राहक बनना हो उन्हें बहुत जल्दी ४८) मनिआर्डरसे भेजकर ग्राहक बन जाना चाहिये।

थह स्मरण रखना चाहिये कि धर्मार्थ बाँटने, इनाम देने, उपहार देने और संग्रहमें रखनेके लिये यह बहुत ही उत्तम और उपकारी वस्तु है। भारतवर्षके प्रायः सभी भाषाओं के पत्रों और बड़े-बड़े महानुभावोंने मुक्त-कण्ठसे ईश्वरांकके संग्रह करनेकी राय दी है। ४%) देकर ग्राहक हो जानेपर अगले दस महीनों के अंक भी मिल जाते हैं, यह विशेष सुभीता है। अतएव इन २५०० प्रातियों के बहुत जल्दी विक जानेकी सम्भावना है।

- (२) जिन सज्जनोंने मान-सम्मान, नामप्रकाशन या आर्थिक लाभकी कुछ भी आशा न रखकर निःखार्थ भावसे कल्याणके ग्राहक बनाये हैं और बना रहे हैं उनके हमलोग बड़े ही कृतज्ञ हैं। भगवान्के कार्यमें सहायता करनेवाले सज्जन श्रीभगवान्के बड़े ही कृपापात्र होते हैं। हमारा निवेदन है कि वे कृपापूर्वक कल्याणके प्रचारार्थ ग्राहक बढ़ानेमें कुछ परिश्रम और करें, जिससे ईश्वरांकका यह दूसरा संस्करण बहुत जल्दी प्रेमी पाठकोंके हाथोंमें चला जाय।
- (३) यह सारण रहे कि कल्याणमें विज्ञापन आदिकी कोई आमदनी नहीं है, यह सिर्फ प्राहक-संख्यापर ही निर्भर करता है। कल्याणके निकलनेके समयसे

#### कल्याणकी तीसरे वर्षकी फाइल

४०० से ऊपर क्षेत्र और कविताएँ, सुन्दर ७२ चित्र और ११२८ एह, इसमें प्रसिद्ध भक्तांक भी सामिछ है, मूल्य अजिल्हका बाक-महसूज-सहित केवछ ४≤)

यह फाइब कितनी उपादेय है, लेखकोंके नाम देखनेसे ही इस बातका पता छग सकता है-

#### तीसरे वर्षके कुछ लेखक

महारमा श्रोगान्त्रीखी, श्रीक्षरिवन्द् घोष, काकाकालेक हर, धाचार्य आनन्द्रशंकर वाष्माई भुव हिन्दू-युनिवर्सिटी कासी, श्रीक्षयद्याक की गोयन्द्रका, श्रीभूषेन्द्रनाथ सान्याख, दीनवन्धु श्री सी० एफ० एरव्स्क महोद्य, श्रीचकवर्ती राज्ञगोषाखाचारी, हरिभक श्रीयाद्वजी महाराज न्वन्यई, जगद्गुरु श्रीक्षनन्ताचार्यकी महाराज प्रतिवादी भयद्वर मह वन्बई, सेठ श्रीकन्हेयाकाळजी पोहार, बाबा राघवदासजी, स्वामीजी श्रीमोलेबाबाजी, चौधरी श्रीरधुनन्द्रनप्रसाद-सिंहजी, श्रीजनिवयरणराय पाण्डीचेरी, भिच्च श्रीगौरीहांकरजी, रा० व० धवधवासी छाछा श्रीसीतारामजी बी० ए०, श्रीअव्युतसुनिजी महाराज, व्याक्यानवाचस्पति श्रीदीनद्यालुजी शर्मा, वाणीभूपण पं० श्रीनन्द्रकिशोरजी श्रुक्त, श्रीहरिभाऊपी ढापाय्य सम्पाद्व 'स्वागभूमि', श्रीज्वाकाश्रसादजी कानोहिया, श्रीरामदासजी गोह एम० ए०, श्रीनिक्षनी-कान्य गुप्त पाण्डीचेरी, श्रादि।

्ड्सके सिवा अनेक कवियोंकी सुन्दर रचनाएँ भी हैं। स्थान कम दोनेके कारण चित्रोंके अछग-अछग नाम नहीं किसे गये। बढ़ा सुन्दर संग्रह, बिक जानेपर फिर छपना कठिन है।

#### कल्याणकी चौथे वर्षकी फाइल

पौने चार सौ लेख, डेढ़ सौ कविताएँ भौर १८१ सुन्दर चित्रोंसे सुसजित, एष्ट १३८६। इसमें सुप्रसिद्ध गीतांक भी शासिक है। मूल्य डाकप्यसिद्धित ४≲) ( अजिल्द )

'कस्याण' और उसके समय-समयपर निकलनेवाले विशेषांकांसे पुस्तकप्रेमी अनेक सज्जन परिचित ही होंगे। इसपर देश-विदेशमें जितनी सम्मतियाँ जिली गयी हैं उनमेंसे जो हमारे पास संगृहीत हैं, उन सबके। खुश्कुनेसे एक बहुत बढ़ा पोथा वन सकता है। यह इतना लोकप्रिय हुमा कि काइमीरसे मद्रास और केटासे शिवसागरतककी तो बात ही क्या, विदेशोंके भी कई प्राहक हो गये। प्राहक-संख्या लगमग १४००० हो गयी। युक्तप्रान्त, विहार और उदीसा, सी॰ पी॰ के सरकारी शिकाविमागोंने अपनी स्कूल और कालेजके उपयोगके किये खीकृति दी है।

इसमें केवल इन्दी-मापाके विद्वानोंने ही नहीं वरन् बंगजा, उदिया, गुजराती, मराठी, कारमीरी, पंजाबी, हर्त्, संस्कृत, मदासी, अङ्गरेजी, अमेरिकन, जरमनी आदि भनेक विद्वानोंके केख हैं। सुकदियोंकी शुन्दर रचनाएँ हैं। भावपूर्ण मनोहर चित्र हैं। और क्या-क्या है सो देखनेसे ही जाना जा सकता है। केवल गीलांक २॥€)

#### कल्याणकी पुरानी फाइलें और विशेषांक

| १ भगवद्मासांक पृष्ठ ११० रङ्ग-विरङ्गे ४१ चित्र ॥।≋) सजिल्द् …                            | 1g)                |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| २ गीतांक प्रष्ठ ५००से अधिक रङ्ग विरङ्गे १७० चित्र मूल्य २॥८) सजिहत्                     | <b>1</b> 1)        |
| ३ रामायणांक युष्ठ ४१२ तिरंगे-एकरंगे १६७ चित्र मूक्य २॥ॐ) सक्रिएद · · ·                  | ₹1)                |
| ध कृष्खाक्क पृष्ठ १२६ रंग-विरंगे १०७ चित्र, सृक्य २॥३) सजिल्द्र                         | <b>\$1)</b>        |
| ५ सातर्वे वर्षका विशेषांक 'अर्थ्ध खराङ्क' सपरिशिष्टाङ्क पृष्ठ ६१८ के लगभग, चित्र १०० के | छगभग मृश्य ३) ३॥-) |

व्यवस्यापक-कल्याण-कार्यालय, गोरखपुर

#### क्ष श्रीवृद्धिः क्ष

## ४५५५५६ अन्य में जा के अन्य के प्राप्त के प्

| पृष्ठ-स्                                         | स्या | <b>पृष</b> -सं <b>क्</b> या                        |
|--------------------------------------------------|------|----------------------------------------------------|
| १-एक प्रार्थना                                   | q    | १२-परमारमा और जीवारमा (श्रीक्षानस्दर्शंकर          |
| २-ईश-स्तवन ( आचार्य पं॰ श्रीमहावीरप्रसादकी       |      | बाप्माई धुव, एम• ए॰, शो-वाइस-                      |
| हिषेदी)                                          | 9    | चैन्सकर हिन्दू-विश्वविद्यालय, काशी ) 💛 ५७          |
| ३-ईश्वरविषयक उपदेश [ एक जिज्ञासुके साथ           |      | <b>६३-धार्मिक रहस्यवादकी श्रेणियाँ</b> (प्रो०      |
| श्रीउद्याबाबाजीका ईश्वरविषयक सम्भाषया ]          | 3    | श्रीराधाकमत मुकर्जी एम० ए०, पी एच०                 |
| ४-तरद-रइस्य-मीमांसा (श्रीगोवर्धनपीठाधीश्वर       | ١    | ही∙, कसनऊ-विश्वविद्यालय ) " ५९                     |
| श्रीजगद्गुरुश्री ११०८ श्रीशंकराचार्यं श्रीभारसी- |      | १४-एकेथरवाद भौर शिव-विष्गु ( पं० श्रीभवानी-        |
| कृष्ण तीर्थं स्वामीनी महारात)                    | 8    | शंकरकी महाशाज ) ६५                                 |
| ५-ईश्वर-सिद्धि ( श्रीकाञ्ची-प्रतिवादि-भयंकर-     |      | १४-ईश्वर-निरूपण (पिण्डतवर श्रीबासकृष्णजी शर्मा) हर |
| मटाघीश्वर जगद्गुरु श्रीमगबद्दामानुज-             |      | १६-प्राचीन धर्म घौर आधुनिक मन ( साधु श्री          |
| सम्प्रदायाचार्य श्री १९०८ श्रीद्यनन्ताचार्य      |      | टी॰ एक॰ बास्वानीकी ) ७३                            |
| स्वामीजी महाराज )                                | 11   | १७-ईश्वर-प्रसंग (पं० श्रीवितुरोसर भट्टाचार्य       |
| ६-ईश्वर-तत्त्व ( श्रीसन्माध्वसम्प्रदागाचार्य     |      | प्स• ए॰, जिसिएक विश्वभारती, शान्ति-                |
| दार्शनिक-सार्वभीम, साहित्य-दर्शनाचात्रार्थ,      |      | निकेतन) ७७                                         |
| तर्करक, न्यायरक गोस्वामी श्रीदामीदरजी            |      | १८-मागवत-सिद्धान्त (भीकृष्णप्रेमजी मिखारी) =       |
| भास्त्री)                                        | 94   | १ 4-ईश्वर क्यों और कीन ? (डा० श्रीभगवामदासजी       |
| ७-ईश्वरमें विश्वास (पं॰ श्रीगोपीनाधनी            |      | एम॰ ए०, डो॰ लिट्, काशी) " ९०                       |
| कबिराख एम० ए०, ब्रिम्सिपल गवन मेरेट-संस्कृत-     |      | २०-ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ है (स्वामीक्री          |
| काकेज, काशी)                                     | 9 9  | श्रीभोलेबाबाजी) ''' ६३                             |
| ८-जगत्में सबसे उत्तम भौर भवस्य आमनेयोग्य         |      | र <b>१-ईश्वर-चर्चा ('शिव')</b> १०३                 |
| कीत है ? ईश्वर (सदासना पं० श्रीसदत-              |      | २२-ईश्वरके अस्तित्वमें प्रमाण (प्रो॰ श्रीकिरोज     |
| मोइनजी मारूपीय )                                 | ३२   | कावसंजी दावर प्रभ ए०, एल-एल० बी०) १९२              |
| ६-ईश्वर-महिमा (श्रीजयद्यालजो गोयन्दका) ···       | 8.5  |                                                    |
| (१) ईश्वर करपना नहीं ध्रुव सस्य है।              |      | २३-ईश्वर ध्रुव सत्य है (म० श्रीवालकरामजी           |
| (२) ईश्वरके दशह-विभावमें भी दया है।              |      | विनायकती) " १२१                                    |
| (३) ईश्वर-प्रेम ही विश्वप्रेम है।                |      | २४-ईश्वर और महेश्वर (श्रीयुत्त दीरेण्य्रनाथ दत्त   |
| ०-ईश्वर और उसकी प्राप्ति (श्रीधामन्द्रसक्पनी     |      | एम० ए०, बी० एका०, वेदान्तरल) "१२३                  |
| [साहेबनी महाराज] द्याकवारा) ""                   | 48   | २५-पार्थिववादकी भयानकता (चौधरी श्रीरधुनन्दन-       |
| १-ईश्वर (सहामहोबाध्याय हा० श्रीगंगानायजी         |      | प्रसादसिंहजी) १२७                                  |
| क्षा एम॰ ए॰, डी॰ ब्रिट्, ब्राइस-चेन्सकर          |      | २६-मीभगवान् भौर ढनकी श्राप्तिके डपाय (पं॰          |
| इछाहाबाद-युनिवसिंटी )                            | 44   | सीमूपेन्द्रनाथ सान्याक) १३१                        |

#### **पृष्ठ**-संग्**दा**

| २७-श्रीभगवद्-रहस्य ( रायबहादुर राजः श्रीदुर्जन-         | ४५-प्रन्छक्क नास्तिकताका विस्तार (चतुर्वेदी पं॰          |
|---------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| सिंहजी, जावजी) · · · १४१                                | भीहारकाप्रसादजी शर्मा ) " २३०                            |
| २८-ईश्वर तक-सिद्ध हैं (आवार्यभक्त पं० श्रीविष्णु        | ४६-ईश्वर-प्रार्थनांनं सब आवर्यकताएं पूर्ण हो             |
| वामन बोपट शास्त्री) १५१                                 | सकती हैं (डा० श्रीदुर्गाशंकरजी नागर,                     |
| २६-क्या ईश्वर तर्कमे सिद्ध हो सकता ई ? (श्रीयुत         | स्प्रमादक 'कल्पबृक्ष') २४४                               |
| बकटाचसम्तिजी एम० ए०) ५७६                                | ४७-आत्माके सम्बन्धमें प्राच्य और पाश्चात्य               |
| ६०-धनदास (पं० श्रीरामनरेशजी त्रिपार्ठा ) · '' १६९       | सित्हान्त (श्रामती जीन डिलेयर,हर्ंस, इंगर्लण्ड) २४६      |
| ३१ जिन स्रोज्या तिन पाइया (भक्तक श्रीयाद्वजी            | ४८-ईश्वर ध्रुव सत्य है (साहित्याचार्य पं०                |
| महाराज) १६४                                             | श्रंपियुवर मिट्टूलालजी शास्त्री, काष्यतीर्थ,             |
| ३२-ईश्वरकी धृव सत्ता (पं॰ श्रीगर्स्कादत्तजी शास्त्री,   | वेदात्तर्तार्थ, गुम० गु०, गुम० ओ० गुल० ) … २५३           |
| विद्यानिधि) " १६६                                       | % – ईंबर चुपूर्ति ( संस्थामी  श्रीज्ञानानस्टजी उर्फ      |
| ३३-ईश्वर-शरणागित और प्रार्थना (श्रीराम-                 | श्रीजवंर यंग ) २५६                                       |
|                                                         | ५०-भगवन्नाम (स्वामी श्रीरामदासजी) 💮 😬 २६०                |
| दयाल मज्मदार एम० ए०, सम्पादक<br>'उग्सब')                | ५६-ईधर ज्या है ? (श्रांश्चर्नेस्ट पी० होरविन्न, प्रो०    |
| ३४-ईश्वरका अस्तित्व ('सन्य') " १८३                      | इसटरकालेज, न्युधार्क) । । २६९                            |
| ३५- ईश्वरवाद और समाज-धर्म (पं॰ धीसदा-                   | ५२  सास्तिकगार् और श्रास्तिकवार्(श्रीयुत पी०प्त०         |
| विषक्षी शास्त्री भिडं, संस्थापक 'गीनाधर्मभगदन'          | अंकरनारायसा एयर बीच एठ, बीच एतठ, महास) २६२               |
| थूना) १ हाउ                                             | भ३-नाम-महिमा (बी० श्राहोबरगाव, वी <b>०, ठांढेकर) २६७</b> |
| रूप /<br>३६-ईश्वरप्रेम विना शान्ति असम्भव है ( स्वामीजी | ५४-ईश्वरकी सना । द्शिहस्यामी श्रीसहबानन्द्रनी            |
| श्रीचित्रास्मानन्दक्षी) ''' १४३                         | मरस्वर्मा ) २७४                                          |
| ३७-वर्तमानकाल और देशर-सारग (ह० २० छ।-                   | 👓 प्रमुका निवास (प्रो० श्रीजयेन्द्रसम्ब भगवानसास         |
| विनायकनारायण जीशी, नाना महाराज सार्यरे) १६७             | दृरकाळ प्रमण्याण) स्मण                                   |
|                                                         | ७६-ब्रह्मका अखगडसत्ता (स्वामीजी श्रीधावानन्दर्जी) २८२    |
| ३=-जगदीकर वेदान्तसे ही प्रतिपाग है (पे)                 | ५७ सिश्रदेशीय सन्त मैकेरियम (फाइर बी०                    |
| श्रीश्रीपराचार्येजी आसी, वेदास्ततार्थ, वे०              | एकविन सदीद्य) २८८                                        |
| क्षिण, वैक भूव, विव रुव ) ' प्रद                        | पद-र्थकं नामकी महिमा (पं० श्रीजगन्नाथ-                   |
| ३६-आधुतिक जनीश्वरवाद (पं० श्रीलश्मण                     | प्रसादजी अनुर्वेदी ) २६३                                 |
| नारायसभी गर्दे ) २१२                                    | ५६ -श्रीमहलभाचार्य और ईश्वर (पं० श्रीपुरुष समजी          |
| ४०-ईश्वर कहाँ हैं कैमा है और कैसे मिल मकना              | शर्मा चतुर्वेदी, साहिन्याचार्य) 💛 ५६४                    |
| है ! (श्रीविग्रस्यरदास्यजी कामन) २१६                    | ६०-मर्वसप्टा (श्रीवातहरण्यां वतदुवा, बी० ए०) २६६         |
| ४१आस्तिकवादं अनिवार्षं (म० श्रीनारायण स्वामी-           | ६१-कस्याएका सार्ग (जैनधर्मभूषण ब्रह्मधारी                |
| जी महाराज) २२१                                          | श्रीशीनलप्रसान्त्री) २६६                                 |
| ४२-ईधर मानवः जातिके उद्धारक हैं (श्रीयुक्त              | ६२-प्रकृतिमे परमेश्वर (रेवरंण्ड श्रीशर्थर ई० मैस्सी) १०६ |
| सदानन्द्रजी सम्पादक 'संसेज') " २२३                      | ६३ ईधर नहीं नो कुछ नहीं (साधु धाटॉकस्टॉय,                |
| १३-ईश्वर-प्रार्थनासे जाम (विजन श्रीकमलावनी              | अनुष्-श्रीकाशीनाथ नारायणजी त्रिवेदी ) 🐃 ३०३              |
| जीपागडेय) २२६                                           | ६४-दर्शनोंमें ईश्वर (स्वामीजी श्रीद्यानन्दजी) " ३०४      |
| ४४-ईश्वर और उसका नाम ( <i>इस्थि</i> किपराथरा            | ६५-वेद और ईश्वर (पं० अं।पाद वामोत्र                      |
| श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत ) २२६                          | सातवलंकर, सञ्चालक 'स्वाध्यायमरबच्च' ) … ३१४              |
|                                                         |                                                          |

| ६६-वैदिक संहिताऑमें ईश्वर या पुरुष (श्रीमक्कब-                    | <b>६५-ज्</b> रयोश्नी-धर्ममें <b>ईश्वरवाद</b> (प्रिमिषळ श्री एच०           |
|-------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| देवजी कास्त्री, एम० ए० (डि० फिल, ऑक्सन) ३२०                       | के० एम० नारापुरवाला बी० ए०, पी-एच०                                        |
| ६७-वेदान्तके भिन्न-भिन्न विद्वान्तोंके अनुसार ईचर-                | हो०, बार-गुट-ला ) अ ८३                                                    |
| का स्वरूप (श्रीयुत श्रीधर मज्मदार एम० ए०) ३२२                     | ६६-बीद-धर्ममें ईश्वर (काव्यतीर्थ प्रो० श्रीलौट्ट-                         |
| ६८-वेदमें ईश्वर ( प्रो॰ एं॰ ऑक्षेत्रेशचन्द्र चहो-                 | सिंहजी गौतम, एम० ए०, एल० टी०, एम०                                         |
| पाध्याय, प्रयाग-विश्वविद्यात्वय) " ३२४                            | आर० ए० एम० ) २९३                                                          |
| ६९-पुराणोमें ईश्वर (श्री बी० आर० रामचन्द्र                        | सारः ए॰ एस॰ ) · · · ३९२<br>८७-श्रीम्बासिनारायणसम्प्रदायमें परमेश्वर       |
| दीक्षितार एम० ए०, मदाम ) " ३२६                                    | (दार्शनिकपञ्चानन,पड्तर्शनाचार्य,न्याय वैशेषिक                             |
| ७० पुराण और ईश्वर (पं॰ श्रीकृष्यादत्तजी                           | <b>दाम्बी पं० श्रीकृष्ण्यञ्जनाचार्य स्वामिना</b> गयण) ३ १५                |
| भारहाल, शास्त्री, आचार्य, बी० ए०) 😬 ३२८                           | <b>८८-प्रकृतिवादको प्रु</b> टियाँ (प्रोफेसर श्रीभीखनलालजी                 |
| ७१-वेदोंमं ईंखर (श्रीवामुदेवशरणजी अग्रवाल                         | भात्रेय एम० ए०, डी० छिट्। 💛 ३९७                                           |
| एस० ए०, एल-एक० बी०) "३६०                                          | ८१-विज्ञान और ईश्वरका अमिनव (श्रीगणेशजी एम०                               |
| ७२-हैतवादमें ईसर ( प्राचार्य श्रीअनन्तलालजी                       | ए०, बीव एस-चीव ) ४००                                                      |
| गोम्बरमी) "३३४                                                    | ६०-विञान श्रीर ईशा (श्रीवामुदेवशरगन्त्री एमः)                             |
| ०३ - मैयाभिकाँके ईश्वर ( पण्डितवर श्रीपञ्चाननजी<br>नर्करस्त ) ३३४ | ६०-विञ्जान श्रोर इंधर (श्रीवासुदेवशरणजी एमः)<br>ए०) ४०५                   |
| नकंग्रन) "३३४                                                     | ६१–विज्ञानशास्त्रके ईश्वर ( पं० श्रीशारदाप्रसादर्भा                       |
| ७४ श्रीमद्रगवर्द्रानाके ईश्वर (४० एस० एस०                         | सिश्र 'श्रोपनिषद्'काव्योपनिषायाकरणयेदास्त-                                |
| नाडपर्याकर एम० ए०, युना । 💛 ३४९                                   | मीमांत्रानकंपुराणधीर्थं ) 😬 ४०६                                           |
| ७'रउपनिपर् और ईश्वा (श्रीमहानस्टजी सिद्ध-स्ता-                    | ६२ईश्वर-दर्जन ( शुद्धारेनभृषण् हे॰ प॰ श्री-                               |
| लंबार, आयुर्वेदमार्तगढ) … अध्य                                    | ६२-ईश्वर-दर्शन (गुद्धारेत्भृषण् देव पव श्री-<br>रमानाथजी जास्त्रा ) १४११  |
| <b>४२-मांक्यमे ईश्वरवाद(क्षॉ० श्रीयताम्द्रकृपार मज्</b> म-        | <ul> <li>५३-पामान्माका अस्तित्य (आवार्य श्रोजिनीन्द्रनाथ ठाकुर)</li></ul> |
| दार एम : ए : , पा- एच : वी : , बार- एट- ला ) ३ १ ०                | दाङ्कर )                                                                  |
| ७७योगदर्शनमें ईश्वर (प॰ र्ध्रालक्ष्मीधरजी<br>बाजपेयी) ३१४         | ×४-ईश्वर सव भृतीके मुटद (श्रीप्रनन्तराध                                   |
| बाजपंबी) ३१४                                                      | कोन्दरक्र वी० ए०) ४१६                                                     |
| ७५हिन्दू-धर्ममे ईश्वर (सर सर्वापल्ली राघाकुरणन्,                  | ६५-शास आर शिव (पे० आगाराज्यकरजा                                           |
| केटी०, डी-लिट्, वाइस-चान्मलर, भ्रान्त्र-                          | डिवर्ड़ा, माहिग्यरव्य ) 💛 💛 ४२०                                           |
| विश्वविद्यालय ) ३६२                                               | ३६-ईअन्ये नाम पत्र ( मुंगी श्रीकनीयालालको                                 |
| ७१ – बीद-धर्म श्रीर ईश्वरवाट (भिज्ञश्रीमोपन शाकु                  | म्मद ए०, मल-एलक बीठ, एडबीकेंट) -२४                                        |
| जापान) [स॰ और प्रे॰ सतीशचन्द्र गुद्द] 😬 ३६१                       | <b>६७-ईश्वर (प० श्राहन्मान</b> जी शर्मा) 💎 🖰 🕬                            |
| ८०-ईसाई-धर्ममें ईश्वर (श्रीयुक्त एड्विन मीन्स,                    | <b>६८-र्ध्यस्का साजारकार और नाम</b> ाहिला                                 |
| इंगर्संगह) १६८                                                    | ( स्वामीजी श्रीषुकरसानन्दर्भी महाराप ) 🧪 ४२८                              |
| ८१-बोद्ध-धर्ममें ईश्वर-भाव ( श्रीगंगाचरणलालजी                     | ६६ ईश्वरीय सत्ता (श्रीपापाजी महागत) 💛 ४३६                                 |
| खन्ना, मन्त्री भारतीय बौजुलंघ) 💮 😬 ३०३                            | १०० - ईश्वर निगकार और गाकप दोनों 🔭 स्वामी                                 |
| <b>५२ - इ</b> स्लाम-धर्ममें ईश्वर ( नैयद कासिमअली                 | श्रीहरिनामदासभी उदासीत 🐪 💛 ४३२                                            |
| विशारद,साहित्यालंकार) ३७४                                         | १०१—मेरा ईश्वर (पं० श्रीदेवशर्मा 'अभय' विद्यालंकार,                       |
| ८३-मिख-धर्म और ईश्वरवाद ( श्रीज्ञानी काल-                         | आचार्य गुरुकुल-विश्वविद्यातम्, कोगर्डा ) 😶 ५३३                            |
| सिंहजी बी० ए०, अनु०-श्रांगुर्गदिसामी खन्ना)३ ७६                   | १०२ ईश्वर अनस्य हैं (पं॰ श्रीमग्राथसादनी सहता                             |
| मध-धियाँसकीमें ईश्वर (श्रीमनी भोकिया वाडिया) ३०=                  | <b>४म० ए० ) ४</b> ३४                                                      |

पृष्ठ-संख्या

| १ष्ठ-संख्या                                                  | <b>पृष्ठ</b> -संख्या                                                                   |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| १०३-ईश्वर-सिद्धि (रावबहादुर श्रीचिन्तामणि                    | १२५-दार्शनिक विचारोंका केन्द्र ईश्वर ( म०<br>श्रीरघुवराचार्यजी बेदान्तकेसरी, न्याय-    |
| विनायक वैद्य, एम० ए०, एल-एल० बी०) ४३६                        | त्रारक्षेत्रस्यायम्, सर्कवेदान्तर्नार्थः,                                              |
| १०४-स्वराज्य (स्वामीजी श्रीप्रज्ञानपादनी सहाराज) ४३८         | वेदानत-शिशोमणि, दर्शननिधि ) 🥶 ५०५                                                      |
| १०५-ईश्वर-स्वरूप (स्वामीजी श्रीसर्वदानन्दजी                  | वदान्ता शासाच, दशनानाव /<br>१२६-ईश्वरकी सत्ता, खरूप, स्थान, प्राप्तिके                 |
| महाराज) १४०                                                  | उपाय और फल (पं० श्रीबाबृगमजी शुक्क                                                     |
| १०६-ईश्वर प्रत्यच हैं (स्वामीजी श्रीसोमतीर्थजी               | उपाय आर फल (५० श्राबाधूगमणा छक्त<br>पद्यार्थवाचस्पति) ५०६                              |
| महाराज ) ४४२                                                 | पद्यायवासम्पातः) ५०६<br>५२७-क्तीय और द्वेश्वर ( <b>डा</b> ० एस० डव्ल्यू०               |
| १०७-भगवान् मेरे बगीचेमें (श्रीयुत मोर्टन                     | · •                                                                                    |
| अलेकज़रहर सम्पादक हामानिटी, अमेरिका) ४४३                     | र्बा० मोरेना एम० ए०,पी-एच० डी०,                                                        |
| १०८-कर्मफल ईखराधीन (पं० श्रीनरदेवजी                          | ही बिट्, एम॰ एस॰ सी॰ ) " ५०६                                                           |
| शास्त्री वेदतीयं) ४४४                                        | १२८-ईश्वर एक हैं ( श्रीमती आर॰ एम॰                                                     |
| १०६-ईश्वर-समर्पण (रूसी ऋषि श्रांनिकोळस<br>सॅयरिक) ··· •· ४४७ | मुझ्यालच्मी अग्रमल बी० ए०, एल० टी०) ४११<br>१२९-ईशर-प्राप्तिके उपाय ५१२                 |
| <b>रॉयरिक)</b> ४४७                                           |                                                                                        |
| १९०-आन्तरिक ज्योति (धर्मपर्त्ना स्व० जेम्स पुलन) ४५९         | ९३०-ईश्वर नहीं है, ऐसी बात न कहो (भिन्नु श्री-<br>गौरीशंकरजी महाराज ) " ५९३            |
| १९१-ईश्वर-मीमांसा(श्रीज्वालाप्रमादजीकानोड़िया) ४४२           | गौरीशंकरजी महाराज ) ५१३<br>१३१-प्रमा (श्री 'मोहन'जी) ५१३                               |
| ११२-ईश्वर श्रातक्यं है (श्रीनृसिंहदासजी वर्मा) ४%६           | १३१-भ्रमा (श्रामाहन जा) ५१३<br>१३२-अनीधरवादसे जगतका संहार (राजा                        |
| ११३-ईश्वरको महिमा (श्रीभगवानदासजीहालना) ४६२                  |                                                                                        |
| १९४-दशावतार (एक प्रेमी महाशय) " ४६३                          | बहादुर श्रीश्रीलक्षीनारायण हरिचन्दन                                                    |
| १९१-लोग ईश्वरको वयों भूले जा रहे हैं ? (कु॰                  | जगरेव एम० आर॰ ए० एस॰ पुरानस्त-                                                         |
| श्रीनिवासदासजी पोडार) " ४६६                                  | विशारद, विद्या-वाचरपति, टेक्काली )                                                     |
| ११६-ईश्वरके श्रदत विश्वासी भक्त (प्रे० — पं० श्री-           | भ्रीनपोवनजी महाराज) · · · · · ५५७                                                      |
| नन्दिक्ति। स्जी शुक्त वाणीभूषण ) " ४६६                       | अन्यस्य (क्रम्यायस्य विकास । १९००                                                      |
| ११७-ईसर और परमेश्वरका स्वरूप (आचार्य                         | १३४-सगवान (हनुमानप्रसाद पोटार) ५१७<br>१३५-क्षमा-याचन, (सम्पादक) ५१६                    |
| श्रीवालकृष्णजी गोस्त्रामां) '' ४७९                           |                                                                                        |
| ११⊏-ईश्वरके अस्तित्वकी सिद्धि (पं० श्रीसद्त-                 | परिशिष्टाङ्क                                                                           |
| मोहनजी शास्त्री, प्रिंसिपल मारवाडी-                          | १३६-प्रार्थना (श्रं वियोगी हरिजी) " ५२२                                                |
| संस्कृत-कालेज, काशी ) ४०४                                    | ३३७ प्रकत्तावर्ता ५२६                                                                  |
| ११६-सब ईश्वर ही है (बाबा श्रीमाधवानन्दजी) १८०                | ३३७ प्रदत्तावर्छा                                                                      |
| १२०-भक्तकी परस्र ४८०                                         |                                                                                        |
| १२१-ईश्वर-भक्ति (पं० श्रीगयात्रसादजी शास्त्री                | (१) स्वामी श्रीउडियाम्बामीजी महाराज १२५<br>(२) स्वामीश्रीअच्युतमुनिजी महाराज • ५२९     |
| 'श्रीहरि') ४८३                                               | (३) स्वामी श्रीनिमेनामन्द्रजी महाराज ः ४३०                                             |
| १२२-भक्तके भगवान् (भट्ट श्रीमधुरानाथजी                       |                                                                                        |
| शास्त्री, साहित्याचार्य) ४८४                                 | (४) स्त्रामी श्रीहरियाबाजी महाराज ··· ५३२<br>(१) मझाचारी श्रीरामशरखदासजी ··· ५३४       |
| १२३ - ईश्वर-प्रेमकी विभिन्न अनम्याएँ (पं० श्रीप्रभु-         | (२) म्हाचारा श्रारामशरवादासजाः । । पद्धः<br>(६) स्वामी श्रीविज्ञासपुरीकी महाराजः । ५३५ |
| द्रतन्त्री ब्रह्मचारी ) ४६३                                  | (७) स्वामी श्रीक्षतन्ताश्रमकी महाराज ५३५                                               |
| १२४-पुकार (श्रीमती यशोदादेवी धर्मपनी                         | (म) स्वामी श्रीचिदानम्दली सहाराज :: ४३६                                                |
| मं व बन्हें याला जाजी पुडवोकेट) " १००                        | (९) एक मायुक महानुभाव                                                                  |
| a delanami farra                                             | ( ) देश मानिक मर्ग्यमान तहें है                                                        |

| <b>एष्ट</b> -संख्या                              | पृष्ठ संख्या                                                   |
|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| (१०) सुलको चोईबाजे सहास्मा १३७                   | (४१) इ० म० एं० कचमण रामचन्द                                    |
| (११) स्वामी परमहंसजी, राजवाट " ५३८               | पाङ्गारकर बी॰ ए॰, सम्पादक 'सुमुन्नु' ६०४                       |
| (१२) स्वामी श्रीभतुकानन्दजी महाराज ** १३ म       | (४२) पं० श्रीमदनमोहनजी शास्त्री, प्रिं०                        |
| (१३) स्थामी श्रीलचमणसिंहजी " ४३९                 | मारवादी-संस्कृत-कालेज, काशी … ६०३                              |
| (१४) आंज्याकासिंहजी "प३६                         | (४३) स्वामी श्रीसस्यानन्दजी तीर्थ 😬 ६९०                        |
| (१५) स्वामी श्रीभोलेवावाजी " ५४२                 | (४४) श्रीमहम्मव् हाफिज सय्यद् एम ए०,                           |
| (१६) पण्डितप्रवरश्रीपञ्चाननजी तर्करत " ५४४       | सन्दन ''' ६५१                                                  |
| (१७) रमण महर्षि * १४६                            | (४४) श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्वार " ६१२                          |
| (१८) श्रीजयद्यालजी गोयन्दका " ५४७                | (४४) श्रीहनुमानप्रसादजी पोद्वार ः ६१२<br>१३९-चित्र-परिचय ः ६१५ |
| (१६) श्रीपरमहंस बाबा श्रीअवधविद्वारी-            | पद्य                                                           |
| दासजी महाराज, त्रिवेणी बाँच 🎌 ५५६                | १-अकल्पनीयकी करूपना (पं० श्रीअयोध्या-                          |
| (२०) श्रीभानन्दस्वरूपजी 'साहबजी महाराज'४५२       | सिंहजी उपाध्याय 'इरिक्रीध' प्रो० हिन्ह्-                       |
| (२१) श्रीविशेतिजी " ११३                          | युनिवर्सिटी ) १४                                               |
| (२२) गङ्गातीर-नियासी सन्त " ११८                  | २ जतसाओ निज प्यार (पं० श्रीत्माशक्करजी                         |
| (२३) म्वामीजी श्रीकृष्णानन्दजी 'कैलासाश्रम'५६६   | मिश्र 'श्रीपति') ५७                                            |
| (२४) स्वामीजी श्रीकेशवानन्दजी अवधृतः ५७२         | ३गीत (श्रीसत्याचग्राकी 'सत्य' एम० ए०.                          |
| (२५) स्वासीजी श्रीकरुयाणदेवजी 💛 ५७४              | ३—गीत ( श्रीसत्याचरग्रजी 'मत्य' एम० ए०,<br>विशास्द ) ७२        |
| (२६) स्यामी श्रीनिर्वाणप्रकःशजी " ५७५            | ४-प्रभुके प्रति (श्रीमैथिसीशरणजी गुप्त) … ७८                   |
| (२७) स्वामी श्रीयसकेतुत्ती उदासीन ५७६            | १-प्रार्थना (श्रीनवीनसिंहजी चौहान 'कंज') १२०                   |
| (२८) रायबहादुर जाला श्रीसीतारामजी                | ६ - ईडवरके प्रति ( माहित्यस्य श्रीइयामनारायणजी                 |
| बी० ए०                                           | पाण्डेय 'इयाम' ) १२०                                           |
| (२६) महामहोपाध्याय पं० श्रीप्रमधनाथजी            | ७-कौन ? (प्रमयोगी मान') १६०                                    |
| . तर्कभूषण ··· भ=२                               | म- <b>बह (श्रीरमाकान्त</b> जी त्रिपाठी 'प्रकाश') · '' १४०      |
| (३०) सर छल्लूमाई साँवलदास " ४८२                  | ६-मेरे माजिक! (श्रीसन्यवतजी शर्मा 'सुजन'                       |
| (३१) स्वामी श्राभ्य नेदानन्दजी, अध्यक्ष श्रीराम- | स्रो० ए०) "१८०                                                 |
| कृष्ण-वेदास्तभाक्षम ' ५८३                        | १०-ईश्वर सर्वव्यापक है ( एं० श्रीभगवनीप्रमादनी                 |
| (३२) श्रीद्यानस्यनसम्ब्री " " १८४                | त्रिपाठी एम० ए०, <b>एक-ए</b> क० यी०)                           |
| (३३) रावबहादुर श्रीचिन्तामणि विनायक              | ११-ईइवर कीन हैं ? ( पं० श्रीरामनारायग्रदत्तर्जा                |
| वैद्य एम० ए०, एल-एल० बी० ‴ ५⊏६                   | पायदेय व्या० शास्त्री 'राम') " २३०                             |
| (३४) डा० तारापद चौधरी पुम० ए०, पी-               | १२-ईश्चरकी महत्ता (साहित्यशास्त्री पं०                         |
| प्च० डी॰ १८७                                     | श्रीजगन्नारायणदेवजी शर्मा 'व विपुरकर'                          |
| (३१) श्रीयादवजी महाराज, बन्बई १९०                | विशारद) २११                                                    |
| (३६) पण्डितवर श्रीमायारामजी वेदान्ततीर्थ १६६     | ३३-ईइवर-स्तवन (श्रीकृष्णतालर्जा विकारत 'हंस') २३७              |
| (३७) स्वामी श्रीक्षियानन्दजी " १३१               | १४-कौन कहता है ईइवर नहीं है? ( श्रीदयाशहरजी<br>'मगन') २४७      |
| (३८) श्रो-श्रोभीमयन्द्र चटर्जीबी० ए०,बी०         |                                                                |
| प्छ ₁, बी० एस-सी०, एस० श्राइ० इ०                 | १५-हे अनन्त ! (श्रीभवन्तविहारीजी माधुर) ** २५२                 |
| ह०, एम० झाह० ह० १९७                              | १६-ईश्वरका स्वरूप (श्रीजगदीशर्जा मा विमलः) २४८                 |
| (१६) श्रीनिजिनीमोहन सान्याच एम०ए० "६०३           | १७ कीका-कावर्य (पुरोहित श्रीप्रतापनारायणजी                     |
| (४०) श्रीप्रज्ञानपादजी ६०४                       | 'कविरस्न') २६८                                                 |

| पृष्ठ-सेन्स्य                                               | पृष्ठ-संख् <b>य</b> ।                                  |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|
| १४-नृभिद्ररूप ( श्रीदेवीप्रयादजी गुप्त 'कुस्माकर'           | २०-ईश्वरमें विश्वास ( श्रीश्राहिसन मार्डन् ) 😬 ४१६     |
| की० ए ३, एक एक ० की ॥) अपह                                  |                                                        |
| १९ जीवन-वेश्वित्रम (पं० भीग्रेमनारायण्जी                    | २२-स० श्रीचरद्वती श्रीर बा० जहाँगीर ( प्रेपक-          |
| त्रिपाठी 'प्रेम' ) ४३०                                      | श्रीसन्तप्रमादजी, माधुवेल। ) ११८                       |
| २०-इरि-नाम ( पं० श्रीयलदेवप्रसादती मिश्र एम०                | २३- प्रार्थना (सं० श्रीरामनरसिंहजी हुरलालका) ''' ४२२   |
| ರ <b>ಿಗೆ ಪ್ರಭಾರ ಪ್ರ</b> ಿ ೫೧೨                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                  |
| २१-माक्षारकार(पं० श्रीमोहनछाजजी द्विवेदी बी०ए०) ४८३         |                                                        |
| २२-स्बीकृत (श्री 'बचन') " १००                               | २१-वापत्री (क्षीरहासजी) " ८०                           |
| संगृहीत लेख और कविताएँ                                      | २६-ईश्वर-भक्ति (गो० श्रीतुलसीत्।सजी ) ६०               |
| त्रपृक्षतः लास आर कानताल                                    | २७-रथामका सुमिरा (स्वामी हरिदासजी) २४३                 |
| ६-प्रार्थना · ॐ<br>२ वेदिक प्रार्थना · · न                  | २८ ध्रम्म भ्रमोचर (यारी लाहेब) " २७४                   |
| ३—महिमा और स्तृति मो                                        | २६ पार बनारो (जरसी मेहनाजी) " २०६                      |
| ४-हिन्द्श्रोंकी प्रार्थना ''' स                             | ३०-लाज ग्या (सद्गाजी कमाई) " २८१                       |
| र-वीदोंकी प्रार्थना है                                      | ३१-प्रमु-विश्वास (सुन्द्रशासकी) २६१                    |
| ६-जैनियोंकी प्रार्थना ं ः ह                                 | ३२-विनती ( टरियासाहिब माग्वादवासं ) 💛 २६७              |
| ७-सिक्षोंकी प्रार्थना : : : : : : : : : : : : : : : : : : : | ३३-सन भगवानुस (जगर्जावनसाहेव) "३०२                     |
| म-पारसियोंकी प्रार्थना " इव                                 | ३४-ईश्चर-विश्वास (पलट्टसाहिष) ''' ३०३                  |
| ६-ईसाइयोकी प्रार्थना र                                      | ३५-स्टबका श्राधिक (गुल्लेसाह) "३१६                     |
| १०-म्सलमानीकी बार्धना रा                                    | ३६ गोशलको भन्नो (सूरदासती) 💛 ३२३                       |
| ११-ईश्वरागधन ( आधार्य श्रीविजयक्तृत्म्जी                    | ३७–भगवन्-प्रेम (द्याबाई) ३४२                           |
| गोस्वामी) ३                                                 | ३८-साद्यो (सीरावाई) '' १६९                             |
| १२-उत्तम रहस्य ( श्रीअरविन्द् )                             | ३९-कालका औन जीनगा ( गुलावसाहवजी )*** ३६४               |
| १३ ईइवर-प्रार्थना (महात्मा गान्धीजी) 🗼 ४२                   | ४०-त्रिभुवन-कर्ना ( दृष्ठनदासर्जा ) ''         ''' ३७२ |
| ९ ४-हमारी प्रार्थना (विज्वकवि श्रीरवीन्द्रनाथ टाकुर) 💍 ४३   | ४१-प्रेम-प्याला (बुब्लासाहेब) ३७१                      |
| ११-श्रीदिरिनाससंबंदिन । प्रभु जगद्वन्यु ) 💮 💘 १६            | ४२-मे दास हैं (चरन्दासजी) '' '' ३६५                    |
| १६-परमेश्वर (स्वामी श्रीदयानन्द्रजी) ५६                     | ४३ भजन करो (सहजाबाई) 🐃 🥶 ३६४                           |
| १७-ईश्वर-प्रेम (स्वामी रामतीर्थ) ७६                         | ४४-राम (रेंदासजी) ३६६                                  |
| १म-ईश्वर (श्रीरामकृत्य परमहंस ) " २०५                       | ४१साहेबकी याद (गर्रावदासजी) ४९०                        |
| १६-जीवारमाकी परमात्माक लिये पुकार                           | ४६ मिरजनहार साई (दादूदयालजी) "४२७                      |
| (श्रीयुक्त जे० टी० सण्डरलैण्ड डी० डी०) २४०                  | ४७-कल्याग्-प्रार्थना ५२९                               |
|                                                             |                                                        |



### ( • ) वित्र-सूची

|                            |         | पृष्ठ-मंख्या   |                                 |           | ત્ષુ-   | सं । या      |
|----------------------------|---------|----------------|---------------------------------|-----------|---------|--------------|
| बहु                        | रंगे    |                | ३४-मद्वर्षि शाग्टिल्य           |           |         | ९इ           |
| १-भगवदाराधन                |         | उपरका मुखपृष्ठ | ३४-राजा जनक और शुकद             | त्र मुनि  |         | १२०          |
| २-भगवान् श्रीकृष्णरूपर्मे  |         | Š              | ३६-भगवान् श्रीवलरामरूप          | ार्मे     | •••     | 982          |
| ३-भगवान् मस्यरूपर्मे       | •••     | źs             | ३७ महर्षि वाहमीकि               |           |         | २०स          |
| ४-भगवान् कूर्मरूपमें       |         | ··· ५६         | ३८- भक्त-रक्षा                  | •••       | • • •   | २४०          |
| १-भगवान् वराहरूपर्ने       | •••     | ८०             | ३६-श्रीशङ्कराचार्यं             | • • •     | ••      | <b>२</b> ६४  |
| ६-भगवान् श्रीनृतिंहरूपर्मे |         | dog            | ४०- सादर्श हिन्दू-नारी          |           | •••     | 2 == =       |
| ७-भगवान वामनरूपर्मे        | • · •   | ३२⊏            | ४५-श्रीनामदेवजी                 | •••       | ***     | ∍≂દ          |
| ८-भगवान् परशुरामरूपमें     | •••     | ·· <b>१</b> १२ | ४२–श्रं'रामानुजाचार्य           | ***       | ***     | ३०४          |
| ६–भगवान् श्रीरामरूपमें     | ***     | ··· <b>१७६</b> | <b>४३-श्रांवह्नमाचार्य</b>      | •••       | • •     | ३०४          |
| १० नम्य्नन्द्र             | •••     | ٠٠٠ ٩٥٠        | ४४-श्रीमध्वाचार्य               | •••       |         | 805          |
| ११-भगवान बुद्धरूपमें       | ***     | २२४            | ४५-श्रीनिस्याकीचार्य            | •••       |         | ३०४          |
| १२-भगवान् कल्किरूपर्मे     | •••     | ≼४⊏            | ४६-चैतन्य सहाप्रभु              | •••       | •••     | 3 <b>३</b> ६ |
| १३-ध्रीविष्ण् भगवान्       | •••     | २७२            | ४७-स्वामी नित्यानन्द            | •••       | •••     | ३३६          |
| १४-धीभगवान शंकर            | •••     | २६६            | ४८-छद्वेताचार्य                 | •••       |         | 339          |
| १५-भगवान् शक्तिरूपमें      | •••     | ₹२०            | ४९-भक्त हरिदास                  | •••       | •••     | ३३७          |
| १६-भगवान् गरापितरूपमें     | ***     | 388            | ५०-स्वामी श्रीरामानन्दर्जी      |           |         | ३६०          |
| १७-भगवान् सूर्यरूपमें      | •••     | ∵ ३६≒          | ११ श्रीकवीर साहेब               | •••       | •••     | इं६०         |
| १८ भगवान ब्रह्मास्पर्मे    |         | ३ह२            | ५२- गोस्वामी श्रीनुहसीदा        | सजी       | •••     | ३६०          |
| १६-भगवान श्रद्धारूपर्मे    | • • • • | 818            | <b>१३</b> श्रीपयहार्राजी और पृथ | र्वाराज   | • · ·   | ३६०          |
| २०-भगवान् इत्तान्नेयरूपमें |         | 880            | १४-श्रीज्ञानेश्वर               | •••       |         | 359          |
| २१-गायत्री देवी            | •••     | ४६४            | <b>१५-श्री</b> एकनाथ            | ***       | • • •   | ३६६          |
| २२-ऋषि-आश्रम               | •••     | … ક્ષદ્દ       | <b>१६-श्रीतुकाराम</b>           | ••        |         | 3 & 1        |
| २३-मोरा                    | • • •   | ५२६            | १७-समर्थ श्रीरामहासजी           | •••       |         | 389          |
| २४-विश्वासी भक्त अव        |         | ₹8€            | ५८ -युरु नानकजी                 | •••       | ••      | 800          |
| २१-जगत्-चतुष्टय            | •••     | ··· ५५६        | ५९ श्रीश्रीचन्द्रजी             | •••       | 174     | 800          |
| २६-प्रेमी भक्त स्रदास      |         | r.£8           | ६०-श्रीगुरु गोविन्द्सिंहजी      |           | ***     | Seo          |
|                            | _       |                | ६९-वनखरडीजी                     | •••       | •••     | 800          |
| <b>स</b> 1                 | द       |                | ६२-म्बामी रामतोर्थजी            | •••       |         | ४०१          |
| २७-महर्षि वेद्रव्यास       | •••     | ц              | ६३-स्वामी सहजानन्द्रजी          | (स्वामिना | रायस )  | 803          |
| २≍-महर्षि पतआहि            | • • •   | ··· =          | ६४-स्वामी मंगलनाथजी             |           | • • • • | 808          |
| २१-महर्षि कपिल             | •••     | 80             | ६५-म्बामी सियागमजी              | •••       | •••     | 808          |
| ३०-महर्षि जैमिनि           | •••     | 80             | ६६ श्रीरामकृष्ण परमहंस          | •         | ***     | ४३ २         |
| २१-महर्षि कवाद             | •••     | ۶۰۰ ۳۰۰        | ६७-श्रीश्रीप्रभु जगहन्धु        | •••       | •••     | 83२          |
| ३२-महर्षि गौतम             | •••     | ··· 92         | ६८-स्वामी श्रीविवेकानन्द        |           | •••     | ४३२          |
| ३३-देवर्षि नारद            | •••     | €€             | ६६-श्रीविजयकृष्ण गोम्वार्म      | ··· 1     |         | 835          |

#### ( = )

|                                              |       | १८-संस्या   |                        |     | <b>पृष्ठ-सं<del>क्</del>या</b> |
|----------------------------------------------|-------|-------------|------------------------|-----|--------------------------------|
| ७०-स्वामी विशुद्धानन्द                       | •••   | 855         | ८२-सुकरात              | ••• | ··· 404                        |
| ७१-स्वामी भास्करानन्द                        |       | 83 <b>5</b> | ८३— <sup>9</sup> सर्भन | ••• | ••• 14014                      |
| ७२-तेलक्क स्वामी                             |       | 83€         | ८४ - टॉलम्टॉय          | ••• | 404                            |
| ७३-सिद्धारूढ़ स्वामी                         |       | 835         | ८५-जेम्स एलन           | ••• | 404                            |
| ७४-याज्ञवस्य-मैन्नेयी                        | •••   | श्रपह       | =६-भक्त-बन्मलता        | ••• | ··· 430                        |
| ७१-श्रेयार्थी नचिकेता और                     | यसराज | ४५६         | ८७-सेंट फ्रोमिम        | ••• | *** 402                        |
| <ul> <li>६-ईश्वरचन्द्र विद्यासागर</li> </ul> | •••   | 8 ८ ८       | ८८ मेंट सर्इ           | ••• | ··· ⋞७≍                        |
| ७७-दे रेन्द्रनाथ ठाकुर                       | •••   | 866         | मध संद कैथेरिन         | ••• | ··· +9E                        |
| ७८-स्वामी द्यानन्द                           | •••   | 866         | ६०-सेंट एलिजाबेध       | ••  | 408                            |
| ७१-केशवचन्द्र सेन                            | •••   | 866         | ६५-संट गेयां           | ••• | ··· 40E                        |
| =•-महारमा <b>ई</b> सा                        | •••   | 40 B        | ६२ संटटांसा            | ••• | ··· ५७६                        |
| ८१-महात्मा ज्रथोरत्र                         | •••   | 08          | ६३ गज-उद्धार           | ••• | 890                            |





करपाण रक्ष

पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदच्यते ।
 पूर्णम्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥



स्त्री-श्र्द्र-विड्-द्विज-नृपा ह्यथमास्ततोऽन्ये याताः समानपदवीं परमस्य पुंसः । कल्याणयानमिष्ठह्य बलेन यस्याश्रेतः कथं शरणमेषि न भक्तिमेनाम्॥

वर्ष ७ } गोरखपुर, श्रावण १९८९ अगस्त १९३२ { मंख्या १ पूर्ण संख्या ७३

> ॐ विश्वानि देव सवितर् ह दुरितानि परासुव यद् भद्रं तन्न आसुव

#### वैदिक प्रार्थना

अ वाश्वे मनसि प्रतिष्ठिता मनो मे वाचि प्रतिष्ठितमाविरावीर्म एथि वेदस्य म आणीस्थः, श्रुतं मे मा प्रहामीरनेनाधीतेनाहोरात्रात्मन्दधाम्यृतं वदिष्यामि । सत्यं वदिष्यामि । तन्मामवतु । तद्वक्तारमवतु । अवतु माम् । अवतु वक्तारमवतु वक्तारम् ॥ अ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (ऋष्वेद्य शान्तिपाट)

ॐ पूर्णमदः पूर्णिमदं पूर्णात्पूर्णमुदस्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमवाव-शिष्यते ॥ ॐ श्रान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (श्रुक्त वनुवेद्ध्य मान्तिपाट)

ॐ सह नाववतु ॥ सह नौ भुनक्तु ॥ सह त्रीयं करवात्रहे ॥ तज्ञस्य नाव-धीतमस्तु, मा विद्विपात्रहे ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (कृष्ण यज्ञबंदीय शान्तिपाट)

ॐ आप्यायन्तु ममाङ्गानि बाक् प्राणश्रक्षः श्रोत्रमथो वर्लामिन्द्रियाणि च सर्वाणि सर्व ब्रह्मोपनिषदं माहं ब्रह्म निराक्तयां मा मा ब्रह्म निराक्तराण-मस्त्वनिराक्तरणं मे अस्तु । नदान्मिन निर्ने य उपनिपत्सु धर्मास्ते मिय मन्तु ने मिय सन्तु ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (सामवेदीय शान्तिः श

ॐ भद्रं कर्णिभिः शृणुयाम देवा भद्रं पञ्चेमाक्षभिर्यज्ञताः ॥ स्थिरेरङ्गस्तुष्टु-वांसस्तन्भिर्व्यशेम देवहितं यदायुः ॥ स्वस्ति न इन्द्रो बृद्धश्रवाः ॥ स्वस्ति नः एपा विश्ववेदाः ॥ स्वस्ति नन्ताक्ष्येः अरिष्टनेभिः ॥ स्वस्ति ना बृहस्पतिर्दधातु ॥ ॐ शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥ (अथववेदीय शान्तिपाट)

ॐ मधुवाता ऋतायंत, मधु क्षरन्ति सिन्धवः । मार्ध्वानेः सन्त्वापधाः । सधुनक्तमुतोषशा ॥ मधुमत् पार्थिवं रजः । मधु द्यौरम्तु नः पिता मधुमान नो वनस्पतिः मधुमानऽस्तु द्वर्यः । मार्ध्वीर्गावो भवन्तु नः ॥ (ऋष्वेद १ । ६ । ५०)

ॐ यो देवांऽग्री योऽप्सु यो विश्वं भ्रवनमाविवश । य ओषधीषु यो वनस्पतिषु तस्मै देवाय नमो नमः ॥ (अ०२ । १७)

#### महिमा और स्तुति

ॐसहस्रशीर्पा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। स भूमि ६ सर्वतः स्पृत्वात्यतिष्ठदृशाङ्गलम् ॥ (पुँ० म.• १) पुरुष एवेद ६ सर्व यदुभूतं यद्य भाव्यम्। यद्ननेनातिरोहति॥ उतामृतत्वस्येशानो (पु॰ स्०२) एतायानस्य महिमाऽतो ज्यायांश्च पृष्टयः। पादै। उस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यासृतं दिवि॥ (पु॰ सु॰ ३) एको देवः सर्वभृतेषु गृदुः मर्वव्यापी सर्वभूतात्तरात्मा। **मर्बभृताधिवासः** कर्माध्यक्षः माक्षी चेताः केवला निर्मु णश्च ॥ (भेताल ६। ११) एको यशी निष्कियालां बहुना-मैके बीजें बहुधा यः करोति। तमात्मस्थं येऽनुपर्श्यान्त धीरा-स्तेपां सुखं शाश्वतं नेतरेपाम्॥ र्धना० ६ । १२् । नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनाना-मेको बहुनां यो चिद्धाति कामान्। तत्कारणं **सांख्य**योगाधिगम्यं कात्वा देवं मुच्यतं सर्वपादोः॥ (अवा० ६। ११)

अग्निर्यथैको भुवनं प्रविष्टो रूपं रूपं प्रतिरूपो वभृषः। एकस्तथा सर्वभृतान्तरात्मा रूपं रूपं प्रतिरूपो बहिश्च॥ (काठ०२।५।९)

यश किञ्चित् जगत्सर्वं दृश्यते श्रृयतेऽपि वा । अन्तर्वहिश्च तत्सर्वं व्याप्य नारायणः स्थितः ॥ (नारायणोपनिषद्) सर्वाननशिरोधीवः सर्वभूतगुहाशयः। सर्वव्यापी स भगवान् तस्मात्सर्वगतः शिवः॥ (अतः १११)

सूर्योद्भवन्ति भूतानि सूर्येण पालितानि तु। भ्या सूर्ये लयं प्राप्नुवन्ति यः सूर्यः सोऽहमेव च॥ (सूर्योपनिषद्)

यस्याः परतरं नास्ति सैपा दुर्गा प्रकीर्तिता। प्रपद्ये शरणं देवीं दुंदुर्गे दृरितं हर॥ (देव्युपनिषर्)

आविर्भूतं च सृष्ट्यादी प्रकृतेः पुरुपात्परम्। एवं ध्यायति यो नित्यं सर्योगी योगिनां वरः॥
। गणश्युर्गनषद्)

राम एव परं ब्रह्म राम एव परं तपः। राम एव परं तत्त्वं श्रीरामो ब्रह्म तारकम्॥ (राम • र० उ०)

निष्कराय विमोहाय शुद्धायाशुद्धवैरिणे। अद्वितीयाय महते श्रीरूपणाय नमी नमः॥ (गो० पू० ता०)

अहं हरे तब पार्देकम्*ल-*दासानुदासः भवितास्मिभ्यः ।

मनः समेनासुपतेर्गु णांस्ते गृणीत वाक् कर्म करोतु कायः॥

अजानपक्षा इच मातरं खगाः स्तन्यं यथा बत्सनराः भ्रुधार्ताः ।

ष्रियं प्रियेव व्युपितं विषण्णा मनोऽरिवेन्दाक्ष दिहृक्षतेत्वाम्॥ (श्रीमङ्गार्व १ ११ १२४, २६)

त्वं त्रयाणां हि लोकानामादिकर्ता स्वयंप्रभुः। सिद्धानामपिसाध्यानामाश्रयश्चासि पूर्वजः॥ दृश्यसे सर्वभूतेषु गोषु च ब्राह्मणेषु च। दिश्च सर्वासु गगने पर्वतेषु नदीषु च॥ (बा० स० गुडू० ११७। २०। २२) त्यमादिदेवः पुरुषः पुराणः
स्त्वमस्य विश्वस्य परं निधानम्।
वेत्तासि वेद्यं च परं च धाम
त्वया ततं विश्वमनन्तरूप ॥
वायुर्यमोऽग्निर्वरुणः शशाङ्कः
प्रजापतिस्त्वं प्रपितामहश्च।
नमो नमस्तेऽस्तु सहस्रकृत्यः
पुनश्च भूयोऽपि नमो नमस्ते॥
(श्रीमद्रगनदीता ११।३८,३९)

षेदानुद्धरते जगिन्नवहते भूगोलमुद्धिभ्रते दैत्यान् दारयते बलि छलयते क्षत्रक्षयं कुर्यते । पौलस्त्यं जयते हलं कलयते कारण्यमातन्यते स्लेच्छान् मूर्छयते दशाकृतिकृते कृष्णाय तुभ्यं नमः ॥ यं ब्रह्मायरुणेन्द्ररुद्धमरुतः स्तुन्यन्ति दिव्येः स्तयेन् विदेः साङ्गपदकमोपनिपदेर्गायन्ति यं सामगाः । ध्यानावस्थिततद्वतेन मनसा पश्यन्ति यं योगिनो यस्यान्तं न विदुः सुरासुरुगणा देवाय तस्मे नमः ॥

यं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मेति वेदान्तिनो बौद्धा बुद्ध इति प्रमाणपट्यः कर्नेति नैयायिकाः। अर्हक्षित्यथ जैनशासनरताः कर्मेति मोमांसकाः सोऽयंनो विद्धातुषाञ्छितफलं त्रैलोवयनाथो हरिः॥

जाउँ कहाँ तजि चरन तुम्हार ।
काको नाम पतितपावन जग, केहि अति दीन पियारे ॥
कौने देव बगाइ बिरदिहित, हिठ हिठ अधम उधारे ।
स्वग, मृग, व्याध, पषान, विटप जड़, जवन कवन सुम तारे ॥
देव, दनुज, मुनि, नाग, मनुज सब मायाविवस बिचारे ।
तिनके हाथ दास नुकसी प्रमु, कहा अपनर्षा हारे ॥

प्रभु मोरे अवगुन चित्र न घरे। ।
समदर्श। है नाम तिहारें। चाहे तो पार करें। ॥
इक निद्या इक नार कहावत मैलोहि नीर भरें। ।
जब दोनों मिरु एक बरन भये मुरसरि नाम परें। ॥
इक लोहा पुजामे रास्त इक घर बधिक परें। ।
पारस गुन अवगुन नहिं चित्र कंचन करत खरें। ॥
यह माया अमजाल कहाँ मृरदास मिगरें। ।
अवशी बार माहि पार उतारें। नहिं प्रन जान टरें। ॥

#### हिन्दुओंकी प्रार्थना

विद्धाति पूर्वं ब्रह्माणं यो वे वेदांश्च प्रहिणोति तस्मै। तं देयमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुर्धे शरणमहं प्रपद्ये ॥ १ ॥ नमस्ते सते ते जगतकारणाय नमस्ते चिते सर्वछोकाश्रयाय । नमीऽद्वेततत्त्वाय मुक्तिप्रदाय नमो ब्रह्मणे व्यापिने शाश्वनाय॥२॥ त्वमेकं शरण्यं त्वमेकं वरेण्यं त्वमेकं जगत्पालकं स्वप्रकाशम्। जगत्कर्ण पातृप्रहर्नु त्यमेकं त्वमेकं परं निश्चलं निर्विकल्पम् ॥ ३॥ भयानां भयं भीषणं भीषणानां गतिः प्राणिनां पावनं पावनानाम् । महोच्चेः पदानां नियन्तृ त्वमेकं

परेषां परं रक्षणं रक्षणानाम् ॥४॥

जो सबसे एवं ब्रह्माको रचते हैं तथा उनके लिये वेहीं-को प्रकाशित करते हैं, में सुमुख्ज होकर श्रात्मबुद्धिसे प्रकाशमान उन परम देवताके शरणापन्न होता हूं॥ १॥

हे जगन्के कारण सतस्वरूप परमान्मा, नुझे नमस्कार हो। हे सर्व लोकोंके स्नाश्रय, चिन्म्बरूप, तुझे नमस्कार हो। हे सुक्ति प्रदान करनेवाले स्नद्रंततस्व, नुझे नमस्कार हो। शाश्वन स्नोर सर्वव्यापी बहा, नुझे नमस्कार हो॥ २॥

तुम्हीं एक शरण्यमें जाने योग्य श्रयांत् आश्रयम्थान हो, तुम्हीं एक पूजा करनेयोग्य हो। तुम्हीं एक जगत्के पालक और अपने प्रकाशने प्रकाशित हो। तुम्हीं एक जगत्के कत्ती, पालक श्रोर संहारक हो। तुम्हीं एक निश्चल और निर्विकल्प हो॥ ३॥

तुम भयोंको भय देनेवाले हो, भयंकरमें भयंकर हो, प्राणियोंको गति हो और पावनोंको पावन करनेवाले हो। प्रायम्त उच्च पदोंके तुम्हीं नियम्ब्रण करनेवाले हो, तुम परसे पर हो,रक्षण करनेवालोंका भी रक्षण करनेवाले हो॥॥॥ षयं त्यां स्मरामो षयं त्यां भजामो षयं त्यां जगत्साक्षिक्ष्यं नमामः । सदैकं निधानं निरालम्बमीशं भयाम्भोधिषोतं शरण्यं वजामः॥५॥ हम तुरहारा स्मरण करते हैं, हम तुमको भजते हैं, हम तुर्ग्हें जगत्के साम्रीरूपमें नमस्कार करते हैं। एक-मात्र सास्वरूप निरालम्ब तथा इस भवमागरकी तरणिरूप ईश्वरके हम शरणमें जाते हैं॥४॥

#### बौद्धोंकी प्रार्थना

नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स ।
नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स ।
नमो तस्स भगवतो अरहतो सम्मासम्बुद्धस्स ।
बुद्धं सरणं गच्छामि । धम्मं सरणं गच्छामि ।
संघं सरणं गच्छामि ।
दुतियम्पि युद्धं सरणं गच्छामि ।
दुतियम्पि युम्मं सरणं गच्छामि ।
दुतियम्पि संघं सरणं गच्छामि ।
ततीयम्पि संघं सरणं गच्छामि ।
ततीयम्पि अम्मं सरणं गच्छामि ।
ततीयम्पि अम्मं सरणं गच्छामि ।
ततीयम्पि संघं सरणं गच्छामि ।
सतीयम्पि संघं सरणं गच्छामि ।
सादियामि ।
अदिश्वादाना वेरमणी सिक्नवापदम् समादियामि ।
कामेसु मिच्छाचारा वेरमणी

सिक्वापदम् समादियामि । मुसाबादा वेरमणी सिक्वापदम् समादियामि । सुरा-मेरय-मज्ञा-पमा-दट्ठाना

वेरमणी सिक्खापदम् समादियामि।

'पूर्ण प्रज्ञ, अर्हन्, भगवान् (बुद्ध) को नमस्कार हो। पूर्ण प्रज्ञ, अर्हन्, भगवान् (बुद्ध) को नमस्कार हो। पूर्ण प्रज्ञ, अर्हन्, भगवान् (बुद्ध) को नमस्कार हो। में बुद्धके शरणमें जाता हूँ, धमेंके शरणापन्न होता हूँ, मंघके शरणापन्न होता हूँ, मंघके शरणापन्न होता हूँ, पर्मके शरणामें जाता हूँ, मंघके शरणामें जाता हूँ। तीमरी बार में बुद्धके शरणापन्न होता हूँ, धमेंके शरणामें जाता हूँ, मंघके शरणामें जाता हूँ, धमेंके शरणामें जाता हूँ, संघके शरणामें जाता हूँ, संघके शरणामें जाता हूँ। में उस वस्तुके न लेनेकी प्रतिज्ञा करता हूँ। में उस वस्तुके न लेनेकी प्रतिज्ञा करता हूँ, जो मुन्मे न दी गयी हो। कामनाओं में मिध्याचरण न करनेकी में प्रतिज्ञा करता हूँ। असत्य वचनमे बचनेकी में प्रतिज्ञा करता हूँ। सुरा-मद्यादि मादक वस्तुओं बचनेकी में प्रतिज्ञा करता हूँ। में सुरा-मद्यादि मादक वस्तुओं बचनेकी प्रतिज्ञा करता हूँ। में सुरा-मद्यादि मादक वस्तुओं से बचनेकी प्रतिज्ञा करता हूँ।

#### 

अरिहंत नमी भगवन्त नमी
परमेश्वर जिनराज नमी।
प्रथम जिनेश्वर प्रेमे पेखन
सिद्धं सघला काज नमी॥
प्रभु पारंगत परम महोद्य
अविनाशी अकलंक नमी।
अजर-अमर अद्भुत अतिशय निधि
प्रथचन जलिंध मयंक नमी॥

सिद्ध बुद्ध तूँ जगजन सज्जन
नयनानन्दन देव नमो।
सकल सुरासुर नरबर नायक
सारे अहो निश सेव नमो॥
तूँ तीर्थंकर सुस्कर साहिब
तूँ निःकारण बन्धु नमो।
शरणागत भविने हितबत्सल
तुँही छपारस सिन्धु नमो॥

केवळ बानावरों दर्शित
छोकाछोक स्वमाय नमो।
नाशित सकल कलंक कलुपगण
दुस्ति उपहच भाव नमो॥
अविक्तामणि अगगुरु जगहित
कारक आजन नाथ नमो।

घोर अपार भवोद्धि तारण
त् शिवपुरणो साथ नमो॥
अशरण शरण निराग निरंजन
निरुपाधिक जगदीश नमो॥
बोध दीवुं अनुपम दानेसर
शानविमल सुरीश नमो॥

#### सिक्खोंकी प्रार्थना

एक मीं सतनाम कर्तापुरुप निर्भेड निर्वेर मकाल मूरत अजूनी सीमं गुरुप्रसाद जप। आदि सच जुगादि सच है भी सच नानक होसी भी सच॥वाह गुरू॥

#### पारसियोंकी प्रार्थना

CONTONO

बानीम मनो यानीम वची यानीम पयओधनेम अवकीनो जरथुश्वदे। फा अमेपा स्पेन्ता गाथाओ नेयुरवाइन। नेमो ये गाथाओ अवओनीश।

अह्या यासा नेमङ्हा उस्तान--- ज़स्तो रफेप्रहा महनर्येयुरा मञ्चाओ पउरबीम स्पेतहा अया बिस्पेंग प्रयोशना ।

बङ्हेउश सत्म मनङ्हो या पनेवीशा गेयूश्चा उबनिम। या पयओधनाम हाइतिम यज्ञमःदे।

अहुनचर्तिम गाथाम अपोनिम अपहे रतुम बज़महरे। अहुनचर्तियाओ गाथियाओ हत्दाता बज़महरे। येंगहे हाताम आअत्येस्ने पर्तिचेंगहो मज़्दाथी। अहुरो बर्धा अपत हचा याओंगहामचा।

तास चा ताओसचा यज्ञार्दे।

बार्ट्या युआर्मेतीश जाय चा।

पुरवातमा जरधुरत्रके कर्म धन्य थे, वचन धन्य थे और विचार धन्य थे। पवित्र (स्वर्गीय) आत्माओंने धर्म-ग्रन्थोंका प्रकाश किया। हे दिच्य धर्म-ग्रन्थ! तुम्हारा हम स्तवन करते हैं।

हे मद्दर ! तुम्हारी अर्घना करते हुए हम तुम्हारी कृपा-प्राप्तिकी अभिलापा करते हैं और तुम्हारी छोर हाथ बढ़ाये तुम्हारे दानशोल आत्माके प्रसादके लिये प्रार्थना करते हैं। हम अत्यन्त नम्नतापूर्वक विनती करते हैं कि सबके प्रति हमारे कर्म सत्यभावनामें सम्पादित हों और तुम्हारी उदारचित्तताके समझनेके लिये हम तुमसे करबद्ध प्रार्थना करते हैं जिससे हम गीकी आत्माके प्रति श्रद्धा दिखला सकें।

हम पवित्र अहुनावद्-गाथाको श्रद्धापूर्वक सारण करते हैं जो परम पावन है। अहुनावद्-गाथाकी प्रार्थनाका हम श्रद्धापूर्वक स्मरण करते हैं।

यपओधनेम नामक हा की हम उपासना करते हैं। पवित्रताके अधिष्ठात देवता दिव्य अहुनावद-गाथाकी हम उपासना करते हैं। अहुनावद-गाथाकी प्राथंनाकी हम अर्चना करते हैं। हम उन नर-नारियोंका स्तवन करते हैं जिन्हें अहुरमाद (ईश्वर) ने पवित्रताके हारा उपासनामें श्रेष्ठ माना है। पवित्रता सर्वोत्तम वस्तु है। आनन्द उसको होता है ओ पिंधत्रताके उहेरससे ही पवित्र रहता है।

#### ईसाइयोंकी प्रार्थना

Almighty God! unto whom all hearts be open, all desires known, and from whom no secrets are hid; cleanse the thoughts of our hearts by the inspiration of Thy Holy Spirit, that we may perfectly love Thee, and worthily magnify Thy Holy Name. Through Christ our Lord. Amen.

O Lord Christ! we Thy faithful soldiers dedicate this new-born day to Thee, praying that it may shine in Thy service as a pure pearl in the chaplet of our life, O Thou Great King of Love, to whom be praise and adoration for evermore. Amen.

Teach us, O Lord! to see Thy life in all men and in all the peoples of Thine earth, and guide our Nation through its leaders to preserve Thy peace, that the menace of war be far from our days. Through Christ our Lord. Amen.

To the most Holy and Adorable Trinity, Father, Son and Holy Spirit, Three Persons in one God; to Christ our Lord, the only Wise Counseller, the Prince of Peace; to the Seven Mighty Spirits before the Throne; and to the glorious Assembly of just men made perfect, the Watchers, the Saints, the Holy Ones, be praise unceasing from every living creature; and honour, might and glory, henceforth and for evermore. Amen.

The peace of God, which passeth all understanding, keep your hearts and minds in the knowledge and love of God, and of His Son Christ our Lord; and the blessing of God, Almighty, the Father, the Son, and the Holy Ghost, be amongst you, and remain with you always. Amen.

सर्वशिक्तमान् प्रभु जो सचके हृदयको देखते हैं, सबकी ग्रभिलापार्थोंको जामते हैं और जिनसे कोई भी भेद छिपा नहीं है, अपने दिम्य शारमाकी प्रेरणासे हमारे हृदयके विचारींको छुद्ध करें, जिससे हम प्रभुसे पूर्वतः प्रेम करें तथा प्रभुके प्रवित्र मामकी महिमा यथार्थतः बढ़ावें। श्रपने प्रभु यीशूमसीहके हारा। शासीन।

हे प्रभु यीशू ! इस तुम्हाने भक्त-संनिक इस नवजात विवसको तुम्हें समर्पित करते हैं और प्रार्थना करते हैं कि यह इसारे जीवनरूपी भाजामें शुद्ध मुक्ताके समान तुम्हारी सेवामें प्रकाशित होवे। हे प्रेमके भाषिराजा, तुम्हारा सावन भीर उपासना सदा-सर्वदा होती रहे। शामीन।

हे प्रभु ! इमें शिक्षा दो कि सब मनुष्पांमें तथा तुम्हारी पृथ्वीके समस्त देशोंमें तुम्हारे जीवनको देखें; तथा हमारे राष्ट्रको इसके नेताओंके द्वारा चपनी शाम्तिको कायम रखनेके स्थि सञ्चाखित करी जिससे युद्धकी भीषणता हमसे दूर रहे। हमारे प्रभु यीद्यमसीहके हारा। आसीन।

पवित्रतम और पूज्य Trinito का— पिता, पुत्र और पित्रत्र आत्माका जो एक ही ईश्वरके तीन रूप हैं, शान्तिके राजकुमार, ज्ञानी, उपदेष्टा प्रभु यीशूका, प्रभुके सिंहासनके समीप सात शक्तिमान् श्वात्माओंका, रक्षकों, सन्तों और महारमाओंका स्वान्सविद्या प्रत्येक प्राचीके द्वारा स्तवन हो तथा प्रदावधि और सदा-सर्वदा उसकी शक्ति और ऐसर्यकी श्वस्यर्थना हो। श्वामीन ।

ईश्वरीय शान्ति जो अचित्रय है, तुम्हारे हृदय और मनको ईश्वर तथा उसके पुत्र हमारे प्रभु यीश्चके प्रेम और शानमें रत रक्खे। तथा सर्वशिक्तमान् परमितता ईश्वर, पुत्र (यीश्च) तथा दिक्य शारमाओंका श्वाशीर्वाद (प्रसाद) नुसपर हो तथा सदा तुम्हारे साथ रहे। आमीन।

#### मुसलमानोंकी प्रार्थना

बिस्सिल्लाहिर्रहमानिर्रहीम ।
अल्डम्बेलिल्लाहे रब्बिल आस्मीन ।
अर्रहमानिर्रहीम । मालिके यौमिद्रीन ।
इच्याका ना' बदो व इच्याका नस्त' ईन् ।
इच्येक्स सिरातलमुस्तकीम । सिरातल्लजीना
अल' अस्त' अलैडिम गैरिल मगुरूबे' अलैडिम
बल्डजालीन । आमीन ।

दयालु, करुणामय प्रमुके नामपर अखिल विश्वके प्रमु, भगवान्की अभ्यर्थना हो । वह दयालु, करुणामय, धर्म-दिवसका अधिपति है। वही ज्ञानसम है, वही शिक्तमान् है। उस सत्पर्थमें हमारा तू मार्ग-ध्रक्षकं वन, जो पथ नुक्रमें रमण करनेवालोंका है; उनका नहीं है जो तुझे नहीं मानते तथा अधर्माचरख करते हैं।

#### एक प्रार्थना

लीलामय ! तुम्हारी लीलाका रहस्य कौन जान सकता है ? कब तुम किस कीड़ामें रत रहते हो, और उससे संसारमें कैसे-कैसे अचिन्त्य परिवर्तन हो जाते हैं, इस बातको कोई भी नहीं जान सकता । आज जगतमें जो कुछ हो रहा है, इसका क्या परिणाम होगा और इस खेळका कब दूसरा दृश्य आवेगा, कोई नहीं कह सकता। कितना परिवर्तन हो गया? विद्वान कहलानेवाले लोग तुम्हें स्वीकार करनेमें भी सकुचाने लगे हैं। कुछ उबशिक्षित लोग तो तुम्हारा नाम ही मिटानेको कमर कसे हुए हैं। इधर अविश्वासी पुजारी प्रायः तुम्हारे नामपर लोगोंको ठगनेमें लगे हैं । मन्दिर, मठ, मस्जिट, आश्रम, गिर्जा, विहार, तीर्थ किसीमें भी आज वह पहले-सा सुगल विश्वास नहीं दिग्वायी देता; कथा बाँचनेवाले दसरोंको सिद्धान्त बतलाते हैं, पर खयं शंकाशील हैं; उपदेशक, आचार्य, सम्पादक, कवि और वक्ता लोगोंको ईश्वर, धर्म, कर्म, देशसेवा आदि जिन कार्योंके लिये बड़े-बड़े सुन्दर और जोशीले शब्दोंमें उत्साहित करते हैं, खयं उन्हीं कार्योंमें सचे हृदयसे कुछ भी करना नहीं चाहते, बल्कि अन्दर-ही-अन्दर विपरीत आचरण करते हैं । तुलमी-मूर, ज्ञानदेव-एकनाथ, कवार-पल्ट, मीरा-सहजो प्रभृति महान् आत्माओंकी कविताओं और भावनाओंसे बढ़कर कविता और भावनाका स्वरूप सामने रवस्वा जाता है, परन्तु उनका-सा हृदय आज कहीं हुँदें भी नहीं मिळता; पिर भी कहा जाता है कि हमारी उन्नित हो रही है, क्रमशः हम विकासको प्राप्त हो रहे है; यह उन्नित या विकास देवी है या आसरी, आत्माका है या अनात्माका, इस बातका निर्णय तो कौन करे, परन्तु इतना अवस्य कहा जा सकता है कि, यह सब तुम्हारी लीला है, तुम्हारे अभिनयका एक मान है।

खेलो, खूब खेलो, खिलाड़ी ! सबको अपने साथ खेलाते रहो, यहां तो तुम्हारा काम है। आप ही 'सब कुल' बनकर, आप ही सदा 'सब कुल' को लेकर 'सब कुल' में खेलते हो और अलग रहकर देखते भी रहते हो; तुम्हारे खेलमें क्यों विराम हो, नये-नये पर्दे पड़ते रहे, सीन बदलते रहे, तुम्हारा लीला-प्रवाह सदा अविच्छित्र गतिसे चलता रहे; इसमें हम क्यों आपित करें ? तुम जबतक चाहो, हमें अपने संकल्पसे अलग कल्पितकर हमसे खेलते रहो, पर हमारी इतनी आँखें जकर खोल दो कि तुम्हारे इस संकल्पके आधारपर दिके हुए अपने भिन्न अस्तित्वके सिवा शेष सब खेलोंमें, खिलीनोंमें, सबमें सब समय केवल तुम्हारी ही छिब दीख पड़े, तुम और हम दो ही रह जायँ, तुम हमे जानो और हम तुम्हें, तुम हमें देखों और हम तुम्हें !

बस, यहां एक प्रार्थना है !

#### ईशस्तवन

(केसक-काचार्व पं क्ष्मीमहाबीरप्रसादजी दिवेदी)

नागर्ति देव तव शिकरनन्तरूपा
व्याप्ता चराचरमये मुबनत्रमेऽस्मिन् ।
तारापथे मुवि नरे च नरेखरे च
तोथेऽनके मकति मुदगपि साऽऽविरास्ते ॥

भगवन् ! आपकी शक्ति और सत्ताकी इवता नहीं। वह अनन्त है और इस चराचर त्रिश्चवनमें बनेक रूपवाकी बनकर व्यास है। वह है कहीं नहीं! आग और पानीमें, पृथ्वी और आकाशमें, नर और नरेश्वरमें, यहाँतक कि मरुव् (हवा) और सुत्तिकातकर्में भी वह अपना काम कर रही है।

> पदयामि तो भुवननायक मूतवात्रे दहं हि नैकमिष वस्तु तया विहानम् । एतन्भुदुर्मुद्वरहं मनसा विचिन्त्य पारं न यामि परमेश्वर है महिकः॥

भुवनेश्वर ! मैं तो उसे भूतमाश्रमें विद्यमान देख रहा हूँ। ऐसी एक भी तो वस्तु नहीं जिसमें आपकी शक्ति वा सत्ता न पानी जाती हो। परमेश ! इन्हीं सब बातोंका विचार मन-ही-मन करके मैं हैराब हो रहा हूँ। आपकी महिमा या महत्ताका ओर-छोर नहीं। मैं पामर भका उसके पार कैसे जा सकता हूँ ? यह तो मेरे लिये सर्वया असम्मव है।

> तोकैकदीमकमणी जुमणी त्वदीयं स त्वं चकािक्का अनु यत्तिमिरापङ्कारि । तस्यैव कोऽपि सुबनाधिपते सदंशो रश्यारवः धनगधेषु विराजतेऽसम् ॥

समस्य बोकींके किये देवीण्यमान दीपकका काल देने-बाले अग्रवाद आरकर जिस दीसिके द्वारा त्रिकीकोका अन्त्रकार दूर करते हैं वह उनकी निजकी चीज नहीं। वह तो उन्हें आपहींने दी है, आपहींकी कुरासे वह उन्हें प्राप्त हुई है। परन्तु इससे कोई वह न समके कि वह एकमान्न उन्होंके हिस्सेमें पनी है। नहीं, आपकी वही दीसि, वही शक्ति, वही सत्ता, अकश्च आवसे, गक्तियोंमें पदे हुए स्वाक्त्यों-तक्कों भी व्यात है। औह, आक्की-सत्ता और क्रिकमत्ता हुतकी व्यात है। न ब्रह्मणः स्वपरभेदमतिस्वव स्वात् सर्वोत्तमनः समदशः स्वसुस्वानुमूतेः । संसेवता सुरत्वरोरिव ते प्रसादः सेवानुस्वपमुदयो न विषय्पैबोऽत्र॥

यह अपना है, यह पराचा है—इसप्रकारकी भेद-चुंदि तो आपको छू ही नहीं गयी, उसका तो आपमें कवलेश भी नहीं। कारक यह कि आप तो परनक्क, अतप्त समीकी आरमा है, सभीमें आप म्यापक हैं। इसीसे तखबेसा आप-को समदर्शी और स्वयं सुखानुभवकर्ता कहते हैं। रागादि रोवॉके सम्पर्कसे आप सर्वथा अछूते हैं। तथापि आपकी सर्वम्यापकता और समदर्शितामें एक विशेषता है। वह वह कि को आपकी सेवा करता है, जो अनम्यभावसे आपकी शरण बाता है—उसीको आप, उसकी सेवाके अनुरूप कस्प-कृषके सहरा फड़ देते हैं। इसे सेवानुरूप ही शायका प्रसाद ग्रास होता है। इसेंस करापि विपर्यंग नहीं होता।

> गुक्तं रिपी सुद्धवि वा समदर्शनस्य दोनोद्धतेऽपि यदि ते द्वदमं दयार्द्रम् । तत्साम्प्रतं गतिनिद्धीनमनात्मनीनं दीनं जनं प्रति कृतः करुणावतेषः॥

सगवन् ! आप समदर्शी हैं और समदर्शिबांका क्या कर्तथ्य होता है, यह तो आपको बतानेकी बात नहीं। उनके सम्मुख बाहे राजु आ आप, बाहे मिन्न । आरम-समर्पणमर वह कर दे। फिर बाहे डसने जितना भीषण अपराध किया हो, बाहे उसमें बड़े-से-बड़े दोव ही क्यों न हों। समदर्शियोंका हृदय तो, ऐसी दशामें, ऐसोंपर भी त्यार्व ही हो जाता है। आपका हृदय भी ऐसा ही है। तो फिर आप ही बताहये— क्या कारण है जो अब भी आप मुझ हीब, गतिबिहीन और पुक्यहीन पामरपर कृषा नहीं करते ! मेरे विषयमें घापको अपनी करणाकी याद क्यों वहीं चाती !

सन्दुद्रमोऽनमशनेरमृतांश्विन्वात् स्वामित्रती दिनमकेश्विमिरप्ररोदः । बुष्पादशस्य करणान्त्रनिषेरकसात् अस्तादशस्यकरकेष्यवभीरणं सत् ॥ आपके पास करणाकी कमी तो है नहीं। छोटे-दो-छोटे या घड़े-दो-घड़ेकी तो बात ही नहीं; उसका तो अधाह सागर ही आपके विशाछ ह्रदयमें छहरा रहा है। इस दशामें स्वामिन् ! यदि आप मुक्ते उसका एक कण या एक बूँदतक पानेका पात्र या अधिकारी न समझकर मुझ नि:शरण और निराधय जनका तिरस्कार करेंगे तो मैं यही समकूँगा कि पीयूषवर्षी चन्द्रविम्बसे बज्जपात हो गया—उससे विकछी गिर गयी अथवा भुवन-भास्करने संसारको अन्यकारसे आच्छादित कर दिया।

> स्वामिन् निसर्गमितनः कुटिलक्षरोऽह-मेतादगेव व रिपुर्मम मृत्युपाशः । श्रूपक्षवस्तव तथाविष पव तस्य शान्त्यै विषे हि विषमे विषमेव पथ्यम् ॥

स्वामिन् ! वानक बहुत ही अच्छा बना है। देखिये, जैसा कि मैं स्वभावहीसे मिलन, कृटिल और चब्रल हूँ वैसा ही मेरा शत्रु काल भी नितान्त मिलन, कृटिल और चब्रल हूँ वैसा ही मेरा शत्रु काल भी नितान्त मिलन, कृटिल चौर चब्रल है। सन्तोषके किये जगह इतनी ही है कि आपकी मौंह भी मिलन (काली) कृटिल (टेड़ी) और चब्रल (चलायमान) है। अतएत आप अपने भू-निचेपसे समगुणवाले कृतान्तके कोपकी शान्ति सहज ही कर सकते हैं। च्योंकि विष चाहे जितना भी विषम च्यों न हो, उसका विकार उसीके सहस विषहीसे शान्त हो सकता है। उसके किये आयुर्वेदमें इसी अच्चूक औपजका विवेद है।

श्लीणः श्वतास्तितक्तः प्रवितीनघामा त्वामाश्रिताऽस्मि सवितारमिवामृताशुः । नास्त्येव बीवनकका मम काश्विदन्या पादार्पणन कुरुषे मदि न प्रसादम्॥

मेरी दशा इस समय धमावास्याके चन्द्रमाके सदश हो रही है। उस तिथिको अपनी सारी कळाओं के नाराके कारण चन्द्र अस्पन्त ही चीण हो बाता है और उसका सारा तेख न माखूम कहाँ चला बाता है। तब अपने पुनरुक्षी वनका और कोई उपाय न वेलकर वह सूर्यका आध्य छेता है। और सूर्य करणाका वरावर्ती होकर उस शरणार्थीको अपनी रश्मियों से फिर जिळा देता है। मगवन्! मेरी दशा भी, आवक्क उसी चन्द्रमाके सदश है। बन्म, जरा, मरणकी चिन्तासे में भी चीण हो रहा हूँ। मुझमें भी शिक्य, साहित्य आदिसे सम्बन्ध रखनेवाकी कोई कका शेष नहीं । तेजस्कताने तो मेरा साथ सर्वधा हीं छोड़ विषा है। अतएव आपको परमकारुणिक दिनकर समझकर ही चन्द्रमाके समान मैं आपका आश्रय चाहता हूँ। यदि आप अपने पादार्पणके द्वारा मुझपर कृपा न करेंगे तो फिर मेरा निसार नहीं—तो फिर मेरी जीवन-कका गयी ही समझिये।

> पश्चरपुरः प्रतिदिशश्च विमुद्दम पद्मम् कूरं कतान्तहतकं फणिपाद्दापाणिम् । भूमौ पतामि कपणं प्रक्षपामि पाद-पीठे कुठामि मगबन् कठिनोऽसि कस्मात्॥

आगे-पीछे, उपर-नीचे, इधर-उधर, जहाँ कहीं देखता हूँ, हाथमें नागपाश किये हुए क्रूरारमा काछ सर्वत्र ही मुस्मे दिखायी दे रहा है। मगवन्! अब मैं क्या करूँ हैं कहाँ लाऊँ ? किसको पुकारूँ ? मैं आपके पैरों पदता हूँ; मैं पृथ्वीपर छोटकर दयहबद प्रणाम करता हूँ। मैं दीनता दिखाता हूँ; मैं विनती करता हूँ। मुस्मे बचा छीजिये। धरे, क्यों इतने कठोर-क्यों इतने निर्दय हो गये ?

> किं कार्यमेभिरानिशं ुनरुकशुकै-रुद्देगकारिभिरुक्ष्यफ्टैः प्रलापैः। पवं विदश्रपि मुहुर्मुखां विरोपि पश्यामिन स्वदितरं हि परंशरण्यमः॥

मैंने बहुत कुछ कहा; मैंने बहुत सिर पटका। पर अवतक आपने मेरी एक भी न सुनी। अतएव बार-बार उन्हीं वातांको दोहराने—उन्हींकी पुनरुक्त करनेसे क्या छाम ? वह सब व्यर्थ होगा। इस तरहके इन निष्पक्ष प्रछापोंसे तो मेरा इदय और भी उद्विप्त हो उठता है। यह सब मैं जानता हूँ और अच्छी तरह जानता हूँ। परन्तु फिर भी मैं करुणाजनक रुद्दन न करूँ—फिर भी मैं न रोजँ-थोजँ—तो करूँ क्या ? आपके सिवा मुक्ते कहीं अव्यक्त शरण मिछनेकी आशा तो नहीं। मेरे शरवय तो एकमात्र आप ही हैं।

अन्यद्ववीमि किमहं उगदेकबन्वी बन्धुर्नकोऽपिममदेव सुतोऽपि नास्ति । तत्ते पदान्जविमुसस्य महाषमस्य इस्ते तवैव करुणाम्बुनिधे गतिमें॥

जगरेकवन्त्रो ! मैं और अधिक वार्ते बनाना नहीं बाहता; और अधिक कहने-सुननेकी शक्ति भी सुक्रमें नहीं। मेरा कोई सहायक भी तो नहीं। आपसे क्रिया नहीं, मैं तो बल्यु-बाल्यवेंसे भी रहित हूँ; संसारमें सुत-दारा आदि आरमीय भी मेरा कोई नहीं। अतप्व, करुणा-सागर! आपके पाद-पदासे सर्वधा विभुक्त मुक्त निःसहाय भीर सहाअधमकी गति केवल आपके हाथ है। सुन्ने तो बस, एक आपका ही भरोसा है। चाहे पार लगा दीजिये, चाहे संस्तिके गहरे गर्तमें पढ़ा ही रहने दीजिये। 'यदिस्लसि संस्कृत' [सङ्कलित]

#### ईश्वरविषयक उपदेश

[ एक जिज्ञासुके साथ श्रीउविधावाजीका ईश्वरविषयक सम्मापण]

जिज्ञासु-ईश्वरकी सत्तामें क्या प्रमाण है ? स्वामीजी-पहले तुम यह बतलाओ,तुम भाये कहाँसे हो ? जिज्ञासु-हाधरससे ।

खामीजी-क्या तुम हाथरसमें · · · · · को जानते हो ? जिज्ञासु-नहीं।

सामीजी-क्या तुम कलकत्तेके · · · · · को जानते हो ? जिज्ञास-नहीं।

स्वामीजी-क्या तुमने कलकत्ता देखा है ?

जिज्ञासु-नहीं।

स्तामीजी-इससे सिद्ध होता है तुम सबको नहीं जानते और न तुमने सब धस्तुएँ ही देखी हैं।

जिज्ञासु-जी। स्वामीजी-तो तुम अल्पन्न हुए। जिज्ञासु-जी।

खामीजी-इसी प्रकार सब जीव अल्पज्ञ हैं, किन्तु वे निरम्तर अधिकाधिक जानने-सर्वज्ञ बननेका प्रयक्ष करते हैं। ऐसे ही कोई भी जीव संसारके सब पदार्थीको नहीं बना सकता क्योंकि जीवकी शक्ति अल्प है: फिर भी वह इस प्रयक्तमें अवस्य रहता है कि वह अधिक-से-अधिक वस्तुओंकी रचना कर सके। वह अल्पशक्ति हो कर भी सर्व-शक्तिमान् बननेकी चेष्टा करता है। जीवकी यह प्रवृत्ति स्वामाविक है और जबतक वह सर्वशक्तिमान् या सर्वज्ञ नहीं बन जाता तबतक उसकी दौद-भूप शान्त भी नहीं होती। इससे सिद्ध होता है कि कोई सर्वज्ञ और सर्वशक्ति-मान् भो है। अल्पज्ञता ही सर्वज्ञताका अनुमापक छिङ्ग है। अरुपज्ञ है, इसिकिये कोई सर्वज्ञ भी होना चाहिये। बगव् है, इसक्रिये इसका रचयिता भी होना चाहिये। नियम्य है, इसकिये कोई नियामक भी होना चाहिये। इसप्रकार जो कोई सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् जगदका रचनेवाला और उसका नियासक है वही ईश्वर कहकाता है।

#### ईश्वराराधन

ईश्वर सायस्वरूप, ज्ञानस्वरूप और अनन्तरबरूप हैं. बे भानम्य, शक्ति और अस्तत्वके मूछ हैं। वे कल्याणसय, एक, अद्वितीय, पवित्र, निरञ्जन, निराकार, स्वतन्त्र, अनुपम, सर्वशक्तिमान्, सर्वंध्यापी हैं। "वेही सृष्टिकर्ता और प्रति-पालक हैं। इस सृष्टिके पहले कुछ नहीं था, वह ईश्वर ही थे: उस समय न दिन था, न रात । पृथ्वी, आकाश, अन्तरिश्च, जरू, वायु, पर्वत, नदी, बृश्च, कता आदि कुछ भी नहीं थे। ईश्वरने श्रपनी इच्छासे इन सबका सुखन किया । ईश्वर ही मूछ सस्य हैं । ईश्वरमेंसे ही सब पदार्थी-की सृष्टि हुई है। प्रत्येक पदार्थमें प्राणरूपसे परमेश्वर ही ओत-ग्रोत है। वे सर्वज्ञ, सर्वसाची और प्रश्वेक घटनाके निरोश्वक है। उनसे छिपाकर कुछ भी नहीं रक्खा जा सकता । वे अन्तर्यामी, असीम, अनम्त तथा मन-वाणीके अगोचर हैं, स्वयंज्योति और स्वयम्भू हैं। वे स्वयं यदि मनुष्यके हृदयमें प्रकट न हों तो मनुष्य उनके दर्शन करनेमें असमर्थ है। वे आनन्द,शान्ति और अस्तके निर्भर हैं। संगळदाता,पवित्र और सचेत जाप्रत्भावसे सर्वत्र ज्यापक हैं। इसप्रकार ईश्वरके स्वरूपका विचार करके उनकी पूजा करनेको आराधना कहते हैं। समस्त विश्वमें उनकी महिमा-के दर्शनकर अक्तिपूर्वक उन्हें प्रणाम करना आराधना है।

ईन्दरके चिन्तनका नाम ही ध्यान है। परमेश्वर हमारे हृदयमें विराजमान हैं, इसप्रकार सत्तत चिन्तन करनेसे अन्तःकरणमें प्रभुका प्रकाश होता है और प्रभुकी दिव्य ज्योतिक दर्शन होते हैं।… ...

प्रभुका प्रकाश मिछते ही उनका सवन करनेकी स्वयमेव इच्छा होती है। उनका गुण-कर्तिन और उसकी महिमाका गान ही स्वयन है। इस स्वयनकी भी समाप्ति नहीं है। स्वयन करते-करते जब मन आनम्य-सागरमें ह्वने खगता है तब उनके चरण-कमछोंमें आत्मसमर्पण किये बिना रहा ही नहीं आता।

— बाचार्य श्रीविजयकुष्ण गोस्वामी

#### तत्त्व-रहस्य-मीमांसा

( बीगोवर्षनपीठासीक्र श्रीजगद्गुर जी ११०८ शीशङ्कराचार्य श्रीजारतीकृष्ण तीर्वे स्तामीजी महाराज)

होत्राग्निहोत्राग्निहिबस्पहोतृ-

होमादिसर्वाङ्गतिमासमानम् । यद्श्रक्षतद्वोधनिसर्विगीभ्या

नमे। नमः श्रीगुरुपादुकाम्याम् ॥



सार भूम बहलमें ऐसा एक भी मतुष्य न होगा किसने अत्यन्त मूर्ख या अत्यन्त विचारशून्य होते हुए भी यह जिज्ञासा कभी भी न की हो कि हमारा स्वरूप क्या है और हमारा छद्य क्या है अर्थात् हम कहाँसे आये हुए हैं, कहाँ जानेवाले हैं और वहाँ पहुँचनेके लिये हमें किन साधनोंसे

काम खेना चाहिबे इत्यादि । इस विज्ञासासे प्रेरित होकर को बिचार करनेवाले हैं वे ही विद्वान् या विचारवान् हैं और को महीं करते हैं वे ही मूर्ख था विचारग्रून्य गिने जाते हैं । परन्तु इस विषयमें तो शक्का हो नहीं सकती कि मनुष्य-मात्रके भनमें उक्त विज्ञासा कभी-न-कभी भवरय ही उत्पन्न हुआ करती है ।

इस बिज्ञासाका अस्वन्त महत्व है; क्योंकि जबतक मनुष्य पता नहीं छगाता कि हम कहाँसे आये हैं, अब क्या हैं भीर कहाँ जानेवाले हैं, सबसक उसका अपने भ्येय या कक्यमें पहुँचानेवाको साधन या साधनोंकी ओर प्यान ही नहीं छग सकता। किर साधनोंकी प्राप्ति और उनके द्वारा अपने कक्यमें पहुँचानेकी आशा उसे कैसे हो सकती है ? अतः इस महत्वशाली विषयके विग्दर्शनार्थ इस खेकारें प्रयक्त किया जाता है।

इस विचारमें पहली आवरयकता इस बातकी है कि
प्रकृत बाकांचाकी प्रिके लिये किस प्रमाणके आधारपर
हमें चपने सिद्धान्तका निवय करना है। केवल लौकिक या
बाह्य दक्षिते देखनेवाकोंका तो आग्रहपूर्वक कहना है कि हम
प्रस्यच-प्रमाणको ही सानते हैं और किसीको नहीं। परन्तु
यह तो अपसिद्धान्त है और इसके निराकरचके लिये
अधिक प्रयक्षका आवस्यकता भी नहीं है; क्योंकि इसी
बन्मके ऐहिकमें भी केवल इनिग्रयगोचर विचयोंका भी
जब केवल प्रस्यच-प्रमाखसे निवय नहीं होता, तच इस

जन्मसे पिछले तथा अगले बन्मों और परिस्थितियोंके साथ सम्बन्ध रखनेवाले अध्यन्त अतीन्द्रिय विषयोंका प्रस्थक-प्रमाणसे इम कैसे निकाय कर सकते हैं!

तूसरा प्रमाख है अनुमान । इससे जगत्के कुछ काम
तो हो जाते हैं, परन्तु सब काम नहीं हो सकते । शब्द-रूपी प्रमाखके आधारपर ही लौकिक व्यवहार भी प्रायशः निर्भर हुआ करते हैं । उदाहरणार्थ अनुमानसे हमें इतना ही सिद्ध हो सकता है कि हमारी भी कोई जन्मदातृ अवश्य होगी, परन्तु शब्द-प्रमाखको छोड़कर किसी प्रकारके अनुमानके बरूसे यह सिद्ध नहीं हो सकता कि अमुक भी ही हमारी माता है । फिर पारलैकिक अतप्व अस्पन्त अतीन्द्रिय विषयोंका अनुमानसे क्या निश्चय हो सकता है ? इसीछिये हमारे शासकारोंने बताया है कि आत्मतत्वका ज्ञान आस वचनकपी शब्द-प्रमाखने ही प्राप्त हो सकता है ।

> 'नावेदिबिन्मनुते तं नृहन्तं' 'मातृमान् पितृमान् आचार्यवान् पुरुषो वेद' 'तं त्वीपनिषदं पुरुषं पुष्न्छामि'

इत्यादि श्रुतियों —
'शास्त्रयोनित्वात्' इत्यादि वेदान्त-सूत्रीं—
'तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्नेन सेवया।
उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तुरवदर्शिनः।।'

इत्यादि भगवद्गीता-वचनों और अम्यान्य प्रमाशांसे यह सिद्धान्त सिद्ध होता है कि शब्द-प्रमाशसे ही यथार्य ज्ञान प्राप्त होता है।

इसका तास्पर्य यह नहीं है कि शब्द-प्रमाणपर अन्ध-अब्रा करनी चाहिये। युक्ति, विचार, अनुमान आदिका इसमें कोई काम नहीं है इस्पादि। तास्पर्य इतना ही है कि साचारकाररूपी अनुभववाले गुरुसे ही सिब्दान्तका अवण करना चाहिये। इसीक्षिये अक्तिने कहा है कि 'भोतस्यो मन्तस्यो निविष्यासितस्यः,' स्वृतिने 'यस्तर्केन यानुसम्बत्ते' कहा और मगवान् श्रीकृत्यने भी 'परिमरनेन' इस शब्दसे विचारपर कोर दिया है और——

> 'बच्छ्रेयः स्यातिश्चतं कृष्टि तन्मे शिष्मकोऽहं शाधि मां त्वां प्रपक्षम् ॥१

—कहनेका के वर्षात् बाह्या जाँगनेवा के रिष्प और सरकागत अर्जुनको भी आह्या न देकर जनेक प्रकारों से समस्या-समस्याकर सब शंकाओं का समाधान करके, अन्त-में 'कियते प्रकार सुद्धार प्रकार प्रकार और 'स्थितो प्रकार सिंद्धार करिये वचनं तत' अर्जुनसे यह उत्तर पाकर इसी तरवको अपने उज्जवल भाषरवासे भी सिद्धा किया है कि आस-यचनके हारा अववा किये हुए सिद्धान्य-को, मनन (अर्थात् तत्नुकूल युक्तिओं के विचार) से अपनी बुद्धिमें और निविध्यासन (अर्थात् सतत धारा-प्रवाहरूपी अनुसम्धान) से अपने हृदयके भीतर अटल-रूपसे बैठाना चाहिये।

इस कार्यप्रवाजीके अनुसार अब इमें पहले-पहल अवय करना है अर्थात् श्रुत्यादिरूपी शब्द-प्रमाणसे पता लगाना है कि परमात्मा, जीवात्मा और जगतके सम्बन्धमें शास्त्रोंका क्या सिद्धान्त है, उसके बाद उसी सिद्धान्तका मनन अर्थात् युक्तियोंसे स्थापन और पोषण करना है।

वैदिक सिदाम्सके विशेष क्रिसारके साथ प्रतिपादनकी आवश्यकता नहीं है, क्योंकि अपने-अपने साम्प्रदायिक राग-होंगें (Prepossessions and prejudices) और स्वाभाविक पचपातों (Natural or unconscious partialities) को प्रयक्षपूर्वक अपने हृदयसे सर्वधा हटाकर केवल सरवके जिज्ञासु (Seeker after truth) की हैसियतसे शास्त्रोंका अध्ययन करनेवासे प्रत्येक मनुष्यको सर्वधा स्पष्ट होगा कि वेदादि ब्रम्थोंमें बहाँ-बहाँ वरसारमा, जीवारमा और जगत्के पारस्परिक सम्बन्धका विवेचनापूर्वक इएलेस आता है, वहाँ-वहाँ इन तीनोंका एकस्व ही बताया जाता है. —मेद नहीं, बल्कि भेदका साज्ञात निवेध भी स्वव पाया जाता है।

इस सिद्धाम्तके समर्थनके किये वैदिक मन्त्र आदि इवारीं प्रमाणींका विवरच किया जा सकता है; परम्तु यहाँ कितपय सास-सास प्रमाणोंको ही उद्धत करके सिद्धाम्त बताया साता है; क्योंकि इन प्रमाणोंका अर्थ इतना स्पष्ट है कि सच्चे विज्ञासुके इदवमें इव प्रमाणोंके अध्ययनके बाद अद्दैतके विषयमें शंका रह ही नहीं सकती।

> एको देवः सर्वमृतेषु गृहः सर्वम्यापी सर्वभृतान्तरास्मा।' 'मेह नावाद्यि किथन।' 'मृत्योः स मृत्युमधंप्रति य दृह नानेष क्ष्मपति।'

'द्वितीयाद्वै मबं मबति।'

'डदरमन्तरं कुरुते, अध तस्य मयं भवति तदात्मानं स्वयं अकुरुत ।'

'स यक्षाचं पुरुषे वक्षासावादित्ये स एकः ।'
'सर्वाणि मृतानि अप्तमैवामृद्धिजानतः ।'
'तत्र को मोहः कः शोकः एकत्वमनुपश्यतः ।'
'वसिन् एकसिन् विकातं सर्वमिदं विकातं मवति ।'
'पेतदात्म्यमिदं सर्वं ।'
'ईशावास्यमिदं सर्वं ।'
'सं भएमा तत्त्वमसि सेतकेतो ।'

हरबादि (उपनिषदों में मिछनेवाले) स्पष्ट प्रमाणोंका केवछ उच्छेख करना ही पर्याप्त है और उपनिषदोंके सिद्धान्तके विवरणार्थ एक ही माबहुनय-उपनिषद्को लेकर विचार करना भी पर्याप्त होगा, जिसके सम्बन्धमें मुक्तिकोपनिषद्में सब उपनिषदोंका वर्णन करते हुए भगवान् भीरामचन्द्रजीने भीहनुमान्जीसे कहा —

'माण्ड्रयमेकमेवालं मुमुधूणां विमुक्तये।'

भर्भात् मुमुद्धऑकी मुक्तिके लिये केवल मार्यह्रक्य ही पर्याप्त है। इस मार्यह्रक्य-उपनिषद्ने तो आरम्भर्मे ही केवल अद्वैत-सिद्धान्तकी प्रतिज्ञा की है कि---

'ओमित्यतदक्षरिमदं सर्वं तस्योपव्याख्यानम् ।'
'भूतं मवति मविष्यदिति सर्वमोकार एव यखान्यत्त्रिकाकातीतं
तदम्योंकार एव ।'

'सर्व होतद्बद्ध अयमात्मा ब्रह्म'

भयांत् भूत, वर्तमान और भविष्यत् कालके सव पदार्थं और त्रिकालासीत पदार्थं भी ऑकार ही हैं, यह सब जगत् और यह जीव ब्रह्म ही हैं। इत्यादि, और आगे बढ़ते हुए मायहूक्य-उपनिषद्ने जायत्, स्वभ, सुपृप्ति इन तीन अवस्थाओं के व्यष्टिक्रपी जीवंका समष्टिक्रपी जीवके साथ और व्यवस्थातीत निर्मुण परमारमाके साथ भी अकार, उकार, मकार और ऑकारके रूपकके द्वारा एकता बताकर परमारमा, जीवारमा और जगत्की वस्तुतः एकताको स्थानस्त स्पष्ट किया है। मायहूक्य-उपनिषद्के आधारपर (जो अच्हांके हिसाबसे केवल बारह मन्त्रवाली और सबसे छोटी उपनिषद् है, परन्तु अधिक हिसाबसे मुक्तिको-कान्त्रवे अनुसार पूर्व भगवान् बीरामकन्त्रवीके कहनेके स्थाल सब स्पावनद्वीकी शिरोमान है), यहाँतक कहा स्थाल सब स्पावनद्वीकी शिरोमान है), यहाँतक कहा

जा सकता है कि सारहूक्य-उपित्रवद्को सार्ने और अर्देत-सिद्धान्तको न सार्ने, ये दोनों बार्ते साथ-साथ नहीं हो सकतीं।

इसके अतिरिक्त और एक प्रकारसे भी अद्वैत-सिद्धान्त सिद्ध किया जा सकता है जो उपनिषदोंके बताये हुए सृष्टि-कमको माननेवालोंके लिये सर्वधा निर्विवाद है। उदाहरणार्थ, तैसिरीयोपनिषद्ने अगत्की सृष्टिका वर्णन करते हुए—

'सब त्यचामवत्'

अर्थात् अगत्की सृष्टिसे पहले जो परमारमरूपी एक ही वस्तु थी, उसीने आरमा और अनारमारूपी सब पदार्थोंका रूप धारण किया है। इत्यादि कहनेके अतिरिक्त जगत्की सृष्टिका संकल्प करनेवाले ईश्वरके संकल्पका इन स्पष्ट शब्दोंमें वर्षान किया है कि—

'बहु स्यां प्रजाययेतिः

अर्थात् में बहुत बन्ँगा, जन्म ल्ँगा, इसमें ईश्वरका संकल्प यही था कि 'बहु स्थाम' ('बहु कुर्या' नहीं) अर्थात् बहुत बन्ँगा (बनाऊँगा नहीं) और 'प्रवायेय' ('प्रवानयेय' नहीं) अर्थात् वहुत बन्ँगा (बनाऊँगा नहीं) और 'प्रवायेय' ('प्रवानयेय' नहीं) अर्थात् पैदा हूँगा (पैदा करूँगा नहीं) जब ईश्वरने ऐसा संकल्प करके जगदकी सृष्टि की हैं और हम सब ईश्वरको सर्वज्ञ, सर्वशक्ति और सत्य-संकल्प मानते हैं तब हम सबको विवश होकर या तो स्वीकार करना होगा कि ईश्वरने ही सब जीवों और सारे जगदका रूप धारण किया है, नहीं तो यह मानना होगा कि ईश्वरने स्थयं बहुत पदार्थरूपसे जन्म लेनेका संकल्प तो किया था; परन्तु ऐसा न करके उसने अपनेसे भिष्ठ पदार्थों की सृष्टि ही की है, इसलिये ईश्वर सर्वज्ञ और सत्य-संकल्प नहीं माना जा सकता।

जो उपनिषर्गंको नहीं मानते हैं और कहते हैं कि पूर्वसंहिता ही प्रमाण है उनके लिये तो पुरुवस्कका, जो पर्वसंहिताके अन्तर्गत है—

'त्रजापतिश्चरति गर्मे अन्तः अजायमाने। बहुचा विजायते।'

—हस्थादि एक ही मन्त्र अहैत-सिद्धान्तके समर्थनके छिये पर्याप्त है, क्येंकि इसमें स्पष्ट बताया है कि जो अज अर्थात् जन्मरहित परमारमा है वही अनेक रूपांसे जन्म केता है, इरवादि । इस प्रसंगमें यह भी कहना अनुचित

न होगा कि इस मन्त्रका आर्यसमाजके संस्थापक स्थामी द्यानम्द सरस्वतीने भी अपने भाष्यमें यही अर्थ बताबा है जो इसने ऊपर दिया है।

इसी प्रकारसे श्रीमञ्जगवद्गीतासे भी अनेक प्रमाण उद्धत किये जा सकते हैं जिनसे अद्वेत-सिझान्त अवस्य निकलेगा। परन्तु उनमेंसे इस यहाँ केवल तीन ही स्रोकों-को उद्धत करते हैं—

> 'ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हिबिब्रह्माभी ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मक तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना॥' 'हदं राशिष्टं कीन्तेय क्षेत्रमित्यभिषीयते। यत्तको वित्ति तं प्रातुः क्षेत्रक इति तद्विदः॥' 'क्षेत्रक्षं चापि मां विद्धि सर्वक्षेत्रेषु मारत। क्षेत्रक्षेत्रक्षयोक्षीनं यत्त्रकानं मतं मम॥'

अर्थात् इवन-क्रिया भी ब्रह्म है, हविष्य भी ब्रह्म है, अग्नि भी ब्रह्म है, इवनकर्ता भी ब्रह्म है, कर्मकी एकाप्रता भी ब्रह्म है और प्राप्तच्य भी ब्रह्म है।

शरीरका नाम क्षेत्र है, शरीरकी ममता करनेवाला (कि यह मेरा शरीर है) 'क्षेत्रज्ञ' है।

सब क्षेत्रों में क्षेत्रज्ञ में ही हूँ; और मेरी सम्मनिमें क्षेत्र-क्षेत्रज्ञांका ज्ञान ही ज्ञान है।

इस सम्बन्धमें यह बतलाना अप्रासंगिक न होगा कि आर्यसमाजके प्रसिद्ध ब्रम्थकर्ता और नेता श्रीहरिप्रसाद बैदिक मुनिने भी अपनी 'खाध्यायसंहिता' में गीताके उपयुंदाहत स्रोकोंका और इस लेखके आरम्भमें उद्धत किये हुए अनेक वैदिक मम्ब्रोंका भी यही अर्थ लिखा है जो इमने लिया है।

आरम-तत्त-ज्ञानके यथार्थ ज्ञानको छिपाकर इन पदार्थोके मेदकी प्रतीति करानेवाली भगवण्छिकिरूपी सायाके सम्बन्धमें भगवान् भाष्यकार शङ्करके बताये हुए सायाबादका जो अनेक सम्प्रदार्थोकी भोरसे विरोध किया जाता है उसके विषयमें विस्तारमें न उतरते हुए इस इतना ही छिखना पर्यास सममते हैं कि मायाबाद शङ्कर-का निर्माण किया हुआ कोई नया सिद्धान्त नहीं है, बह्कि उपनिवदोंमें तथा श्रीमज्ञगवद्गीतामें पाया जाता है और श्रीमज्ञागवतमें तो आरम्भसे छेकर अन्ततक गिमती करनेपर इकारों स्थान ऐसे मिखंगे जिनमें मायाबादका अत्यन्त स्पष्ट उक्लेख है। उदाइरणार्थ उपनिषद्, गीता और श्रीमद्भा-गवतके कुछ प्रमाण---

> 'मायान्तु प्रकृति विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् ।' (वेतास्तरोपनिषद्)

> 'नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः ।'
> 'अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुद्धान्ति जन्तवः ।'
> 'दैवी क्षेत्रा गुणमयी मम माया द्वरत्यया ।
> मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतौ तरन्ति ते ॥'
> (गीता)

'मायां ततान जनमोहिनीम् ।' 'रज्ज्वामहेर्मोगभवामवै। यथा ।' 'मन्यमान इदं सुष्टमात्मानिमह सजते ।' (श्रीमद्भागवत)

'यदिदं मनसा वाचा चक्कुर्स्या श्रवणादिभिः। नश्ररं गृह्यमाणं च विद्धि मायामनामयम्॥ (श्रीमञ्जा० ११। ७। ७)

अर्थात् जिस (जगत्) का मन, वाणी, चच्च, श्रोध्र आदि (इन्द्रियों) से ग्रहण किया जाता है, उसे नश्वर और मनसे ही कल्पित मायामय जान।

इत्यादि इज़ारीं प्रभाणींसे भगवान् शङ्करका केवल अद्वैत-सिद्धान्त ही नहीं, बल्कि विवर्त्तवाद भी अक्ररशः स्थापित होता है।

अपने धर्मशाकों के इस प्रसाणों के विचारके बाद अब अस्थान्य मज़ह्बों के प्रसाणों का भी संखेपसे, समन्त्रयके छिये, विचार किया जाता है। ईसाइयों के बाइबिकमें पैग़म्बर ईसाके स्वयं बताये हुए 'Ye are Goda' (अर्थात तुम सब ईचर हो) 'The Kingdom of God is within you' (ईचरकी सारी दुनिया तेरे भीतर है।) इत्यादि प्रसंगोंसे और विशेष करके उनके सास प्रम-पात्र शिष्य St John के Gospel, Epistle न और Revelation इन तीनों ज़बर्वस प्रन्योंसे स्पष्ट होता है कि ईसाने पैलेस्टाइन देशमें हमारे अद्वत-सिद्धान्तका ही प्रचार करनेका प्रयक्ष किया था; परन्तु वहाँके दुराप्रही हैतवादियोंने इसी कारणसे रह होकर उनको वहाँकी तात्काकिक रोमन गावनंसेक्टकी आञ्चासे सूफीपर चड़वा दिया था। तो भी बक्त प्रस्थांका अध्ययन करनेवाले सब

निष्पचपात जिज्ञासुकोंको अवस्य मानना होगा कि आक-करूके पाश्चात्य बगएके प्रभु, गुरु और रचक (Lord, Master and Saviour) ईसाका तो सिद्धान्त अहँत-सिद्धान्त ही है। इस सिद्धान्तको समझनेके छिये को अनिधकारी हैं वे ऐसे बन्योंको 'हमारी समझमें नहीं आता' (Too mystical for us) कहकर एक ओर छोड़ते हुए सेयट मेध्यू (St. Matthew), सेयट स्पृक् (St. Luke), सेयट मार्क (St Mark) आदिके प्रन्योंका ही जिनमें आध्यासिक और ज्ञानकायदकी बातें आती ही नहीं, अध्ययन किया करते हैं।

मुसल्मानोंमें भी ज्ञानकायडका ही विचार करनेवाले स्फियोंका मत तो अद्वैत ही है।

इसी प्रकारसे हैं तप्रेमी चित्तवृत्तिमें रहनेवालोंके लिये सब मज़हबोंमें पृथक् स्थान पाया जाता है और जो उत्तमाधिकारी हैं उनके लिये अद्वेतका स्थान भी पृथक् मिलता है।

इन बातोंके विस्तारमें उत्तरनेकी आवश्यकता नहीं है। केवल इतना ही कहना आवश्यक तथा पर्याप्त है कि पुराने प्रीसके तस्ववेता प्रेटो (Plato) से छेकर अर्थाचीन तत्त्ववेत्ताओं में म्बेडनवर्ग (Swedenborg), वर् सवर्थ (Wordsworth), बाउनिंग (Brownig), कार्काइल (Canlyel),पुमरसन(Emerson),विशप बर्फेंके (Bishop Berkeley), रेगङ (Hegel), फिस्ते (Fichte), इम्मेनुपछ कांट (Immanual Kant), रास्फ बाल्डो ट्राइन (Ralph Waldo Trine), यामस हिल कीन (Thomas Hill Green), बिकियम बाकर एटकिन्सन (William walker Atkinson), इहा होकर विककाक्स (Ella Wheeler Wilcox), भो॰ पॉल डायसन ( Professor Paul Deussen), आदि बड़े-बड़े तत्त्ववादियातकने REALISM ( सृष्टि-रृष्टिवाद या हैत ) को अपसिदान्त बताकर IDEALISM (इष्टि-सृष्टिवाद या अहैत) को ही साना है।

इस प्रसंगमें विशेषरूपसे स्वरण रखनेयोग्य विषय यह है कि आजकछ पाश्चास्य जगतमें हिन्दुस्तानके किये को कुछ मान और प्रतिष्ठा है वह सब-की-सब मगवान् शंकरके MONISM (अद्वैत) सिद्धान्तके आधारपर ही है और किसी कारणसे नहीं। वास्तवमें तो पाश्चास्य वगत मारतीय तस्वज्ञान (Indian Philosophy) राज्यसे संकर-सिद्धान्तको ही बानता है। इस धर्भुत अनुभवकी पर्वाकोणभासे प्रस्के विचार-सीक मनुष्यके मनमें इस प्रस्का उठना स्वाभाविक है कि वेद आदि सनातन-धर्मक्रम्योंको न मानते हुए स्वतन्त्र विचार करनेवाको इतने बढ़े-बढ़े पाक्षास्य सस्वकाक्षियोंने भी को भन्तमें इसारे वेदान्तके अहैस-सिदान्तको ही माना है इसका कार्य क्या है है इस प्रस्का तो एक ही उत्तर हो सकता है और बह वह है कि यही सिदान्त युक्तियुक्त भी है और इसीक्षिये स्वतन्त्र विचारकोंको भी विवार होकर इसी सिद्धान्तको मानना पड़ा। अब इस युक्तियुक्तताको लेकर इमें संचेपसे यह विचार करना है कि धहुत-सिद्धान्त-का किन-किय युक्तियोंसे समर्थन और पोषय होता है भर्यात अब श्रवस्त्रके बाद मननका आरम्भ करना है।

प्रत्येक मनुष्यके हृदयमें होनेवाले जिस प्रक्रका हस बेखके आरम्ममें हमने उल्लेख किया है कि हम कहाँसे आये हैं अब क्या हैं और कहाँ जानेवाले हैं हरयादि, उसी प्रश्नको सेकर युक्तिसे विचार करनेपर अद्वेत-सिद्धाम्सकी युक्तियुक्तता स्पष्ट हो जायगी।

अपने आत्माके स्वरूपभूत रुवस्का विचार करनेसे पहले हमें एक्याके छद्याको भसीमाँति समझकर आगे बदमा चाहिये। स्वरूपभूत एचन सो वड़ी रूचमा है जो अपने कह्यके साथ स्वभावसे ही कच्चारूपसे खगा हुआ है, किसी तारकाष्टिक और बाह्य कारबसे आया हुआ सम्ब नहीं है; क्योंकि बाइरके तारकालिक कारणसे आये हुए सब छच्या योदे समयके बाद अपने आप चले आते हैं और उनके स्थानपर वे ही स्वासाविक रुख्य का आते है जिनको उक्त आगम्तक लच्चोंने तत्कारूके किये दवा दिया था । उदाइरणार्थ अग्नि, सूर्य, गन्धकवाली भूमि आदि कारगोंसे जलमें आयी हुई उच्यता घट-घटकर छूट जाती है. सर्वदाके किये उहर नहीं सकती। अतएव आशन्तक सच्चोंको पानेवाका प्रत्येक सनुष्य तुरन्त पूछता है कि इस ( गर्मी आदि ) का क्या कारण है ? इस प्रभसे ही स्वष्ट है कि उक्त मर्झी आदि गुष कर आदि पदार्थके किये स्वामाधिक गडी है।

इस तत्त्वको भ्यानमें रत्तते हुए विचार करनेपर अपने आप स्पष्ट होता है कि दुःल आरमाका लच्छ नहीं है, क्योंकि जब कोई रोता है तब देखनेवाले सभी तुरम्त पूछते हैं कि क्यों रोते हो है इस 'क्यों' प्रससे ही स्पष्ट है कि रोना तात्काकिक बाक कारवादेकी है--सामाविक

नहीं है अर्थात धारमा आयम्बर्क्सक्य है। एक और प्रकारसे भी आत्माका आनम्दरबस्य स्वष्ट किया का सकता है कि इस जिस पदार्थके बिना रह नहीं सकते और जिसकी खोजमें सर्वदा रहते हैं बड़ी इमारा स्वरूप है। उदाहरणार्थ, इस स्याधिको इसक्रिये नहीं पसन्द करते और आरोग्यको ही चाहते हैं, क्योंकि आरोग्य ही इमारे किये स्वाभाविक है--रोग नहीं। इसी प्रकारसे इम इसिकिये दुःश्व नहीं चाइते और सर्वदा आनम्द ही चाहते हैं, क्योंकि दु:स हमारा खरूप नहीं-आनम्द ही इमारा स्वरूप है। इसी स्थापक नियमसे सारे वेदान्तका मनन किया जा सकता है। आनम्दके साधनके सम्बन्धमें इज़ारों मतमेद हो सकते हैं; परन्तु अपने छक्ष्य भ्येय या साध्य आनन्दके सम्बन्धर्मे तो कोई मतमेद कभी भी नहीं होता । इसिक्टिये आत्मा आनन्दस्वरूप है । और हम सभी तनिक भी दुःस न चाहते हुए केवल शुद्ध आनन्दको ही चाहते हैं, इसिख्ये आत्मा दु:ख-लेशसे भी रहित, शुद्ध, अखगढ, अपरिच्छिन्न, आनन्दस्बरूप है।

आनन्दके विभागोंका विचार करनेपर अन्तर्गत भंतारूपसे जिन पदार्थोंकी स्रोजर्मे इस सर्वदा रहते हैं वे भी इसारे स्वरूपभूत लक्ष्णके अन्तर्गत हैं, इनका संखेपसे विचार करना है।

पहली बात यह है कि इस मरना नहीं चाहते, ज़िन्दा रहना चाहते हैं। इसका कारण यही हो सकता है कि शाश्वत-अस्तिख ही इमारा स्वरूप है—मृत्यु नहीं। इसलिये आरमा अमर हैं।

इसका निश्रय संस्कृत-भाषाके राक्त्रोंके समस्कारसे भी किया जा सकता है। संस्कृतमें 'जन्म' शब्दका अर्थ 'प्रादुर्भाव' हैं अर्थात् जो वस्तु पीखे थी वह सामने आयी; 'उत्पत्ति' शब्दका अर्थ अपर आना है अर्थात् को वस्तु नीचे दवी या छिपी हुई यी वह उपर आ गयी; 'सृष्टि' शब्दका अर्थ वाहर छोदना है अर्थात् जिस वस्तुको भीतर छिपाकर रक्ष्मा था उसे वाहर निकाला। इन तीन शब्दोंके अतिरिक्त संस्कृत-भाषामें और कोई शब्द है नहीं, जिससे कि यह अमारमक भाव उत्पन्न हो सकता हो कि को वस्तु पहले नहीं थी उसका नया अस्तित्व हुआ।

इसी प्रकारसे संस्कृतमें 'नाम' शब्दका अर्थ 'अद्बंत' है अर्थाद जो वस्तु सामने भी वह किय गयी। इससे स्वष्ट है कि जिस वस्तुका अस्तित्व है उसका स्थाबान्यर,





महर्षि वैद्ध्यास

रूपान्तर और नामान्तर हो सकता है—अक्षाय कमी नहीं होता । हसी तसको भगकान् भीकृष्यने—

'नासतो विद्यते माबी नामावी विद्यते सतः।'

'इस आधे क्षीक्लेड्स्ट किया है; और पाकास्य विज्ञान-कर्तकारोंने भी 'Indestructibility of matter,' 'Conservation of energy' आदि पारिभाषिक सकरों-से सर्वया क्षीकार किया है । इसक्षिये आस्ता अनादि और अवन्त है अर्थात् विकासावाज्य अखिलकासा है विसका वेदानतकी परिभावारों 'सत्' शब्दसे व्यवहार होता है।

आनन्दके अन्तर्गत दूसरी बात यह है कि हम पदार्थी-को जाननेकी इच्छा करते ही रहते हैं और न जाननेपर दुवी होते हैं, अतः उपर्युक्त म्याप्ति (अर्थात् नियम ) के अनुसार यह मी सिद्ध है कि आत्मा ज्ञानस्वरूप है— अज्ञानस्वरूप नहीं। अतप्त मगवान्तने कहा—

> 'अञ्चानेनावृतं ज्ञानं तेन मुक्कन्ति जन्तवः ॥' 'तेवामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥'

भर्यात् जैसे सूर्यको सेघ छिपा लेसे हैं और उनके निकल जानेपर वह दृष्टिगोचर होता है, इसी प्रकारसे आत्मारूपी ज्ञान-सूर्य अज्ञानरूपी नेषसे छिपा रहता है और उसके निकक जानेपर अनुभवगोचर होता है इत्यादि । इसीखिये इमारे शास्त्रोंका सिद्धान्त है कि जैसे अप्रकट अधिको घर्षससे प्रकट किया जाता है, अप्रकट विजळीको उचित साधनोंसे प्रकट किया जाता है और शिएपकार बढ़े पत्थरसे उसके भीतर छिपी हुई अभीष्ट मूर्त्तिको बाइरके आवरणोंको काटकर प्रकट करता है, इसी प्रकारसे इमारे भीतर भी छिपे हुए ज्ञानको शिक्षणरूपी साधनसे प्रकट किया जाता है। बाहरसे ज्ञान कभी भी भीतर डाका नहीं जाता, भीतरसे ही बाहर निकाका जाता है। बदि ज्ञान बाहरसे भीतर हाखा जाय तो पूर्वोक्त नियमके अनुसार पड़ी परिणाम हो सकता है कि गरम किये हुए जलकी भागन्तक गरमीकी भौति वह आगन्तक ज्ञान भी घटते खटते छट वायगा -- ठहर नहीं सकता। इसीखिये अंग्रेखीमें शिश्वणका माम 'Education' है जिसका थौरिक अर्थ 'Drawing out' (बाहर लींचना) है। बदि ज्ञानको बाहरसे भीतर डाखें, तो उसका नाम Education नहीं होकर Injection होता । इन्ह ही समय पहलेकी बात है कि मान्समें एक करकी बहुत बीमार होकर पुनः स्वास्प्यक्षाभ करते ही अपनी
मातृमाना फोक्को भूककर दस-पन्द्रह नयी भाषाओं में प्कदम बोलने खगी थी और यूरोपके बढ़े-बढ़े Scientists,
Philosophers and Psychologists (विज्ञानवेत्ता,
तत्त्ववेत्ता तथा मनीविज्ञानवेत्ता जनों) ने उस प्रसंगकी पूरी
परीचा करके विवश होकर यही स्वीकार किया था कि भीतर
छिपे हुए ज्ञानके अनेक विभागोंके द्वार उस बीमारीमें
अपने आप खुख गये होंगे और मातृभाषावाला द्वार बन्द हो
गया होगा। अर्थात् प्रत्यक्ष-प्रमाणसे भी सिद्ध हो गया कि
आरमा असवह ज्ञानस्वरूप है जिसका नाम वेदान्तकी
परिभाषामें 'चित्र' है।

आनन्द-सामग्रीके अन्तर्गत तीसरा ग्रंश यह है कि केवछ इम मनुष्य हो नहीं किन्तु अत्यन्त छोटे कृमि-कीट भी स्वतन्त्रतामें रहना चाहते हैं—बन्धनमें नहीं। इस विश्वस्थापी अनुभवसे उपर्युक्त स्थातिके अनुसार स्पष्ट है कि आध्याका स्वरूपभूत स्वचण मुक्तता है—बन्धन नहीं।

इससे आगे चौथा शंश यह भी है कि हम सब अपने क्षिये स्वतन्त्रता चाहते हुए साथ-साथ यह भी चाहा करते हैं कि हमारी बातको सभी मानें। इसका अर्थ तो यही हो सकता है कि हम ईश्वरके अखिलको जानें या न जानें, ईश्वरमें जो ईश्वरस्य है उस जन्नणको हम अपनेमें बाहते हैं अर्थात् हम असक्षमें ईश्वर-स्वरूप हैं।

अतः सद, बिद, आनन्द, मुक्ता और ईश्वरता— इन पाँच अवनोंको जब इम अपने स्वरूपभूत अवजरूपसे उपर्युक्त मननके द्वारा समक सकते हैं तब इमारे मनमें यह तो सिद्ध है कि परमात्माके जितने अवज हैं वे सभी इसारे खब्ण हैं अर्थाद परमात्मा, जीवात्मा और जगत्की वास्तविक एकता स्पष्ट हो गयी।

और भी एक प्रकारसे यह सिद्धान्त स्पष्ट हो सकता है कि जब परमारमा सर्वव्यापी है तब उसको अवश्य ही सर्वरूपी भी होना ही चाहिये। यह तो प्रत्यच अनुभव-सिद्ध है कि जिस स्ट्रिक्तिसे घट बनता है वही उसमें जोत-प्रोत होती है (बनानेवाला कुम्हार घटमें जोत-प्रोत नहीं होता), इसी प्रकारसे सन्तु और बच्च तथा सर्व और भूचच आदिकी बातें हैं। अतः परमारमा भी तभी सर्वज्ञगत्म्यापी हो सकता है जब उसीसे जगत हमा हो—उसके बनाये जानेसे नहीं। अर्थात् ईश्वर

कात्का उपादान-कारण या समवाय-कारच होनेसे सर्व-भ्यापी है---निमित्त-कारच होनेसे नहीं। इसी तत्त्वको---

'बाबारममणं नामधेयं विश्वास मृत्तिकेतीय सत्यम्' इस मृतिने तथा---

'तदनन्यत्वं आरम्भणादिशब्देम्यः'

इस वेदान्तसूत्रने और--

'सुवर्णां जायमानस्य सुवर्णत्वं विनिश्चितम् । महाणो जायमानस्य महात्वं च विनिश्चितम् ॥

भगवान् शंकराचार्यके इस श्लोकने स्पष्ट कर दिया है। इन युक्तिमोंसे मनन करनेपर अद्वेत-सिद्धान्तके विषयमें शंका नहीं रह सकती।

परम्तु इसमें एक शंका हो सकती है कि अद्वैत परिणामवादके अनुसार क्यों न हो ? इस प्रश्नका पहला उत्तर यह है कि ग्रुक्त गतुर्वेदकी ईशावास्मादि उपनिषदींमें—

> पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदण्यते । पूर्णस्य पूर्णमाराय पूर्णमेवावशिष्यते ॥

—इस शान्ति-मन्त्रसे सिद्ध है कि अनन्त जीवों और अगत्के बननेके बाद भी परमारमा पूर्व ही रहता है, परन्तु प्रत्यक अनुभवकी बात है कि मृत्तिका, जकदी, तन्तु, सुवर्या आदिसे घट, कुरसी, वक्ष, भूषण आदिके बनाये जानेके बाद जिस मृत्तिका आदि पदार्थोंसे घट आदि बने हैं वह भूकरूपसे फिर नहीं रहते। यहाँ तो असंस्य पूर्व पदार्थोंके निक्काने और मृत्व-पदार्थके पूर्व ही रहनेकी बात है, जो विवर्त्तवाद या विम्ब-मितिविम्बवादमें ही समंजस है।

दूसरा उत्तर यह है कि यदि परियामवाद सत्य होता अर्थात् यदि परमारमा ही यथायमें उस-उस रूपमें आता अतः अगत् सत्य होता तो नाम-रूपासमक जगत्के ज्ञानका नाम हमारे शाखोंके अन्दर अज्ञान, मोह, अम इत्यादि शब्दोंसे वर्णित नहीं किया जाता और अज्ञानके निवारणके विये कर्म, उपासना, योगाम्यास, अवण, मनन आदि साधनोंकी कोई आवश्यकता हो नहीं होती। उपर्युक्त सव विचारोंसे निअय होता है कि हम नित्य-गुद्ध-गुद्ध-गुक्त सविवानन्द्यनस्वरूपी परमात्मस्वरूप हैं, उसी स्वरूपसे आवे हुद हैं और हमें उसीमें पहुँच जाना है क्योंकि उससे

हम जितनी दूर अपने मनसे चछे जाते हैं उतने ही दुवी हुआ करते हैं। अतः अब उसमें पहुँचनेके साधनका ही विचार करना है।

भगवद्गीतामें नरक्षी अर्धुं न और नारायणक्षी अिष्ट्रव्यका रथी और सारयीका जो सम्बन्ध था उससे इस अस्यन्त सुक्षभतासे पता क्या सकते हैं कि दुःकमें पदे दुए नरको अपने शान्तिसय और आनन्त्रसय नारायणक्कपमें पहुँ चनेके क्षिये नारायणको ही अपने शरीराविक्षणी रचका सारयी बनाकर, उसके शायमें क्याम छोड़कर अर्जुनकी भाँति—

'शिष्यसें ८ इं शावि मां त्वां प्रपनम्'

--- कहकर (अर्थात् भगवान्का ही आज्ञापाक्षक शरयागत होकर) अहैत-सिद्धान्तको न भूखते हुए---

> 'सर्वभूतेषु यः पश्चेत् भगवद्भावमात्मनः । भूतानि भगवत्यात्मन्येष भागवतोत्तमः ॥' (भागञ्चा० ११ । २ । ४५ )

'वासुदेवः सर्विमिति स महात्मा सुदुर्त्तमः' (गीता)

'सोहं मानेन पूजयेत्' 'सक्कमिदमहं च नासुदेव: परम पुमान् परमेश्वरस्स एक: ।'

--इत्यादि नियमोंके अनुसार उपासना करनी चाहिये। नर-नारायणके इस सम्बन्धका परियाम वही होगा, जिसका गीताके अस्तिम रखोकमें संजयने वर्णन किया है---

> यत्र योगेश्वरः इष्णो यत्र पार्थो धनुर्धरः। तत्र श्रीर्विजयो मूर्तिर्भुवा नीतिर्मतिर्मम।।

अर्थात् जहाँ योगेश्वर ब्रीकृत्या सारथी हों और धनुर्धारी (भगवान्की भाजाके अनुसार अपने कर्तस्यको पासनेवासा) नर रथी हो वहाँ सब प्रकारकी सम्पत्ति, सुक्त, शान्ति भीर आराम है।

उद्धारार्थं मुमुक्षाररिषकत पुरा ब्रह्मसूत्राणि यानि इन्णाद्वैपायनेन श्रुतिपरमतिना श्रीतशीषाथवक्ता । इत्ता माध्यं तदीयं निक्षितनुषनुतं गूढतत्त्वोपदेद्या निद्धैतानन्ददायी जगति विजयते शंकरो देशिकेन्द्रः ॥

ओं शास्तिः शास्तिः शास्तिः

# ईश्वर-सिद्धि

( श्रीकाश्री-प्रतिवादिभयकरमठापीश्वर जगव्युक् श्रीभगवद्रामानुब-सम्प्रदायाचार्य श्री ११०८ श्रीशन-ताचार्य खार्माजी महाराज )

प्रस्थक प्रमाखसात्र सामनेवाछे बाईस्पर्यस्वानुवायी ईखरको नहीं सामते, क्योंकि ईखर प्रथ्यक नहीं है।

बुद्धमतानुसारी लोग अनुमानको भी प्रमाण मानते हुए देहातिरिक्त प्रश्चिक-विज्ञानस्कम्धरूपी आत्माको मानते हैं और सर्वज्ञ-विज्ञान-सन्तानक्प ईक्टरको भी मानते हैं। वे ईश्वरको अनुमानसे ही सिद्ध करते हैं।

जैनमतानुवायी वेहातिरिक्त स्थिर आत्माको मानते हुए, स्थिर शर्दन नामक ईश्वरको मानते हैं।

माध्यमिकमतावरुम्बी सर्वग्रून्यवादका पुरस्कार करते इए ग्रून्यको ही ईश्वर कहते हैं।

उपर्युक्त ये चारों बेदको प्रमाण नहीं मानते, अतएव नास्तिक कहकाते हैं। बेदको प्रमाण माननेवाले आस्तिक कहे जाते हैं।

आस्तिकों में पातञ्जकमतानुषायी अनुमानसे ईश्वरको सिद्ध करते हैं।

'तत्र निरतिशयं सर्वेष्ठजीजम् (१-१९)

इस पातअलस्त्रमें ईश्वर-साधकानुमान स्चित हुआ है। उनका यह कहना है कि संसारमें ज्ञान एकमे दूसरेका अधिक और उससे तीसरेका अधिक होता है, याँ उत्तरोत्तर अधिकाधिक ज्ञानवान् पुरुष देखनेमें आते हैं। ज्ञानकी अधिकता ज्ञान-विषय पदार्थीकी अधिकताके कार्या होती है, जो जिलना ही अधिक पदार्थीका जाननेवाला होता है वह उतमा ही अधिक ज्ञानवान कहलाता है। इस ज्ञानाधिक्यकी अन्तिम सीमा भी होनी ही चाहिये, क्योंकि तारतस्यवान पदार्थीको अन्तिम सीमा होती है, जैसे कि परिमाखकी । परिमाख सारतस्थवान पदार्थ है, यथा --राईसे मूँग बढ़ा, मूँगसे चना बढ़ा, चनेसे आँवछा बढ़ा, आँवछेसे नीम बदा, उससे बेख बदा, क्रमराः यह बदाई बढ़ते-बढ़ते मकान, पहादी, पहाद, आकाश आदितक वहुँच जाती है और उसकी अन्तिम सीमा विभु परिमाश माना गया है। इसी प्रकार ज्ञान-महत्त्वकी अन्तिम सीमा सर्वपदार्थविषयक ज्ञान मानना होगा। तब सर्वविषयक-ज्ञानवान् अर्थात् एक सर्वज्ञ पुरुष अवश्य होता चाहिये। बस, वही ईयर है। इसी प्रकार ऐथर्बके विषयमें भी मानना चाहिये, ऐश्वर्य भी तारतस्थवानु बहार्य है. उसकी

भी भन्तिम सीमा होनी चाहिये। सर्वेष्म्यं हो वह सीमा है, तब सर्वेष्म्यसम्बद्ध एक पुरुषको सत्ता माननी पढ़ेगी, बस, बही सर्वेष्टर है।

वैशेषिकमताबल्मनी भी अनुमानसे ह्ंसरका साधन करते हैं। उनका अनुमान इसप्रकार है। इसलोग देखते हैं कि घट आदि कार्य-पदार्यों के कर्ता होते हैं, कर्ताके बिना कार्य घट आदि पदार्य नहीं बमते, तब पृथिवी, चंकुर आदि जिन कार्य-पदार्थों के कर्ता प्रत्यक्रमें दिखायी नहीं देते, उनके कर्ता अवस्य होने चाहिये, क्योंकि वे भी कार्य हैं। ये कार्य इस कारणसे हैं कि सावयव हैं। जिनके अवयव होते हैं वे सब कार्य होते हैं। इसप्रकार जब पृथिवी, चंकुर आदि कार्य-पदार्थों का कर्ता मानना पढ़े और इम जीदों में इतना सामर्थ्य नहीं प्रतीत होता कि उन महान् पदार्थों को इम बना सकें, तब इम बीदों से अतिरिक्त एक कर्ता अवस्य होना चाहिये, यही संवेंबर है।

नैयायिक भी ईश्वरको अनुमानसे ही सिद्ध करते हैं। किन्तु वैशेषिकोंके अनुमानसे नैयायिकोंका अनुमान भिन्न प्रकारका है।

> ईश्वरः कारणं पुरुषकर्माफल्यदर्शनात्। (ज्याय०४।१११९)

यह न्यायस्त्र है। पुरुष-जीव प्रयक्त करता है, किन्तु नियमसे प्रयक्तका फल उसको नहीं मिलता। इससे यह सिद्ध होता है कि जीवके कर्मका फल पराधीन है। जिसके अधीन जीव-कृत कर्म-फल है, वही ईश्वर है। सभी अखेतन-पदार्घ किसी चेतनसे अधिष्ठत होकर ही किसी न्यापारको करते हैं। जीवका धर्माधर्मस्य अचेतन-कर्म जिस चेतनसे अधिष्ठित होकर कर्म-फल-दानमें प्रवृत्त होता है, वह चेतन सर्वज्ञ परमेश्वर है।

सांस्यमतावलम्बी वैरोषिकाशुक्त अनुमानोंका दूषण करते हुए स्वतम्ब्र जीवातिरिक्त ईश्वरको न मानकर कहते हैं कि रागादिरहित मणिमादि सिद्धिमान् अनित्य झान-वान् सिद्धपुरुष ही बेद-शास्त्रमें ईश्वरके नामसे स्यबहत है। इसके अतिरिक्त ईश्वर नामक पुरुष कोई नहीं है। सांस्य-वृद्धनमें — 'ईश्वरासिद्धेः । मुक्तबद्धयोरन्यतरामावान तस्सिद्धिः । उमयथान्यसक्तरत्वम् । मुकात्मनः त्रशंसा, उपासासिद्धस्य वा । भ

इन चार सुत्रोंमें यही बात कही गयी है।

वेदप्रामाण्यवादी वेदान्ती लोगोंका कइना है कि ईश्वर अनुमानसे सिद्ध नहीं हो सकता, ईबर-सिद्धिमें केवल शास ही प्रमाण है। वैशेषिकोंने ईश्वर-साधनमें जो अनुमान बताया है, उससे सर्वज्ञ, सध्यसंकरूप, सर्वशक्ति, परम-दयालु, सर्वकस्थाणपूर्ण ईमारकी सिद्धि नहीं हो सकती। घटको रष्टाम्स मानकर मही, महीधर, सागर, वृत्त, बंकुर आदि सावयव कार्योंके कर्त्ताका साधन किया जाता है, यह ठीक है। किन्तु इससे जीवभिन्न ईश्वरकी सिद्धि नहीं हो सकती, क्योंकि यह आवश्यक नहीं है कि मही आदिका को कर्ता सिद्ध हो वह जीविभिन्न भी हो। यह सच है कि इसकोगोंमेंसे कोई इनके कत्ती नहीं है। इसीसे यह मान लेनेकी आवश्यकता नहीं है कि किसी भी जीवने इनकी रचना नहीं की। अनुव्यों में एक-से-एक बढ़कर ज्ञान-शक्तिशाली पुरुष देखनेमें आते हैं, मनुष्योंसे देवताओंकी शक्ति अधिक मानी जाती है, योगी, तपस्थी आदिकी विचित्र अलौकिक शक्तियाँ सब छोग मानते हैं, ऐसे अछौकिक शक्तिशाली किसी जीवने ही इन मही, शंकर आदि पदार्थीकी रचता की, ऐसा मान लेनेमें क्या आपित है ? सिवा इसके इन सब चीजोंको एक ही व्यक्तिने बनाया, इसमें ही क्या प्रमाण है ? इस देखते हैं कि छोटी कृटियाको एक ही मनुष्य बना लेता है, बहे-बहे राजमहलोंको अनेक मनुष्य मिछकर बनाते हैं, तब ऐसा भी तो हो सकता है कि मही-महीधर आदि बड़ी-बड़ी चीजें एक व्यक्तिकी बनायी हुई न होकर अनेक पुरुषोंकी बनाबी हुई हीं। ऐसी हास्त्रमें उक्त अनुमानसे सक्त-पदार्ध-निर्माण-दम एक ईश्वरकी सिद्धि कैसे हो सकती है ? और अनुवानसे जो ईयर सिद्ध होगा, वह बटके कर्त्ता दशन्तभूत कुम्हारके समान अरुपश, घरपशक्ति कर्मपरकरा दुली ही सिद होगा । मही-महीधर आदिके कत्तीमें रशस्त्रभूत घटके कर्त्ता कुम्हारसे कुछ अधिक ज्ञानशक्ति भले ही कार्यानुसार सिद्ध हो, किन्तु जिसप्रकारका ईश्वर शास्त्रसिद्ध है, वैसा अनुमानसे सिद्ध नहीं हो सकता।

'अनुमानं शतसम्बन्धयेरिकशने नान्यस्य शानम् ।'

सामान्यसया चानुमाणका यह क्यूना है, अर्थात् जिन दो पदार्थीमें परस्पर-नियस सम्बन्ध पहले ज्ञान हो उनमेले प्रके ज्ञानसे दूसरेका को ज्ञान होता है वह अनुमान है। अग्नि और भूम इनमें परस्परका सम्बन्ध जिनको मालूम है, उनको उन दोमेंसे प्रक भूमके ज्ञानसे सक्षिका ज्ञान होता है, वहां अनुमान कहळाता है। प्रकृतमें मही-महीधर आदि पदार्थों के कार्यत्वके साध ईश्वर-कर्ण कश्वका कोई भी सम्बन्ध पूर्वमें ज्ञात नहीं है, तब उस कार्यत्वके ज्ञानसे ईश्वर-कर्ण कश्वका ज्ञान कैसे हो सकता है ? यहां कारण है कि वेद-प्रामाययवादी वेदान्ती ईश्वरको केवल शाकसे लिख मानते हैं। सामान्यतवा वेदका छड़ण भी वैदिक छोग यही बतळाते हैं कि —

प्रत्यक्षेणानुमित्या वा यस्तूपायो न बुद्धयते । यत्तं विदन्ति बेदेन तस्माद्वेदस्य वेदता॥

अर्थात् प्रत्यक वा अनुमानसे जी उपाय जाना नहीं जाता, उसकी जिससे जानते हो वही वेद है। यहीँ उपाय शब्द होनेपर भी उससे वस्तुमात्रको छेना चाहिये। वेद ऐसे ही तस्वींका बोधन करनेवाला है जो अन्य प्रमाणींसे नहीं जाने जाते।

जो ज्ञान इन्द्रियोंसे उत्पक्ष होता है, उसको प्रत्यक्ष कहते हैं, जिन दो पदार्थोंका परस्पर-नियत सम्बन्ध पहलेसे ज्ञात हो, उनमेंसे एकके ज्ञानसे तूसरेका जो ज्ञान उत्पक्ष होता है, उसको अनुमिति या अनुमान कहते हैं। जैसे ये दोनों प्रमाण हैं, वैसे हो शब्दोंके अवणसे जो ज्ञान उत्पक्ष होता है, वह भी प्रमाण है, तब ईश्वरकी सिद्धि प्रत्यक्ष तथा अनुमानसे न होकर शब्दसे हो तो इसमें क्या ज्ञापत्ति हैं ? क्योंकि तीनों ही तो प्रमाण हैं।

### स्रतःप्रामाण्यवाद

किसी पदार्थका ज्ञान होनेपर वह इष्ट-सामन और स्वप्रयक्तकस्य विदित हो तो उसकी और मनुष्तकी प्रश्नुकि हुआ करती है। प्रकृति 'सकस्य-प्रकृति' और 'निकास्य-प्रकृति' के नामसे दो प्रकारकी होती है। सकस्य-प्रकृति उसे कहते हैं जो मय वा आशंकाके साम होती है। निष्कस्य-प्रकृति वह होती है जिस प्रकृतिके समय मनुष्यके हुएयमें कोई शंका या भय नहीं रहता। इसम्बन्धकी निष्कस्य-प्रकृतिके छिवे वदार्य-ज्ञानमें प्रामाध्य-श्रानकी भी जावश्यकता होठी है। कठिन प्रयक्त-साध्य या बहुविसम्बद्ध-साध्य कार्यमें मनुष्यकी प्रकृति निष्कस्य-प्रकृति ही होती है और वह प्रामाय्य-ज्ञानके विना हो वहीं सकती। सम इस बातका विचार सम्मा चाहिने कि सञ्चलको किस

किसी जी बलाका अब जान होता है, उसके लाब उस ज्ञानमें प्रामायन-ज्ञान हैसे होता है । सीजांसकींका यह कहना है कि किसी भी क्लुका ज्ञान उत्पन्न होता है तो उस ज्ञानमें उस बस्तके साथ यथार्थताका भी भाग हो जाता है। उसके किये स्वतन्त्र सामग्रीकी आवश्यकता ही नहीं, जिल सामग्रीसे किसी भी बलाका ज्ञान होता है उसी लानग्रीसे उस जानमें बधार्यताका भी भाग हो जाता है। अतस्व दूरसे देखनेबाका अनुष्य रक्तका ज्ञान होते ही उसे छेनेके किये दौड़ पड़ता है। उसको को रवतका ज्ञान इका बह प्रमाख है या अप्रमान-इस तरहका विचार करते हुए वह प्रामारय-निश्चयके किये प्रतीचा नहीं करता । इससे यह सिद्ध होता है कि उस पुरुषको रजतका ज्ञान जिस समय हुआ था, उसी समय उस ज्ञानमें यथार्थताका की ज्ञान हो गया था। अन्यथा वह रजत छेनेके छिये चैसे दौबता? अयथार्थताका ज्ञान कारण-दोष और बाधक-ज्ञानसे होता है. स्वतः नहीं । दरसे देखनेपर एक मनुष्यको रजतका ज्ञान हुआ और उसके लेनेके लिये वह दौड़ा गया, पास पहुँचनेपर उसको चाँही के बदले सींप दिख्लायी दो, तब वह समझता है कि दरसे देखनेपर मुझे जो चाँदीका ज्ञान हुआ था वह यथार्थ नहीं था। इस प्रकार पूर्वज्ञानमें अवधार्थताको समझनेके लिये वहाँ दो कारण उपस्थित हैं, एक तो उसकी समीप पहुँचनेपर जो सींपका प्रत्यन्न हुआ वह, इसीको बाधक-ज्ञान कहते हैं, दूसरा दूरत्व-दोषका ज्ञान, यह कारण-दोष कहलाता है। वह निश्चय करता है कि मुस्ते को पहले रजतका बोध हुआ था उसमें दूरी कारण है। यह दूरस्थत्व-दोष ही रजत-ज्ञानका कारवा था । किन्तु यह बात पहले मालुम नहीं होती। पहले तो उसको जो रजत-ज्ञान हुआ था उसको वह यधार्थ ही सममता था, तभी तो वह रजतको लेनेके खिये दौड़ा गया था, समीप जानेपर उसको सींप दिखायी दी, तब वह विचार करने लगा कि पहले रजतका बोध कैसे हुआ ? प्रत्यक्में सींपका ज्ञान हुआ है, तब वह पहलेके ज्ञानको अवधार्थ जान लेता है और उस-का कारण दूरस्थरवदीय समझता है। अतएव ज्ञानमें यधार्यतारूपी प्रामान्यका जान स्वतः धर्यात स्वीय-सामग्री-ज्ञान-सामग्रीसे ही हो जाता है। अग्रासास्पका ज्ञान कारण-दोव और बाधक-जामसे होता है। यह मीमांसकोंका सिदान्त है, इसी सिदान्तको बेदान्ती भी मानते हैं। नैवापिक चादि अन्य मतावक्तवी बयार्थ ज्ञानको गुणक्कान-जन्य भागते हैं । जैसे अववार्यताका ज्ञान कारवादीय-

ज्ञानले होता है, बैसे ही यमार्थाताका ज्ञान भी गुण-ज्ञानसे होता है। बनका यह सिद्धान्त है। इस विकार बढ़ा कम्बा कोटिकम चका करता है। वह सब यहाँ नहीं किसा का सकता, वेदान्ती स्वतःप्रामान्यवादी हैं। यहाँ इतना ही कहा वाता है।

हाँ, तो, जब ज्ञानमात्रमें स्वतः ही प्रामारय-ज्ञान होता है, तब बेदफन्य ज्ञानमें भी यथार्थताका बोध होनेमें क्या आएति हो सकती है ? जबतक कारख-दोष-ज्ञान और बाधक-ज्ञान न हो तबतकके लिये वेदजन्य ज्ञानकी यथार्थतामें कोई बाधा नहीं। वेदरूपी शब्द-राशि, अनाच-विच्छित्राध्ययनाध्यापनपरम्परागत अपौरुषेय नित्य निर्दोष ग्रन्यकृप है। शब्दमें और परम्परया शब्दजन्य ज्ञानमें अप्रमाणताका कारणभूत दोष प्रन्यकर्त्ताके भ्रम-प्रमाद-विप्रक्षिप्सा बादि ही हैं। जिस प्रम्थके कर्त्तार्मे अस-प्रसाद-विप्रक्षिप्सा आदि होन हैं वह जन्म कर्तृदोचके कारण अप्रमाण होता है। वेद अपौरुषेय अर्घात किसी भी प्ररूप-का बनावा हुआ नहीं है और उसका अध्ययन ऐसे नियमीं-के साथ अविक्रिकतासे चका भाता है कि जिससे उसमें एक अवृत्का भी वैपरीत्य या न्यूनाधिक-भाव नहीं हो सकता, अतएव वह नित्य और निर्दोष है। सर्वज्ञ हंखर कल्पादिसे केवल उपदेश करता है, पूर्वकल्पसे वेद जिस रूपमें था. उसी रूपमें वह उपदेश करता है, अतएव ईश्वर भी वेदका कर्ता नहीं, उपदेशमात्र है । जब कि वेदका कोई कर्त्ता ही नहीं, तब वेदमें कर्तृ-दोष आ नहीं सकता । इस प्रकार वेदकी प्रमाणताका भंजक कारण-दोषका अभाव है। बाधक-ज्ञान आखतक न हुआ, न होगा, न हो ही सकता है । क्योंकि बाधक-ज्ञान प्रस्यक्रूप या अनुसानरूप होना चाहिये, वेदप्रतिपाच विषय प्रत्यकादि प्रसाणान्तरोंका विक्य नहीं है । केवल असौकिक विक्य ही बेदबेदा है. तब उन विक्योंके विपरीत वस्तु-बोध करनेका सामर्थ्य अन्य प्रमाणींमें कैसे हो सकता है ? अतः कारण-दोष-ज्ञान और बाधक-ज्ञानके अभावमें वेदकी प्रमाणता अञ्चयक रहती है।

इसप्रकार स्वतःप्रसायाभृत नित्व निर्दोष वेदक्षो प्रसायासे ईश्वर सिद्ध होता है, इसके विरुद्ध कोई भी प्रमास काम नहीं कर सकता। यदि कोई प्रत्यच वा अनुसानसे ईश्वरका अभाव सिद्ध करना चाहे तो,उनसे यह कहना चाहिये कि वे दोनों प्रसाल अधीकिक ईश्वरकी सत्तामें सब प्रसाल नहीं हो सकते तो उसका अभाव ही इनसे कैसे सिद्ध हो सकता है। इस कोगोंके अनुभवमें यही बात चायी है कि को प्रमाण जिस बस्तुकी सत्ताका बोचन कर सकता है। इस अपनी आँकोंसे भूतळपर रक्से हुए घड़ेको बानते हैं तो उन्हों आँकोंसे भूतळपर रक्से हुए घड़ेको बानते हैं तो उन्हों आँकोंसे भूतळपर रक्से हुए घड़ेको बानते हैं तो उन्हों आँकोंसे यहाँसे घड़ेको हठा नेनेपर घड़ेका अभाव भी बानते हैं। अन्य इन्द्रियोंसे नहीं। आँक सीचकर कोई यह गहीं बान सकता कि सामने घड़ा है या नहीं। किसी पेड़पर पिशाच है कि नहीं, यह बात हम किसी भी इन्द्रियसे नहीं जान सकते। यहाँपर यह जान लेना चाहिये कि पिशाचकी सत्ता और अभाव दोनों ही इमारे

इन्द्रियोंके विषय नहीं हैं। आँखते देखकर कोई यह नहीं कह सकता कि पेड़में पिशाच नहीं है, क्योंकि पिशाच आँखोंका विषय नहीं है, यद्यपि वहाँ पिशाच दीखता नहीं है, तो भी हम यह नहीं कह सकते कि पेड़में पिशाच नहीं है, क्योंकि पिशाच इन्द्रियदेव नहीं है, अतप्य उस-का अभाव भी इन्द्रियदेव नहीं है। जब यह बात है, तो ईश्वरके अभावको ही हम प्रत्यच या अनुमानसे कैसे सिद्ध कर सकते हैं? ईश्वर इन्द्रियातीत है, अतप्य उसका अभाव भी इन्द्रियातीत है। अतप्य शाख्यसिद्ध ईश्वरसत्ता-के विस्त्य वाधक-ज्ञान किसी भी प्रमाणसे हो नहीं सकता, इसप्रकार शाख्यकेवेच ईश्वरकी सिद्धि निर्वाच है।

# अकल्पनीयकी कल्पना

( लेखक-पं॰ झांअयोध्यासिंहजी उपाध्याय 'इरिऔध' प्रो॰ हिन्दू-युनिवर्सिटी )

# शार्व्लविक्रीडित

सोचे व्यापकता-विमृति प्रतिमा है पार पाती नहीं। होता है जिसता विलोक विमुता विज्ञानकी विज्ञता। लोकातीत अचिन्तनीय-पद्यमें है चुकती चेतना। कोई व्यक्ति अकल्पनीय-विमुकी कैसे करे कल्पना ! 191 माती है सफरी-समृह-ठरमें क्या सिंघुकी सिंघुता? क्या ज्ञाता खग-वृन्द है गगनके विस्तार न्यापारका ? पाती है न पिपीिकका अवनिकी सर्वाष्ट्रताका पता। कैसे मानव तो महा-महिमकी सत्ता-महत्ता कहे ? 121 पेसा अंजन पा सका न जिससे हाती तमाहीनता। कोई दे न सका उसे सदय हो स्वामाविकी-दिन्यता। जाता दूर हुआ न अन्य-हगको आलोक-माला मिली। कैसे लोक विलोक लोक-पतिको लोकोपयोगी बने १।३। जो है अन्त-बिहीन अन्त उसका कैसे किसीको मिले ? **केसे** हो वह गीत गीत रचके जो देव गोतीत है? कैसे चित्त सके विचार उसको जो चित्तका चित्त है ? कैसे लोचन लें बिक्रोक वह तो है लोचनोंमें छिपा?।४।

#### वंशस्य

कहे उसे तो मित मानबीय क्यों? बनेन क्यों मुक त्रिलेककी गिरा? न वेदद्वारा बदि वेदनीय है। अमेदके मेद विमेदकी कथा।५।

#### गीत

मूल मूत मन-वचन-अगोचर भव-नियमन व्रतघारी । चिन्तन-मनन-मन्न-अवलम्बन विनयन-रत अविकारी । १। विमु है विश्व-विभूति-विश्वासक ।

अपनी सकल अलौकिकतामें लैकिकता-परिचायक ।२। उसका है अकुण्ठपद इससे है वैकुण्ठ-निवासी। है वह सत्मस्वरूप इसकिये सत्यहोकका वासी ।३। क्षीर पिलाकर है अनन्त जीबोंका जीवन-दाता। इसीलिये वह क्षीरसिन्धुका स्वामी है कहरुमता।४। जैसे किसी बीजमें विटपीका विकास है नसता। जैसे रविके विपुल करोंमें है भालोक विलसता १५1 वैसे ही विकाससे उसके लोक-लोक हैं बनते। परुष मारते नम-तरु जैसे वर वितान हैं तनते ।६। बहु-सित-मानु भानु उस वाशिषके हैं विविध बर्ते । उस महान-उपवनमें तारक हैं प्रसून-सम फुले 191 तेज उसीके तेजपुंजसे तंज-बीज है विरम विपुत-आलोक-पिष्डको लोक-तिमिर है स्रोता ।८। वह समीर जीवन-प्रवाह बन जो पक-परू है बहता। उस अनन्त-जीवनके जीवनसे है जीबित रहता .९। सिककी सिक्किता उससे ही सहज सरसता पाती। रसा उसीके रस-सेचनसे है रसवती कहाती ।१०।

## **आर्ट्**लविकीदित

तोकोंका तम हो गमे प्रक्यमें भू-लोप-तीला हुए। नाना-मूत-प्रमूत-बाष्प-अणुके संसारम्यापी बने। छाये कबलसे प्रगाढ़तमके आमे महा शर्वरी। सोता है वह शेव-मूत-मवमें है शेव-श्वायी अतः॥१॥

# ईश्वर-तत्त्व

( लेखक-जीमन्याध्यसम्प्रदाया वार्य दार्श्वनिक-सार्वमीम, साहित्य-दर्शनायाचार्य, तर्करत्न, न्यायरत्न भीगोस्वामी दामोदर्शा शासाः ) गोबिन्दचरणद्वन्द्वमधुनो महदद्भुतम् । यत्पायिनो न मुद्धन्ति मुद्धन्ति यदपायिनः ॥

\*\*\*\*\*\* व पदार्थीमें ईरवर ही दुरवगम है। संसारमें स्म के अनेकानेक मतोंका होना ही प्रधानरूपसे इस

बस्तुतः ईरबरकी सत्तामं किसीको मी विवाद नहीं है; ईरबर-सम्बन्धी जितने मतभेव पाये जाते हैं, सब उसके सक्त, सचय, कर्तम्य, प्रयोजन और प्रमायासे ही सम्बन्ध रखते हैं। उदाहरखार्य, किसी स्थानपर 'माका है या होरी है, अथवा सकड़ी है या सर्प है' इत्यादि विकल्प विशेषबों में ही होते हैं; परम्तु कुछ वस्तु है, इस विशेष्यमें किसीको भी बिरोध नहीं होता। और यह कथन कि, 'ईश्वरकी सत्ताके न माननेवाळे मत भी हैं,' उम्मत्त प्रखाप है अथवा अनभिन्नोक्ति है। क्योंकि ईश् ('पृथ्वयं करना' अर्थवाळे) धातुसे स्वभाव-विशेष विशेषवासे विशिष्ट कर्त्ता अर्थमें 'वश्व' प्रस्थय कगाकर महर्षि पायिनिने अनादि-सिद्ध ईश्वर-पदका मुक्यार्थ 'ऐश्वर्य स्वभाववाजा' वतलाया है। सुतरां ईश्वर-पदके योगस्य अर्थने ईश्वर नामक वस्तुकी सत्ता सिद्ध होती है।

वह ईश्वर एक ही है, उसकी अनेकता चनपेकित है या सिद्ध ही नहीं हो सकती। यह विषय आगे चककर स्पष्ट होगा।

हाँ, यह बात तूसरी है कि ध्यवहारमें किसी शब्दका प्रयोग रूदिसे किया बक्ताके योजनसे मुख्यायंके अतिरिक्त अर्थका ज्ञान करानेवाले 'खबबा' नामक प्रप्रधान सम्बन्धसे कभी अमुक्यार्थके ज्ञानमें भी प्रकुक्त होता है। अतः आंशिक ऐश्वर्यको लेकर जीवमें भी 'ईघर' शब्दका प्रयोग कर दिया जाता है, अथवा केवल सामर्थ्यको निमित्त बनाकर बद-पदार्थके बिये भी ईचर शब्दका प्रयोग हो जाता है, जैसे—'प्रायानाशके किये विच ईश्वर है,' हत्यादि।

परन्तु जब ईश्वर शब्द धनादिपरम्परासे प्रास है, तब इसका अर्थ भी अवश्य है और वह अर्थ अमुख्य (गौय) रूपमें विश्वान्त नहीं हो सकता, न्योंकि मुक्यके विना अमुक्य (गौच) की सिद्धि ही नहीं हो सकती। ऐसी स्थितिमें स्थूचानिकानन-न्यायसे अनीकरवादका ईश्वरकी सत्ताकी प्रक्षिमें ही पर्यक्सान होता है।

ऐसा ईरवर वर्भिजाइकमानसे एकविशिष्ट ही सिद्

होता है, क्योंकि विद एकसे अधिक हैरवरको मार्ने तो उनके ऐरवर्यमें या तो समानता माननी पढ़ेगी या भिन्नता । यदि समानता मानी आप तो एकसे अतिरिक्त हैरवरका उपयोग नहीं देखनेमें आता; और यदि भिन्नता मानें तो वह विरुद्ध वस्तुके अभावमें विसंवादी ऐरवर्यवाखा अनीरवर उहरेगा । इसकिये एक ही हैरवर सिद्ध होता है।

इंबरके खरूपके विषयमें निराकार-साकारवाद भी सर्वेसिद्धान्तसमन्वयनयमें प्रकाश-प्रकाशिन्यायसे परस्पर-विरोधी नहीं हैं। इंबरकी सचिदानन्दमयता भी अनुमानादि प्रमाखोंने सिद्ध है, अर्थात् जिस अनुमानसे प्रकृत ईश्वर सिद्ध होता है, वही अनुमान ईबरको क्रिकाक्षमें एकरससत्ता, विन्मयता, आनन्दरूपता आदि धर्मोंसे विशिष्ट सिद्ध करता है। इतना हो नहीं, विश्व इसी धर्मिप्राहक-प्रमाणसे वह सस्यभाषिता, द्याद्धता, निर्पेषता, निष्पश्चपातित्व, राग-हे पादिशून्यत्व, सर्वकान्यत्व, प्रेमवशंवदभावान्त, निसिद्ध कर्याण गुक्षोंसे भी निष्य सुन्दर सिद्ध होता है।

शाब्द-प्रमायसे भी ईचरको सिद्धि होती है, किन्तु इसके अधिकारी सब नहीं हैं। प्रामायय-खतोप्राझ मानने-बाले पुरुष ही शाब्द-प्रमायके अधिकारी होते हैं। इसी कारचसे इसका उल्लेख पहले नहीं किया गया है। हाँ, यह दूसरी बात है कि वक्तामें सत्थवादिता प्रमाखित होनेपर यदि वह कोई नयी बात कहे तो वह भी प्रमाखित समफी जाती है, अतपुव परतः प्रामाच्यवादमें आसल्व-विशिष्ट ईचरकी सिद्धिके बाद ईखरोक बेदोंकी प्रमाखतासे अनुमान-हारा सर्वथा सिद्ध न होनेवाले सृष्ट्यादि-कम प्रमृति अनेक बिच्चोंकी सिद्धि शाब्द-प्रमाखसे ही होती है।

यही सृष्टि भादि किया ईश्वरके कर्म हैं।

यद्यपि किसी प्रयोजनको सामने रखकर ही चेतनमात्र कर्ममें प्रवृत्त होते हैं, तथा प्रयोजनके हारा ही किसी प्रवृत्तिमें अभीष्ठके अभावका अनुमान होता है; ऐसी अवस्थामें हैंबरके क्षिये भी किसी अग्राप्त इष्टके प्राप्तिकी इच्छासे स्वकर्त्तवमें प्रवृत्ति होनेसे उसमें पूर्वोक्त आस-कामताके अभावसे अनीधारतका अनुमान होता है। परम्तु वह योच तभी आ सकता है जब प्रवृत्तिका कारख केवल लार्च हो; परम्तु ऐसी बात नहीं है। विश्वमता प्रवृत्तिमें दो कारण होते हैं, स्वार्थ और करुवा। और ईबरकी इच्छाका प्रयोजक बीबोंके ऊपर उसकी करुवा ही है, जिसे ऊपर दवाके नामसे स्थित किया गया है। अतप्त वीवोंपर अनुप्रह करना ही ईबरका स्टि आदि कर्मों प्रयोजन है। जो दवड देवेके बीन्य है उसे दक्क देकर उसके पार्पीको दूर करनेमें स्थूबहरिसे बचावि उसके प्रति निप्रहकी प्रतिति होती है, स्थाबि वस्तुत: उसके जीवनकी ग्रहताका विचार करनेसे वह परम अनुमहरूप सिद्ध होता है।

इस अनुमहको प्राप्त हुए अनिका स्वभाव-सिद्ध सत्त्व-प्रधान अन्तःकरत्व शान्तिकी स्वीकर्मे परिवाम-ताप-संस्कार-युःस्त्रोंसे मिश्रित सांसारिक शान्तिसे विरक्त होकर गुद्ध शान्तिके श्रिषे परमीत्कविटत हो असम्भावना, विपरीत माक्त्रा और अष्ट दोषीको निकृत करनेवाले उपायोंमें स्वात्ता है। तथा अपने अधिकारानुसार इष्टकी प्राप्तिरूप निश्चिष्ट अनुमहका भाजन होकर कृतकृत्य होता है, प्रकारान्तर-से उसका भूतानुम्नहरूप प्रयोजन भी सिद्ध होता है।

हैंबर-सराकी सिदिमें साधारखतः तीन प्रकारके निवेधक होते हैं—स्थासुलननम्याधावसम्बी, अम्युपाम-सिद्धाम्ती और सरुपक । इनमें अम्यान तरपककी वातको कोई मी तरवाम्बेषी पुरुष पहीं सुनेगा, वर्षोकि तरवाम्बेषणमें जरपकको कोई अधिकार ही पहीं है। दूसरे अम्युपाम-सिद्धाम्तीको क्षेत्र अधिकार ही पहीं है। दूसरे अम्युपाम-सिद्धाम्तीको क्षेत्र अधा अधिकारके अनुसार दु:लकी आस्पन्तिक निवृत्तिसे ही इतकर्षाम्यम्य होनेमें कोई दोष वहीं आता; और पहिले स्थासुलननम्याधावकम्बी प्रमाता सो अमुकूब ही होते हैं, तथा को आस्त होते हैं वह सद्य तथा सर्वत्र ही इयलीय होते हैं। इसमकार सर्व सामअस्य-दिक्षिसे कोई भी अनीवरवादी प्रशिक्षक नहीं उहरते हैं।

अब को ईश्वरवादी हैं, उनमें कोई तो त्रिविध सक्ति कौर शिक्तमान्में अभेदवादी हैं और कोई मेदबादी हैं, तथा दूसरें कुछ तादालम्बादी हैं। स्ववहार में वो अमेदबादी ही मेदबादी ही रहते हैं। स्ववहार हों हो अमेदबादी भी मेदबादी ही रहते हैं। सबकी दृष्टिमें प्रतीयमान भिक्तम अनित्य और अस्पिर है, इस्विध वह प्रासंगिक अध्या गीख है। सुनर्स विवर्तवाद अध्या विकृताबिकृत-क्रिक्ट प्रतीय है। सुनर्स विवर्तवाद अध्या विकृताबिकृत-क्रिक्ट प्रतिक्ष किसी प्रकार हम्पक्ष (सिद्ध) करके स्ववहार्य बना स्रोतेषर प्रवान वस्तु (क्षरम सन्ता) में कोई विरोध नहीं रहता चौर अनादि अस्पताकृतद्वि और अधिकारके असुसार वो जिसप्रकारसे इस्तार्य होनेयोक्य है वह उसी अकार कृतार्य होता है। क्षेत्र क्ष्य ही अक्रिक अक्ट माक वाहादि सुन्दें से स्वयूध

अपनी-अपनी इच्छाके अनुसार इतकार्य होता है। अब निष्पत्र विवेकशीक पुरुष सहज ही समस्य सकते

अब निष्ण विवेकशील पुरुव सहज ही समक सकते हैं कि उपर्युक्त समन्वयरूपी राज-पर्यों समस्त वैदिक, अवैदिक, अनीकरवादी, ईक्षरवादी पश्चिक, चार्वाक, जैन, बौद, वैशेषिक, नैवाषिक, कापिल, पातअब, जैमिनीय आदि पहित्योंसे एवं अहैत, विशिष्टाहुत, ग्रुवाहुत, हैताहुत और हैत-सिद्धान्तोंसे, तथा प्रत्यमिक्तावाद, शब्दब्रख्याद, तादब्रख्याद, रसब्द्धवादरूप सम्मागोंसे आधी-पीक् पहुँचकर कभी-न-कभी जिस अप्राकृत नाना नामरूपादि दिन्य विमृतिभूपित क्तुकी ज्ञात अथवा अज्ञात सहायतासे सर्वप्रधान चरम फलको प्राप्त होते हैं और जो तथ्य गव्यपति, सूर्य, शक्ति, शिष और विष्णुरूपसे मक्तोंको उनकी भक्तिक अनुरूप अनन्त नृति करता है, वही पदार्थ ईश्वर है।

इसप्रकार स्त्ररूपमें यह खेल किला गया है और विस्तार करनेके छिये धवकाश भी नहीं है। यदि इस छोटे जेलसे किसीको भी, महाकवि भवभृतिके---

> 'उत्पत्स्यतेऽस्ति मम कोऽपि स्मानधर्मा कालो द्वयं निरविर्विषुला च पृथ्वी।'

--- इस शान्तिप्रद महावाक्यके अनुसार तृति मिखी है, ऐसा शात होगा तो इस मंकुरते महास्कन्ध शासा-प्रशासायुक्त वह कल्पतर समृद्ध होगा जिसकी छाषामं कोई ताप न जगेगा और जिसके फलका आस्वादनकर अनन्त काखतक क्षुधा-पिपासा आदि समस्त उपद्रव दूर हो सकेंगे।

अब लेखके अन्तमें न्यायाचार्य श्रीमतुद्यनाचार्यकृत न्यायकृत्माअविके इस पद्मते-

> इत्यवं श्रुतिनीतिसंप्लवज्लैर्भूयोमिराक्षाविते येषां नास्पदमादघासि इदये ते शैकसाराशयाः । किन्तु प्रस्तुतविष्रतीपविषयोऽप्युविर्मविकत्तकाः काले कार्कणिक स्वयीय कृपया ते तारणीया नराः।।

--- प्रार्थना करता हुआ और उर्तू के एक विश्व मार्सिक सुकविके---

> हिन्दूने सनममें अकना पामा तेरा, आतिशेष मुगाने राग गाना तेरा; दहरीने किया दहरसे तानीर तुझे, इनकार किसीसे न बन आया तेरा॥

---इस सुमाप्तिके भाव-परिशीक्षनके किये पाठककृत्य-से सादर अबुरोध करता हुआ विदा खेळा हूँ ।®

इस लेखमें किसीको कुछ प्रष्टम्ब सानकम्ब को तो सूचना मिक्नेसे लेखक सावर सप्रमाण कहने वा किस्नेको तैनार है

# ईश्वरमें विश्वास

( लेखन--पं अंगोपीनावजी कविराज पम । ए०, प्रिन्सिएल गवर्नमेण्ट संस्कृत-काकेज, कारी। )



हवाण' मासिकपत्रके मात्रनीय सम्पादक महाशयने विशेष समारोहके साथ 'कल्याण' के ईश्वराङ्गके रूपमें महायञ्च-की आयोजना की है और उसमें देश-विदेशके ज्ञानी-मानी विहानोंको सम्मिष्टित होनेके लिये सम्मानपूर्वक बामन्त्रित किया है!। यह देशके लिये अध्यन्त सौभाग्यका विषय है। वर्तमान-कल्में स्यक्ति और

समिष्टिस्पेया जगतकी मनोबृत्तिका प्रवाह तीन गितिसे जिसप्रकार बहिमुँख दौब रहा है, उसमें भारमा, ईरवर, यही क्यों, मतीन्द्रिय जगतकी सत्ताके सम्बन्धमें भी आछोत्रना करना समयका अपन्यम समका जामगा, ऐसी सम्भावना है। ऐसी अवस्थामें यदि उनके निर्देशके अनुसार ईरवर-तत्त्वकी चर्चा करनेका सुयोग एवं प्रवृत्ति किसीकी हो तो वह देशका कल्याण-साधन करनेवाले 'कल्याण' के लिये उपयुक्त ही होगा। इस भीभगवान्से प्रार्थना करते हैं कि वे इस शुभ उद्योगमें सफलता प्राप्त करते हैं

उन्होंने स्विक्तातमावसे चार प्रश्न उत्तरके लिये मेरे पास मेजे हैं । परम्तु मैं इसे स्विक्तातरूपमें न लेकर कुछ अंशोंमें स्वापकरूपमें ही प्रश्न करता हूँ । यद्यपि ये प्रश्न सम्पादक महाशयकी धोरसे ही आये हैं तथापि वस्तुतः ये किसी धाष्यास्मिक तत्त्विक्तासुके ही स्वामाविक प्रश्न हैं । घतः इनका उत्तर स्विक्तातरूपसे देना समीचीन नहीं मालुझ होता । इसके दो विशेष कारण भी हैं—

(क) यदि ये प्रश्न केवल म्यक्ति-विशेषके प्रश्न होते, अर्थात् यदि वे जिज्ञाशु होकर प्रतिनिधिरूपसे प्रश्न न उठाते तो मेरा उत्तर भी डीक-डीक म्यक्तिगतः होता, क्योंकि इन प्रश्नोंके किसी-किसी संश्वका उत्तर देते समय अपने बीवनकी कुद्ध ऐसी आम्यन्तरीय और बाह्य घटनार्थी-का उक्लेख करना सावस्यक है जो अन्तरंगरूपसे म्यक्ति-विशेषके प्रति किया जा सकता है। पर जिसका प्रकारय-रूपमें कोकसमाजमें कोई भी अनुभवी म्यक्ति उक्लेख करना नहीं बाह्यगा।

(स) साधन-जगत्का जो निगृद रहस्य है, जिसकी प्राप्तिके छिये दीर्बकालतक सत्यस्वरूप सदगुरुकी कृपाका अवलम्बनकर तीन पुरुषार्थका प्रयोग करना पदता है, तार्किक-प्रकृति-विशिष्ट तथा साधनहीन पुरुषके सामने उस रहस्यकी घालोचना करना उचित नहीं है। वहाँ इस आलोचनाका यथार्थ एल उत्पन्न नहीं हो सकता।

इन्हीं दो बातोंको सामने रख यथासम्भव संक्षेपमें अथच विश्वदस्यमें इन चारों प्रकींकी आलोचना करनेमें प्रकृत होता हूँ।

(1)

पहला प्रश्न यह है कि-'इम ईरवरमें विश्वास क्यों करें ?' इसका उत्तर देनेके पूर्व भेरा कहना है कि जिन सब वस्तुओंकी सत्ता तथा कियाको इस अनेकों कारबॉसे छौकिक दृष्टिसे स्वीकार करनेके लिये बाध्य होते हैं. उनके विषयमें हमारे हृद्यमें विश्वासकी उत्पत्ति किस प्रकार होती है ? यहाँ 'विश्वास' शब्दसे प्रशकर्ताका क्या उद्देश्य है, यह बड़ी जानें। परन्तु यह निश्चित है कि बिसे विश्वास कड़ा बाता है उसकी दो विशेष धवस्थाएँ हैं। इन्हीं दोनों सबस्वाओंका विश्लेषण करनेसे ही विरवासके कारणके सम्बन्धकी धारणा बहुत कुछ स्पष्ट हो आयगी । भाम-पुरुषेंके मुखसे कोई वात सुनकर एवं उसके विचार करनेकी शक्ति न रहनेपर, अथवा उसके सम्बन्धमें कोई प्रवृत्ति न होनेपर, वह भाम-वाक्य सस्य है, ऐसी चारका स्वभावतः ही सनमें उत्पन्न होती है। बास्य-कालम जब बढ़ी वादी या वावाजीके मुखसे अनोसी-अनोली कहानियाँ सुनता था, जब हुथ्य सरल था तथा सांसारिक संस्कार विशेषरूपसे चित्तमें सञ्जित नहीं हुए थे, उस समय कल्पनाके बलसे मनश्रक्ष सामने उम सारी कहानियों में वर्णन किये हुए दश्य मानो जीवितस्य-में भाँ लोंके सामने आ खाते थे। उस समय लौकिक ज्ञान तथा युक्तिका विकास वैसा न होनेके कारण सम्भव या द्यसम्भवका निर्दाय नहीं कर पाता था। फलतः कोई भी बात सनमें असम्भव नहीं बान पहती थी। जब दावी कहती कि अमुक कृक्षपर भूत रहता है, उसे सुनकर सचमुच हो सम्ध्याके समय अधवा शून्य रात्रिमें इस स्थान-

के पास होकर जानेमें शरीर काँप उठता था । भूत है, इस बातको सुनते ही सचमुच ही भूतकी सत्तामें विश्वास उत्पन्न हो जाता, युक्तिकी आवश्यकता चपेक्षित न होती, भौर न मनमें बैसी प्रवृत्ति ही उत्पन्न होती । बहुतेरे इसे अन्धविरवासके नामसे पुकारेंगे; परम्तु मेरा कथन यह है कि उपयुंक दोनों इहान्तोंसे यही बात समसमें आती है कि ममुख्यकी ऐसी एक अवस्था है जब शब्द-अवण करते ही अर्थनोधके साथ-साथ शब्दके प्रतिपाद विषयके सम्बन्ध-में मनमें दर विश्वास उत्पन्न हो जाता है। यह विषय बहुत ही अटिल है; यहाँतक कि अन्तर किट-सम्पन्न मन-स्तरवं सार्थोंको भी यह सहज ही हत्यक्रम होनेका नहीं। तथापि सभी इस बातको भलीभाँति जानते हैं कि इसकी समझनेमें किसीको कोई कष्ट नहीं होता। यह जो सरल और स्वच्छ द्वयकी बात कड़ी गयी है, इसका उत्कर्ष किसी व्यक्तिविदेशियमें इसना अधिक रह सकता है कि किसी विषयमें वाक्य-उचारयाके साथ-श्री-साथ उसके चित्तमें इसी विषयका दृश्यरूपमें तत्कारू ही बाविर्भाव हो जाता है। कुन्निम नलदर्पणादि प्रक्रियामें, बालककी रष्टिके सामने शहर शहर उचारण करके इच्छानुसार दश्य या वस्तु प्रकाशित की जा सकती है; इसका भी मूछकारण यही है। बेदान्तके प्रन्थोंकी आलोचना करनेपर देखा जाता है कि शासोंमें वाक्य या शब्दसे अपरोक्ष ज्ञान किसप्रकार उद्भूत हो सकता है। इसके विषयमें अनेक प्रकारसे विचार किया गया है। शब्द-माहात्म्यसे मनश्रक्षुके सामने शब्द-बोध्य बार्यका किस प्रकार आविर्भाव होता है, यहाँ उसपर आखोचना करनेकी आवश्यकता नहीं। पाश्चास्य देशोंके विद्वानोंने उसपर यथेट चालोचना की है, एवं हमारे बार्सोर्जे भी उसकी अनेक रहस्यमयी बार्तीका वर्णन हुआ है। सम्मोहन-क्रियामें चालक्के शब्दके इशारेसे सम्मोहित व्यक्ति कैसे-कैसे अपूर्व ध्रय देखता है, इस बातको बहुत छोग जानते डॉंगे ।

इससे स्पष्ट हो समामा जा सकता है कि जित्तके कोमल तथा अपेकाइन स्वष्क होनेपर विश्वासका बीज सहज ही संकृतित हो जाता है। इसी कारण वास्तक या सियाँ विस्तवी आसामीसे विश्वास कर सकती हैं, तर्ककुतल पुरुष उत्तनी आसामीसे नहीं कर सकता। यह अन्धविश्वास होने-पर भी इस प्रकारणी एक श्वत्था है, इसमें सन्देह नहीं। वाक्यावस्थान शृहमें वा समाक्रमें, आधारमें, उपदेशमें अथवा आलोचनामें एवं सजनोंके संसर्गवश कोमल-इत्यमें इसप्रकारके ईश्वर-विश्वासका बीज वपन हो सकता है। दूसरे देशोंके सम्बन्धमें आलोचना करनेकी आवश्यकता नहीं, परन्तु इमारे देशमें प्राचीन कालमें शैशव-कालसे ही इसप्रकार चित्तमें साधारयतः ईश्वरका विश्वास बद्धमूल हो जाता था। पिता, माता एवं गुरुजनोंके हृद्यकी वृत्तियोंका प्रभाव शिथुके चित्तपर कम नहीं पड़ता है।

यदि कोई पूछे कि 'विश्वासका कारता क्या है ?' तो इसका उत्तर यही है कि चित्तकी बालकोचित कोमलता एवं स्वच्छताके ऊपर बाप्त-वाक्यका प्रभाव ही इस विश्वासका कारण है। यह अन्धविश्वास होता है, इसमें सन्देह नहीं । क्योंकि इस विश्वासके मूलमें स्व-ज्ञानकी उज्जबल दीप्ति नहीं होती । केवल यही बात नहीं, यह ब्रह्मानके प्रदोषालोकमें ही वृद्धि एवं पुष्टि प्राप्त करता है। ज्ञानके सम्यक् उदय होनेपर इसप्रकारका विश्वास यथार्थ सत्यके अपर प्रतिष्ठित न होनेसे सदाके ििये समूल उत्तद जाता है। वेजद विश्वास युक्ति और तर्ककी भयानकताकी देखकर भयभीत हो उठता है और सांसारिक इन्ह्के प्रभावसे निस्तेज होकर अध्यक्त (प्रकृति ) के गर्भर्मे विलीन हो जाता है। जीवनके कमविकासकी प्रथमावस्थामें इसका उदय होनेपर भी यह पीछे वर्समान नहीं रह सकता । परन्तु सभी अन्धविश्वास बेजब नहीं होते,-यदि किसी ज्ञानी महापुरुषके वचनोंसे शिशुके हृद्यमें विश्वासका बीज अंकुरित हो तो वह कमशः पुष्ट होकर पूर्व बोधरूप परियामको प्राप्त हो जाता है। यह विश्वास तत्काल शिश्रके निजञ्चानहारा प्रवीस न होनेपर भी वस्ततः बज्ञानमूलक नहीं होता।

इसप्रकार शैशवसुलम विरवासका उत्कर्ष तथा उसकी महत्ता आहरूपमें विवेचित पुरुषके वाक्यकी यथार्थतापर ही निर्भर करती है। यदि किसी समय वह माल्झ हो जाय कि जिसको भास समका गया था वह आस नहीं है तथा उसके वाक्य भी सत्य नहीं हैं;—बहि किसी समय प्रत्यक्ष भयवा भनुमान भादिकी सहायतासे इसप्रकारका ज्ञान उत्पन्न हो, तो इससे यह पूर्वकालीन विरवास उन्नक जाता है। मनुष्यके शैशवके सम्बन्धमें भी वात है, मानव-जाति भयवा समाजकी प्रारम्भिक भनस्थाके सम्बन्धमें भी बही बात होती है।

सत्यके कपर प्रतिष्ठित विश्वासमें चनेकी गुण है। युक्ति या तर्क किये विना ही इसकी प्रेरणासे कर्नमें सहज ही प्रश्नित हो जाती है। पक्षात प्रधाविधि कर्मके हारा फलकी प्राप्ति होनेपर यह विश्वास इट और अचलक्रप धारवा करता है। अर्थात सरस्र विश्वासके द्वारा उस समय संचायादिविद्वीन निश्चयात्मक ज्ञानका उदय होता है। तब कुतर्क अथवा मास्तिकाँके कठोर युक्तिबालसे इसकी तनिक भी हानि नहीं होती। इसी प्रकारके विश्वासके उत्पर मानव-जीवनकी अथवा मानव-समाजकी यथार्य टब्रित मिर्भर करती है। किन्त विश्वासके मुख्यें यदि किसी मिथ्वाका संसव हो तो इससे उसके द्वारा सत्य फरूकी उत्पत्ति नहीं हो सकती । तथा इससे ययार्थ कर्मका भी विकास नहीं होता। इसप्रकारका विश्वास कुसंस्कारके श्रतिरिक्त और कुछ नहीं होता । यह युक्ति, विचार और सत्यवर्शनके प्रखर आछोकमें, सूर्यकी किरखींके स्पर्श करनेपर सेघमालाओंके समान विलीन हो बाता है। बीवन-प्यमें दीर्घकालतक यह मनुष्यके विक्तमें स्थाम प्राप्त नहीं करता या नहीं कर सकता।

विश्वासके स्वरूप एवं उसकी झमस्याका संक्षेपमें वर्णम किया गया । 'इस ईश्वरमें क्यों विश्वास करें ?' यह प्रश्न प्राथमिक विश्वासके सम्बन्धमें उठ सकता है और इस चरम-विश्वासके सम्बन्धमें भी उठ सकता है जो कर्म करते-करते प्रस्थक ज्ञानके उदय होनेपर हृदयमें प्रतिष्ठित होता है ।

प्राथमिक विश्वास-सरवन्त्री प्रश्नका उत्तर यही है कि शाख, गुरुवन, अनुभूतिसम्पन्न महापुरुष समीने ईश्वरके खिसलको स्वीकार किया है, तथा जगत्के कल्यायांके लिये पुन:-पुनः वे उसका प्रश्नार भीकर गये हैं। उनके प्रामायय-सिद्धान्त जवतक प्रवल और प्रतिकृत्र प्रमायोंके हारा खिदत नहीं हो जाते तवतक चित्तकी प्रकृतिके अनुसार उनके कपर विश्वास करना बहुतोंके लिये स्वामाविक है। साथक खपनी खाज्यात्मिक साधनामें वयार्थ उद्यति कर खेनेपर किसी समय उसने जिस सरक विश्वासको सत्य सममकर प्रह्म किया था, यह वास्तविक ही साथ है, इसका प्रस्तक प्रह्म किया था, यह वास्तविक ही साथ है, इसका प्रस्तक मार्गपर अन्नसर होते-होते ऐसी-ऐसी अलीकिक घटनाएँ चटती हैं, एवं ऐसी-ऐसी अलाजारच विश्वतिक हैं। क्षेत्र व्यती हैं, एवं ऐसी-ऐसी अलाजारच विश्वतिक हैं। क्षेत्र व्यती हैं, एवं ऐसी-ऐसी अलाजारच विश्वतिक हैं। क्षेत्र व्यती हैं, एवं ऐसी-ऐसी अलाजारच विश्वतिक हैं।

किस्से विचारशीक पुक्व धातीन्त्रय-कात् एवं समस्त जगत्के धिष्ठाता, किसी महावाक्तिसम्पन्न सक्ताको स्वीकार करनेके लिये बाध्य होता है। साधारया मनुष्य-का जीवन प्रायः साधारया पथमें ही प्रवाहित होता है, और उसमें उन्ने सनीय घटना भयवा वैचिष्य बहुत हो कम होता है। किन्तु किसी महाशक्तिशाली पुरुषके सहवासमें धानेपर उसके जीवनमें ऐसी-ऐसी अव्युत्त घटनाएँ घटने छगती हैं को साधारय मनुष्यके ज्ञान और अनुभृतिके राज्यसे सर्वया बाहरकी बात है। यह घटनाएँ विविध प्रकारको होती हैं। इन्न सो केक्क भावके विकासके क्यमें होती हैं, इन्न भावके साथ बाद्य ज्यात्से विविध सम्बन्ध रस्ती हुई और कुछ पूर्णत्या वास्तविक जगत्के उपर प्रतिष्ठित होती हैं। में धापने वक्तम्यको इष्टान्तहारा स्पष्ट करके सममानेकी चेष्टा करता हूँ।

करपना कीजिये कि एक मनुष्य गम्भीर रात्रिके समय अत्यन्त दर अज्ञात देशके जनग्रन्य प्रान्तर्मे अथवा वन-भूमिके बीच होकर दीर्घकारुतक चलते-चरुते क्लान्त एवं इताश होकर जीवनका भरोसा छोडकर किंकर्तन्यविमृद हो जाता है। उस एकाकी पश्चिकका कोई साक्षी सहायक महीं, कोई सहारा नहीं, यहाँतक कि, कुछ भी पायेय भी नहीं है, स्थान अपरिचित है, मार्ग भ्रज्ञात है, गन्तव्य स्थान बहुत ही दूर है और दूरतक देखनेपर कहीं कोई घर-द्वार अयदा ऐसा कोई मनुष्य नहीं दिखलायी पहता जिसे देखकर प्राथमें उत्साहका सञ्चार हो, वह दिनभर भटकता-भटकता क्लान्त हो रहा है. एक प्रकारसे उसे चलनेकी शक्ति भी नहीं रही है, बारों और रात्रिका अन्ध-कार फैला हुआ है, हिल पशुर्मीके आक्रमणुका भी भय बना हुआ है और साथ ही मुखसे शरीर शिथित हो रहा है। अवतक केवल स्थूल देह और स्थूल जगत्की दृष्टिसे डी मैंने अवस्थाओंका बर्णन किया है। इसके अतिरिक्त मानसिक तथा अन्यान्य प्रकारकी घशान्ति भी हो सकती है। इसप्रकारकी अवस्थामें पड़कर उस मनुष्यको कैसी अनुभृति होती होगी, इसका सभी अनुमान कर सकते हैं। इसप्रकारकी चोर विपत्तिके समयमें, जब उसे मासब मृत्युकी कराख बाया सामने रहिगोचर हो रही है। यदि वह पक्क मारते ही यह देखता है कि एक दिव्यज्योतिर्मय मृति जिल्ला करुकासय एवं प्रशान्त सुलश्रीसे युक्त उसके हक्ति-पथमें शब्ध स्थानमें आदिम त होकर उसके समस्त अथको इरण कर सेती है, उसे आश्वासन देती हुई कहती है—

'बल्स ! तुम भयभीत क्यों हो रहे हो; देखो, सामने दीपक जल रहा है, वहाँ जाओ, तुम्हारे सारे झमाव दूर हो जायेंगे। मैं तुम्हारे साथ हूँ, भयका कोई कारण नहीं है।' इस आश्वासनको सुनकर वह गरि देखता है कि सचमुच ही सामने पर्याकुटीमें दीपक जल रहा है चौर वहाँ एक मनुष्य मानो उलीकी प्रतीक्षामें बैठा हुआ है। यदि वह वहाँ भाश्रय पाता है, अधा-निष्कृतिके लिये सनमाना भोजन पाता है, सबसे त्राच पाता है, गन्तम्य स्थानका मार्ग पाता है, तया राइका साथी पाता है, तो बताइये, इससे उसके इत्यमें किसप्रकारके भाषींका उत्य होगा ? वह कितना ही नास्तिक अथवा संशयाकान्त चित्त क्यों न हो, उसे मस्तक नत करके यह स्वीकार करना डी पडेगा कि मनुष्य-की विचारसीमाके परे कोई छोकोसर शक्ति अवश्य ही है, जो भसीम और मंगलमय है, जो सदा ही मनुष्यकी अवस्थाएँ देखती रहती है तथा जो घोर विपत्तिमें परस स्नेही मित्रके समान भाविर्भृत होकर उसकी रक्षा करती है। इस शक्तिको चाहे कोई ईंधर कहें या किसी दूसरे ही नामसे पुकारें, उससे मुक्ते यहाँ कोई मतलब नहीं। परन्तु यह एक अलीकिक शक्ति-विशेष है, वह चैतन्यमय, प्रेममय एवं सब प्रकारसे श्रसाधारख है, इस बातको स्वीकार करना ही होगा । ऐसा होनेपर वस्तुतः नामान्तरसे ईश्वर-की सत्ता स्वीकार कर सी गयी। हाँ, कोई स्पष्टभावसे ईश्वरके भीतर प्रविष्ट हो सकते हैं और कोई न भी हो सकते हैं। इसप्रकारकी अनेकों घटनाएँ मनुष्यके जीवनमें कभी-कभी घटती हैं, जो स्त्रीकिक कार्य-कारणके सम्बन्ध-हारा सममायी नहीं जा सकतीं। एवं जिनका एकमात्र क्षक्य मनुष्यका मंगल-साधन होता है।

इस प्रसंगमें में साधकके साधन-जीवनकी वात नहीं कहूँगा, क्योंकि को यथार्थ साधक हैं, साधन-राज्यमें प्रवेश कर अध्यात्म-पयमें चलते-चलते उनको तो मगवत-शक्ति एवं भगवत्-सत्ताके दर्शन सैकवों हजारों वार हुचा ही करते हैं। वो सच्चे साधक हैं, वे सरछ विश्वाससे प्रकृत्त होनेपर भी क्रमणः ऐसी-ऐसी अभिज्ञता और शक्तियोंका सञ्जय करते रहते हैं, जिससे उनका भगवान्में विश्वास केश्र प्रारक्षिक अन्त्र-विश्वासमें ही आबद्द नहीं रहता; बरिक इन अभिज्ञता और शक्तियोंके द्वारा वह विश्वास किरोबक्यसे ददताकी प्राप्त होता है।

सुतरां वर्तमान जीवनकी साधनाके फक्षसे घथवा प्राक्तन सुकृतियोंके कारण मनुष्य भगवान्की नामा विभृतियोंके और करणाके प्रस्पक्ष दर्शनकर भगवान्की कष्माण्यमयी सत्तामें अविचित्रत विश्वास करनेमें समर्थ होता है। प्राथमिक सरस्त विश्वासका मूस्त क्या है, इसका उत्तर पहले दिया जा चुका है। यथार्थ विश्वास क्यों और कैसे होता है, इसका उत्तर भी दिया जा चुका। प्रथम विश्वासके मूस्त्रमें हत्यकी सरस्तता और द्वितीय विश्वासके मूस्त्रमें जीवनकी विचित्र अभिज्ञता तथा भगवत्तत्व-सम्बन्धी नामा प्रकारके प्रस्पक्ष दर्शनकी स्थिकता होती है।

परन्तु संसारमें सभी छोग भगवान्में विश्वास कर सकेंगे ऐसी आजा नहीं की जा सकती । वास्तव-जगत्का चित्र देखनेपर समका जा सकता है कि मनुष्यमात्रमें ही भगवडिशास बीजरूपसे निहिस होनेपर भी सर्वत्र समभावसे उसकी स्फूर्ति नहीं प्राप्त होती । इसका भी एक समय होता है। मैं पहले यह बतला चुका हूँ कि शिक्षा, संस्कार, आचार, उपदेश, शास्त्र और महापुरुपेंके वाक्य आदि शब चित्तमें ही विश्वासीत्यत्तिके कारण हैं। परन्तु यहाँ भी कालका विचार श्रवस्य ही करना होगा । जीव जबतक स्युख तथा अधिरस्थायी वस्तुकी प्राप्तिमें तृप्त होता है, मधवा मभाव होनेपर सहायताके लिये स्थूल-जगत्की ओर ही सठ्या दृष्टिसे देखता है, तबतक अतीन्द्रिय सत्ता-की और उसका सच्य नहीं जा सकता ! इसारी आकांकाएँ यदि दश्यमान जगत्से ही पूर्य हो सकती है तो फिर उन बाकांक्षाबोंकी पूर्तिके किये असीन्द्रिय सत्ताकी और इमारी दृष्टि क्यों जायगी ? किन्तु संसारचक्रमें घुमते-घुमते. नाना प्रकारके भीग एवं अभिज्ञताओंका समय करते-करते भौर नाना प्रकारकी तीव साधनाएँ करनेपर भी निरुन्तर बाधा और प्रतिकृष्ठ घटनाझोंसे सनोरय-सिद्धि न होनेके कारख जीव जैसे एक भोर कमशः भपनी शक्तिकी क्षत्रता-का अनुभव करता है, वृसरी और वैसे ही सांसारिक शक्तिकी सकिश्चित्करताको भी उपस्रक्य करता रहता है। आकांक्षाकी मात्रा बढ़ते-बढ़ते भन्तमें ऐसी अवस्था उत्पन्न होती है जब उसे ज्ञात होने खगता है कि बाकांक्राकी वृर्वाता जगत्की किसी भी वस्तुके हारा नहीं हो सकती ! कह नेकी आवरयकता नहीं कि दी बैकाखके अनुभवके जिना ऐसी बाबस्था उत्पन्न नहीं हो सकती। परम्तु कब ऐसी बाबस्था उत्पन्न होती है तब सचमुच ही बीच अपनेको निराजय अञ्चल करता है। अनुष्यके जीवनमें इस निराधयभावका उदय ही एक परम पवित्र द्वाम सुहर्त्त है। क्योंकि हसी समबसे कगत्की घोरसे उसकी दृष्टि हट जाती है और वह बगत्के जपर किसी अञ्चात और अचिन्त्य शक्तिकी ओर देखता है। इसके बाद भाकांचाकी मात्रा किस परिमाणमें भनीभूत होती है स्वाभाविक नियमानुसार ठीक उसी परिमाणमें मनुष्यका सहय सौकिक-सगतको छ। बकर एक धनन्त सत्ताके केन्द्रको स्पर्श करता है। श्रवस्य ही यह विधि भौर बोधपूर्वक नहीं होता । जबतक मनुष्यके धहंभावकी प्रधानता तरह-तरहसे प्रष्ट होती रहती है तबतक उसके बिये अपनेको एक विराट् सत्ताके आश्रित समम्मना तथा उस सत्तासे अपनेको सत्तावान् सममना असम्भव है। संसारके घात-प्रतिघातसे जब शहंभाव क्रमशः भग्न हो जाता है, एवं जगवकी असारता इत्यक्तम होती है. तब जगत्के परे तथा जगत्के भारमभूत ईवरीय शक्तिकी किया तथा उसका भाव स्वयमेव प्रकट हो जाता है। इसीलिये जबतक मनुष्यका समय पूरा नहीं होता, अर्थाव जबतक भे।गाभिमुखी प्रवृत्ति निवृत्त होकर शान्तभावको धारण करना चारम्भ नहीं करती. तबतक यथार्थरूपसे उसे भागवस-सत्तामें विश्वास नहीं हो सकता। श्रीमञ्जगवद-गीतामें लिखा है--आर्च, जिज्ञास, अर्थार्थी और ज्ञानी, ये चार प्रकारके मनुष्य भगवानुकी भक्ति करते हैं. किन्त इतनाहीमात्र कहनेसे काम नहीं चख सकता। क्योंकि, संसारमें ऐसे कितने ही बार्स मनुष्य देखे जाते हैं जो घोर विपत्तिके समय भी भगवानकी ओर नहीं ताकते।

इघर जिनको ज्ञान-प्राप्तिकी इच्छा है, धर्थांत् जो जिज्ञासु हैं वे सभी भगवान्की भक्ति ही करते हैं, यह भी जगत्का इतिहास देखकर कोई स्वीकार न करेगा। इसी प्रकार जिनको धर्यांकांची खोग भी सांसारिक धर्मी धर्यांत् धनीकी उपासना ही किया करते हैं, धर्यंतामकी घारामें भूखकर भी वे कभी जगदीकरकी शरण प्रहण नहीं करते। धौर, शुष्क ज्ञानी भी झाननिष्ठ होनेपर भी सर्वज्ञानाधार श्रीअगवान्के भीचरणमें आत्मसमर्पण करनेमें समर्थ नहीं होते। पूर्व-जम्मके सीआन्य धर्यवा भगवान्की विशेष क्यांका सक्कार हुए विना भगवान्की जोर चित्तके जग जानेकी धाशा हुराशामात्र है, श्रीअगवान्ते गीतामें भी 'सुइतिनः' इस विशेषणके द्वारा समन्त्र दिपा है कि सुइति हुए विना केवल धार्ति, जिल्लासा, धर्मकी धार्मका सथवा ज्ञान-सम्पत्तिहारा ही चित्र भगवान्त्री घोर आहुतः नहीं होता।

श्रतप्त को अगवान्में बास्था स्थापन नहीं कर सकते, उनका बानी समय प्रा नहीं हुआ है, यही समम्मना होगा, और जिनके विचमें अगविद्धवास उत्पव हो गया है, उनका समय प्रा हो जानेके कारण ही घासवाक्य, शिचा, संसर्ग प्रसृति निमिचोंके धवसम्बनसे विश्वास जाग उठा है। कर्मपत्रमें बाग्रसर होते-होते प्रत्यव-शानके घाविभांव-में यह विश्वास घनीमृत हो जायगा।

(8)

दूसरा प्रश्न यह है कि, 'भगवान्में विश्वास नहीं करनेसे हानि क्या है ?' इस प्रश्नके उत्तरमें मेरा कहना यही है कि 'यदि अगवान्में विश्वास करनेका कोई बाज्या-लिक मृक्य है तो यह मानना होगा कि विश्वास नहीं करनेसे अवस्य ही हानि होगी। परन्तु बात यह है कि विश्वास विसप्रकार बस्तात् उत्पन्न नहीं होता, उसी प्रकार भविश्वास भी युक्ति या तर्कके बखसे दूर नहीं होता। पहले ही कहा जा चुका है कि मनुष्य अब अपने आई-भावकी सीमाको देखता है और सममता है कि किसी धिकरूप-शक्तिके प्रतिघातसे उसका प्ररुवार्थ पद-पदमें प्रकण होता रहता है और जब वह यह अनुभव कर सकता है कि जिसे इस बाह्य जगद कहते हैं, उसकी शक्ति भी परिमित भीर ससीम है, तब स्वभावतः उसका ध्याकुक्त-चित्त विश्व-प्रद्याण्डको खाँघकर एक शसीम तत्त्वकी श्रोर दौदता है। किन्तु जबतक प्राकृतिक कम-विकासके नियमा-जुलार इसमकारकी अवस्था आविर्मत नहीं होती तवतक बस्तपूर्वक भगवानुमें विकास करनेकी चेटा निष्फल-प्रयास-मान्न है। पद्मपि भगवान्में विकास कर सकनेपर मंगब-सोपानमें पदार्पणकर भीरे-भीरे परम मंगलके पथपर अग्रसर होनेका उपाय सहज ही हो जाता है तथापि जब-तक यह स्वभावतः ही हृदयमें उदित नहीं होता, तबतक बादिशाससे डानि डोनेक्ट भी उसे स्वाभाविकरूपसे नतमस्तक डोकर प्रहण करना ही पवता है। कोई भगवान्में विश्वास करता है और कोई नहीं करता-इन दोनों क्षेत्रोंमें विचार कर देखनेपर ज्ञात होता है कि दोनों ही भगवान्के मंगब-सब विकानके प्रश्तर्शत हैं। उनमें विकास न करना भी उनके निवसके बाहरकी बात नहीं है। आज जो मान्ववश

विश्वासके सीपानपर पैर रखनेके अधिकारी हो रहे हैं. वित उनके सुरीयं भतीत जीवनके इतिहासका धान्येवण किया जाय तो जात होगा कि वे भी पुत्र समय श्रविकासी ये। सब मनुष्य सृष्टिके चाविसे ही भगवानुमें विश्वासी डोकर संसार-क्षेत्रमें नहीं भाते ? पडके उदासीनता रहती है, बड़ी उठासीनता आगे चलकर अविशासमें परिजत हो बाती है और धन्तमें वही अविश्वास विश्वासके स्वर्णाकोकों देवीप्यमान हो उठता है। जिनमें चन्तर हि होती है दे मनुष्यके बाह्य आचार एवं स्यूख आचरण देखकर उसके विक्तकी शुक्रताकी मान्नाका निर्देश नहीं करते. वे जानते हैं कि बाब को अविश्वासी है वही क्या अपने मोगोंके पूर्व होनेपर तथा निवृत्तिमुखी गतिका पूर्वाभास प्राप्त होने-पर -- चनन्य भक्तके रूपमें उत्तत हो उठता है। प्राचीन ईसाई-संघके इतिहासकी बाबोचना करनेपर ज्ञात होता है कि 'पाल' (Paul) एक समय ईसाइयोंके घोर विद्वेची सममे बाते थे. कालान्तरमें वे ही ईसाके अन्तरंग भक्तों-में मिने बाने सरो । समस्त धर्मीके इतिहासमें बारम्बार इसप्रकारके वृत्तान्त मिलते हैं।

उपर जो कुछ कहा गया है, इससे कोई यह न समसे कि मैं अविश्वासका समर्थन कर रहा हूँ। मेरा कथन केवल यही है कि मनुष्यके जीवनमें अविश्वासका भी एक समय निर्विष्ट रहता है। अविश्वास भी परिणाममें विश्वासका क्या धारण करता है अतः वस्तुतः वह हानिकारक नहीं है। किन्तु जो अवूरवर्शी हैं वे वर्त्तमान अवस्थाको ही एक-मान्न अवस्था समसते हैं, इसीछिये वे कहते हैं कि मगवानुमें विश्वास नहीं करनेसे एति होनेकी सम्मावणा है।

सुतरां व्यापकरिसम्बद्ध ज्ञानीके विच्य नेत्रीके साम्रजे अविश्वासकी भी एक मर्यांदा होती है। अवस्य ही श्वीकिक अपूर्व दृष्टिसे अविश्वासके दोष एवं अपकार स्पष्ट ही देखनेमें आते हैं।

'ईश्वरमें विश्वास न करनेसे क्या हानि होती है,' इस प्रमन्ते उत्तरमें कहा जा सकता है कि परमार्थ-दिक्से हानि होनेपर भी इस अविश्वासके मविष्यप्रमें उन्नतिके किये आवस्यक होनेके कारण इस हानिको वस्तुतः हानि नहीं सम्ममना चाहिये। मगवान्को न मानना पिट् उनके ज्यानेका ही पूर्वांक्ष हो तो वह हानि सामयिकमान्न है, क्रिन्तु परिष्यामकी हिस्से कह अवस्य ही स्वीकार करने कोम्य है। परन्तु न्याबहारिक इष्टिले मगवान्में अविश्वास करना घोर अनर्थका कारण है। ईसा कहते हैं—

'He that believeth and is baptised shall be saved; but he that believeth not shall be condemned.' (Aristion's Appendix-Mark 16-16)

अर्थात जिसके चित्तमें विश्वास उत्पन्न हो गया है तथा को भगवत्-शक्तिहारा अभिषिक्त हो गया है, वह संसारसे उत्तीर्ण हो जायगा: परम्त जो अविश्वासी है उसे भयंकर हुर्गति भोगनी पड़ती है। गीतामें लिखा है--'संशयात्मा विनश्यति।' इसप्रकार समी भर्मोंमें विश्वासकी प्रशंसा और अविश्वासकी निन्दा पायी जाती है। जिनको अन्त-र्जगत्के सुक्ष्म तस्त्र अवगत हैं, वे जानते हैं कि भाव और विषयके भेदसे चित्तकी अवस्थामें परिवर्तन होता है। जिसका चित्त जिसमकारके भाववाला होता है, वह उसी प्रकारका फल प्राप्त कर सकता है। जिस किसी विषयमें विश्वास किया जाय, उसके साथ चित्र सम्बद्ध होता है और चित्त उसी भावसे भावित हो उठता है। ईश्वर यदि सत्य है और चित्र यदि इसपर विश्वास करके तझावसे आवित हो सके, चाहे वह विश्वास ज्ञानमूखक न हो-तो इसी विश्वासके बरुसे भगवान्के साथ मनुष्यके चित्तका एक सम्बन्ध हो जाता है। इसके फलस्वरूप उस चित्तमें अज्ञातरूपसे भगवत्-शक्ति नाना प्रकारसे उसपर कार्य करती रहती है। सत्यमें प्रतिष्ठित विश्वासके द्वारा इसी प्रकार धीरे-भीरे पूर्ण सत्यका बोध उत्पन्न होता रहता है। भगवान्में विश्वास कर सक्तेपर मनुष्य उनकी आकर्षण-सीमार्ने पद जानेके कारण कमशः उनके निकटवर्ती होता जाता है, फिर सांसारिक वासनाएँ उसे बाँध नहीं सकतीं। सत्य-विश्वासके प्रतापसे सैकड़ों दें। वृत् हो जाते हैं। इसीसे श्रविश्वाससे होनेवाकी हानिका अनुसान किया जा सकता है। निस्य और भानन्दमय वस्तुमें विश्वास हुए बिना अमरत्व और आनन्दमय सत्तामें स्थित होनेकी आशा बराशामात्र है। नित्य बस्तके साथ सम्बन्ध न डोनेसे जीवको निरन्तर संसार-चक्रमें घुमना पहता है, भक्रा, इससे अधिक हानि और नया हो सकती है ? विश्वासका फर्ड श्रमरत्व है और श्रविश्वासका परु श्रूत्य-राज्यकी मिखनता भीर अन्धकार है।

तथापि यह बात याद रखनी चाहिये कि यह छीकिक इंडिका ही लगाधान है। दिव्य इंडिसे सुख्यु भी अस्तुलकी काषा होनेके कारण अर्घगकका कहीं छेत्रामान भी द्रिय-गोवर नहीं होता।

(1)

प्रथकर्ताका तीसरा प्रश्न है कि 'ईमारके अस्तिखरूँ कौन-कौनसे प्रमाण हैं ?' इस प्रभका उत्तर देनेके पूर्व यह कह देना आवश्यक कान पढ़ता है कि सांसारिक विचार-इहिसे ईश्वरकी सिक्टि भथता खरडनमें को कुछ युक्तियाँ दी आयँगी, उनमेंसे कोई-सी भी ऐकान्तिकरूपेण सर्वत्र गृहीत नहीं हो सकती ? उदयनाचार्यने अपनी 'कुसुसाआहि' से नैयायिक पचको आलम्बन करते हुए ईश्वर-बाधक प्रमाणीं-का संगडनकर ईश्वर-साधक प्रमाणींको सुचारक्रपेण प्रदर्शित किया है। उनके परवर्ती अनेक विद्वानीने उन्हीं-का अनुसरण करते हुए इस विषयकी आक्रोचना की है। उत्परुदेवने 'सिब्नित्रयी' नामक प्रन्यके 'ईश्वर-सिब्नि' नामक भंशमें,तथा अभिनव गुसाचार्यने 'ईश्वर-अत्यक्षिताः-विसर्शिनी' नामक बन्धमें कारमीर-शैव-भागमके प्रतिनिधिरूप होकर ईश्वर-तत्त्वकी आखोचना की है। यामुनाचार्च 'सिद्धिश्रय' नामक ब्रन्थमें, छोकाचार्य 'तत्त्वत्रय' नामक ब्रन्थमें, तथा वेदानसरेदिशकाचार्य, अनिवासाचार्य प्रश्तिने अनेकी स्थलींमें श्रीविध्यवसम्प्रदायके पत्तकी लेकर ईश्वरवादकी भाक्षोचना की है। इसप्रकार प्रत्येक सम्प्रवायने अपने-भपने प्रन्थोंमें भपने साम्प्रवाचिक इष्टिकीणसे इंश्वर-राज्य-की समाकोचनाके प्रसंगर्मे साधक और बाधक युक्तियोंका तास्विक विचार किया है। पाधात्यदेशमें भी खनेकों स्थकों-में इस विषयकी बारम्बार आफ्रोचना हुई है। प्राचीन ईसाई तथा अन्यान्य धर्म-सम्बन्धी ब्रन्धोंमें, विशेषकर मध्ययुगीय Schoolmen आदिके दार्शनिक विचारपूर्ण शास्त्रीय व्याख्यात्मक प्रन्थें में इस आसोचनाके मैतिक, यौक्तिक और आर्गामक उपपक्तिक अनुकूछ बहुतेरी बातें किसी गयी हैं। बर्तमान समयमें भी जो मनीकी पुरुष विज्ञानवेता होते हुए भी ईश्वरके अस्तिस्वमें विश्वास रखते है, वे भी युक्तितर्कपूर्वक अपनी-अपनी धारणाके अनुसार इस विषयमें बन्ध रख गये हैं।

परन्तु इन सब आलोबनाओं को पड़कर बुद्धि के परिमार्जित होनेपर भी किसीको ईश्वरमें तनिक-सा भी विश्वास बढ़ता है या नहीं, यह सन्देहका विषय है। प्रथम और द्वितीय प्रश्नके उत्तरमें मैंने जो कुछ कहा है उससे स्पष्टतः समझा वा सकता है कि केवल युक्ति-वससे कोई कभी ईश्वरको सिद्ध नहीं कर सकता। युक्तिके सुप्रतिद्वित होवेसे उसके हारा है बरकी सत्ताके सम्बन्धमें एक आनुमानिक ज्ञान होता है, इसमें सन्देह नहीं। किन्तु युक्तिका प्रतिष्ठित होना ही कठिन है। नैवायिक जिस युक्तिहारा है बरकी सिक्कि करते हैं, मीमांसक कोग उस युक्तिको युक्तिका आभासमाभ्र समझते हैं। कार्य देखकर चेतनकर्ताका अनुमान करना अथवा केवल कारणमान्नका अनुमान करना, एक विवाद-श्रत्त विचय है। इसी प्रकार सर्वत्र देखा काता है।

वस्तुतः प्रयोग-कुशक शक्तिशाकी पुरुषके हाथसे अख-विशेष जिसप्रकार कार्यकारो होता है उसी प्रकार सिदि-सम्पद्म शक्तिशाकी पुरुष-विशेषहारा प्रवृश्चित शुक्त ही सार्यक होती है; जिन्होंने स्वयं प्रस्यक ज्ञानकी प्राप्ति की है, तथा को दूसराँको, प्रयोजन होनेपर, अवस्था-विशेषमें सिन्द्रिय विश्वको प्रस्यक्त्यसे दिखका देनेकी क्ष्मता रक्तते हैं, उनकी दी हुई बुक्ति शुक्ति होनेपर भी दूसराँको समझानेक किये अधिक उपयोगी होती है। यदि ऐसा न होता तो बहुत दिन पूर्व ही विचारके हारा ईश्वरका अधवा अपय किसी अतीन्त्रिय-सत्ताका रहस्य मीमांसिल हो आता। सुतरां मैं ईश्वरके असित्वके समर्थनमें को शुक्तियाँ उपस्थित कर्त्या, उन सबको आपेषिक ही समझना होता। क्योंकि अवस्था-विशेषमें वे शुक्तियाँ प्रयुक्त न हो सक्यो तथा प्रयुक्त होनेपर भी उनकी सारकता न रहेगी।

'ईरवर' शब्दसे मेरा अभिग्राय 'संसारकी सृष्टि, स्थिति और संदारके कर्ता एवं अनुप्रद और निग्नहके हेतुमूत (कारण-स्तरूप) सचिदानन्दमय अनम्तराकिसमन्वित सत्ता-विशेष' से हैं। कहनेकी आवश्यकता नहीं कि इस सत्तामें बो शक्तियाँ निद्दित रहती हैं उन शक्तियोंकी साम्यावस्थाको ही ईरवरका 'ब्रह्मभाव' कहते हैं। वैषस्यकालमें कोई भी शक्ति प्रधान होकर इतर शक्तिको अभिभूतकर प्रकाशित हो उठती हैं, इससे कैवल उसी शक्तिकी किया दिसायी देती है। इसप्रकार प्रयक्-प्रयक् रूपसे सृष्टिमें अनन्त शक्तियों-की क्रिया दृष्टिगोचर होती है। सृष्टिके अन्तमें किसी भी शक्तिकी उपलब्धि नहीं होती, तथा शक्ति और शक्तिमात अभिन्न माचसे एकरस हो प्रकाशित रहते हैं। संसारमें जो कुछ है, अथवा होगा, सब ईरवरसे उज्जूत है, ईश्वरमें स्थित है एवं ईरवरमें ही विक्रीन होता है। इसिक्षेत्र जवतक जगद है, तबतक जगदके आध्यक्ष -- जिसप्रकार कलाशक तरंगोंका आश्रय होता है उसी प्रकार-ईरबरसत्ताको अनुसन्धानपूर्वक प्रत्यक्ष करना होगा । केवस यही नहीं,

सांसारिक सत्ता भी मूकतः ईश्वरीय सत्तासे अभिक्ष है, इसकी भी उपज्ञक्षित्र करनी होगी। प्रक्रवमें जगद जिनमें विकीन हो जाता है, तथा उस समय को अवशिष्ट रहता है, उस विद्युद्ध ईश्वरीय सत्ताको भी समझमा होगा। जमदकी स्थितिके समय इसके संरचक, नियामक, दर्शक और वहाँतकि के भोतारूपमें भी ईश्वरकी सत्ता अनुसन्धाम-वोग्य है। जो कका और विद्यारूपा शक्तियाँ प्रवाहरूपमें प्रवर्तित हो ज्यावहारिक जगदका कार्य-साधन कर रही हैं, उनकी मूज प्रवृत्ति जहाँसे होती है वही ईश्वर है। इस-प्रकारसे भी सर्वशक्तिक अधिहाताके रूपमें भी ईश्वरके अस्तित्वकी धारणा करनी होगी।

इस परिधरपमान जगत्की पर्याक्षीचना करनेसे पता खगता है कि बौकिक प्रत्यचगोचर स्थूल सत्ताके अम्तराखमें एक शक्तिमयी सुरम सत्ता वर्तमान रहती है। शक्तिके विना कोई किया नहीं हो सकती। जिस किसी वस्तुमें किया हो, उसके मुखर्में शक्तिको प्रेरणा रहती है, इस बातको मानवा डी डोगा । किसी कौशखसे शक्तिका निरोध कर सकनेसे उसके फखरबरूप किया भी निवृत्त हो जाती है। मनुष्यके शरीरमें दर्शन, अवन प्रभृति कियाएँ अथवा जबज, गमन, बरसर्ग आदि क्रियाएँ निरम्सर हो रही हैं। इन सब कियाओंके मुक्सें एक शक्ति है, इसमें कोई सन्देह नहीं । इसी प्रकार बाह्य-जगव्में वायुका सञ्चलन, मेछका रार्बन, विश्वत्की दीक्षि इत्यादि नाना प्रकारकी क्रियाएँ वीचा पदती हैं। जब कियाके द्वारा ही शक्तिका अनुमान होता है. तब विभिन्न कियाओं के पार्यक्यसे शक्तिके पार्श्वका भी स्वीकार करना पहला है। किन्त जिन सोगोंने अब-विज्ञानकी दृष्टिसे शक्ति-तत्त्वकी आस्त्रोचना की है. वे जानते हैं कि एकजातीय शक्तिले अन्यजातीय बाक्तिका आविर्मीय होता है। शक्तियाँ केवल परस्पर सम्बन्धित हैं ऐसी बात नहीं है, उनके मुक्तमें एकके सिवा दूसरी शक्तिका पता नहीं कगता । एक ही महाशक्ति आधार-भेरसे भिन्न-भिन्न शक्तिरूपमें प्रकाशित हो भिन्न-शिष कार्य करती है-

'पकैव सा महाशकिः तया सर्वमिदं ततम् ।'

चरडोका यह महावचन बीसबी शताब्दीके विज्ञानको श्री सिर मुकाकर स्वीकार करना पड़ा है।

किन्तु इस शक्तिका स्वरूप क्या है ? कहना नहीं होता कि इस सम्बन्धमें विज्ञान शक्तक कुछ भी समाधान नहीं कर

सका है। हाक्तिके अलगढ रूपके विज्ञानके दृष्टिगत होनेमें अभी देर है। किन्तु उसके परिष्डिच रूपके सम्बन्धमें वैज्ञानिक जगत्में यथेष्ट गवेषणा हो सुकी है। सिदान्त यह कि शक्ति ही घनीभूत होकर भौतिक सत्ताके रूपमें भाविभू त होती है. तब उससे ऐसे अनेकों धर्मीका विकास होता है विनका अस्तित्व विद्युद्ध शक्तिकी अवस्थामें खोजनेपर भी महीं भिछता । वस्तुतः भौतिक रूप नियन्त्रित अथवा बद अवस्थामात्र है। क्योंकि शक्तिको यन्त्रहारा बद्ध न कर सक्नेपर उससे स्थल भावका विकास सम्भव नहीं है। दूसरे प्रकारसे इस बन्धनको मुक्त कर देनेपर अर्थात् स्यूख-भावसे स्यूक्तवको इटा छेनेपर सत्ता विशुद्ध शक्तिके रूपमें ही पर्यवसित हो जाती है। अतएव शक्ति और भौतिक सत्ता. अवस्थागत भेद रहनेपर भी वास्तवमें अद्वेत है। शक्तिकी इस निबन्त्रित अवस्थाको सृष्टिमें हम निरम्तर सर्वत्र देख रहे हैं। विद्युद्ध शक्तिके स्वरूपको साधारणतः कोई प्रत्यन्त नहीं देख सकता, तथा कोई शक्तिशाली पुरुष यदि उसे दिखका भी दे तो साधारण जीव उसके तेजको सहन नहीं कर सकता। सांसारिक क्रिया, परियाम, विपाक प्रमृति व्यापारींसे साधारण मनुष्य केवल शक्तिका अनुमान कर सकते हैं। इससे अधिक अग्रसर होनेका अधिकार साधारण मनुष्यींको तो है ही नहीं, जब-विज्ञान-वादी वैज्ञानिकोंको भी नहीं होता । जो छोग विचारशीक एवं कर्मी हैं, अर्थात् जो लोग केवल प्रवाहके साथ न बहकर अपने विवेक और विचारके आश्रयसे इरयमान वस्तुके सुहम तत्त्वको द्वँद निकालनेके लिये उद्यमशील है, उन्हें यह स्वीकार करना ही होगा कि इस स्थुल सांसारिक अवस्थाके अन्तराख्में एक विराद् शक्तिमय अवस्था है। आस्तिक और नास्तिक, ईश्वरके विश्वासी और अविश्वासी समीको यह स्वीकार करना होगा, किन्तु प्रश्न यह है कि इस शक्तिका स्वरूप क्या है ? यह शक्ति जैतन्य है या जर, इसका विवेचन करनेके पहले यह देखना होगा कि इसके साथ मानवीय इच्छा-शक्तिका कोई सम्बन्ध है या नहीं। क्योंकि, इच्छाको सध्यम्मिमें न रख सकनेसे एक ओर ज्ञान और दूसरी ओर क्रियाका पाइस्परिक सम्बन्ध स्थापित नहीं किया जा सकता। कियासे केवड शक्तिका भनुमान किया जा सकता है। किन्तु वह शक्ति यदि इथ्डारूपा न हो तो उससे ज्ञानका अस्तिस्व सिद्ध नहीं हो सकता। वैसे डी ज्ञानसे इच्छाका विकास किस





प्रकार होता है, इसे न बाननेसे,तथा हष्काकी शक्तिके क्यमें उपक्रिय न होनेसे उससे क्रियाकी उत्पत्ति होना युक्ति-द्वारा नहीं समझाया जा सकता । जिस विराद् महाशक्तिके बुद्रतम अंशके प्रभावसे विशाक कगत्की अनन्त प्रकारकी क्रियाएँ निष्यश्व होती हैं उसके साथ इच्छा-शक्तिका क्या सम्बन्ध है, यही सर्वप्रथम विकारणीय है।

साधारण दृष्टिसे सांसारिक क्रियाककापको इच्छाकृत एवं अनिच्छाकृत, इन दो आगों में विभक्त किया जा सकता है। इच्छासे जो कार्य निष्यश्व होता है वह इच्छाकृत कार्य, तथा उससे मिन्न सभी कार्य चनिच्छाकृत एवं स्वाभाविक होते हैं। मनुष्यके देहमें जो यान्त्रिक क्रियाएँ होती हैं, उनमेंसे अधिकांश हो इच्छापूर्वक नहीं होती।

किन्तु इस बातको बहुत जोग जानते हैं कि ये सारी अनैच्छिक क्रियाएँ भी विशेष चेष्टा और कौशक्के द्वारा दीर्घकाकमें इच्छाके अभीन हो सकती हैं। अतएव दैहिक कियाओं मेंसे जो साधारणतः इच्छाधीन नहीं होती, यह भी कालकमसे इच्छाचीन हो सकती है। इससे स्पष्ट ही समझा जा सकता है कि मनुष्यकी हुच्छा-शक्ति यदि उस प्रकारसे परिचाछित एवं परिशोधित हो तो उससे देहकी समस्त क्रियाओंको नियन्त्रित किया जा सकता है। जब इच्छादारा किसी भी कार्यकी प्रवृत्ति, निवृत्ति अथवा परिवर्तन सम्भव है तो फिर यह स्वीकार किये बिना नहीं चक सकता कि इच्छा ही किया अथवा कार्यका मूक है। अवस्य ही यह दैहिक क्रियाके विषयमें कहा गया है। किन्तु यदि बाह्य क्रियाका भी इसप्रकार व्यक्ति-विशेषकी इच्छाद्वारा नियन्त्रित किया जाना सम्भव हो, तो बाह्य क्रियाके मूलमें भी इच्छा-शक्ति है, इसमें सन्देह नहीं रह जाता । इस इच्छा-शक्तिकी मात्रा सर्वत्र समान मडीं है। इसिक्ये इससे जितनी बाह्य क्रियाएँ निष्पन्न होती हैं, वे भी सब क्षेत्रींमें एक-सी नहीं होतीं। अर्थात् यह स्वीकार नहीं किया जा सकता कि इस्झा-शक्ति-की तीवता सर्वत्र एक-सी ही होती है। अतपूव जिस शक्तिसे बाह्यजगद एवं सम्तर्जगदमें सब प्रकारकी क्रियाएँ विष्पन्न होती हैं वह इच्हास्वरूप ही है, यही हसारा प्रतिपाच सिज्ञान्त है। जिन जद-शक्तियोंसे इस परिचित हैं बस्तुत: वे सभी केवळ हुन्छा-सतिकी विभिन्न भवस्थाएँ है। ऐसा न होता तो उन शक्तिपाँके विपरीत इच्छा-शक्ति कार्यं न कर सकती । सञ्चाकर्यणशक्ति, वैद्यतिक शक्ति, आजविक आकर्षण और विकर्षणशक्ति— वे समस्त शक्तियाँ विशुद्ध और संपत इच्छाके हारा भशीन हो सकती हैं। कहनेकी आवरवकता नहीं, कि आविर्मत हच्छाकी मात्राकी अपेचा जिन शक्तियोंकी साला कम डोती है. वे इच्छाके हारा अभिभूत होती हैं। एवं जिनकी सात्रा अधिक होती है वे प्रवक्त होनेके कारण इच्छाको अभिभूत कर रखती है। प्राक्तन-इच्छा ही वर्तमानकाकमें जब-शक्तिके रूपमें प्रकटित होती है। वर्तमान इच्छा प्राक्तन-इच्छाके विरोधी होनेके कारण जब प्रवक होती है तो प्राक्तम-इच्छा स्वयमेव अभिभूत हो जाती है। जह-शक्तिका ही दूसरा नाम घरष्ट है, एवं इच्छा-शक्तिका त्सरा नाम पुरुषार्थ है। वस्तुतः इन दोनों शक्तियों में कोई भेव नहीं। बोध-क्षेत्रमें शक्तिका प्रकाश होनेसे यही इच्छा अथवा पुरुषार्थके रूपमें अभिव्यक्त होती है । वृसरी और अबोध-मृमिर्मे अर्थात् बोध-राज्यके तकदेशसे यदि शक्तिका विकास होता है तो उसीको अदह या जब-शक्ति समझना चाडिये। बस्ततः वोनों शक्तियाँ एक ही हैं।

जब हमारे परिचित ज्ञानका आकोक कमशः अधिकतर विद्युद्ध होकर निर्माण प्रकाशके रूपमें परिणत होता है तब जान पढ़ता है कि बोधराज्यके तल-देशमें भी बोध रहता है अर्थात् तब ज्ञानके विस्तारकी सीमा अनन्त हो जानेके कारण अज्ञानकी सत्ता कहीं हूँ दे नहीं मिलती। तब जान पढ़ता है कि सभी शक्तियाँ शुद्ध बोधमय क्षेत्रसे उठती हैं। अतएब अभिव्यक्त शक्तिमात्र ही इच्छास्वरूपा है। यही विराद महाशक्ति, जिसे इच्छा-शक्ति या ऐसरिक शक्तिके रूपसे वर्णन किया गया है, आगम-शाक्षीमें जगदन्या अथवा जगरप्रसृतिके नामसे वर्णित हुई हैं। शिवस्त्रकार कहते हैं—

### 'इच्छाशकिरुमा कुमारी।'

संसारका मूळकारण अमीतक वैज्ञानिकांके दृष्टिपथमें यथार्थक्यसे नहीं आया है। आया द्वाता तो दूस कारण-रूपा शक्तिको वे दृष्कुकि रूपमें पहचान सकते, एवं अपनी दृष्कुकि साथ उसका घनिष्ठ सम्बन्ध आविष्कार कर विम्मयधाम अथवा बोधराज्यमें जानेका यथार्थ मार्ग प्राप्त करते । शक्तिको दृष्कुास्वरूपा न जाननेके कारण वे खगल-कार्थके मूळमें वैतन्थकी सत्ताका आविष्कार नहीं कर पाते हैं। शक्ति दृष्कुामची है या नहीं, इसके जानने-का एकमात्र उष्कृष यही है कि जिसे दम दृष्कु। कहते हैं, उसे विद्युद्ध और संबत करके उसके द्वारा सांसारिक सिंक उपर प्रभाव विस्तार किया जा सकता है या नहीं, इसकी परीचा करना। इच्छाके स्कुरखसे पवि बाद्ध शक्ति सिंसद होता है अथवा निरुद्ध शक्ति उद्विक्त होती है अथवा निरुद्ध शक्ति उद्विक्त होती है तो इससे सिद्ध होता है कि एक ओर जैसे बाद्ध शक्ति इच्छा-मयी है वैसे ही दूसरी ओर इच्छा भी शक्तिरूप है। इच्छाके द्वारा अन्ततः अंशिकस्पर्में को बाद्ध शक्तिरू उपर क्रिया की जाती है वह वर्तमानकाकके वैद्धानिकांको अज्ञात नहीं है। को योगी अथवा उच्च कोटिके साधक हैं वे तो इच्छामान्रसे ही किसी भी शक्तिका चाहे जिसप्रकार उपयोग करनेमें समर्थ हैं, जगत्में इसके अनेकों दशक्त मिलते हैं।

पूर्वोक्त भालोचनासे समक्तीं का गया होगा कि इच्छा और शक्ति मुख्तः अभिन्न पदार्थ हैं, एवं इनके मुख्में चैतन्यमय प्रकाश नित्यसिद्ध सत्ता अथवा पराशक्तिके रूपमें जागृत है। जिस चैतन्यरूपा असयह संशासे वात-विचुन्ध समूहके वज्ञःस्थलपर तरंगोंके उद्गमकी भाँति स्वभावकी प्रेरणासे इंब्ह्रामयी शक्तिका आविर्भाव होता है तथा इच्छाके हारा क्रमसृष्टिके नियमानुसार क्रियाका बिकास होता है वही 'ईश्वर' परवाच्य वस्त है । इच्छारूपा शकि कभी दसमें अन्तर्जीन होकर वर्तमान रहती है और कभी उन्मेचको प्राप्त होकर बाह्य गति सम्पादन करते हए प्रपञ्च-सृष्टिकी सुचना करती है । जब-जगत्से चिन्सय ईयर-सत्ताको प्राप्त होनेके लिये सन्यवर्ती शक्ति अथवा इच्छाभूमिसे डोकर ही जाना होगा । विज्ञान-जगत्में जब इस शक्तिका स्वरूप कुछ यथार्यरूपमें प्रकाशित होगा तब इससे मौलिक चित्-सत्ताके सम्बन्धमें उन्हें (वैज्ञानिकींको) धनुमान करनेका शवसर सिलेगा । अप्रतिइत इच्छा अथवा शक्तिका चैतन्यमय ईश्वर आधार ही है।

स्ट्स इष्टिसे जात्के कार्य-कारण-प्रवाहकी पर्याक्षेत्रका करनेपर ज्ञात हो जाता है कि विना कारणके कोई कार्य उत्पन्न नहीं होता । केश्ल यही वात नहीं, वस्कि कार्य और कारवाकी मात्राका समान होना भी अवस्यम्मावी है। किसी भी प्रकारके कार्यका तत्त्व सममते समय इस नीतिको सारवा रखना आवस्यक है। प्राप्य दार्शनिकोंने इसी नीतिका अवस्यनकर कर्मवादकी स्थापना की है। कर्मवादका तात्पर्य स्थूकरूपेय यही है कि कर्मकी प्रकृति भीर मात्राके अनुसार तज्जनित फडका आविर्माव होता है। असपव कर्मद्वारा जिसप्रकार फलका अनुसान किया जाता है, उसी प्रकार फलके हारा भी कर्मका अनुसान किया जा सकता है। प्राय-जगर्में सुल-दुःलकी विचित्र जीखाको देख उसके कारणका अन्वेषण करनेपर कर्मकी इस विशेषताको स्वीकार करना आवश्यक हो जाता है। सल-द:लरूप फल जिस असाधारण कारणसे उत्पन्न होता है उसे ही कर्म अथवा अहह-संस्कार कहते हैं। इससे कोई यह न सममे कि बाह्य-जगत्की कोई सत्ता सख-दुःखका कारण नहीं है। यथार्थ बात तो यह है कि प्रत्येक कार्य अनेकों कारणोंसे उत्पन्न होता है। उनमेंसे अधिकांश ही साधारण कारण होते हैं और कुछ असाधारण होते हैं। साधारण कारणोंके समृह समभावसे उपस्थित रहनेपर भी असाधारण कार्याके बिना निर्दिष्ट कार्य सम्पन्न नहीं होता, क्योंकि यही इस कार्यका मुक्य कारण है। यह सच है कि सुख-दु:खके अनेकों स्नीकिक कारण होते हैं. किन्तु उनसे सुख-दुःख उत्पन्न नहीं हो सकते । इसके बिये किसी असाधारण कारणकी सहकारिता आवश्यक है। इसीको दार्शनिक खोग कर्म नामसे निर्देश करते हैं। जो सुल-दु:ल भोगता है, सुल-दु:लके असाधारण कार्या अथवा कर्मका उसीमें रहना युक्तिसंगत है। नहीं तो कार्य और कारणका वैयधिकर्यय-दोष आ पढेगा। एक आदमी कर्म करे और दसरा उसका फल भोग करे. यह कार्य-कारण-शक्कवासे नियम्त्रित भौतिक बगव्में सम्भव नहीं हो सकता। जो अग्निमें हाथ डाएता है, उसीका हाथ जलता है, दूसरेका नहीं । इसी प्रकार जो कर्ता होकर सव-असव कर्मका अनुष्ठान करता है उसीको भोता बनकर अपने सुस-दु:सरूप फछका अनुभव करना होता है, दूसरेको नहीं । इसीछिये भोगकी सामग्रीके उपस्थित रइनेपर भी भोग-साधक कर्मके सभावमें बहुतोंके भाग्यमें इच्छातुरूप भोग-सम्पत्ति प्राप्त नहीं होती । फिर बहुआ देखा बाता है कि बिना चेटाके, बिना प्रयासके, यहाँतक कि इच्छा और ज्ञानके अभावमें भी, बहुतोंको आशातीत मोग्य वस्तुकी प्राप्ति हो जाती है। बीजके बोये बिना जैसे कुछ नहीं उगता, उसी प्रकार पूर्वकर्म म होनेसे मुल-दु:लकी उत्पत्ति महीं होती। यह तो अनम्त कोटि मझारड असंक्य प्रकारके जीवोंको वज्ञःस्थळपर घारण करके काल-कोतमें बहते बले जा रहे हैं. तथा उनके सामने

अनेक प्रकारके सुख-दु:ख उपस्थित करते हैं, इनके पीड़े एक विभाक कर्म-शक्ति अनन्त प्रकारकी विचित्रताको साथ किये बर्तमान है।

कर्मसे ही फरू होता है यह ठीक है, किन्तु अचेतन कर्म केवल जड़-शक्ति है, वह किसी सर्वज्ञ. सर्वदर्शी. चैतन्य-सत्ताके साविध्य और प्रेरणाके विना कभी परि-चालित नहीं हो सकती। छौकिक जगतमें भी जब-शक्ति-का स्वातम्भ्य कहीं उपस्काध नहीं होता। पीछे कत्ती न हो तो करण या यन्त्र स्वयमेव किसी कार्यमें प्रवृत्त या निवृत्त नहीं हो सकते । जब-शक्ति केवल करण या यम्त्र-मात्र है, इसे सभी जानते हैं। यह सत्य है कि अग्निमें दाड़िका शक्ति होती है और यह भी सत्य है कि वह स्वधर्म-से ही वृाहा वस्तुको वृग्ध करती है, किन्तु किसी निर्विष्ट वस्तुको एग्ध करनेमें अधिके प्रयोगके छिये एक चेतन पुरुषकी आवश्यकता होती है। भग्नि अपने आप स्वतः प्रेरित होकर किसी निर्दिष्ट वस्तुको नहीं जला सकती। कर्म-शक्ति भी इसप्रकार अधिके समान जब-शक्ति है. इसीसे स्वाभाविक नियमानुसार सुख-दुःख उत्पन्न होता है। अवस्य ही, जिस आधारपर कर्म सिक्कत होते हैं: मुख-पु:खके भोग भी उसी आधारसे होते हैं, इसके बताने-की आवश्यकता नहीं। किन्तु स्वभावके निगमानुसार फल-के उत्पन्न होनेपर भी उसका भोग्यरूपमें आविर्भाव होना किसी प्रवस्तर शक्तिद्वारा नियमित होता है। अर्थात कर्मसे ही फल होनेपर भी उसको व्यवहार क्षेत्रमें लानेके लिये किसी इच्छाशक्तिसम्पन्न प्रवस्त सत्ताकी प्रेरणा आवरयक है । जगत्के अन्तर्यां मी रूपमें जिन स्यापक आत्मा अथवा चैतन्य इच्छा-शक्तिका एकमात्र अधिष्ठान है उनके सङ्कल्पसे ही जीव कर्मानुसार फल प्राप्त करता है। वड़ी कर्मके साची और भोगके साची हैं. एवं उन्होंके ईक्षणके वश कर्म भोगरूपमें परिणत हो मोक्ताके निकट उपस्थित होता है। इसीकिये उनकी मोक्ताका कर्म-फळ-दाता कहा जाता है। कर्मशक्तिके पीछे जो उसको प्रेरित करनेवाछी यह चैतन्यसत्ता कार्य करती है, यही ईचर हैं।

जीव को कर्म करता है उसके मूक्सें भी ईरवर-सत्ता है। एवं वह को फ़ब्सोग करता है उसके भी मूक्सें वही ईश्वर-सत्ता है। मूक्सें इस विद्युद्ध चैतन्यमावके न रहनेसे एक और वहाँ कर्म सम्भव नहीं होता, दूसरी और उसी प्रकार फ़ब्म भी नहीं हो सकता। इस सत्ताकी प्रेरणा किसप्रकारकी है, इसे दशानतहारा दिखाया जाता है। जिसप्रकार सूर्थके आछोकमें आँखवाछा पुरुष नानाप्रकारके रंगोंको देखता है, इस देखनेके मूकमें कारणक्रपमें दश्य वस्तुओंका वैचिन्य रहता है, एवं द्रहाकी दक्शक्ति भी रहती है। परन्तु इनके होनेपर भी इसप्रकार विचित्र रंग न दील पबते, यदि दश्य वस्तु उज्जवछ प्राछोकसे आछोकित न होती। इसी प्रकार बीव को कर्म करते हैं उनका फछ भी वे ही भोगते हैं, तथापि ईश्वरकी चैतन्य सत्तामें प्रतिष्ठित न होनेसे कर्म और भोग दोनों ही असम्भव होते। वो ईश्वरको न मानकर केवछ कर्मसे ही फककी उत्पत्ति मानते हैं, उनके किये भोगमें वैचिन्य-को सिद्ध करना अस्यन्त कठिन है।

जगत्में अलक्ष्म कार्य-कार्ण-भाव अथवा नियतिको देखकर उसके अधिष्ठाताके रूपमें जिस सत्ताको स्वीकार करना अनिवार्य होता है, वही ईश्वर है। जिन्होंने जगतके तत्त्वका जितना ही सुध्मभावसे विश्लेषण किया है वे उत्तना ही स्पष्टरूपसे समक सके हैं कि जगतके प्रत्येक विभागमें निषम वर्तमान रहता है। यह नियम अस्पन्त जटिस और दुवींच है । तथापि एक विभागके नियमके साध इसरे विभागके नियमोंका ऐसा घनिष्ठ सम्बन्ध रहता है, जिससे जान पहला है कि मूरुमें एक ही नियम चेत्रभेदसे भिन्न-भिन्न नियमोंके रूपमें परिणत हो गया है। समस्त जगतमें तथा ज्ञान-राज्यमें इस नियमगत ऐक्यका आविष्कार ही विज्ञानकी चरम कीतिं है। विशास और वैचिञ्यपूर्ण भिश्व-भिश्व ज्ञानराज्यमें एक ही मूछ नियमकी सत्ता एवं प्रभावको देखकर प्रत्येक विचारशील व्यक्तिकी धारणा होती है कि अनन्त प्रकारके सांसारिक वैचित्र्यके पीछे एक अखबर सत्ता विद्यमान है। उसी सत्तासे जब नियमोंका उद्भव होता है तब यह स्वीकार करना ही पहला है कि बह चेतन है, तथा वही बगदकी एकमात्र नियासक है। अतएव जो नियमवादी हैं, उन्हें भी नामान्तरसे ईश्वरकी सत्ताको माननेके लिये बाज्य होना पहता है। हाँ, तर्क-स्थालमें यह कहा जा सकता है कि नियमके साथ नियामकका होना आवश्यक है, ऐसी कोई बात नहीं । क्योंकि यदि नियमको अनादिकपसे स्वीकार करें तथा वह यदि सचमुच ही अक्टम्परूपमें प्रमाणित हो जाय तो नियमके कर्ता या प्रवर्तियताके कपमें निवासकके माननेकी आवश्यकता नहीं रहती। यह शक्ता निराधार भी नहीं है। यथार्थ

बात यह है कि जिसे अनावि और चपरिवर्सनीय समका बाता है, वास्तवमें नियम वैसा नहीं है। साधारण ज्ञानसे नियमका आदि अयवा स्पतिक्रम चाहे अनुभवमें न आवे, किन्तु ज्ञानकी निर्मलताके साथ-साथ क्रमशः समभर्मे आने काता है कि नियमका आदि है तथा उसका रूपान्तर भी सम्भव है। कहनेकी आवश्यकता नहीं कि इस अवस्थामें नियमका नियमत्व ही खरिहत हो जाता है। को इसकी उपलब्धि कर सकते हैं उनकी समझमें आ सकता है कि बद्ध जीवके लिये जो नियम है, वह अधिकारी पुरुषके लिये स्वाधीन इच्छाकी स्फूर्तिमात्र है। जिस अधिकारी पुरुपकी इच्छा सांसारिक नियमके रूपमें आत्मप्रकाश करती है वही जगतका ईश्वर है । जब-विज्ञान केवल नियमकी सत्ताको ही उपकव्य कर सकता है, किन्तु जिनकी इच्छा इस निषमके रूपमें प्रकाशित होती है, उनका पता उसे नहीं रहता । नियमको अनादिरूपमें स्वीकार न करनेका कारण यही है कि इच्छाविशेषके प्रभावसे नियमका आदि और अन्त-दोनों स्थलविशेषमें उपलब्ध हो सकते हैं। अनादि एवं अखरहनीय भावके ऊपर इच्छाशक्ति अथवा अन्य कोई शक्ति कार्य नहीं कर सकती। हाँ, लौकिक रक्षिसे नियमका अनादित्व अथवा अलंघनीयत्व दोनों स्वीकार किये जा सकते हैं।

जो जोग जिज्ञासुभावसे जगवके इतिहासका अनु-सम्धान करते हैं वे जानते हैं कि सांसारिक दृष्टिये जानशक्ति अथवा क्रियाशक्ति किसीके भी क्रमिक उत्कर्षकी श्रवधि दृष्टिगत नहीं होती । शक्ति वस्तृतः अन्यक्त होनेपर भी आधारविशेषके अवलम्बनसे अभिन्यक्त होती है तथा निर्दिष्ट कार्य करती है। आधार सर्वत्र एक प्रकारका नहीं होता, अतः शक्तिका विकास भी सर्वत्र समानरूपसे नहीं हो सकता । जो आधार जितना निर्मल होता है, जिसकी धारणाशकि जितनी अधिक होती है, उसमें उसी हिसाबसे शक्तिका विकास होता है। अवस्य ही इस किसी निर्दिष्ट शक्तिके सम्बन्धमें यह जात नहीं कहते। ज्ञान और किया, दोनों क्षेत्रोंमें एक ही नियम है, किन्तु दोनोंके भाषारमें विशेषता होती है, यही इनमें भेद है। अध्यक्त ज्ञान-शक्ति जैसे धनन्त है, वैसे ही अध्यक्त किया-शक्ति भी अनन्त है। जिसकी अभिष्यक्ति नहीं, उसका प्रतिबन्धक भी नहीं होता और उससे कोई कार्य भी निष्पन्न नहीं होता । श्रतपुव किया-सम्पादनमें समर्थ

इसिन्यक्त ज्ञान अथवा क्रिया-शक्तिका उरकर्ष आधारके उरकर्षके उपर ही निर्भर करता है। आधार यदि मिलिन और आवरयाने आच्छा हो तो शक्तिका विकास भी अच्छी तरह नहीं हो सकेगा। आवरयाके त्र होनेपर शक्तिकी अभिन्यिक्तिमें विद्य हट जाते हैं। अतः आवरयाष्ट्रस्य और बाह्य सत्ताके सम्बन्धसे सून्य विशुद्ध उपादानमें जो ज्ञानशक्ति और क्रिया-शक्तिका प्रकाश होता है, वह अपरिच्छिक अप्रतिहत और अनन्त होता है। वस्तुतः यह ईश्वरका ही नामान्तर है। जीवमान्नके भीतर ज्ञान और क्रिया कुछन्त-उछ अवश्य ही प्रकाशित रहती है, ऐसा न होता तो खेतन जीव जहसे प्रथक् नहीं हो सकता। यही ज्ञान-क्रिया कमशः वदते-वदने आधारविशेषमें प्रयाहणसे प्रकाशित हो उठती है। शाक्रमें शुद्ध आधारमें अभिन्यक इस पूर्य ज्ञान-क्रिया अथवा चैतन्यका ही ईश्वरनामसे वर्यान किया गया है।

अलौकिक पर प्राकृतिक घटनाद्योंका अनुसन्धान-पूर्वक संग्रह करके जो तस्व निर्णय करनेका प्रयास करते हैं. उन्हें मालुम है कि बहुधा सुदूर ऋतीत कालकी अथवा देशान्तरमें हुई घटना और दृश्यके समान कभी-कभी भनागत घटना तथा दश्य किसी-किसीको प्रत्यक्ष हो जाते हैं। इसप्रकारकी घटनाएँ विरखी नहीं होती। इस प्रसंग-में ऐसी घटनाश्चोंका उल्लेख करनेकी भावश्यकता नहीं है, परन्तु सचमुच ऐसी बार्ते होती हैं, इसका समर्थन भनेकीं प्रकारमे किया गया है। इसके तखकी बालोचना करनेमें हृद्य विह्नल हो उठता है। जो दश्य अवतक सृष्टिके राज्यमें आविर्भृत नहीं हुए, जो घटना अभीतक कहीं नहीं घटी, यदि इसप्रकारके दृश्य अथवा घटनाएँ -- जो सांसारिक दृष्टिसे बहुत समय पीछे श्राविभंत होनेवाली हैं-श्रभी स्पष्टरूपसे तथा यथार्थरूपसे प्रायक्ष हो जायँ तो कोई भी विचारशील व्यक्तिइनके तत्त्वकी मीमांसा नहीं कर सकेगा, भीर मोहित हो जायगा । यथार्थतः जिसकी सन्ता ही नहीं है—ज्यावहारिक भावने ही नहीं, बल्कि प्रतिभासक्यमें मी जो नहीं है, वह वर्तमान ज्ञानमें किसप्रकार चा सकता है, यह जानना अत्यन्त कठिम है। अतीत ज्ञानके सम्बन्धमें व्यक्तिगत भावसे यह बात इतनी जटिक नहीं है: क्योंकि चित्तमें अनुभूत ज्ञान और क्रियाके संस्कारको स्वीकार करने तथा निमित्त-कारणकी सहकारितासे उसके उद्दोधनको मान लेनेपर चतीतका साक्षास्कार तो बहुत

कुछ बोजगम्य हो सकता है। अवश्य ही विश्वम्यादक-रूपमें अतीतका ज्ञान व्यापक आधार-किसमें समस संस्कार मितित है-के स्वीकार किये विशा उत्पन्न नहीं हो सकता । इससे एक विराट् एवं आपेकिक नित्यता-विशिष्ट आधारके असिसवको स्वीकार करना अनिवार्य हो वाता है। जो जीवात्माके 'एकत्ववाद' के सिद्धान्तको भानते हैं, उनकी दृष्टिसे यही वह म्यापक जीव है। सब देशोंके और सब युगोंके नाना जीव इसीके विभिन्न ग्रंश-मात्र हैं, किन्तु अतीत ज्ञानके हारा समष्टि जीवका असित्व सिद्ध होनेपर भी ईश्वरका असित्व सिद्ध नहीं होता । मविष्यत-दर्व अथवा घटना-विषयक प्रत्यक्तरे ईश्वरका अस्तित्व स्वभावतः प्रमाणित होता है। स्पांकि कारुके प्रभावसे जो सत्ता अभी उदित नहीं हुई है, उसका वर्शन भतीत दर्शनके समान संस्कारके उद्घोधनद्वारा नहीं हो सकता। संस्कार चित्र अथवा किंग-शरीरक प आधारमें वर्तमान रहता है तथा उद्योजक कारबाँके सिक्षानसे जाग्रत होकर स्मृतिक्षपर्मे परियात होता है। भवरय ही आविभीवकी विशवतासे आभास-ज्ञान स्पष्टता-को प्राप्त होता है--इतना ही नहीं, सृष्टि अपरोच-अनुभृति-रूपमें भी दिलकायी दे सकती है। किन्तु अनागत प्रत्यक्रमें चित्त अथवा लिंग-शरीरकी कोई भी उपयोगिता नहीं है। असल बात यह है कि नित्य कारवा-भूमिसे आंशिक भावमें स्रोत निकस्ता है और वह कार्यरूपमें परियात हो जाता है। अनागतसे वर्तमानकी ओर जो शक्तिका प्रवाह है यही कारणकी कार्यावस्थाके प्रति उन्मुखता है। भाव श्चथवा किया जब अनागत-अवस्थामें रहती हैं, तब वह कारगढ़े ही अन्तर्गत हैं। अत्रव चित्त अथवा लिंग-शरीर-का अन्वेषण करनेसे कारग्रस्य भावका पता लगनेकी कोई सम्भावना ही नहीं है। वह अभी न तो काल-स्रोतमें पका है और न वर्तमान अवस्थामें ही उपनीत हुआ है, इसिक्षेये वस्तुतः उसका कोई संस्कार भी नहीं है, इसी कारण चित्त-चेत्रमें उसका कोई प्रतिविम्त नहीं पहता। जतपुर जनागत-दर्शनमें चित्त जयवा संस्कार किसीकी जरा-सी भी अपेका नहीं होती। अब प्रश्न यह होता है कि तब अनागत-दर्शन किसप्रकार सम्भव हो सकता है ? महर्षि पत्रअक्षि इसके उत्तरमें कहते हैं कि अनागत भी बस्तुतः वर्तमानसे भिन्न नहीं है। इमारे किये जो अनागत है, न्यायक ज्ञानविशिष्ट पुरुषके किये यह अभागत न हो-

कर वर्तमान ही हो सकता है। इस युक्तिके चमुसार समझा का सकता है कि उहाँ ज्ञान स्थापकतम है अर्थात जिस शानमें किसी प्रकारका आवर्ण नहीं है, वहाँ कोई भी पदार्थ या घटना चनागत नहीं रह सकती। वस्तुतः जी इसारे सामने अनागत है यही वहाँ वर्तमान है, यही बात अतीतके विषयमें हैं। जिस भूमिमें अतीत और अनागत नित्य वर्तमानरूपमें प्रकाशित होते हैं वही पूर्व ज्ञान-भूमि है। वहाँ काळका भेद नहीं है, घटनाकी पृथक्षा नहीं है, भावकी विशिष्टता नहीं है और क्रियाका तारतम्य नहीं है, यही कारण-जगत् है। इसका जो अधिष्ठाता है वही ईश्वर है। अलएव किसी अचिन्त्य कारणसे चग्र-मात्रके किये इंरवरीय सत्ताके साथ जीव-सत्ताकी अभिवृत्ता सिद्ध होनेपर कोवको उपर्युक्त भविष्य-दर्शन होना कक भी आश्चर्यकी बात नहीं है। क्योंकि जीव-भूमिमें जो भविष्यत है, इसप्रकारकी युक्त बावस्थामें ईश्वरीय-भूमिसे बड़ी वर्तमान-रूपमें प्रकाशित होता है। इसमे सिद्ध है कि ज्ञानके पहले एक निर्मल अवस्था होती है जहाँ उपर्युक्त भविष्यत भी निस्य वर्तमान्रूपमें सदा प्रकाशमान रहता है। इसप्रकारकी एक नित्य वर्तमान अवस्था न रहती तो व्यक्तिविशेषके क्षिये कभी भी भविष्यत-दर्शन सम्भव नहीं हो सकता। अतएव प्रामाणिक भविष्यत्-दर्शनद्वारा ईश्वरीय-सत्ताका युक्ति-पूर्वक अनुसान किया जा सकता है। ईश्वरका अस्तित्व माननेके लिये यह एक अभाग्त प्रमाण है।

किसी कार्यकी उत्पत्तिमें प्रधानस्या उपादान और निमित्त यही दो प्रकारके सामध्ये देखे जाते हैं। जगत्-स्पी कार्यका विरुक्तेषण करते समय ठीक इसी प्रकार दो कार्योंको खीकार करना आवश्यक होता है। जिस उपादान-से जगत् निर्मित हुआ है उसे परमाछ, त्रिगुख, माणा या कका किसी भी नामसे पुकारा जाय, उसे जह ही मानना होगा, किन्तु चेतनके सिखधान बिना केवल जह उपादान अपने-आप कार्यक्ष्यमें परिण्यत नहीं हो सकता। यह चेतन सत्ता ही जगत्-सृष्टिका निमित्त-कारण है—इसीके प्रभावसे जगत्का मूळ उपादान विद्योगको प्राप्त होकर विभिन्न कार्यों के रूपमें परिण्यत होता है। इस प्रस्तित जगत्का ग्लापक निमित्त-कारण हो ईरवर है। जो छोग निमित्तके विद्या ही उपादानके विद्योग पूर्व परिणामको स्वीकार करते हैं वे विपर्यस्त स्थाववादी हैं, क्योंकि असुसन्धान किन्ने विद्या है। इस भावकी जीतिके विद्या है।

अतय्व सृष्टिप्रवाहर्में निमित्तरूपसे ईवरका अस्तित्व प्रमाय-सिद्ध हैं। अवस्य हो दृष्टिके और भी उत्कर्ष होनेपर यह समस-में आता है कि निमित्त और उपादानमें वस्तुगत कोई पार्चक्य नहीं है। तब यह भी समझा जाता है कि एक ही चैतन्य-सत्ता अपनी इच्छासे नाना रूप धारखकर विचिन्न जगत्के रूपमें प्रकाशित होती है।

जगत्की ओर देखनेसे सर्वत्र एवं प्रतिक्या एक घोर परिवर्तन होता हुआ दिखद्धाची देता है, यह सर्ववादि-सम्मत है। अपरिवर्तनीय द्रष्टाके सामने परिवर्तनकी सार्यकता है। जगद्वयापी इस शारवत परियामका कोई नित्य-द्रष्टा अवस्य है। न होनेसे परिवर्तनका कोई अर्थ ही न रहता। विशुद्ध व्यापक द्रष्टा जो समझ जगत्के अखिल अभिनयों-को निर्विकाररूपेया प्रत्यक्त कर रहा है, वही चिन्मय ईरवर है। कहना नहीं होगा कि इस रूपमें हक्शक्ति ही अभिच्यक्त है एवं अम्यान्य शक्तियाँ विश्वीन अवस्थामें स्थित हैं।

(8)

ष्ट्रेश्वरके अस्तिस्वके सम्बन्धमें विचारशील साधारण म्यक्तिके बोधगम्य होने योग्य ऊपर जो कुछ बातें कही गयी हैं वे सभी युक्तिमात्र हैं, इसप्रकारकी बहुतेरी युक्तियाँ शासमें दिखलायी गयी हैं एवं प्रतीच्य ईश्वर-विश्वासी पण्डितोंने भी अपने-अपने प्रन्यमें दिखकायी हैं, वस्तुतः प्रयोजन होनेपर और भी बहुतेरी युक्तियाँ दिखलायी जा सकती हैं। किन्तु इन युक्तियोंके द्वारा कोई कभी ईश्वरमें बिश्वास करेगा, इसकी बहुत ही कम आशा है। शास्त्र-वाक्य अथवा अनुभूतिसम्पद्म महापुरुपके वाक्यसे ईश्वर-की सत्ताके विषयमें उपदेश सुनकर निमंत और बन्त:-प्रबेशोम्युख हृदयमें जो अस्फुट श्रद्धाका उदय होता है, विचारके द्वारा उसका समर्थन करना ही युक्तिका उद्देश्य है किन्तु को आगम-प्रमाणकी प्रमाखताको नहीं मानते, उनके चित्तमें शुक्त युक्तिके द्वारा किसी विषयमें विश्वास उत्पादन करना असम्भव है। युक्ति और विचारका प्रधान कार्य असम्भावना-बोधको त्र करना है अर्थात् हृदय आप्त-वचन सुनकर स्वभावतः ही जिस विषयमें श्रद्धाशील होता है वह अयौक्तिक नहीं बर्फिक सम्भवनीय है, यह दिखला देनेपर ही वृक्तिका कार्य समाप्त हो जाता है। इसके पश्चात् साधन-प्रकालीहारा उसी भदाके विषयीभूत, महा-पुरुषेकि उपविष्ट एवं युक्तिद्वारा समर्थित सत्यको प्रत्यन करमा आवश्यक है। इस साधन-प्रयाखीमें मुखतः योग ही

सर्बप्रधान है। कर्म, ज्ञान, भक्ति प्रभृति इसीके ही एक-एक पर्वभात्र हैं। योगके अवसम्बनसे जब साध्य तत्त्व-को सम्पूर्यरूपसे प्रस्वका विषयीभूत किया जाता है तब सभी संशय अपने आप ही दूर हो जाते हैं। ज्ञाता और ज्ञेयका माथिक भेद दूर होनेपर विद्युद्ध ज्ञानके आछोकमें विद्युद्ध चैतन्य-उथोति अपने आप ही प्रतिष्ठित होकर अल्पब स्वप्रकाश सत्तारूपमें स्थित होती है।

जो साधन-पथके पधिक हैं, उनके सम्मुल ईश्वरका अस्तित्व शुष्क युक्तिद्वारा प्रकाशित नहीं होता। ज्ञानकी जिस भूमिसे इम वर्तमान अवस्थामें जगत्की देखते हैं, जबतक उस भूमिका अतिक्रम नहीं कर पाते, तबतक जगत्-का अथवा अपना या तदतीत किसी सत्ताका बोध जैसा अब होता है, तब भी बैसा ही होगा । किन्तु एक बार यदि किसी अचित्रय कारणवश चित्तमें चणमात्रके छिये भी चित्-शक्ति सञ्चारित होकर साथ ही ज्ञानकी भूमिकाकी परिवर्तन कर दे, तो एक ही सहतीमें हमारा दर्शन एवं सत्तात्रोध अधानक अरष्टपूर्व नवीन स्वरूप धारण कर लेगा । इस समय इम नास्तिक और घोर श्रविश्वासी क्यों न हों, छोकोत्तर शक्तिके प्रभावसे एकाएक नवीन मनुष्यके रूपमें परिणत हो सकते हैं। जगत्में जहाँ ईश्वर-दर्शन या सत्य-ज्ञानका उदय हुआ है वहाँ इसी प्रकार ही हुआ है, युक्ति-तर्कद्वारा स्वपन्न और परपन्नके विचारसे कहीं नहीं हुआ । वस्तुतः मनुष्यके जीवनमें ऐसी बहुतेरी अनु-भूतियाँ होती हैं जिनसे मनुष्यके दृष्टिकी खका परिवर्तन होते कुछ भी देर नहीं कगती।

प्रभक्तां चीथ प्रभमं पृत्ते हैं कि आपके स्विक्तगत जीवनमें ऐसी कौन-सी घटना घटी है, जिसपे ह्रंश्वरको
सत्ता भ्रमवा उसकी करुवाके प्रति विश्वास सुद्ध हो सकता है?
मैंने पहले ही कह दिया है कि में स्विक्तगत अनुभूतिको
लोगोंमें प्रकाशित करनेमें असमयं हूँ। हाँ, इतना कह
सकता हूँ कि भक्षीभाँति उनको पुकारनेपर उनका उत्तर
मिखता है, यह निश्चित है। ऐसी-ऐसी विपत्तियांसे बहुत
बार उन्होंने अलौकिक उपायोंसे मेरी रचा की है, जिनका
प्रतीकार लीकिक उपायोंसे हो ही नहीं सकता था। और
जिनका सरख आते ही उनकी करुवा और प्रेमका भाव
हर्यको अमिभूत कर डालता है। ज्ञानके राज्यमें, कर्मभूमिमें तथा भावके मिन्दरमें डन्हींकी महस्वस्वी सत्ता

एवं शक्तिका प्रतिनियत मैं कितने क्योंमें अनुमव करता रहता हूँ, उसके वर्जनका परिशेष कभी नहीं हो सकता।

वे विषय इतने गुद्ध और गोपनीय 🕻 कि इसके सम्बन्धमें साधारणतः किसीके साथ आखीचना करनेकी प्रकृति नहीं होती । मेरी व्यक्तिगत प्रकृति एक और जिस-प्रकार विश्वासशील है इसरी ओर उसी प्रकार संशय-प्रगाद है। अतएव मैंने अपने जीवनमें को कुछ उपछम्ध किया है या कर रहा हूँ, उसको बड़ी ही कठोरताके साथ सब प्रकार प्रमाणकी कसीटीपर आँचे बिना स्वयं कभी सत्यरूपमें प्रद्या नहीं किया या नहीं करता हैं। मेरे विश्वासमें जी सस्य है, वह सदा ही सस्य है, अत-एव परीक्षा करनेसे उसकी उजवस्ता बढ़ती ही है, घटती नहीं। प्रातिभासिक सत्तासे स्यावहारिक सत्ताको ज्ञामा-

数をくなくなくなくなくなくなくなくなくなくなくなくなくなくなくなく

क्षोकर्से पुथक करके पद्चाने बिना पारमार्थिक सस्यकी और अग्रसर नहीं हुआ जा सकता। श्रीभगवान्की कृपा और सदगुरुके अनुग्रहसे इस चुद्र इदयमें प्रतिभाससे व्यवहार. तथा व्यवहारसे परमार्थकी और जानेका मार्ग कुछ मालम हुआ है, हुछ-कुछ सुक गया है। परन्तु अपने पुरुषार्थस्य उद्यमकी सहायतासे जब उनकी नित्य प्रकृति अन्तरमें जाग उदेगी, तब स्वभावके स्रोतमें चलते-चस्रते, प्रत्येक स्तरमें उनकी उपछव्धि करता रहुँगा । एवं सोपान-परम्परासे कर्म, ज्ञान, अक्ति और प्रेमरूपमें निस्य योगके विकास-से उनके अखण्ड सत्त्वमय, ज्ञानमय और आनम्द्रमय स्बरूपको प्राप्तकर अन्तमें छीछा-अवसानमें उनके सर्व-भावमय किन्तु सर्वभावातीत परमरूपमें स्थित हो सकूँगा । 'गुरो: कृपैव केवलम्' 🕾

#### 1 20 TO SECT

### अन्यक्त

निरसत जित तित ही तुम न्यापक। पदार्थ तब कार्यकुशकता-ज्ञापक॥ नमर्हो प्रति सन्ध्या प्रात रैन दिन वट ऋत् ऋमसो सन चुपचाप। अगत अभिनय-थल अविकल अपने प्रकृति मनोहर वेश । गिरि उत्तंग श्रुंग नभ चुम्बत अशेष ॥ रिकररंजित नित ठमंग हिममंदित करत शस्य इयाम अमिराम शेष बहु सजल सरित जल पावन । धीर समीर सहाबन ॥ ससप्रद हीतरु सुभग स्वच्छ स्वच्छन्द दुमाबित नम्र माया॥ असाज सरसाबत हरसावत दरसादत रवि शशि आदि दारु योषित सम करत खकाज निरंतर। नहिं तामें तिल मरहूको अंतर॥ परत अद्भुत पंकिमें नित-नव पुष्य सितारे ॥ अधर प्रमोद শাহ चमत्कृत पुनीत । मुसमंडल प्रातिपरा अनुपम जगमगात सों विश्वरूप तब गीत। सुध्वनि अन्यक गावत

数をそのからなるなかなかなからなるなかなからなるなからないない —गोलोकवासी पं • सत्यनारायण 'कविरक'

इस केखमें परिशिद्धांकमें मुदित होनेवाले प्रश्नोंके उत्तर है, लेखरूवमें होनेके कारण यह यहां खापा गया है—सम्पादक

# जगत्में सबसे उत्तम और अवश्य जाननेयोग्य कौन है ? ईश्वर



स संसारमें सबसे पुराने ग्रन्थ वेव्हें। पोरपके विद्वान् भी इस बातको मानते हैं कि अध्यवेद कम-से-कम ४००० चार सङ्क्ष वर्ष पुराना है और उससे पुराना कोई ग्रन्थ नहीं। अध्यवेद पुकारकर कहता है कि सृष्टिके पहुछे यह जराद अन्धकारमय

था। उस तमके बीचमें और उससे परे केवल एक ज्ञानसक्स स्वयम्मू भगवान् विशासमान थे और उन्होंने उस अन्धकारमें अपनेको आप प्रकट किया और अपने तपसे अर्थात् अपनी ज्ञानमधी शक्तिके सञ्चासनसे सृष्टिको रचा। अन्वेदमें सिका है—

तम आसीत्तमसा गूळहमग्रेऽत्रकेतं सिक्लं सर्वमा इदम् । तुब्खन्यनाम्यपिष्टितं यदासीत्तपसस्तन्महिना जायतैकम्॥

इसी वेदके अर्थको मनु भगवान्ने क्रिका है कि सृष्टि-के पहले यह जगद अञ्चलतरमय था। सब प्रकारसे सोता हुआ-सा दिलायी पहता था। उस समय जिनका किसी दूसरी शक्तिके हारा जन्म नहीं हुआ, ओ आप अपनी शक्तिसे अपनी महिमामें सदासे वर्तमान हैं और रहेंगे, उन ज्ञानमय, प्रकाशमय स्वयस्थूने अपनेको आप प्रकट किया और उनके प्रकट होते ही अञ्चलार मिट गया। मनुस्तृति-में क्रिका है—

बासीदिदं तमे। मूतमप्रश्नातमरूक्षणम् । अप्रतक्ष्मंमविश्चेयं प्रसुप्तीमव सर्वतः ॥ ततः स्वयं मूर्मगवानव्यको व्यक्षयिद्वदम् । महाभूतादिवृत्तौजाः प्रादुरासीत्तमोनुदः ॥ योऽसावतीन्द्रियप्राद्यः सूक्षमोऽन्यकः सनातनः । सर्वमूतमयोऽचिन्त्यः स एव स्वयमुद्धमौ ॥

### ऋम्बेद कहता है---

हिरण्यगर्भः समबर्ततात्रे

मूतस्य जातः पतिरेक आसीत् ।

स दावार प्रविश्री बागुतेमां

कस्मै देवाय हविवा विदेम।।

य इमा विश्वा मुवनानि जुडू
दिवहोंता न्यसीदत् पिता नः ।

स आशिषा द्रविकिमिष्टमानः

प्रथमण्डदवराँ आविवेश ॥

विश्वतश्चसुरुत विश्वतामुखो

विश्वतश्चसुरुत विश्वतस्पात् ।

सं बाहुम्यां धमित सं पर्तत्र
र्धावामुमी जनयन् देव एकः ॥

योनः पिता जनिता यो विधाता

धामानि वेद मुबनानि विश्वा ।

यो देवानां नामधा एक एव

तं संप्रश्नं भुवना यन्त्यन्यः॥

### भीर भी भुति कहती है-

'अहमा वा इदमेक एवाग्र आसीत्'

## एकमेवादितीयम्

### भागवतमें भगवान्का क्षम है-

अहमेत्रासमेबाग्ने नान्यत्सदसतः परम् । पश्चादहं यदेतत्व योऽबशिष्मेत सोऽस्म्यहम् ॥ (२-९-१३)

शिवपुराषामें भी किसा है—

पक पव तदा ठद्रो न द्वितीयोऽस्ति कथन ।

संसुज्य विश्वं मुवनं गोसान्ते संचुकोच सः ॥

विश्वतक्षकुरेवायमुतायं विश्वतोमुकः ।

तयैव विश्वतोगहुर्विश्वतः पादसंयुतः ॥

स्यावामूमी च जनयन् देव एको महेश्वतः ।

स पव सर्वदेवानां प्रमवश्रोद्धवस्त्रथा ॥

अच्छुरपि यः पश्यत्मक्षोऽपि श्रुणोति यः ।

सर्वं वेति न वेत्तास्य तमाहुः पुरुषं परम् ॥

### भागवतमें किसा है--

पकः स आरमा पुरुषः पुराणः सत्यः स्वयंज्योतिरनन्त आद्यः । नित्योऽक्षरोऽजससुस्रो निरक्षनः पूर्णोऽद्वयो मुक्क वपावितोऽसृतः॥ (१०-१४-२१) सब बेद, स्मृति, पुरायके इसी तस्वको गोस्वामी तुखसीदासजीने योदे अक्षरोंमें यों कह दिया है--

न्यापक एक बद्ध अविनाशी। सत चेतन घन आर्नेंदराशी॥ आदि-अन्त कोउ जासुनपाबा। मति-अनुमान निगम यश गावा॥ बिनु पद चलै सुनै बिनु काना। कर बिनु कर्म करे बिधि नाना॥ आननरिहत सकक रस मोगी। बिनु वाणी वक्ता बढ़ योगी॥ तनु बिनु परस नयन बिनु देखा। अंहे घाण बिनु बास अशेखा॥ अस सब माँति अलोकिक करणी। महिमा तासु जाइ किमि बरणी॥

## किन्तु यह विश्वास कैसे हो कि ऐसा कोई परमात्मा है ?

जो वेद कहते हैं कि यह परमारमा है वही यह भी कहते हैं कि उसको हम शाँखों में नहीं देख सकते।

> न सहशे तिष्ठति रूपमस्य न चक्षुषा पश्यित कश्चनेननम् । ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्व-

स्ततस्तु तं परयते निष्कर्तं ध्यायमानः ॥

'ईश्वरको कोई भौंसों में नहीं देख सकता, किन्तु हमों-से हर एक मनको पवित्रकर विमल बुद्धिये ईश्वरको देख सकता है।' इसलिये जो लोग ईश्वरको मनकी भाँसों ( युद्धि ) से देखना चाहते हैं, उनको उचित है कि वे अपने चारीर श्रीर मनको पवित्रकर और बुद्धिको विमलकर ईश्वरकी स्रोज करें।

## हम देखते क्या हैं ?

हमारे सामने जनमं लेकर शरीर छूटनेके समयसक बड़े-बड़े चिन्न-विचिन्न दृश्य दिखायी देते हैं जो हमारे मनमें इस बातके जाननेकी बड़ी उरकण्डा उपम करते हैं कि वे कैसे उपजते हैं और कैसे विलीन होते हैं ? हम प्रतिदिन देखते हैं कि पातःकाछ पौफट होते ही महस्र किरणोंसे विभूषित सूर्य-मण्डल पूर्व-दिशामें प्रकट होता है और चाकाश-मार्गसे विचरता सारे जगतको प्रकाश, गर्मी चौर जीवन पहुँचाता सार्यकाछ पश्चिम-दिशामें पहुँचकर नेन्नपथसे परे हो जाता है। गियात-शास्त्रके जाननेवालोंने गणानाकर यह निश्चय किया है कि यह सूर्य प्रथिवीसे नौ करोड़ महाईस लाख तीस सहक मीककी दूरीपर है। यह कितन प्राध्यंकी बात है कि यह हतनी दूरीसे इस प्रथिवीके सब प्राणियों-को प्रकाश, गर्मी चौर जीवन पहुँचाता है ! च्यत-ऋतुमें

अपनी सहस्र किरखाँसे पृथिवीसे अछको खींचकर सर्य आकाशमें लेखाता है और वहाँसे मेघका रूप बनाकर फिर जलको प्रथिवीपर बरसा देता है और उसके हारा सब घास. पत्ती, बूक्ष, अनेक प्रकारके श्रम और धान और समस जीव-धारियों को प्राण और जीवन देता है। गणित-शास बतलाता है कि जैसा यह एक सूर्य है ऐसे असंबय और है और इससे बहुत बड़े-बड़े भी हैं जो सूर्यसे भी अधिक दूर होनेके कारण इमको छोटे-छोटे सार्रोंके समान दिखायी देते हैं। सुर्यके प्रस्त होनेपर प्रतिदिन हमको आकाशमें प्रनिगनत तारे-नक्षत्र-ग्रह चमकते दिखायी देते हैं। सारे जगतको अपनी किरणोंसे सुख देनेवाला चन्द्रमा अपनी शीतल चौंद्नीसे रात्रिको उयोतिष्मती करता हुन्ना श्राकाशमें सूर्यके समान पूर्व-दिशासे पश्चिम-दिशाको जाता है। प्रतिदिन रात्रिके चाते ही दशों दिशाओं को प्रकाश करती हुई नक्षत्र-तारा-प्रहोंकी ज्योति ऐसी शीभा धारण करती है कि उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। ये सब तारा-ग्रह सुतमें बँधे हुए गोलकोंके समान भ्रलंघनीय नियमोंके भनुसार दिन-से-दिन, महीने-से-महीने, वर्ष-से-वर्ष, बँधे हुए मार्गीमें चलते हुए भाकाशमें घुमते दिखायी देते हैं। यह प्रत्यक्ष है कि गर्मोकी ऋतुमें यदि सूर्य तीवरूपसे नहीं तपता तो वर्षाकालमें वर्षा अच्छी नहीं होती। यह भी प्रत्यक्ष है कि यदि वर्षा न हो तो जगत्में प्राशीमान्नके भोजनके जिये अन्न और फल न हों। इससे हमको स्पष्ट दिसायी देता है कि अनेक प्रकारके अस और फलदारा सारे जगतके प्राणियोंके भोजनका प्रबन्ध महीचिमाछी सूर्यके द्वारा हो रहा है। क्या यह प्रबन्ध किसी विवेक-वती शक्तिका रचा हुआ है जिसको स्थावर-जंगम सब प्राणियोंको जन्म देना भीर पालना भ्रमीष्ट है अथवा यह केवल जड-पदार्थीके अचानक संयोगमात्रका परिगाम है ? ब्या यह परम आश्चर्यमय गोलक-मण्डल भएने आप जड-पदार्थीके एक दूसरेके लीचनेके नियममात्रते उत्पन्न हुआ है भीर भपने भाप माकाशमें वर्ष-से-वर्ष, सदी-से-सदी, युग-से-युग धूम रहा है, अथवा इसके रचने और नियमसे चलानेमें किसी चैतन्य शक्तिका हाथ है ? बुद्धि कहती है कि है। वेद भी कहते हैं कि है। वे कहते हैं कि सूर्य भौर चन्द्रमाको, भाकाश भौर पृथिवीको परमारमाने रचा।

मूर्ग्याचन्द्रमसी चाता यशापूर्वमकत्प्यत् , दिवश्र पृथिवीश्रान्तरिक्षमपास्तः ।

### प्राणियोंकी रचना

इसी प्रकार इस देखते हैं कि प्रायारमक जगत्की रचना इस बातकी घोषणा करती है कि इस जगत्का रचनेवाला एक ईसर है। यह चैतन्य जगत् अस्यन्त आश्चरंते भरा हुआ है। जरायुसे उरपच्च होनेवाले मनुष्य, सिंह, हाथी, घोड़े, गौ आदि; अण्डोंसे उरपच्च होनेवाले पश्ची, पसीने और मैलसे पैदा होनेवाले कीड़े, पृथिवीको फोड़कर उगनेवाले वृक्ष, इन सबकी उरपित्त, रचना और इनका जीवन परम आश्चर्यमय है। नर और नारीका समागम होता है। उस समागममें नरका एक अस्यन्त सूक्ष्म किन्तु चैतन्य अंश गर्भमें प्रवेशकर नारीके एक अस्यन्त सूक्ष्म सचेत अंशसे मिल जाता है। इसको इम जीव कहते हैं। वेद कहते हैं कि——

बाह्यात्रशतभागस्य शतचा कृष्टिपतस्य च। भागा जीवः स विज्ञेयः स चानन्त्याय कृत्पेत ॥

एक बासके भागेके भागके सबे-सबे सी भाग कीजिये और उन सौमेंसे एकके फिर सी खड़े-खड़े दुकड़े कीजिये और इसमेंसे एक दक्का जीजिये तो भापको ध्यानमें भावेगा कि उतना सहस जीव है। यह जीव गर्भमें प्रवेश करनेके समयमे पारीररूपसे बदता है। विज्ञानके जाननेवाछे बिद्वानींने अस्विक्षण यम्त्रसे देखकर यह बताया है कि अनुष्यके बीर्यके एक बिन्दुमें लाखों जीवालु होते हैं और उन्मेंसे एक ही गर्भमें प्रवेश पाकर टिकता और पृद्धि पाता है। नारीके शरीरमें ऐसा प्रवन्ध किया गया है कि यह जीव गर्भमें प्रवेश पानेके समयसे एक नजीके हारा शाहार पाये, इसकी वृद्धिके साथ-साथ नारीके गर्भमें एक जरूसे भरा श्रेष्ठा बनता जाता है जो गर्भको चोटसे बचाता हैं। इस स्ट्म-से-स्ट्म, अयु-से-अण्, बाखके आगेके भागके दस इजारवें भागके समान सुदम वस्तुमें यह शक्ति कहाँसे आती है कि जिससे यह धीरे-धीरे अपने माता और पिताके समान रूप, रंग और सब भवयवींको धारण कर लेता है? कौन-सी शक्ति है जो गर्भमें इसका पालन करती और इसको बढ़ाती है ? वह स्था अव्भुत रचना है जिसमे बच्चेके उत्पन्न होनेके थोबे समय पूर्व ही माताके स्तर्नोमें दुध आ जाता है ? कीन-सी शक्ति है जो सब असंस्य प्राण्यन्तींकी, सब मनुष्यींकी, सब पशु-पक्षियोंकी. सब कीट-पर्तगोंको, सब पेब्-पह्नबोंको पाछती है और उनकी समयसे चारा और पानी पहुँचाती है ? कीन-सी शक्ति है

जिससे चींदियाँ दिनमें भी और रातमें भी सीची भीतपर चढ़ती चली जाती हैं ? कौन-सी शक्ति है जिससे द्वोदे-से-ह्योदे और बड़े-से-बड़े पक्षी भनन्त भाकाशमें तूर-से-तूरतक विना किसी भाषारके उदा करते हैं ?

नरां और नारियोंकी, मनुष्योंकी, गौओंकी, सिंहोंकी, हाथियोंकी,पिक्षयोंकी, की बोंकी सृष्टि कैसे होती हैं। मनुष्यों से मनुष्य, सिंहोंसे सिंह, बोकोंसे वोबे, गौओंसे गौ, मयूरों-से मयूर, हंसोंसे हंस, तोतोंसे तोते, कब्तरोंसे कब्तर, अपने-सपने माता-पिताके रंग-रूप भवयब बिये हुए कैसे उत्पन्न होते हैं। छोटे-से-छोटे बीजोंसे किसी खिचन्य शक्ति-से बढ़ाये हुए बड़े और छोटे खसंख्य हुछ उगते हैं तथा प्रतिवर्ष और बहुत वर्षोतक पत्ती, फळ, फूछ, रस, तैछ, छाछ और छककोसे जीवधादियोंको सुख पहुँचांत, सेककों, सहस्यों स्वादु, रसीले फळोंसे उनको तृप्त और प्राकाश-से आहार खींचते आकाशके नीचे झूमते-छहराते रहते हैं?

इस प्राश्चर्यमयी शक्तिकी सोजर्मे हमारा ध्यान मनुष्य-के रचे हुए एक घरकी श्रोर जाता है। हम देखते हैं हमारे सामने यह एक घर बना हुआ है। इसमें भीतर जानेके किये एक बड़ा द्वार है। इसमें अनेक स्थानीमें पवन श्रीर प्रकाशके जिये खिब्कियाँ तथा झरोखे हैं। भीतर बढ़े-बढ़े खम्मे और दालान हैं। भूप और पानीके रोकनेके किये वर्ते और खुजे बने हुए हैं। दालान-दालानमें, कोठरी-कोठरीमें, भिष्न-भिषा प्रकारमें मनुष्यको सुख पहुँचानेका प्रबन्ध किया गया है। घरके भीतरसे पानी बाहर निकासने-के किये नाक्षियाँ बनी हुई हैं। ऐसे विचारसे घर बनाया गया है कि रहनेवालोंको सब ऋतुमें सुख देवे । इस घरको देखकर इस कहते हैं कि इसका रचनेवाला कोई चतर पुरुष था, जिसने रहनेवासोंके सुसके किये जो-जो प्रवन्ध प्राथरपक था, उसको विचारकर घर रथा । इसने रखने-वालेको देखा भी नहीं, तो भी इसको निश्चय होता है कि घरका रचनेवाका कोई था या है और यह ज्ञानदान विचार-बान् पुरुष है।

अब इस अपने शरीरकी छोर देखते हैं। इसारे शरीर-में भोजन करनेके किये मुँद बना है। भोजन चवानेके किये दाँत हैं। भोजनको पेटमें पहुँचानेके किये गरूमें नाकी वनी है। उसीके पास पवनके सार्गके किये एक दूसरी नाकी वनी हुई है। भोजनको स्कानेके किये उद्दर्से स्थान बना है। भोजन पचकर रुधिरका रूप धारण करता है, वह हन्यमें लाकर इकहा होता है और वहाँसे सिरसे पैरतक सब नसींमें पहुँचकर मनुष्यके सम्पूर्ण झंगको शक्ति, सुख और शोमा पहुँचाता है। भोजनका जो झंश शरीरके किये आवरयक नहीं है इसके मल होकर बाहर वानेके लिये मार्ग बना है। तूज, पानी या अन्य रसका को झंश शरीरको पोसनेके लिये आवरयक नहीं है, उसके निकलनेके लिये क्यार्यक नहीं है, उसके निकलनेके लिये क्यार्यक नहीं है, उसके निकलनेके लिये क्यार्यक नहीं है। देखनेके लिये हमारी दो आँखें, सुननेके लिये हो कान, सूँ घनेको पासिकाके दो रम्भ और चलने-फिरनेके लिये हाय-पैर बने हैं। सम्सानकी उत्पक्तिके लिये जनन-इन्द्रियाँ हैं। हम पूछने हैं क्या यह परम आअर्थमय रचना केवल जह-पहार्थोंके संयोगसे हुई है या इसके जन्म देने और इदिमें हमारे घरके रचिताके समान किन्तु उससे अनन्तगुण श्रधिक किसी ज्ञानवान, विवेकवान, शक्तिमान आश्माका प्रभाव है ?

### मन और वाणीकी अवुश्रुत शक्तियाँ

इसी विचारमें हबते और उतराते हुए इस अपने सन-की ओर ध्यान देते हैं तो इस देखते हैं कि इसारा सन भी एक आश्वर्यमय वस्तु है। इसकी-इमारे मनकी विचार-शक्ति, कल्पनाशक्ति, गणनाशक्ति, रचनाशक्ति, स्मृति, धी, मेधा सब इमको चिकत करती हैं। इन शक्तियोंसे मनुष्य-ने क्या-क्या ग्रन्थ लिखे हैं, कैये-कैये काव्य रचे हैं, क्या-क्या विज्ञान निकाले हैं, क्या-क्या आविष्कार किये हैं और कर रहे हैं, यह धोदा आश्चर्य नहीं उत्पन्न करता । इसारी बोलनेकी और गानेकी शक्ति भी इसको आश्चर्यमें दुवा देती हैं। इस देखते हैं कि यह प्रयोजनवती रचना सृष्टिमें सर्वत्र दिसायी पड़ती है और यह रचना ऐसी है कि जिसके अम्त तथा आदिका पता मही चलता । इस रचनामें एक-एक जातिके शरीरियोंके अवयव ऐसे नियमसे बैठाये गये है कि सारी सृष्टि शोभासे पूर्व है। इस देखते हैं कि सृष्टिके आदिये सारे जगवमें एक कोई भव्मुत शक्ति काम कर रही है जो सदासे चढ़ी आयी है, सर्वत्र स्थास है और अविनाशी है।

हमारी बुद्धि विवश हो कर इस वातको स्वीकार करती है कि ऐसी ज्ञानारिमका रचनाका कोई भादि, सनातन, भ्रज, अविनाशो, सद-चिद-आनन्दस्बरूप जगद-स्यापक, भनन्त शक्ति-सम्पन्न रचयिता है। उसी एक अनिर्वचनीय शक्तिको इस ईश्वर, परमेश्वर, परमञ्ज, नाराचन, अगवान, बासुदेव, शिव, राम, कुल्ब, विष्यु, विहोषा, गाँड, खुदा, अलाह आदि सहस्रों नामोंसे पुकारते हैं।

### वह परमात्मा एक ही है वेद कहते हैं--

'एकमेवादितीयम्, एकं सिद्धित्रा बहुधा वदन्ति, एकं सन्तं बहुधा करपपन्ति ।'

एक ही परमात्मा है, कोई उसका दूसरा नहीं। एक-हीको विद्यलोग बहुत-से नामींसे वर्यन करने हैं। है एक ही, किन्तु उसको बहुत प्रकारसे कल्पना करते हैं।

विष्णुसहस्तनाम और शिवसहस्तनाम इस बातके प्रसिद्ध उदाहरण हैं। युधिष्टिरने पितामह भीष्ममे पूछा कि बताइये, लोकमें वह कौन एक देवता है? कौन सब प्राणियोंका सबसे बदा एक शरण है? कौन वह है जिसकी स्तुति करते, जिसको पूजते मनुष्यका कल्याण होता है?

#### इसके उत्तरमें पितामहने कहा ---

जगरप्रमुं देवदेवमननं पुरुषोत्तमम्।
स्तुबजामसहस्रेण पुरुषः सततोत्थितः॥
अनादिनिधनं विष्णुं सर्वेद्योक्तनहेश्वदम्।
सोकाध्यक्षं स्तुबित्तयं सर्वेदुःस्नातिगो भवेत्॥
परम यो महत्तेजः परमं यो महत्तपः।
परमं यो महत्वक्ष परमं यः परायणम्॥
पवित्राणां पवित्रं यो महतानां च महत्तम्।
दैवतं देवतानां च मृजानां योऽस्यग्िपा॥

अर्थात्, 'मनुष्य प्रतिदिन उठकर सारे जगतके खामी, देवताओं के देवता, अमस्त पुरुषोत्तमकी सहश्व नामीसे स्तृति करें। सारे लोकके महेश्वर, जोकके अध्यक्ष (ग्रर्थात् शासन करनेवाले), सर्व लोकमें च्यापक विष्णुकी, जो न कभी जन्मे हैं, न जिनका कभी मरण होगा, नित्य स्तृति करता हुआ मनुष्य सब दुःखं में मुक्त हो जाता है। जो सबसे बड़ा तेज हैं, जो सबसे बढ़ा तरप हैं, सबसे बड़ा ब्रह्म हैं और जो सब प्राण्योंके सबसे वड़े शरण हैं, जो पवित्रोंमें सबसे पवित्र, सब मंगल बातोंके मंगल, देवताओं के देवता और सब प्राण्योमात्रके श्रवनाशी पिता हैं।'

इससे स्पष्ट है कि विष्णुसहस्रनाम और शिवसहस्रनाम तथा और ऐसे स्रोत्र सब एक हैं, परमारमाकी स्तुति करते हैं। और मनुष्यमात्रको उचित हैं कि नित्य सार्य-प्रातः उस परमात्माका ध्यान करे और उसकी स्तुति करे।

## उसी एककी तीन संज्ञा हैं

ब्रह्मा, विष्णु, महेश ये उसी एक परमारमाकी तीन संज्ञा अर्थात नाम हैं। विष्णुपुराणमें लिखा है—

सृष्टिश्यित्यन्तकरणीं ब्रह्मविष्णुशिवामिधाम् । स संज्ञां याति मगवान् एक एव जनार्यनः॥

यही बात बृहसारदीयपुराणमें भी लिखी है—
नारायणोऽस्वरोऽनन्तः सर्वव्यापी निरक्षनः ।
तेनेदमस्रिलं व्याप्तं जगत्स्यावरजङ्गमम् ॥
तमादिदेवमजरं केचिदाहुः शिवाभिषम् ।
केचिद्विणं सदा सत्यं ब्रह्माणं केचिद्वच्यते ॥

इसी प्रकार शिवजुरायामें स्वयं महेश्वरका वचन हैत्रिचा भिन्नो हाहं विष्णा ब्रह्माविष्णुहरास्यया ।
सर्गरक्षारुयगुणैः निष्करोऽयं सदा हरे॥
अहं मवानयं चैव बद्रोऽय यो भविष्यति ।
एकं रूपं न भेदोऽस्ति भेदे च बन्धन मेवत ॥

भागवतमें भी स्वयं भगवान्का वचन है—
अहं ब्रह्मा च शर्वश्च जगतः कारणं परम् ।
आत्मेश्वर उपद्रद्दा स्वयंदगविशेषणः ॥
आत्ममायां समाविश्य सोऽहं गुणमयीं द्विज ।
सजन् रक्षन् हरन् विश्वं दोष्ट्रे संज्ञां क्रियोचिताम्॥

इसलिये ब्रह्मा, विष्णु, महेश इनको भिन्न-भिन्न मानना भूल है। ये एक ही परमारमाकी तीन संज्ञा हैं।

इसीलिये शिवपुराणमें भी लिखा है--

शिवा महेश्वरश्चेव रुद्रो विष्णुः पितामहः । संसारवैद्यः सर्वज्ञः परमात्मेति मुस्यतः । नामाष्टकमिदं निसं शिवस्य प्रतिपादकन् ॥

इसिलये यह स्पष्ट हैं कि 'ॐ नमो भगवने वासुदेवाय' 'ॐ नमो नारायवाय' 'ॐ नमः शिवाय' 'श्रीरामाय नमः' 'श्रीकृष्णाय नमः'—ये सब मन्त्र एक ही परमारमाकी वन्त्ता हैं।

उस परमात्माका क्या रूप है ?

वेद कहते हैं----

'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म ।'

#### भागवतमें भी किसा है-

विशुद्धं केवलं ज्ञानं प्रत्यक् सम्यगवस्थितम् । सत्यं पूर्णमनाद्यन्तं निर्गुणं नित्यमद्वयम् ॥ ऋषे विदन्ति मुनयः प्रशान्तात्मिन्द्रयशायाः । ज्ञानं मान्ने परं ब्रह्म परमात्मेश्वरः पुमान् । इश्यादिभिः पृथ्यमावैः मगवानक ईयते ॥

बक्ष सत्य है, सदा रहा है, है भी, सदा रहेगा भी। वह ज्ञानमय, चैसन्य और आनन्द्रम्बरूप है। उसका स्वयं शरीर नहीं है, किन्सु विनाशमान शरीरोंमें पैठकर वह संसारकी लीला कर रहा है। वह केवल निर्मल ज्ञानस्यरूप है, पूर्ण है। उसका आदि नहीं, श्रन्स नहीं। वह नित्य और अद्वितीय है। एक होनेपर भी श्रनेक रूपोंमें दिसायी देता है।

### दूसरे स्थानमें कहा है-

शरीरोंके भीतर बैठा हुआ आत्मा पुराणपुरूप सासात् स्वयंप्रकाश, अज, परमेश्वर, नारायण, भगवान् वासुदेव अपनी मायामे अपने-रचित शरीरोंमें रम रहा है।

वश्यका पूर्ण और अध्यन्त हृद्यग्राही निरूपण्—वेद, उपनिषद् और पुराणोंका सारांश—भागदतके एकादश-स्कन्धके तीसरे अध्यायमें दिया हुआ है।

राजा जनकने ऋषियोंसे कहा, हे ऋषिगण ! आपलोग ब्रह्मज्ञानियोंसे श्रेष्ट हैं, असएव आप सुन्ते अब यह बताइये कि जिनको नारायण कहते हैं, उन परब्रह्म परमारमाका ठीक स्वरूप क्या है ?

पिप्पलायन ऋषिने कहा—'हे नृप! जो इस विश्वके स्थान, पालन और संहारका कारण हैं, परन्तु स्वयं जिसका कोई कारण नहीं हैं; जो स्वम, जागरण और गहरी नींवकी दशाओं में मीतर और बाहर भी वर्तमान रहता है; देह, इन्द्रिय, प्राण और हृद्य आदि जिससे सञ्जीवित होकर अर्थात प्राण पाकर अपने-अपने कार्यमें प्रष्टुत्त होते हैं, उसी परम तस्वको नारायण जानो । जैसे चिनगारियाँ अग्निमें प्रवेश नहीं पा सकतीं, वैसे ही मन, वाणी, आँखें, बुद्धि, प्राण और इन्द्रियाँ उस परम तस्वका ज्ञान प्रहण करनेमें असमर्थ हैं और वहाँतक न पहुँच सकनेके कारण उसका निरूपण नहीं कर सकतीं।

वह परमारमा कभी जन्मा नहीं, न वह कभी मरेगा, न वह कभी बढ़ता है और न घटता है; जन्म-मरवा आदि- से रहित वह सब बदलती हुई अवस्थालांका साची है, एवं सर्वत्र स्थास है, सब कालमें रहा है और रहेगा, लिबनाशी है और ज्ञानमात्र है। जैसे प्राण एक है तो भी इन्दियोंके भिन्न होनेसे आँखें देखती हैं, कान सुनते हैं, नाक सुँखती है इत्यादि आवॉके कारण—एक दूसरेसे भिन्न प्रतीत होते हैं, ऐसे ही आरमा एक होनेपर भी भिन्न-भिन्न देहोंमें अवस्थित होनेके कारण भिन्न प्रतीत होता है।

जितने जीव जरायुमे उत्पक्ष होते हैं — मनुष्य, गी, घोड़े, हायी, सिंह, कुत्ते, मेब, बकरी आदि—जो पसीन वर्ग अग्रडोंमे उत्पक्ष होते हैं, जो कीटवर्ग पसीने, मैल आदिमे उत्पक्ष होते हैं और जो कृत्ववर्ग (पेब, विटप) पृथ्विवोको फोड़कर उगते हैं, इन सबोंमें—सम्पूर्ण सृष्टिमें—जहाँ-जहाँ जीवके माथ प्राण दौड़ता हुआ दिखायी देता है, वहाँ-यहाँ प्रक्ष है। जब सब इन्द्रियाँ सो जाती हैं, जब 'में हूँ' यह अहंभाव भी लीन हो जाता है, उस समय जो निर्विकार साबीरूप हमारे मीतर बैठा हुआ ध्यानमें भाता है और जिसका हमारे जागनेकी अवस्थामें 'हम अच्छे सोये' 'यह सपना देखा' इसप्रकारकी स्मृति होती है, वही महा है। हस्यादि।'

### यह ब्रह्म कहाँ है ?

वेद कइते हैं--

पको देवः सर्वभूतेषु गृहः सर्वःयापी सर्वभूतान्तरातमा । कमीध्यक्षः सर्वभृताविदासः साक्षी चंताः केवलो निर्गुणस्रा।

एक ही परमात्मा सब प्राणियोंके भीतर छिपा हुआ है, सबमें न्याप रहा है, सब जीवोंके भीतरका अन्तरात्मा है, जो कुछ कार्य सृष्टिमें हो रहा है, उसका नियन्ता है। सब प्राणियोंके भीतर वस रहा है, सब संसारके कार्योंका साची-रूपमें देखनेवाला, चैतन्य, केवल एक, जिसका कोई जोड़ नहीं और जो गुणोंके दोषसे रहित है।

वेद, स्मृति, पुराय कहते हैं कि यह देवोंका देव, अग्निमें, जरूमें, वायुमें, सारे भुवनमें, सब ओषधियोंमें, सब वनस्पतियोंमें, सब जीवधारियोंमें म्याप रहा है।

#### कहते हैं-

एव देवो विश्वकर्मा महात्मा सदा जनानां इदये सक्तिविष्टः । इदा इदिस्पं मनसा य एव-भेवं विद्वरमृतास्ते भवन्ति॥

-वह परम देव विश्वका रचनेवाला सदा प्राणियोंके हृदयमें स्थित है। अपने-अपने हृदयमें स्थित इस महारमाको को शुद्ध हृदयसे, विमल मनसे अपनेमें विराजमान देखते हैं वे असर होते हैं।

> न तस्य कश्चित्पतिरिक्त होके न चेशिता नैव च तस्य तिकृम् । स कारणं करणाधिपाविषे। न चास्य कश्चिजनिता न चाधिपः ॥

कोकमें न उसका कोई खामी है, न उसके ऊपर आज़ा चलानेवाला है, न उसका कोई चिह्न हैं। वहीं सबका कारण है। उसका कोई कारण नहीं, उसका कोई उग्पन्न करनेवाला नहीं, न उसका कोई रहक है।

> तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च दैवतम् । पतिं पतीनां परमं परस्ताद् विदाम देवं भुवनेशमीक्यम्॥

उस सब सामध्यं और अधिकार रखनेवालोंके सबसे बढ़े परम ईथर, देवताओंके सबसे बढ़े देवता, स्वामियोंके सबसे बढ़े खामी, सारे त्रिभुवनके खामी, परम पूजनीय देवको हमलोगोंने जाना है।

गोस्वामी तुलसं।दासजी कहते हैं—
सोइ सिन्दिशनंदघन रामा। अज विज्ञानरूप बलधामा॥
न्यापक न्याप्य असण्ड अनन्ता। असिक अमेश शक्ति भगवन्ता॥
अगुण अदभ्र गिरा गोतीता। समदर्शी अनवद्य अजीता॥
निभंत निराकार निर्मोहा। निश्य निरंत्रन मुख सन्देशि॥
प्रकृति पार प्रमु सब उरवासी। ब्रह्म निरीह विरंग अविनासी॥
इधीं मोहकर कारण नाहीं। रवि-सम्मुख तम कनहुँ कि जाहीं॥

यह परमात्मा कीवरूपमें प्रत्येक जीवधारीके हृद्यके बीचमें विराजमान है।

ईश्वर-अंश जीव अविनाशी : चेतन अमत सहज सुखराशी । स्वयं भगवान्ने गीसामें कहा हैं---ईश्वरः सर्वभूतानां हुदंशेऽर्जुन तिष्ठति । इस विषयमें शाजवल्क्य मुनिने सब वेदोंका तत्त्व यों वर्णन किया है---

एक सौ चवाछीस सहस्र हित और अहित नामकी नाड़ियाँ प्रत्येक मनुष्यके हृद्यसे शरीरमें दौड़ी हुई हैं। उसके बीचमें चन्द्रमाके समान प्रकाशवाला एक मण्डल है, उसके बीचमें दीपके समान आत्मा विराजमान है, उसीको जानना चाहिये। उसीका ज्ञान होनेसे मनुष्य आवागमनसे मुक्त होता है।

यह आरमा मनुष्यमे लेकर पशु-पद्मी, कीट-पतङ्ग, वृत्त-विटप समस्त छोटे-बड्डे जीवधारियोंमें समानरूपमे विराजमान हैं—

#### वेद्य्यासकी कहते हैं-

ज्यातिरात्माने नात्मत्र समं तत्सवंजन्तुषु । स्वयं च शक्यंत द्रष्टुं सुसमाहितचतसा ॥

ब्रह्मकी उपोति अपने भीतर ही हैं, वह सब जीव-धारियोंमें एक सम है, मनुष्य मनको अच्छी तरह शान्त और स्थिरकर उसीसे उसको देख सकता है।

### गीनामें ख़बं भगवान्का वचन है-

समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् । विनद्यत्स्वविनदयन्तं यः पदयति स पदयति ॥ ज्योतिषामीप तज्ज्योतिस्तमसः परमुच्यते । ज्ञानं क्षेयं ज्ञानगम्यं हदि सर्वस्य विष्ठितम्॥

वही परिदात है जो विनाश होते हुए मनुष्येंके बीचमें विनाश न होते हुए सब जीवधारियोंमें बैठे हुए परमेश्वर-को देखता है।

सब ज्योतियोंकी वह ज्योति, समम्न अन्धकारके परे चमकता हुआ, ज्ञानस्वरूप, जाननेके योग्य, जो ज्ञानसे पहचाना जाता है, ऐसा वह परमात्मा सबका सुहुद्, सब प्राण्योंके हृद्यमें बैठा है।

ऐसे वट-घट-च्याएक उस एक परमारमाकी मनुष्यमात्रको विमल भक्तिके साथ उपासना करनी चाहिये। और यह ध्यानकर कि वह प्राणीमात्रमें व्यास है, प्राणीमात्रसे प्रीति करनी चाहिये। सब जीवचारियोंको प्रेमकी दृष्टिने देखना चाहिये। जैसा कि भक्तशिरोमणि प्रह्लाद्जीने कहा है— ततो हरी भगवित मिक्त कुरुत दानवाः । आत्मीपम्येन सर्वत्र सर्वभूतात्मनीश्वरे ॥ दैतेया यह्मरक्षांसि द्वियः सूदा ब्रजोक्सः । स्राग सृगाः पापजीवाः सन्ति ब्राच्युततां गताः ॥ पतावानेव होकेऽस्मिन् पुंसः स्वार्थः परः स्मृतः । एकान्तभक्तिगोविन्दे यत्सर्वत्र तदीक्षणम् ॥ (ब्रोमद्वा० ७। ७। ५१-५५)

अतएव हे दानको ! सबको अपने ही समान सुख-दुःख होता है, ऐसी बुद्धि धारण करके सब प्राणियोंके आत्मा और ईश्वर भगवान् श्रीहरिकी मिक्त करो । दैत्य, यस, रासस, खियाँ, शृद्ध, बजवासी गोपाल, पशु, पसी और अन्य पातकी जीव भी भगवान् अध्युतको भिन्न्ये निस्सन्देह मोहको प्राप्त हो गये हैं । गोविन्द भगवान्के प्रति एकान्त भिक्त करना और खराचर समस्त प्राणियोंमें भगवान् है ऐसी भावना करना ही हुस लोकमें सबसे उत्तम स्वार्थ हैं।

# सनातन-धर्मका मुल

भगवान्वामुदेवा हि सर्वभूते व्ववस्थितः । एतःकानं हि मर्वस्य मृतं घर्मस्य शाधनम् ।।

यह ज्ञान कि भगवान वामुदेव सब प्राणियोंके हृदयमें स्थित हैं, सम्पूर्ण सनातन-धर्मका सदासे चला आता हुआ और सदा रहनेवाला मूल हैं। इसी ज्ञानको भगवान्ने अपने श्रीमुखने गीतामें कहा हैं—

### 'समोऽहं सर्वमृतप

में सब प्राणीमात्रमें एक समान हैं। तथा यह कि— विद्याविनयसंपन्न ब्राह्मणे गवि होस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पण्डिताः समदर्शिनः॥

विद्या और विनयसे युक्त ब्राह्मणमें, गी-बैजमें, हाथीमें, कुत्तेमें और चारडालमें परिद्यत लोग समदर्शी होते हैं, अर्थात् सुख-दुःसके विषयमें उनको समानभावसे देखते हैं। तथा यह भी कि—

> आहमीपरभेन सर्वत्र समं पश्यित योऽर्जुन । मुखं वा यदि वा दुःखं स योगी परमो मतः॥

जो पुरुष सबके मुख-दुःखके विषयमं अपनी उपमाने समान धिरेने देखता है उसीको सबसे बड़ा योगी समकना चाहिये। इसीबिये महर्षि वेदस्थासनीने कहा है— श्रू मतां वर्मसर्वस्वं श्रुत्वा वाष्यववार्वताम् । आत्मनः प्रतिकृतानि परेवां न समावरेत्।। न तत्परस्य संदध्यात् प्रतिकृतं यदात्मनः। एव सामासिको वर्मः कामादन्यः प्रवतंते।।

सुनो धर्मका सर्वस्य भौर सुनकर इसके अनुसार आचरण करो। जो भ्रापनेको प्रतिकृत जान पदे, जिस बातसे श्रपनेको पीदा पहुँचे, उसको दूसरोंके प्रति न करो।

दूसरेके प्रति हमको वह काम नहीं करना चाहिये जिसको यदि दूसरा हमारे प्रति करें तो हमको दुरा मालूम हो या दुःख हो। संखेपमें यही धर्म है, इसके अतिरिक्त दूसरें सब धर्म किसी बातकी कामनासे किये जाते हैं।

> जीवितुं मः स्वयं चेच्छेत्कथ सांडन्य प्रघातयेत् । यद्यदात्मनि चेच्छेत तत्परस्यापि ।चिन्तयेत्॥

जो चाहसा है कि मैं बीज, वह कैसे वृसरेका प्राण हरनेका मन करें? जो-जो बात मनुष्य अपने लिये चाहता है उसको चाहिये कि वही-बहो बात घोरोंके लिये भी सोचे।

श्राहिसा, सस्य, श्रस्तेय धमं जिनका सब समयमें पालन करना सब प्राणियोंके लिये बिहित हैं और जिनके उन्नं धन करनेसे आदमी नीचे गिरता है, इन्हीं सिद्धान्तींपर स्थित हैं। इन्हीं सिद्धान्तींपर वेदोंमें गृहस्थोंके लिये पश्च-महायक्षका विधान किया गया है कि जो भूजसे भी किसी निर्दोप जीवकी हिंसा हो जाय तो हम उसका प्रायक्षित करें। जो हिंसक जीव हैं, जो हमारा या किसी तृसरे निर्दोप प्राणीका प्रायाघात करना चाहते हैं, या उनका धन हरना या धर्म बिगाइना चाहते हैं, जो हमपर या इमारे देशपर, हमारे गाँवपर आक्रमया करते हैं, या जो आग ज्ञाते हैं या किसीको विष देते हैं—ऐसे लोग आततायी कहे जाते हैं। अपने या अपने किसी माई या विहनके प्राय, धन, धर्म, मानकी रहाके लिये ऐसे आततायी पुरुषों या जीवोंका, आवश्यकताके श्रनुसार आस्मरक्षके सिद्धान्तपर वध करना धर्म है। निरपराधी श्रहिसक जीवोंकी हिंसा करना श्रधर्म है।

इसी सिद्धान्तपर वेदके समयसे हिन्दू लोग सारी सृष्टिके विर्तीष जीवोंके साथ सद्दानुभूति करते आये हैं। गौको हिन्दू खोकमाता कदते हैं क्योंकि वह मनुष्य-जातिको तूथ पिलाती है और सब प्रकारसे उनका उपकार करती है। इसलिये उसकी रक्षा करना तो मनुष्यमात्रका विरोष कर्त्रका है। किन्तु विसी मी निर्दोष वा निरंपराध प्राणीको सारता, किसीका धन या प्राण हरता, किसीके साथ प्रत्याचार करता, किसीको सूठमें उगना, उपर क्षित्रे धर्मके परम सिद्धान्तके अनुसार ध्रकार्य अर्थात् न करतेकी बातें हैं। और घ्रपने समान सुख-दु:खका अनुभव करते-धाले जीवधारियोंकी सेवा करता, उनका उपकार करता, यह श्रिकालमें सार्वलीकिक सत्य धर्म है।

इसी मूल-सिद्धान्तके भनुमार वेद-धर्मके माननेवालोंकी उपदेश दिया गया है कि न केवल मनुष्योंको किन्नु पशु-पिल्लियों तथा समम्त जीवोंको बलिये धदेवके द्वारा निस्य कुल श्राहार पहुँचाना भ्रमना धर्म समर्मे । यह बात नीचे लिखे श्लोकोंसे स्पष्ट है।

## बलिवैश्वदेवके श्लोक

ततोऽन्यदनमादाय मृमिभाग शुचौ पुनः। दद्यादशेषमूर्तभ्यः स्वेच्छया तत्समाहितः॥ देवा मनुष्याः पश्चवो बयासि सिद्धाः संयक्षीरगमृतसङ्घाः । पिशाश्वास्तरवः समस्ता ये पानमिन्छन्ति मया प्रदत्तम्॥ पिपीलिकाः कीटपतङ्गकाद्याः नुमुक्षिताः कर्मनिर्वन्धवद्धाः । ते तृतिमिदं मयानं तेम्यो विसृष्टं सुक्षिना भवन्तु॥ सर्वाणि भूतानि तयासमेत-दहंच विष्णुर्न तते। इन्यदस्ति। तस्मादहं भूतनिकासभूत-मनं प्रयच्छामि मबाय तेवाम्॥ चतुर्दशो <u>मतगणा</u> य एष तत्र स्थिता बेऽस्कितभूतसङ्घाः । तृप्यर्थमनं हि मया विसुष्टं तेषामिवं ते मुदिता भवन्तु॥ इत्युचार्य नरे। दबादनं श्रद्धासमन्वितम् । मुनि मृतोपकाराय गृही सर्वाश्रमा यतः॥

भीर-और यज्ञांको करके मनुष्य सावधान होकर पृथिबीपर सब प्राशियोंके लिये बिल रक्खे श्रीर कहे कि देवता, मनुष्य, पश्च, पश्ची, सिब, यक्त, सर्प, प्रेन, पिशाच, तर, चींटी, कीढ़े, पतंग, जो भूखे हों और मुझसे अब बाहते हों, मेरे दिवे सबसे उनकी एसि हो और वे सुबा हों, हस्थादि कहकर गृहस्थ प्राणीमात्रके उपकारके लिये अञ्चापूर्वक थोड़ा अब निकास दे।

इसी धर्मके अनुसार सनातन-धर्मी क्लिय तर्पय करने-के समय न केचल अपने पितरोंका तर्पय करते हैं किन्तु समस्त ब्रह्माग्डके जीवधारियोंका। यह नीचे लिखे श्लोकोंसे विदित हैं। यथा---

देवाः सुरास्तथा यक्षा नागा गन्धर्वराक्षसाः ।
पिशाचा गुद्धकाः सिद्धाः कृष्माण्डास्तरवः सगाः॥
अतेच्या भूनित्या वास्वाधाराश्च जन्तवः ।
प्रीतिमेते प्रयान्त्वाशु मदत्तेनाग्बुनाऽक्षिताः ॥
नरभेषु समस्तेषु मातनासु च ये स्थिताः ।
तेषामाप्यायनायतदीयते सित्ततं मया॥
ये बान्धवाबान्सवा वा येऽन्यजन्मनि बान्धवाः।
ते सर्वे तृष्ठिमायान्तु यश्चारमत्तोयमिन्छति॥

देवता, देत्य, यक्ष, नाग, गन्धर्व, राक्षस, पिशाय, गुद्धक, सिद्ध, क्षूरमाण्ड, वृक्ष-वर्ग, पक्षीगण, जलमें रहने-वाले जीव, विजमें रहनेवाले जीव, वायुके आधारपर रहने-वाले जन्त, ये सब मेरे दिये हुए जलसे तृस हों। समस्त नरकोंकी यातनामें जो प्राणी दुःख भोग रहे हैं, उनके दुःख शान्त करनेकी हच्छासे में यह जल देता हूँ। जो मेरे बन्यु-वान्ध्य रहे हों और जो बान्ध्य न रहे हों और जो किसी और जन्ममें मेरे बान्ध्य रहे हों, उनकी तृसिके लिये और उनकी मी तृसिके लिये जो मुक्समें बख पानेकी हच्छा रखते हों, में यह जल अपंण करता हूँ।

वैश्वरेवमें जो अस कुले और कीवोंके जिये निकाला जाता है उसकी छोड़कर शेव बिलकी मात्रा बहुत कम होती है इसिलये वह 'सर्वभूतेभ्यः' सब प्रायियोंको पहुँच नहीं सकता। तथापि यह जानते हुए भी—बिलवेशवदेव-का करना प्रत्येक गृहस्यका कर्त्तव्य इसिलये माना गया है कि वह उस पवित्र, उदार भावको प्रकट करता है कि मनुष्य मानता है कि उसका सब जीवधारियोंसे भाईपनका सम्बन्ध है और इस भावको आँसुभौंके समान प्रेमके जलसे नित्य सींचकर जगतके भाकाशमें जीवधारीमात्रमें परस्पर भाईपनका माव स्थापित करनेका उत्कृष्ट और प्रशंसनीय मार्ग है।

इस धर्मकी उदारताकी प्रशंसा कौन कर सकता है ? इसकी उदारता इस धर्मके बढ़े-से-बढ़े परम पूजित धाचार्य महर्षि वेद्व्यासकी, जो 'सर्वभूतहिते रतः' सब प्राणियोंके हितमें निरत रहते थे, इस प्रार्थनासे भी प्रकट है कि---

> सर्वे च सुक्षिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः । सर्वे मद्राणि पश्चन्तु मा कश्चिद्दुःस्वमाग् भवेत्॥

सब प्रायी सुली हों, सब नीरोग रहें, सब सुख-सौभाग्य देखें, कोई दुखी न हो।

उसी धर्मके प्राणाधार भगवान् श्रीकृष्ण्यन्द्रने सारे जगतके प्राणियोंको यह निमन्त्रण दे दिया है कि—'सव और धर्मोंको छोबकर तुम मुक्त एककी शरणमें आओ। मैं तुमको सब पार्पोसे खुड़ा खुँगा। सोच मत करो।'

उन्होंने यह भी प्रतिज्ञा की है-

समाऽहं सर्वभूतेषु न मे देण्योऽस्ति न प्रियः । य भजन्ति तु मां मक्त्या मि ते तेषु चाप्यहम् ॥ अपि चेत्सुदुराचारा मजते मामनन्यभाक् । साधुरेव स मन्तव्यः सम्यव्यवसिता हि सः ॥ श्विष्ठं भवति वर्मात्मा शत्रवच्छान्ति निगच्छति । कोन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति ॥ मां हि पार्थं व्यपाश्रित्व येऽपि स्युः पापयोनयः । स्रियो वैश्यास्तया शुद्रास्तेऽपि यान्ति परांगतिम् ॥

कि 'मैं सब प्राणियों के लिये समान हूँ। न मैं किसी-का देव करता हूँ, न कोई मेरा प्यारा है। जो मुझको भक्तिसे भजते हैं, वे मुझमें हैं और मैं उनमें हूँ; पापी-से-पापी भी क्यों न हो यदि वह और सबको छोड़ कर मेरा ही भजन करता है तो उसको साथु ही मानना चाहिये। योदे ही समयमें वह धर्मात्मा हो जायगा और उसको शारवती शान्ति मिल जायगी। हे अर्जु न! मैं प्रतिज्ञा करके कहता हूँ, जो कोई मेरा भक्त है, उसका बुरा नहीं होगा। हे कुम्तीके पुत्र! मेरी शरणमें आकर जो पापयोनिसे उत्पन्न प्राणी भी हैं और सी, वैश्य और शूद—ये मी निश्चय सबसे ऊँची गतिको पावेंगे।

धन्य हैं वे लोग जिनको इस पिबन्न और लोक-प्रेससे पूर्ण धर्मका उपदेश प्राप्त हुआ है। मेरी यह प्रार्थना है कि इस बद्ध-ज्योतिकी सहायतासे सब धर्मशील जन अपने ज्ञानको विद्युद्ध और धविचलकर चौर धपने उत्साइ-को नृतन और प्रबलकर सारे संसारमें इस धर्मके सिद्धान्तीं-का प्रचार करें और समस्त जगत्को यह विश्वास करा है कि सबका हैरवर एक ही है और वह धंशक्पसे न केवल







महर्पि क्रपिल

कर्माण

सब मनुष्यों किन्तु समस्त जरायुज, अवहज, स्वेद्व, उद्भिज अर्थात् मनुष्य, पद्य, पद्यी, कीट, पर्तग, कृष और विटप सबमें समानरूपसे अवस्थित है और उसकी सबसे उत्तम पूजा यही है कि हम प्रायशिमात्रमें ईश्वरका भाव देखें, सबसे मित्रताका भाव रक्षें और सबका हिस चाहें।

सार्वेबनीन प्रेमसे इस सस्य ज्ञानके प्रचारसे ईश्वरीय शक्तिका संगठन और बिस्तार करें। बगत्से अज्ञानको दूर करें, अन्याय और अस्याचारको रोकें और सस्य, न्याय और दयाका प्रचारकर मनुष्योंमें परस्पर प्रीति, सुख और शान्ति बढावें।



### उत्तम रहस्य

जगत्में जो कुछ है, सब भगवान्का प्रकाश है, क्योंकि भगवान् ही एकमात्र सत् वस्तु हैं। उनकी सूर्ति या शंश-के अतिरिक्त और किसीका भी अस्तिरव नहीं है। सभी जीव नाम-रूपकी सीमाके अन्दर असीमका ही आरमप्रकाश है। अवश्य ही भगवान्के प्रकाशका भी कम है। भगवान् नित्य, गुद्ध, परब्रह्म हैं। साधारण जीवमें भगवान्का शंश मायाके आवश्यासे आवद् है, जीव ज्ञानके प्रकाशद्वारा अपने देवस्वकी क्रमशः उपख्यिष कर सकता है। स्थान-स्थानपर भगवान्की विशेष शक्तियोंका आविर्माव होता है, उनको विभृतिके नामसे पुकारा जाता है। किन्तु, जब वही अज, अन्ययारमा ईश्वर स्वयं जात्क कर्यायाके क्रियं अपनी मायाको वशीभृत करके मायिक देह प्रहण करते हैं—मानव-शरीरमें जन्म प्रहण करते हुए प्रतीत होते हैं—सर्वशिकमान् होकर भी मानवोचित शरीर-मन-बुद्धि-के द्वारा कर्म करते हैं—तभी उनको अवतार कहा जाता है।

मजुष्यके अन्दर भी अगवान् हैं। मजुष्य जिस दिन इस वातको सम्बक् रूपसे उपक्रवित्र करता है, उसी दिनसे वह भगवान्में निवास करता है। वेदान्सवादियों में वैक्यवोंने नर-नारायको रूपकको अवक्रवन करके इस तकाको सुब दिसकाया है। नर नारावस्त्रका सदैवका साथी है। नर अर्थात् जीवारमा जिस दिन यह समझ छेता है कि मैं नारायख अर्थात् परमारमाका सखा हूँ, उसी चल वह स्वरूपमें स्थित हो जाता है—जिस समयसे वह भगवान्के निकंट निवास करता है—निवसिष्यसि मय्येव।' भगवान् सब समय ही सखारूपसे इमलोगोंके समीप रहते हैं—इमलोगोंके हृदय-रथमें वे सर्वदा ही सारथी-रूपमें विराजित हुए इमलोगोंको चलाते हैं—

'ईश्वरः सर्वभूतानां इदेशेऽर्जुन तिहति।'

--- श्रीभरविन्द

<sup>\*</sup> Essays on Gita से

# ईश्वर-प्रार्थना

( महारमा गाम्पी )



सर-प्रार्थनाने मेरी रहा की। प्रार्थना-के आश्रय बिना मैं कवका पागल हो गया होता । अन्य मनुष्योंकी माँति मुझे भी अपने सार्वजनिक पूर्व व्यक्तिगत जीवनमें अनेक कटु अनुभव करने पढ़े। उनके कारण मेरे अन्दर कुछ समयके जिये एक

प्रकारकी निराधा-सी छा गयी थी। उस निराधाको तूर करनेमें मुझे सफलता हुई तो वह प्रार्थनाके ही कारण हुई। सस्यकी भाँति प्रार्थना मेरे जीवनका अंग बनकर नहीं रही हैं। इसका आश्रय तो मुझे आवश्यकतावश लेना पदा। मेरी ऐसी अवस्था हो गयी कि मुझे प्रार्थनाके बिना चैन पदना कठिन हो गया। ईश्वरके अन्दर मेरा बिखास उपीं-उपीं बदता गया, प्रार्थनाके किये मेरी स्याकुळता भी उत्तनी ही दुर्वमनीय हो गयी। प्रार्थनाके बिना मुझे बीवन नीरस एवं श्वन्य-सा प्रसीत होने छा।।

जब मैं द्विया अफीकामें या, उस समय मैं कई बार ईसाइयोंकी सामुवाधिक-प्रार्थनामें सम्मिलित हुआ, किन्तु उसका मुझपर प्रभाव नहीं पड़ा । मेरे ईसाई मित्र ईश्वरके सामने अनुनय-बिनय करते थे, किन्तु मुझसे बैसा नहीं बन पड़ा। मुझे इस कार्यमें बिल्कुल असफलता रही। परिवाम यह हुआ कि ईश्वर एवं उसकी प्रार्थनामें मेरा विश्वास उठ गया और अवतक मेरी अवस्था परिपक्न म हो गयी, मुझे उसका अभाव विरुक्तक नहीं सका । परन्त अबस्था हरू जानेपर एक समय ऐसा आया जब मेरी आत्माके किये प्रार्थमा उतनी ही भनिवार्य हो गयी जिलना शरीरके किये भोजन अनिवार्य है। सच पृक्षिये तो शरीरके किये भोजन भी इतना आवश्यक नहीं है जितनी आरमाके क्रिये प्रार्थनाकी आवश्यकता है। क्योंकि शरीरको स्वस्थ रसनेके किये कभी-कभी उपवास (भोजनका त्यारा) आवरयक हो जाता है किन्तु प्रार्थनारूप भोजनका त्याग किसी प्रकार भी हितकर अथवा वाब्धनीय नहीं कहा जा सकता। प्रार्थनाका अवीर्य तो कभी हो ही नहीं सकता ।

#### जगदुगुरुओंकी साधी

जगत्के तीन सहान् गुरु गौतम दुद, ईसा एवं मुइम्मदके छेखोंमें इस वातके अकाटय प्रमाण मिखते हैं कि उन्हें प्रार्थनासे ही प्रकाश मिला और वे प्रार्थनाके विना लीवित नहीं रह सकते थे। काखों ईसाइयों, हिन्दुओं तथा मुसल्मानोंको आज भी ईश्वर-प्रार्थनासे जितना आधासन मिछता है वैसा जीवनमें और किसी बातसे नहीं मिलता । आप अधिक-से-अधिक उन खोगोंको झूठा अथवा आत्म-चित्रत कह सकते हैं। मैं तो यह कहुँगा कि यह ब्रुट मुझ सत्यान्वेषीपर जादका-सा काम करती है, यदि श्रूठ ही हो तथापि वस्तुतः मेरे जीवनका एकमात्र यही सहारा रहा है, क्योंकि इसके विना मैं एक प्रकार भी जीवित नहीं रह सकता । राजनैतिक आकाश निराशाके बादकोंसे घिरा हुआ रहनेपर भी मेरी आन्तरिक शान्ति कभी भंग नहीं हुई। अधिक क्या, छोग मेरी इस आन्तरिक शान्तिको देखकर सुझसे ईर्ष्या करने छगते हैं। यह शान्ति सुन्ने ईश्वर-प्रार्थनाते ही सिकी और कहींसे नहीं।

मैं विहान नहीं हूँ, मैंने शाओंका अध्ययन नहीं किया है, किन्तु मैं विनयपूर्वक इस बातका दावा करता हूँ कि मेरा ओवन प्रार्थनामय है। प्रार्थनाका प्रकार कैसा होना चाहिये, इस विषयमें मैं उदासीन हूँ। इसका निर्याय प्रत्येक मनुष्य अपने छिये स्वयं कर सकता है। किन्तु मुझे प्रार्थनाके कई ऐसे उंग मालुझ हैं जिनका छोगांने अनुसरख किया है और प्राचीन महास्माओंके बताये हुए मार्गपर चछना ही अयस्कर होता है।

किसीके अन्दर ईचरमें विश्वास उत्पन्न करा देना मेरी राक्तिके बाहर है। संसारमें कई बातें ऐसी हैं जो स्वतः-सिद्ध हैं चौर कुछ बातें ऐसी मी हैं जो विक्कुछ सिद्ध ही नहीं हो सकतीं। रेकागबितके मूछ-सिद्धान्मीं (Axioms) की माँति ईचरकी सक्ता भी स्वयंसिद्ध है। सम्भव है कि हमारा हृद्य उसे प्रहण न कर सके। बुद्धिकी पहुँचके विचयमें तो मैं कुछ नहीं कईंगा। बुद्धिका अवसम्भन बहुत करके अग्रमनक होता है, क्वोंकि तकंपूर्व बुक्तियों से

चैतम्यरूप ईश्वरके अन्दर विश्वास उत्पन्न नहीं कश्या का सकता । ईश्वर बुद्धिगम्य वस्तु नहीं है । बहु बुद्धिसे परे है । हमारे पास बहुत-से ऐसे प्रमाया हैं जिनसे हम ईश्वरकी सक्ताको युक्तिमें सिद्ध कर सकते हैं, परन्तु इसप्रकारका युक्तिपूर्ण समाधान पाठकोंकी बुद्धिका अपमान करना होगा । मैं आपछोगोंसे अनुरोध करूँगा कि आप छोग तार्किक युक्तियोंका आश्रय छोड़कर एक नन्हे-से बच्चेकी माँति ईश्वरमें निरष्ठक विश्वास करना प्रारम्भ कर दें । यदि मेरा अस्तित्व है तो ईश्वरका श्रस्तित्व अवश्य है । केवल मेरे हो जीवनका नहीं, किन्तु मेरे-जैसे अन्य छालों मनुष्योंके जीवनका यह एक श्वावश्यक श्वंग है । चाहे वे इसके विश्वयमें वाद-विवाद न कर सकें, किन्तु उनके जीवनका एक श्वंग बन गया है।

#### श्रद्धा

में आप लोगोंसे केवल इतनी-सी प्रार्थना करता हूँ कि
प्राप लोग इस विश्वासरूपी खण्डहरका जीगोंद्धार कीजिये।
इसके लिये यह प्रावश्यक है कि आप उस प्रशुर साहित्यको
भूल जाइये जिसने आप की बुद्धिको चौंधिया दिया है और
आप के पायेको कमज़ोर बना दिया है। श्रद्धाके मार्गमें
देशित हो जाइये, जो विनयका चिह्न है और इस बातको
स्वीकार कीजिये कि इम कुछ नहीं जानते, हम इस विशाल
प्रक्षायहके भन्दर भणुसे भी भणु हैं। इम भणुसे भी भणु
इसिलिये हैं कि अणु अपनी सत्ताके नियमोंको पालन करता
है, किन्तु इस ऐसे बीठ हो गये हैं कि प्रकृतिके नियमोंकी
भवहेलना करते हैं। जिन लोगोंमें श्रद्धाका अभाव है उनको
समझानेके लिये मेरे पास कोई युक्तिश्रयवा दलील नहीं है।

यदि एक बार आपने ईश्वरकी सत्ताको स्वीकार कर क्षिया तो फिर आपसे प्रार्थना किये बिना रहा नहीं जायगा।

बहुत-से लोग यह एष्टतापूर्ण दावा करते हैं कि हमारा समग्र जीवन ही प्रार्थनामय है, चतः हमें किसी निर्दिष्ट समयपर एकाम्तमें बैठकर प्रार्थना करनेकी आवश्यकता नहीं है। हमें हसप्रकारकी मुर्खता नहीं करनी चाहिये।

इसलोग तो किस गिनतीमें हैं, उन महापुरुषोंने भी, जिनकी वृत्ति निरन्तर मझाकार रहती थी इसमकारका दावा नहीं किया । उनके जीवन वास्तवमें प्रार्थनामय थे; किन्तु हमें यह कहना चाहिये कि हमारे लिये वे निश्चित समयपर प्रार्थना अवहय करते ये और प्रतिदिन परमात्माके प्रति अपना भक्ति-भाव प्रदर्शित करते थे । यह ठीक है कि हंखर यह नहीं चाहता कि हम प्रतिदिन अपनी शरणागतिका उसके सामने हवाला दें, किन्तु हमारे लिये ऐसा करना आवश्यक है। मैं आपको विश्वास दिलाता हूँ कि यदि हम ऐसा करेंगे तो फिर कोई भी दु:ख हमें नहीं सतायेगा ।%

# हमारी प्रार्थना

( लेखक-श्रीरवीन्द्रनाथ ठाकुर )

हे प्रमातमन ! मानव-जीवनकी समस्त प्रार्थनाओं-के भीतर एक ही अत्यन्त गम्भीरतम प्रार्थना (आकांक्षा) है, उसे हम अपनी बुद्धिसे स्पष्ट जानें या न जानें, उसे हम मुँहमे बोलें अथवा न बोलें, हमारे भ्रममें भी, हमारे दःखमे भी, हमारी अन्तरात्मासे वह प्रार्थना (आकांक्षा) सदा-सर्वदा तुम्हारे अभिमुख मार्ग खोजनी रहती है ! वह प्रार्थना यही है कि हम अपने समस्त ज्ञानके द्वारा शान्तको जान सकें, अपने समस्त कमें के द्वारा शिवका दर्शन कर सकें, अपने समन्त प्रेमके दारा अदैतको प्राप्त कर सकें। फलके लाभकी आशाको हम तुमसे निवेदन करनेका साहस नहीं कर सकते. किन्तु हमारी आकांक्षा यही है कि समस्त विघ्न-विक्षेप-विकृतिके मध्यमें भी इस प्रार्थनाको हम समस्त शक्तिके साय सत्यरूपसे तम्हारे समीप उपस्थित कर सर्के । हमारी समस्त अन्य वासनाओंको व्यर्थ करके है अन्तर्यामिन ! केवल इसी प्रार्थनाको स्वीकार करो कि हम कभी-न-कभी ज्ञानमें, कर्ममें और प्रेममें यह उपलन्धि कर सर्के कि तुम्हीं 'शान्तं शिवं अद्वैतम्' हो। (संकलित)

<sup>\*</sup> केलिफोनियाके The Cultural World नामक वैसासिक पत्रिकार्स प्रकाशित रेखका अनुवाद ।

## ईश्वर-महिमा

( लेखक-शीवयदयालबी गोयन्दका )

(1)

### ईश्वर कल्पना नहीं श्रुव सत्य है



इ माई ऐसे हैं, जो ईघरको कल्पित मानते हैं परम्तु विचार करके देखनेसे यही सिद्ध होता है कि वे ईखरके तच्चको नहीं जानते। ईघर शेखिछी-के घरकी कल्पनाकी ऑति मनमोदक नहीं हैं। जो कल्पित होता है वह स्रस्य होता है और जो झसस्य होता है वह विचार करनेपर ठहरता नहीं। वह

वस्तु उत्पत्ति-विनाश-धर्मवाखी होती है, प्रत्यक्षमें वीखती हुई भी एक रूपमें नहीं रह सकती भीर उसका परिवर्तन होता रहता है, परन्तु जो वस्तु सत् होती है, उसकी न उत्पत्ति होती है और न उसका विनाहा होता है। वह सहा भनादि होती है, एक रूपमें रहती है और उसमें परिवर्तन नहीं होता।

यदि किसीको उस सत् वस्तुमें भूखसे विपरीतता प्रतीत होती हो तो यह उसकी आग्ति हैं। इसमें सत् वस्तुमें कोई कर्लक नहीं धाता, जैसे किसीको नेत्रों के वोषसे चन्द्रमा पीतवर्ण प्रतीत होता हो तो इससे चन्द्रमा पीला नहीं समझा जा सकता। चन्द्रमा तो पीतवर्णके वोषसे रहित शुद्ध और श्वेत ही है।

जो वस्तु सत् होती है, उसका कभी श्रभाव नहीं होता। जिसका कभी किसी कालमें श्रभाव नहीं होता, वही वस्तु सस्य है। भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी सत्के लक्षण करते हुए गीतामें इसप्रकार कहते हैं—

नासतो विद्यते मानो नामानो विद्यते सतः । उमयोरपि इटोडन्तस्त्वनयोद्धारवदर्शिभिः ॥

( २ | १६ )

असत् बन्तुका तो अस्तित्व नहीं होता है और सत्का धभाव नहीं है, इसप्रकार इन दोनोंका हो तत्व तत्वज्ञानी पुरुषोंद्वारा देखा गया है।

ऐसी सत् वस्तु एक विज्ञान-कानन्द्यम परमारमा है को परमेश्वर, मझ, पुरुषोत्तम, अक्वाइ, सुदा, गाँड चादि प्रानेक नामोंसे संसारमें कथित किय गया है। सबके परिवर्तित होनेपर भी उसमें परिवर्तन नहीं होता। परिवर्तन होनेवाले पदार्थ परिवर्तन होते-होते जिसमें जाकर शेप हो जाते हैं, जिसको सब लोग नित्य, भुव सत्य कहते हैं भीर जो सबका द्रष्टा है उसीको हम है घर मानते हैं। तर्कसे वाध करनेपर भी जिसका बाध नहीं होता और जो विज्ञानवान् पुरुषों हारा निर्णय किया हुआ सद् पदार्थ है उसीका नाम परमात्मा है। उसको चिद्-शक्ति या चेतन-तत्त्व भी कहते हैं।

संसारमें दो पदार्थ हैं, एक चेतन और दूसरा जह । उनको पुरुष और प्रकृति भी कहते हैं। चेतनके हो भेद हैं। एक जीवारमा और एक परमारमा । उनमें जीवारमा भंहा है और परमारमा भंदी है। जीवारमा नाना और परमारमा एक है। यह चौबीस तस्वीवाद्धा संसार जडका ही विकार है।

> महाभूतान्यहंकारो बुद्धिरव्यक्तमेव न । इन्द्रियाणि दशैकं च पत्र चेन्द्रियगी चराः ॥

(गीता १३।५)

पाँच महाभूत, ऋहंकार, बुद्धि और मूल-प्रकृति अर्थात् त्रिगुणमयी माया भी तथा दस इन्द्रियाँ, एक मन और पाँच इन्द्रियोंके विषय — ये चौबीस तस्व हैं।

जो जड है वह रस्य है। जो चेतन है वह ब्रष्टा है। जडको ज्ञेम और चेतनको ज्ञाता भी कहते हैं। वह ज्ञेस ज्ञाताके ही आधारपर है। भगवानने कहा है—

> अथवा बहुनैतेन किं डातेन तवार्जुन। विष्टम्याइमिदं इस्स्ममेकांशेन श्यिता जगत्॥

(गीता १०।४२)

अथवा 'हे चर्जुन ! इस बहुत जाननेसे तेरा क्या प्रयोजन है, मैं इस संपूर्ण जगत्को अपनी योगमायाके एक चंश-मात्रसे धारण करके स्थित हूँ।'

जब अरुप है, चेतन चनन्त है। जब उत्पत्ति-विनाश-धर्मवाला है, चेतन चजन्मा, नित्य, चविनाशी है। जबमें इर समय परिवर्तन होता रहता है, इसल्पि उसको झजमंगुर भी कहते हैं। चेतनमें परिवर्तन वहीं होता परन्तु मृद-बुद्धिवाक्षोंको आस्तिसे वहके सम्बन्धसे बेतनमें वहका विकार भासित होता है, परन्तु जो विचार करनेपर वैसे ही नहीं टहरता जैसे निर्कोप काकाशमें भपने नेत्रोंके दोषसे मोरपचकी भाँति प्रतीत होनेवाले तिरवरोंका होना भी विचारसे सिद्ध नहीं होता।

परमात्मा कल्पित नहीं, ध्रुव सत्य है। यह बात सब शाखों से भी सिद्ध होती है। ध्रुव, प्रह्लाद-सरीले भक्तोंकी खाल्यायिकाएँ यह बिल्कुल प्रमाणित कर देती हैं। जैसे—लग्भमें से प्रकट होकर नृसिंह भगवान्का हिरण्यकशिषुको मारना, प्रह्लादकी रेला करना और प्रह्लादको शिला देना। जैसे ध्रुवको वनमें दर्शन देना और उसको दिवे हुए वरदानके अनुसार उसकी प्रत्यत्व सिद्धि होना—ध्रुवको राज्य मिल जाना और बिना पढ़े ही केवल भगवान्के शंलके स्पर्शमात्रसे श्रुति-स्मृतिका ज्ञान हो जाना। इसप्रकारका कार्य किसी किएत ईश्वरसे सिद्ध नहीं हो सकता।

ऐसी कथाएँ श्रुति, स्मृति, इतिहास, पुराणादि शास्त्रों-में स्थल-स्थलपर अनेकों मिलती हैं। यह सब ऐतिहासिक सबी घटनाएँ हैं। कपोककिएत नहीं हैं। इन सबको उपन्यासोंकी भांति किएपत समझना निरी मूर्लता है। बिना दुई घटनाधोंका इसप्रकार प्रचार होना, तथा भनेक युगोंसे इतिहासरूपमें श्रद्धासहित उनका प्रचित्रत-रूपसे अस्तित्व चला आना सम्भव नहीं।

मापुनिक काममें भी स्रवास, तुलसीवास, तुकाराम, नरसी, चैतन्य महाप्रभु चौर मीराबाई आदि चनेक भक्त महास्मा हो गये हैं। उन महापुरुषोंके वचनोंसे भी हंधरका चित्रास इतिहाससिहत सिद्ध है। ऐसे पुरुषोंकी जीवनीमें और उनके वचनोंपर सर्वथा चित्रास करना अपनी बुद्धिका परिचय देना है। उन महापुरुषोंके जीवनकी जो घटनाएँ हैं उनपर विचार करनेसे हंधरके चित्रासमें उत्तरोत्तर बद्धा बदती है। ऐसे स्यागी और सच्चे पुरुषोंपर वह चित्रास करना चौर यह कहना कि दुनियाँको घोला देनेके लिये उन्होंने ये वातें फैक्षा ही, उनपर कहांक छगाना है। ऐसे पुरुषोंपर कखंक बगानेवाले मूलोंके खिये तो फिर कोई भी विश्वासका आधार नहीं उद्दरता।

ईश्वरको सिद्धिमें अनेकों बसवान् युक्तियाँ भी प्रमाण हैं। विचार करके देखा जाय तो ईश्वरके चस्तित्वको पशु चौर पड़ी भी सिद्ध करते हैं। फिर मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ? जब कोई पुरुष बाठी लेकर कुत्तेको मारने जाता है तो बह कुत्ता दूरले हो उस जाठीको देखकर चिहाता है। बाभी उसके चोट नहीं लगी, न उसके शरीरमें कोई पीड़ा ही होती है। परन्तु ज्ञानेवाले भयको देखकर बहु चिहा उठता है। उसके चिहानेका मतलब यही है कि मेरे चिहानेसे भानेवाले दु:खकी निष्टुत्ति हो जायगी। क्योंकि मेरी चिहाइटको सुनकर रचा करनेवाली कोई एक शक्ति मेरी रचा करेगी। इसप्रकार चिहानेसे उस कुत्तेकी रचा होती हुई भी देखनेमें आती है।

जिस द्यामधी शक्तिका सभी चराचर जीव श्रासरा छेकर दुःख मिटानेके खिये करुणाभावसे श्रातंनाद करते हैं और जिस द्यामधी शक्तिसे दुखियांका दुःख मिटता है, उस शक्तिशाखीको हम प्रमास्मा मानते हैं।

जो ईश्वरको नहीं मानते हैं, वे पुरुष भी जब उनपर भारी विपत्ति पदती है तब किसी एक शक्तिका आश्रय करके अपनी विपत्तिके नाशके लिये दीन होकर करणापूर्ण बचनोंका उच्चारण करते हैं। वे जिस शक्तिके आश्रयसे अपना दुःख मिटाना चाहते हैं, जिस शक्तिको मानकर दीनता खोकार करते हैं और जिस शक्तिको मानकर दीनता स्वीकार करते हैं और जिस शक्तिके हारा उनकी दीनतासे की हुई माँग पूरी होती है, उन खोगोंको भी उस शक्तिशाखी चेतन द्यासिम्बु दीनबन्धुको ईश्वर समझकर कृतज्ञ होना चाहिये।

वर्तमानमें भी जो पुरुष ईश्वर में विश्वास करके और उनकी शरण होकर प्रयत्न करते हैं उनको भी सफलता मिली है झौर मिल रही है। बिना हुई वस्तुके अस्तित्वका प्रचार होना सम्भव नहीं है। यदि हो भी जाय तो उसकी इतनी स्थिर स्थिति नहीं रह सकती।

संसारमें जो भी कुछ प्रतीत होता है उसके मूलमें अवस्य हो कोई महान् शक्ति है। प्रतीत होनेवाले पदार्थका परिवर्तन माना जा सकता है परन्तु अभाव नहीं । न्योंकि बिना हुई बस्तुका अस्तित्व सम्भव नहीं है। जो सम्पूर्ण संसारका ग्राधार है, जिसको मृज्ज-कारण भी कहा जा सकता है, उसीको ईश्वर समझना चाहिये। न्योंकि कार्यके मृज्जमें भवश्य कारण रहता है। कोई भी कार्य बिना कारणके देखनेमें नहीं आता। कोई भी पदार्थ बिना खाधारके नहीं रह सकता, भतप्य इस सम्पूर्ण संसारका को आधार भीर मृज्जन्मण है वह परमात्मा है। वह बेतन है, न्योंकि जह-पदार्थमें यथाविभाग नियमितरूपसे

सञ्चालन करनेकी और उसको नियममें रखनेकी योग्यता नहीं होती । परमात्मा केवल युक्ति और शास्त्र-प्रमाणसे ही सिद्ध हो, सो बात नहीं, वह प्रत्यक्त भी हैं। क्योंकि उनकी प्राप्तिके लिये जिन्होंने यह किया है उनको वे मिले हैं. मिस रहे हैं, सब भी किसीको उनका प्रत्यक्त करना हो तो वह साधनींके द्वारा प्रत्यक्त कर सकता है। जिन पुरुषोंकी प्रत्यन्न हुआ है, उनके बताये हुए साधनके अनुसार चेष्टा करनेसे चेष्टा करनेवालोंको प्रत्यन्त होता है। अवश्य ही ऐसी अमूल्य वस्तुके लिये जितने प्रयक्षकी आवश्यकता है उत्तमा प्रयक्त होना चाहिये । साधारण वस्तुको प्राप्त करनेमें साधारण प्रयक्त करना पड़ता है, एक विशेष वस्तुके क्षिये विशेष प्रयक्षकी आवश्यकता है। वर्तमानमें इंगलैण्डके महाराज पद्मम जार्ज विखायसमें हैं। यदि कोई उनसे प्रत्यक्त मिछना चाहे तो उसके विखायत जाकर मिलनेके क्षिये उचित चेष्टा करनेपर मिखना हो सकता है। थदि किसी कारणये न भी मिखना हो सो उसको यह तो समझ लेना चाहिये कि बादशाह पञ्चम जार्ज विजायतमें हैं, क्योंकि दूसरे मिलनेवालोंसे सुना जाता है और राज्यकी ध्यवस्था भी उनकी आक्रानुसार नियमा-नुकृत होती देखी जाती है। इसी प्रकारसे उस असंख्य ब्रह्माण्डोंके मालिकसे कोई मिलना चाहे तो उसीके अनुसार प्रयक्ष करनेसे उसका मिलना सम्भव है। किसी राजाने तो मिलना चाहनेपर भी मिलना हो भी सकता है और नहीं भी, क्योंकि राजा प्रायः स्वार्थी होते हैं और वे बिना प्रयोजन मिलना नहीं चाहते । परन्तु सर्वशक्तिमान्, सबके सहद एवं बिना कारण दया करनेवाक्षे भगवानुकी सो यह नीति है कि जो भी कोई उनसे मिलना चाहे वे उससे मिलते ही हैं। वे कहते हैं--

'यं यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्रथैव मजाम्यहम् ।'

राजाके मिलनेके क्षिये थोड़ा प्रयक्त करके छोड़ देनेसे किया हुआ प्रयक्त व्यर्थ हो जाता है परन्तु ईसरके लिये किया हुआ प्रोड़ा-सा भी प्रयक्त व्यर्थ नहीं जाता। 'नेहाभिक्रमनाशोऽस्ति।' ईसरकी प्राप्तिके लिये किये हुए कर्म-का नाश नहीं होता। ईसरका मिलना भी राजासे मिलनेकी अपेशा बहुत ही विलक्षण है। 'आसर्यवत् परयति कश्चिरेनम्' इन्द्रियों और मन-बुद्धिके हारा प्रत्यक्त की हुई बस्तुकी अपेशा आत्मानुमक्से प्रत्यक्त की हुई बस्तुमें अत्यन्त विशेषता होती है। क्योंकि इन्द्रियाँ और अन्तःकरण अस्पशक्ति

होनेके कारण वस्तका यथार्थ निर्णय नहीं कर सकते। वैसे विमान, पड़ी आदि बहुत दूरमें स्थित वस्तु नेश्रोंसे नहीं दीखती, अअन नेत्रोंके अध्यन्त समीप होनेपर भी नहीं दीखता, तारे दिनमें भाकाशमें स्थित होते हुए भी सूर्यके प्रकाशसे तिरोहित होनेके कारण नहीं दीखते. रात्रिके समय सुर्य पृथ्वीकी ओटमें आ जानेके कारण नहीं दीखता इत्यादि। इन वस्तुऑके न दिखलायी पदनेके कारण इनका अस्तित्व न मानना क्षेत्रे मूर्खता है, इसी प्रकार अल्पबुद्धिवासों में श्रद्धा श्रीर प्रेमकी कमीये उनके ईश्वर-प्रत्यक्ष न होनेके कार्ग उसका अस्तिरव न मानना मूर्खता है। जैसे सूर्यकी किरलॉमें बलके परमाणु रहते हैं परन्तु सुन्म होनेके कारण नेत्रोंसे प्रतीत नहीं होते और जैसे बहुत-से विषय इन्द्रियोंके खराब हो जानेके कारण नहीं प्रतीत होते । यथा बहिरेको शब्दका न सुनना, अन्धेको रूपका न दीखना इत्यादि । इन्द्रियाँ मिले हुए सजातीय पदार्थीको मी चला-अला करने और पहचाननेमें असमर्थ हैं, जैसे गाय और बकरीके दुधको मिला देनेपर वह न अलग ही किया जा सकता है और न पहचाना ही जा सकता है। बहुत-से ऐसे पदार्थ हैं जहाँ इन्द्रियोंकी गम्य ही नहीं है। जैसे मनुष्यमें मन-बुद्धि होते हैं परन्तु वे इन्द्रियों हारा प्रत्यक नहीं होते । सन-बुद्धिका ज्ञान भी अल्प और आन्त है । किसी एक मनुष्यको आज हम मन-बुद्धिके द्वारा धर्मारमा सममते हैं। फिर उसीको थोड़े दिन बाद पापी समझने लग जाते हैं। एक मनुष्य कथा बाँच रहा है और बहुत-से मनुष्य कथा सुन रहे हैं। सुननेवार्कीका उस पुरुषपर अपना-अपना अरूग-अरूग निश्चय है। कथा बाँचकर चले जानेपर श्रोतागण परस्पर विचार करने छगते हैं। एक कहता है कि पण्डितजी दम्भी हैं, क्योंकि ये दसरोंको उपदेश देते हैं और खयं पाछते नहीं। दूसरा कहता है दम्भी तो नहीं हैं परम्तु स्वायीं हैं, कोई भेट चढ़ाता है तो उसको बढ़ी प्रसम्नतामे हे खेते हैं। तीसरा कहता है परिदत्तजी भेटके लिये कथा नहीं बाँचते, यह बात करूर है कि वे मान-बढ़ाई चाहते हैं। चौथा कहता है-भेट और पूजा तो इनको शिष्योंकी प्रसन्तताके खिये स्वीकार करनी पड़ती है, असलमें तो इनका कथा करना इसिछिये है कि श्रोताओं के सम्बन्धमें भगवचर्चा करनेसे मेरी आत्मा भी पवित्र हो जायगी। इस उद्देश्यसे पश्चितजी अपने और श्रोताओंके करूपाणके लिये कथा करते हैं । एक परस श्रद्धाल स्पक्ति कहता है कि पण्डितवी तो स्वयं करपाय-

स्वरूप हैं, इसकोगोंके कस्याखके खिये ही इनकी सम्पूर्ण किया है।

अब बिचारयीय विषय यह है कि एक ही देशमें, एक ही काछमें, एक ही पुरुषहारा और एक ही किया हो रही है, उसमें भी छोग अपनी-अपनी बुद्धिक जनुसार भिष-भिष्म निश्चय कर रहे हैं। हो सकता है कि हम पाँचों मेंसे किसी एकका निश्चय ठीक हो परम्तु चारकी गछती अवस्य ही माननी पड़ेगी। इससे यह बात निश्चय हुई कि मन-बुद्धि-हारा किया हुआ निर्योग भी ठीक नहीं समका जा सकता।

एक मनुष्य किसी एक मनहबको अच्छा समम्तता है, फिर थोड़े विनके बाद बही उसको खराब समम्कर दूसरेको अच्छा समम्भने खग जाता है। इससे भी यही सिद्ध होता है कि जबतक मन-बुद्धि पवित्र नहीं हो जाते तबतक उनका किया हुआ निर्णय भी यथार्थ नहीं समम्भा जा सकता। इस विषयमें बहुत बड़े-बड़े बुद्धिमान् पुरुष भी चक्करमें पढ़ जाते हैं; फिर एक साधारण मनुष्यकी तो बात ही क्या है। जिन पुरुषोंकी आत्मा पवित्र है, जिन्होंने आत्मासे परमात्माका साक्षात्कार कर छिया है उन पुरुषोंका जो निर्णय है वही ठीक है। जबतक परमात्माका साक्षात्कार नहीं होता तबतक अज्ञानी पुरुषोंको अपने आपके नित्य अस्तित्वके विषयमें भी अनेक प्रकारकी शंकाण्ये होती हैं। फिर हंचर, छोक, परलोक, शास्त्र और महात्माओं शंका होनेमें तो आधर्य ही क्या है।

शंका, विचार, श्रद्धा चौर निर्णयादि मन-बुद्धिमें होते हैं। मन-बुद्धि परिवर्तनशील होनेके कारण श्रद्धा चौर विचार भादिमें समय-समयपर परिवर्तन होता रहता है।

स्वप्रमें मनुष्य निद्रांके दोषसे घनेक प्रकारके पदार्थोंको देखता है, उनको वह पुरुष उस कालमें प्रत्यन्न भीर सत्य मान लेता है परन्तु ज्ञानेके बाद उनका घत्यन्त अमाव देखकर धसद् मानता है। इसी प्रकारसे जाम्रद-अवस्थामें भी धज्ञानके कारण धसद्में सद-बुद्धि कर लेता है। इसिकाय भीर हुए बिना बनका किया हुआ धनुमान धौर निक्षय ठीक नहीं समझा जाता। साधनोंके द्वारा जब मन धौर बुद्धि पवित्र हो जाते हैं तमी उनका किया हुआ निर्ध्य यथार्थ होता है।

इदिके द्वारा निर्याय किये हुए पदार्थोकी प्रस्यक्ताकी अपेका भी कारमाञ्चभक्के द्वारा निर्याय किये हुए पदार्थोकी प्रस्यक्ता विशेष हैं। जैसे पुरुष अपने क्रसिलको विषयमें समझता है कि मैं निश्चय हूँ, इस निश्चयका तीनों काछ (भूत, भविष्य, वर्तमान) तीनों घवस्था (जामव, स्वम, सुषुप्ति) और तीनों घरिर (स्थूख, स्वम, कारण) में कभी भी धमाव नहीं होता। जो बात तीनों काछमें है वही सत्य है। स्वयं अपनी आस्मा तीनों काछमें होनेके कारण नित्य सत्य है। इस सत्यका किया हुआ धनुभव ही सत्य है। परमारमाका प्रत्यच्च धनुभव धारमासे ही हो सकता है। जब धारमाका सम्बन्ध मन-बुद्धिसे छूटकर परमारमामें जुद जाता है तभी धारमा परमारमाका यथार्थरूपमें चनुभव करती है। वही असछी धनुभव है। उसमें भूज नहीं हो सकती। धतएव धारमानुभवकी प्रत्यच्वताके समान मन-बुद्धिकी प्रत्यच्वता नहीं समझी जाती। जिन पुरुषोंको परमारमाका यथार्थ धनुभव हुआ है उन पुरुषोंको ऐसा कथन पाया जाता है।

तीनों शरीरोंमें, तीनों धवस्थाओंका हर समय परिवर्तन होनेपर भी तीनों धवस्था और तीनों कालमें भारमा निर्दिकार-रूपमें सदा एकरस रहता है। हसी प्रकारमे एक शरीरसे दूसरे शरीरकी प्राप्तिमें भी धारमाका परिवर्तन नहीं होता।

> 'देहिनोऽस्मिन्यया देहे कौमारं यौवनं जरा। तथा देहान्तरप्राधिधीरस्तत्र न मुद्धति॥ (गीता २।१३)

असे जीवारमाकी इस देहमें कुमार, युवा और बुद्ध भवस्था होतो है, वैसे ही अन्य शरीरकी प्राप्ति होती है, इस विषयमें भीर पुरुष मोहित नहीं होता।

यदि कहो कि देहाम्मर-प्राप्तिको हम इसके सदस नहीं सान सकते क्योंकि पूर्व और पर-जन्मकी किसी घटनाका इसको ज्ञान नहीं है, यह ठीक है, परन्तु इस जन्ममें भी तो पूर्व और पर-काछकी घटनाओंका हमें समीचीनरूपसे ज्ञान नहीं है। साधारख मनुष्यको तो भावी काखका ज्ञान एक पत्तका भी नहीं हो सकता। योग-शक्तिके प्रभावसे योगीजन पूर्वापरके जन्मकी घटनाओंका ज्ञान करनेमें समर्थ होते हैं। भगवानु कहते हैं—

> ठत्कामन्तं स्थितं बापि मुक्तानं वा गुणान्वितम् । विमृद्धाः नानुपदयन्ति पदयन्ति ज्ञानसञ्जयः॥ यतन्तो योगिनश्चैनं पदयन्त्यात्मन्यवस्थितम् । यतन्तोऽभ्यकृतात्मानो नैनं पदयन्त्यांत्रसः॥

(गीता १५। १०-११)

शरीरको छोड़कर बाते हुएको अथवा शरीरमें स्वित हुएको और विवयोंको भोगते हुएको अथवा तीनों गुणोंसे युक्त हुएको अज्ञानीजन नहीं जानते। केवल ज्ञानरूप नेत्रवाले ज्ञानीजन ही तस्वसे जानते हैं, योगीजन भी अपने इत्यमें स्थित हुए इस आस्माको यह करते हुए ही तस्व-से जानते हैं और जिन्होंने अन्तःकरयाको ग्रुद्ध नहीं किया है, ऐसे अज्ञानीजन तो यह करते हुए भी इस आग्माको नहीं जानते हैं।

साधारण पुरुषमें तो भूतकाक्षका भी ज्ञान समीचीन-रूपसे नहीं देखा जाता । थोड़े दिन पूर्वकी बीसी हुई बहुत-सी घटनाओं के खिये भी वह साफ इन्कार कर देता है कि मुझको खबाछ नहीं है, फिर बहुत पुराने जमानेकी बातके भूल जानेमें तो आश्चर्य ही क्या है? दो-तीन वर्षकी बाक्यावस्थाकी तो किसी घटनाका मनुष्यको प्रायः ज्ञान नहीं है। जन्मनेके समय प्रश्यच देखा जाता है कि मनुष्य-को भारी सकतीफ होती है और उस दुःखके कारण प्रायः सभी चित्राते हैं परन्तु उस चिह्नानेका और दुःसका किसी-को ज्ञान नहीं हैं। फिर गर्भावस्थाकी घटनाका ज्ञान कैसे रह सकता है ? इसपर यदि पूर्वजन्मकी घटनाओं के ज्ञानसे ही पर्वअन्मकी सिद्धि मानी जाय तो उसको निरी मूर्खता नहीं तो और क्या कहा जाय ? इससे यह बात सिद्ध हो गयी कि कुमार, युवा और जरावस्थामें देहके विकारसे चारमा विकारी नहीं होता । इसी प्रकारसे देहान्तरकी प्राप्तिसे भी आस्मा विकारी नहीं होता । अतएव आत्मा अविकारी है और जो अविकारी है वही निस्य है। जो निस्य है वही सस्य है। वह सत्य ही परमात्मा है और परमात्मा ही सक्की बारमा है क्योंकि बारमा ईश्वरका कंश होनेके कारण सबकी बात्मा परमात्मा ही है ।

> अहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्यितः। अहमादिश्च मध्यं च मूतानामन्त पव च॥ (गीता १०। २०)

'हे अर्जुन ! मैं सब मूर्तोके हृदयमें स्थित सबका आस्मा हूँ, तथा सम्पूर्ण भूतोंका आदि, मध्य और अन्त भी मैं ही हूँ।' अत्तप्य परमात्मा निर्विकार, अवन्मा, अविनाशी, नित्य, शुव सत्य प्रमाणित हैं।

( ? )

## ईश्वरके दण्डविधानमें भी दया है

भगवान् द्याके श्रसीम, अनन्त, श्रवाह सागर हैं, वे को कुछ भी करते हैं, उसमें कीवेंकि प्रति दया भरी रहती

है। इसका यह अर्थ नहीं कि वे अन्याय करते हैं बा उनकी दया लोगोंको पाप करनेमें सहायक होती है; बात यह है कि उनका कानून ही ऐसा है जो खोगोंको पापसे बचाता है और दरब वा पुरस्कारक्रपसे जो कुछ भी विभान करता है, उसमें उनकी द्या पूर्वरूपेश रहती है। घरमें माता-पिता और राष्ट्रमें राजा भादिके जो नियम या कानून होते हैं बनमें भी दया रहती है परन्तु वह द्या परिमित है, उसमें कहीं स्वार्थ रह सकता है, अथवा भ्रान्तिकरा ऐसा विधान भी हो सकता है जो लोगोंके बिये भहितकर हो । राग-द्वेष, अहंकार और अल्पज्ञताके कारण भूस भी हो सकती है परन्तु श्रीभगवान्में ऐसी कोई बात नहीं है। इसीसे उनका कानून निर्भान्त, शंकारहित, ज्ञानपूर्व और स्नेहपूरित रहता है। जो मनुष्य ईश्वर-कृपासे श्रीभगवान्के कानुनका रहस्य समझ खेता है, वह तो किर अपना जीवन उसीके अनुसार चक्रनेमें लगा देता है। उसमें ईश्वर-प्रेम, निभंगता, शान्ति और आनन्दकी उत्तरोत्तर भ्रपार वृद्धि होती है और भन्तमें वह भीभगवानुको प्राप्त करके हतहत्य हो जाता है। भव यह समझना है कि भगवानके कानुनका स्वरूप क्या है ? विचार करनेपर मालुम होता है कि भगवानुकी विधिका प्रधान छक्य है---

जीवमात्रकी सर्वांगीण उन्नति और उन्हें परम श्रेयकी प्राप्ति

इसी छद्रयतक जीव चासानीसे पहुँच सके, इसीके छिये उनके नियम हैं। उन नियमोंका पाळन वास्तवमें उसी मनुष्यके द्वारा सुगमतासे हो सकता है जो ईचरमें परम अद्धा और परम प्रेम रखता हो। ईचरमें परम अद्धा और परम प्रेम रखामाविक ही मनुष्यमें सदाचार और सद्गुणांकी उत्पत्ति और उनका विकास होता है एवं दुराचार चौर दुगुंबोंका सवया विकास हो जाता है। शाखोंमें जिन्हें सदाचार वतकाया है, वे ही ईचरीय कानूनमें सेम्ब और पाळनीय नियम हैं और किन्हें दुराचार कहा है, वे ही ईचरीय कानूनके निषद और त्याज्य पदार्थ हैं। संक्षेयमें सदाचार, सद्गुख और दुराचार, दुगुंबोंका स्वरूप यह हैं—

श्राहिसा, सरव, सप, त्याग, श्रस्तेय, ब्रह्मचर्ष, अपिश्रह, बज्ज, सेवा और महापुरुर्विका आज्ञा-पाक्षन आदि सदाचार हैं। वया, शीच, शम, दम, समता, चमा, प्रसद्धता, ज्ञान, वैशन्य और निरिममानता शादि सद्गुण हैं।

हिंसा, भ्रसस्य, चोरी, जारी, अअध्य-अचण, मादक-वस्तु-सेवन, प्रमाद, निन्दा, चूत और कटुआपण भादि दुराचार हैं।

काम, कोच, बोम, अविवेक, श्रमिमान, दरम, मरसरता, भावस्य, भय और शोक श्रादि दुर्गुण हैं।

सदाचारसे सद्गुणोंकी उत्पत्ति भीर वृद्धि होती है तथा सद्गुणोंसे सदाचारकी उत्पत्ति-वृद्धि होती है, इसी प्रकार दुराचारसे दुर्गुणोंकी उत्पत्ति भीर वृद्धि होती है तथा दुर्गुणोंसे दुराचारकी उत्पत्ति एवं वृद्धि होती है। ये भ्रम्योन्याश्रित हैं।

सदाचार और सद्गुणोंका सेवन ही ईश्वरीय कानूनको मानना है और दुराचार और दुर्गुव्यांका पालन ही उसका भंग करना है। ईश्वरके कानुनको भाननेवाछा पुरस्कारका पात्र होता है और कानूनको सोबनेबाला दण्डका पात्र होता है। अवश्य ही उनका दण्ड भी द्यासे अतिहोत है, इस विषयपर भागे चलकर विचार करना है। यहाँ तो गम्भीरताके साथ यह विचार करना चाहिये कि भगवानुके इस कानूनमें कितनी द्या-अपरिमित द्या भरी है। संकेपमें विचार कीजिये । अहिंसाके पालनसे मनुष्य निर्वेर भौर निर्भय हो जाता है, सत्यके पालनमे सत्यको प्राप्त होता है, चोरी न करनेसे विश्वासका पात्र होता है, बहा-चर्यके सेवनसे उसके तेज और पराक्रममें वृद्धि होती है। परिश्रहके त्यागसे ज्ञान बढता है. यज्ञ-तपसे इन्द्रियोंपर विजय और अन्तःकरणकी शुद्धि होती है। त्याग, सेवा और महापुरुषोंके आज्ञा-पाखनसे सम्पूर्ण दोषोंका नाश, शम-दमादि समस्त सह गोंका आविर्माव और वृद्धि होकर परमारमाकी प्राप्ति हो जाती है।

इस सदाचारके पाखनसे छोक-परलोकमें कितना अपरिमित लाभ होता है, यह ईश्वरके कानूनकी ही महिमा है।

कलानके कारण मनुष्य काम-क्रोध-खोमादिके वश होकर असत्य, कपट, बोरी-जारी आदि कुकर्म करके अपना और संसारके जीवोंका बहित करता है। इन दुशकारों और दुर्गुजोंसे अपनी और जमनुकी बढ़ी हानि होती है, सबके सुक-शान्तिका नाहा हो जाता है। इसी काश्यास्त्रतसे बचानेके किये भगवान्ने इनको निषिद्ध और त्याज्य बतजाया है। इस निषेधकी आज्ञामें भी उनकी दया भरी है। जो मोहवश भगवान्की निषेधाज्ञाको न भानकर कानून-मंगरूपी पाप करते हैं, उनके क्षिये दयापूर्ण दण्डकी व्यवस्था की गर्यी है। श्रीभगवान्के कान्नमंं प्रधानतया जो दण्ड दिया जाता है उसका स्वरूप है—

'प्राप्त-विषय-भोगोंका नाश कर देना, भविष्यमें विषय-भोगोंकी प्राप्ति न होने देना या कम होने देना, श्वयवा विषय-भोगों अञ्चम बना देना ।

विचार कीजिये, इस दण्ड-विधानमें कितनी दया भरी हैं —भोगोंके संसर्गसे कितनी हानि होती है, इसका निम्न-जिखित कुछ बातोंपर विचार करनेसे पता जगेगा —

- (क) विषयोंके भोगसे आदत बिगइती है।
- (स) विषय-भोगोंमें रत मनुष्य ईश्वरकी प्राप्तिके मार्गपर आरूद नहीं हो सकता। तथा भारूद हुआ गिर जाता है।
- (ग) विषय-भोगोंकी अधिकतासे बीमारियाँ होती है, शरीर-सुखका नाश होता है, शरीर खयको प्राप्त होता है।
- (घ) मन दुर्बल होता है, अन्तःकरण श्रहाद होता है।
- (क) विषय-मुख केवल अमसे ही देखनेमें सुख-सा प्रतीत होता है, वस्तुतः वह परिणाममें दुःखरूप है।
- (च) विषय-सेवनसे पुण्योंका नाश स्रौर पापोंकी वृद्धि होती है।
- (छ) बिना भारम्भके विषयोंका उपभोग नहीं होता, हिंसा बिना भारम्भ नहीं होता, हिंसासे संसारकी हानि और कत्त्रोंको दुःसकी प्राप्ति होती है।

ऐसे दुःखरूप विषयोंके संयोगको नाश कर देना, भविष्यमें प्राप्त न होने देना, या उन्हें घटा देना एक प्रकार-से बर्तमान और भाषी दुःखोंकी प्राप्तिसे बचा लेना है। जैसे आगमें पहते हुए एतंगके सामनेसे दोषक हटा लेना या उसको बुक्ता देना, अथवा उसके पास आते हुए पतंगों-के मार्गमें स्कावट डाजना उनपर दया करना है, इसी प्रकार ईश्वर दण्डविधानके रूपमें जीवोंको विषय-भोगसे विश्वत करके उनपर महान् द्या करते हैं।

कभी-कभी ईश्वर जीवके पूर्व-पार्पोके कारख उनके सी-पुत्रादि प्रिध क्स्तुओंका वियोग न क्साकर उनके द्वारा उसकी इच्छाके विरुद्ध इसप्रकारके आचरण करवाते हैं, जिनसे उसकी दुःखरूप फल मिलता है। इसमें पापका फल दुःख भोगनेसे पापका नाश तो है ही, साथ ही की-पुत्रादिके मनके विपरीत भाचरण करने या उनके द्वारा अपमानित होनेसे उनके प्रति मनमें खोड-ममता हटकर एक प्रकारकी विरक्ति उपपक्ष होती है, विरक्तिसे चित्तकी हृति उपराम होकर किसी-किसीको तो परमात्माके मार्गमें लग जानेके कारचा शान्तिकी प्राप्ति हो जाती है।

किसी-किसीको पापोंके फलस्वरूप ईश्वर बीमारी आदि देते हैं, जिससे दुखी हुआ मनुष्य करूण-स्वरमें आर्तनाद करता है, कोई-कोई तो आर्न होकर भगवान्से दु:खनिवारणार्थ गजराजकी भाँति प्रार्थना करते हैं। जिससे वह दु:खसे मुक्त तो होते ही हैं, साथ ही मगवान्-की मिक्त भी पा जाते हैं।

पापोंके फलस्वरूप किसी-किसीकी श्रीभगवान् मान-बहाई-प्रतिष्ठाका नाश कर देते हैं, इससे उसका वस्तुतः बहा ही उपकार होता है। क्योंकि मान-बहाई-प्रतिष्ठाका रोग बहुत अच्छे-अच्छे बुद्धिमान् पुरुषोंको भी पतनके गदे-में बाज देता है। अज्ञानी जीव मान-बहाईरूपी जहरीले भावोंको मुन्दर-मुहावने समझकर उनसे क्षिपटे रहते हैं। द्यामय परमारमा द्या करके उनके कच्याणके जिये इनका नाश करते हैं। मान-बहाईके मुखका नाश करना एक प्रकारसे शापके रूपमें महान् वरदान है। क्योंकि परमात्मा-की प्राप्तिके मार्गकी मान-बहाईरूपी भारी बाचा इससे इट जाती है।

किसी-किसीके पूर्व-पापोंके फलम्बरूप उसकी शरीर-मात्राका निर्वाह भी कठिनतासे होता है। उसे पर्याप्त श्रम-बस्न नहीं मिलता, इसमे वह दुखी श्रीर धार्त होकर भगवानको पुकारता है। इसके सिवा वह धालस्य श्रीर अभिमानको त्यागकर— धकर्मण्यता श्रीर हरामीपनेको छोड्कर श्रनेक प्रकारके परिश्रम श्रीर उद्यम करनेको तैयार हो जाता है, जिससे उसकी धकर्मण्यता मिटती है, मूठा बहुप्पन, श्राखस्य और श्रममान नष्ट होता है।

इसप्रकार ईखरके प्रत्येक दण्ड-विधानमें ईधरकी प्रपार दया भरी है। बैसे रहोंके गहरे समुद्रमें दुवकी जगानेसे एक-से-एक बदकर रहा मिकते हैं, जैसे ही विचार-द्वारा श्रीभगवानके दण्ड-विधानरूपी दयाके सागरमें हुवकी कगानेपर इससोक और परसोकके हितकारक सनेक अमृल्य रक मिलते हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि ईंधर-का कानून और उसका दण्ड-विधान दयासे परिपूर्व है।

संसारमें अनुकृत और प्रतिकृत दो पहार्थ हैं। मनुष्य अपने अनुकूल प्रवार्यको प्राप्तिमें ईश्वरकी द्या सममता है. सुल-शान्तिको प्राप्त होता है तथा उस पदार्थसे प्रेम करता है। प्रतिकृतमें मुर्श्वताके कारण ईश्वरका कोप समझता है. अशान्ति और शोकको प्राप्त होता है एवं उससे हेच करता है। परन्तु को पुरुष उस सर्वशक्तिमान दयामय सर्वज्ञ परम सुद्धद परमात्माके तत्त्वको जानता है, बहु शोक धौर मोइसे तरकर परम शान्ति और निर्मयताको प्राप्त हो जाता है। ईश्वरके कानुनका रहस्य सममकर तो मनुष्य उसपर मुग्ध हो जाता है। ईश्वरका प्रत्येक नियम पापियीं-के पाप और दुखियोंके दु:खको नाश करनेवाला है। वह पापोंकी दृद्धिमें सहायक नहीं है. जो पुरुष तश्व सममे बिना ही ईचरको दयाल समझकर ईचर-दयाके भरोसेपर नये-नये पापाचरण करता है, उसके पाप तो इतने वज्र-लेप हो जाते हैं कि फिर वे जप, प्यान भावि प्रायमिक्तींसे भी, भोगे बिना, प्रायः नाश नहीं होते। बर्फ्क भजन-ध्यान होनेमें भी वे पाप प्रतिबन्धकरूप हो जाते हैं।

ईश्वरकी तथा और न्यायके तखको जाननेवाछे पुरुष प्रतिकृत्व पदार्थोंकी प्राप्तिमें अपरिमित सुल-शान्तिका सनुभव करते हैं, उनका वह दर्शन उन सज़ोंकी सपेशा, को विषय-भोगोंकी प्राप्तिमें सुल-शान्तिका अमुभव करते हैं, स्रत्यन्त ही विज्ञन्य होता है। वे समझते हैं कि-

१-यइ अपने परम प्रेमी न्यायकारी दवालु ईश्वरका किया हुआ विधान है।

२-प्रतिकृत पदार्य जो जगत्की दृष्टिमें दुःस कहसाते हैं, प्राप्त होते हैं, तब पापोंके ऋणानुबन्धये मुक्ति मिलती है।

३—म्याधि भादिको परम तप समझकर भोगनेसे सिम्रत पापोंका नाग होता है, भन्तःकरण स्वर्थ-सहरा विद्युद्ध भीर निर्मत हो जाता है।

४-अविष्यमें निषिद्ध पाप-कर्म न करनेकी ईबारीय साजाका पालन करनेमें सावधानी होती है, इससे आगामी पार्पोका नारा हो जाता है। भोगसे पूर्वकृत पार्पोके प्रारम्ध-का नारा हो गया, वर्तमानमें तप समझकर पार्पोका फल भोगनेसे सन्तःकरण द्वाद्ध हो गया, वर्तमानमें पाप नहीं हुए और सक्षित पार्पोका नादा हुखा तथा विविद्ध कर्मोके त्यागले अविष्यके पाप भिट गये, इसप्रकार वह पापेंसे सर्वेचा रहित होकर परमात्माका प्रेमी बन जाता है। आपितकारूमें आस्तिक पुरुषोंको ईश्वरकी स्कृति श्रिक होती है, ईश्वर-स्मरणसे बढकर ईश्वर-प्रासिका कोई सुरूभ साचन दूसरा नहीं है, इसीलिये तो किसी भक्तने कहा है—

सुसके माथे सिल पड़ों को नाम इदमसे जाय । बिलहारी वा दुःसकी जो पर-पल नाम जपाय ॥

अतएव इस सक्को शीभगवान् के कान्नका रहस्य समस-कर उसके अनुसार चलना चाहिये। माता, पिता, गुरु और स्वामी चादिके कान्नके अनुकूछ चलनेसे उनके अधिकारमें जो परिमित पदार्थ हैं, वही हमें मिछ सकते हैं, परन्तु द्यामय ईश्वरके कान्नके अनुकूछ चछनेसे इस समस्त पापींसे ग्रुक्त होकर परमात्माके उस परमपदको प्राप्त हो सकते हैं जो मनुष्य-जोवनका सर्वोपरि प्रधान उद्देश्य है।

#### (१) ईश्वर प्रेम ही विश्व-प्रेम हैं

ईश्वर अनन्त और असीम हैं, चराचर विश्व ईश्वरके एक अंशर्मे उनके संकल्पके आधारपर स्थित है। ईश्वर भवनी योगमायाके प्रभावसे विश्वकी रचना और उसका विनाश करते हैं। जब ईश्वर संकर्ण करते हैं, विश्व उत्पन्न हो जाता है और जब संकल्पका स्थाग करते हैं तब विश्व नष्ट या तिरोहित हो जाता है। स्वम-स्थित पुरुष जिस-प्रकार भ्रापने अन्दर संकल्पबलये स्वप्न-सृष्टिकी रचना करता है, उसी प्रकार ईश्वर आत्मरूपमें ज्यास रहते हुए ही संसारको रचते हैं। भेद इतना हो हैं कि स्वप्रदृष्टा पुरुष अज्ञानमें स्थित और पराधीन होता है परन्तु ईखर ज्ञान-स्वरूप चौर सर्वतन्त्र-स्वतन्त्र है। ग्रतएव उन अनन्त चेतन परमेश्वरके किसी एक शंशमें यह संसार वैसे ही प्रतिमासित है जैसे धनन्त धाकाशके किसी एक देशमें तारा चमकता है। बाकाशकी तुळना केवल समफानेके किये हैं, वस्तुतः भाकाशकी अनन्तता भस्प है और वह देशकालसे परिमित है, पन्नाम्तरमें परमेश्वरकी अनन्तता उनके देशकालमे रहित होनेके कारण सर्वधा अपरिमित है, आकाशकी अनन्तता तो उसी प्रकार परमेश्वरके संकर्णके एक घंटाके अन्तर्गत है जिसप्रकार स्वमकी सृष्टि स्वमद्रहा पुरुषके संकरपके एक शंशके अन्तर्गत होती है। ईश्वरकी शतन्तता किसी भी सांसारिक दशस्त्रसे नहीं समसायी जा सकती. क्वोंकि ईबरके सदश संसारमें कोई पदार्थ है ही नहीं। यह समस्त धनन्तकोटि ब्रह्मायह परमात्माके एक रोममें स्थित हैं, वास्तबमें जिन ईसरका यहाँ वर्णन किया जाता है, वे निरवयब होनेके कारण रोमयुक्त नहीं हैं। पर क्या किया जाता है, वे निरवयब होनेके कारण रोमयुक्त नहीं हैं। पर क्या किया जाय, लौकिक बुद्धिको समसानेके लिये इन लौकिक पदार्थों के सितिहक्त और साधन ही क्या है? अतएव ईसरका कोई भी तस्त, जो किसी सांसारिक उदाहरणके हारा समसाया जाता है, वह उनका एक अंशामात्र ही होता है। वस्तुतः अंशामात्रका समसाना भी समीचीनरूपसे नहीं होता। इसल्विये यही मानना पहला है कि ईसरके तस्त्रको समसना और समसाना अध्यन्त ही दुष्कर है, वह तो धनुस्त्रक्र्य है, अति गम्भीर और रहस्यमय है, मावलूपा-से ही जाना जाता है। भगवान्ने ब्रीगीतामें कहा है—

आश्चर्यनत्परयि कश्चिदेन-माश्चर्यनदृदति तथेन चान्यः। (२।२९)

कोई ( महापुरुष ) ही हस आत्माको आश्चर्यकी ज्यों वेखता है चीर चेसे ही वृसरा कोई (महापुरुष) ही आश्चर्य-की ज्यों (हसके तत्क्को) कहना है।

इसप्रकार जो महापुरुप ईश्वरके तत्त्वका श्रनुभव कर छेने हैं, वे भी जब दूसरोंको सहजर्मे नहीं समका सकते, तब औरोंकी तो बात ही क्या है ? समसाना वाणीका विषय है। बुद्धिके द्वारा ईश्वरके तत्त्वका जितना अनुभव होता है, उतना बाली कह ही नहीं सकसी धौर बास्तवमें तो ईश्वरका तत्त्व बुद्धिमें भी पूर्वारूपेण नहीं था सकता। तथापि महापुरुपीं-हारा जो कुछ कहा जाता है उससे उस तत्त्वका समझना सहब हो सकता है परन्तु उनसे सुननेवाले मनुष्य भी अदा, प्रेम, एकाप्रसा और बुद्धिकी तीक्णता तथा पवित्रतामें कमी रहनेके कारण यथायं समम नहीं पाते। इसी कारण यह विषय सम्भने-सम्भानेमें श्रत्यन्त ही कठिन है। परन्त इतना समक्त खेना चाहिये कि उस अनन्त विज्ञानानन्द्वन परमात्माके किसी भंशमें प्रकृति या माया है और उस मायाके किसी बांशमें यह समस्त चराचर विश्व है। इस सबस्यामें ईश्वरके प्रति किया जानेवाला प्रेम स्वाभाविक ही समस्त विश्वके प्रति हो बाता है। क्योंकि ईश्वर ही विश्वके आधार हैं, ईश्वर ही विश्वके आत्मा हैं, ईश्वर ही विश्वमें स्याप्त हैं और ईश्वर ही विश्वके एकमात्र (अभिश्वनिमित्ती-पादान ) कारण हैं; वे शंशी हैं और यह समस्त विश्व उनका संश है, या यों कहिये कि उनका संग है। श्रीभगवान्ने स्वयं अर्जुनसे कहा है---

> भथवा बहुनैतेन किं ज्ञातेन तवार्जुन । विष्टम्बाहमिदं ज्ञस्त्रमेकाशिन स्थिता जगत्॥

> > (गीता १०। ४२)

अथवा हे अर्जुन ! इस बहुत जाननेसे तेरा क्या प्रयोजन है, मैं इस सम्पूर्ण जगत्को (अपनी योगमायाके ) एक अंशमात्रसे धारण करके स्थित हूँ।

भगवान्के उपर्कृत वाक्योंका अभिग्राय समस लेनेपर वह निश्चय हो जाता है कि यह समस्त जगन् भगवान्के एक शंक्रोमें स्थित है, भगवान् ही इस जगत्रू अभिव्यक्त हो रहे हैं, ऐसी स्थितिमें भगवरप्रेमीका स्वाभाविक ही जगत्के साथ अकृत्रिम प्रेम होता है। जिस मनुष्यने सोनेके तत्त्वको समस्त लिया, उसका सोनेके आभृषणोंके साथ निश्चय ही प्रेम होता है, वह फिर कभी उनकी अवहेलना नहीं कर सकता, यह प्रत्यक्त प्रमाणित है; यदि करता है तो वह स्वर्णके तत्त्वको नहीं जानना, इसी प्रकार परमात्माके तत्त्वको जाननेवाला परमात्म-प्रेमी पुरुष जगनके जीवांकी कदापि अवहेलना नहीं कर सकता।

जो मनुष्य किमी एक पुज्य पुरुषके सारे झंगोंकी श्रद्धा और प्रेममे पूजा करता हो, वह उम पूज्य पुरुषके किसी एक उपांगको जला दे, या किसी एक श्रंगको काट डाले चाहे वह कितना ही छोटा हो, यह कैसे सम्भव हो सकता है ? उसके लिये तो पूज्य पुरुषका प्रत्येक श्रंग ही पूज्य और प्रिय होता है। इसी प्रकार परमात्माके तत्त्वको जाननेवाला परमात्माका प्रेमी पुरुष अपने आराध्यदेव परमात्माके घंश या श्रंगरूप किसी जीवके साथ क्या कर्मा हेच कर सकता है, क्या कभी उसका अहित कर सकता है या उसको दःस पहुँचा सकता है ? कवापि नहीं। अतएव जो मनुष्य र्डश्वरका प्रेमी है, वह स्वाभाविक ही विश्वका प्रेमी हैं। जैसे पूज्य पुरुषके सब श्रंगोंको प्रेमसे पूजकर भी जो उनके किसी एक अंगको जलाता है, वह भक्त, प्रेमी या मध्या पुजारी नहीं है, वैसे ही भगवान्ये प्रेम करनेवाला पुरुष भी यदि किसी भी जीवका किञ्चित भी अहित करता है या उसे कष्ट पहुँचाता है तो बहु न प्रमात्माका भक्त है. न प्रेमी हैं और न सच्चा पुजारी ही है। असलमें उसने परमात्माका तत्त्व ही नहीं समझा है।

दावका ज्ञाता तो विश्वका स्वामाविक प्रेमी होगा ही
परन्तु हससे यह वहीं समझ खेना चाहिये कि केवल विश्वप्रेम ही ईश्वरप्रेम हैं, क्योंकि विश्वके परे भी परमात्माका
स्वरूप जनन्त और अपार है; विश्व उस परमात्माके एक
इंग्रमें होनेके नाते विश्वप्रेम भी ईश्वरप्रेमके ही सम्तर्गत
है। वस्तुतः विश्वसहित समग्र परमात्माके साथ होनेवाला
प्रेम ही ईश्वरप्रेम है।

परमेश्वरकी दो प्रकृति हैं-एक अह और इसरी चेतन । इन्हींको भगवानने गीतामें अपरा और परा प्रकृति कड़ा है। इनमें आकाश, वायु, तेज, जल, प्रथ्वी, मन, बुद्धि और भहंकार ऐसे आठ प्रकारवाली अपरा प्रकृति जड है, जिसका यह चौबीस विकारीवाका जड मंसार है और जीवारमा परा प्रकृति है जिसको चेतन कहते हैं और जिसने उपर्युक्त अष्ट्या अवरा प्रकृतिको धारण कर रक्खा है। शरीरयुक्त इस जीवके भी दो भेद हो जाते हैं-चर और अचर। मनुष्य, पशु, पश्ची आदि चर हैं और वृत्त-लता आदि अचर हैं; उपयु क्त दोनों प्रकृतियोंसे संयुक्त संसारको ही विश्व कहने हैं; इस विश्वके साथ जो मनुष्य किसी हेन्को लेकर प्रेम करता है, वह भी इंचरके साथ ही प्रेम करता है, परन्तु उसका वह प्रेम चन्न है। किसी भी हेतूने किया जानेवाला प्रेम हेत्की पूर्ति होनेके साय ही समाप्त हो जाना है, हमीलिये वह देशकालमे सीमित होने और फलकी अरुपताके कारण चन्न कहा जाता है। विशास अनस्य ईखर-प्रेमके अन्तर्गत तो बड़ी विश्व-प्रेम आ सकता है जो परमान्माके तत्त्वको जानकर इस जड-चेनन विश्वके साथ नि:स्वार्थ-आवसे किया जाता है। यद्यपि इसमें भी देशकासकी परिमितता है तथापि यह नत्वज्ञानयुक्त और निष्काम होनेके कारण देश-कालावध्युक्त होनेपर भी सचा और सराहतीय साना जाता है। वास्तविक और सर्वोग्ज्य ईश्वर-प्रेम तो बड़ी है जो इस जड-चेतन जगत्महित, देशकारूरहित अपरिमित परमारमार्मे विना किसी हेनके होता है !

अब यह समझना है कि चेतन और जड-जरान्के साथ—परा और अपरा प्रकृतिके साथ किसप्रकारका प्रेम करना चाहिये।

#### चेतनके साथ प्रेम

१-मनुष्यादि मुक्तिके अधिकारी **बीबोंको, इस कोक** और परकोकके यथार्थ अम्बुद्दब और परम क्ल्यानके किये अपनी शक्तिके अनुसार तन-अन-अनसे हेतुरहित सहायता पहुँचाना ।

२-पशु, पची आदि श्रीवींको, तिनको आरमज्ञानकी प्राप्ति विश्वेय नहीं है, इस छोकमें रचा, हृद्धि चौर उनके हितके किये अपनी शक्तिके अनुसार तन-मन-चनसे स्वार्थ-रहित सहायता करना ।

३-इसी प्रकार **वृष-**कता भादिके साथ स्वार्थरहित हित-म्यवहार करना ।

#### जडके साथ प्रेम

जो पदार्य जीवंकि स्थि उपयोगी हैं और उत्तम गुख नया कर्मोंकी वृद्धिमें सहायक हैं, उन पदार्थोंकी उद्यति, वृद्धि और रचाके लिये चेष्टा करना और आमक्ति तथा कामनाको ध्यायकर खोक-शिचाके छिये उनका यथायोग्य उपमोग करना ।

जो पत्रार्थ जीवांके लिये अहितकारक हैं और तुर्गृक्त तथा तुष्कर्मीको बदानेवाले हैं, उनके घटाने घीर नष्ट करनेके लिये प्रयक्ष करना और द्वेष तथा कामनाको त्याग-कर लोकसंग्रहार्थ उनका यघोषितरूपसे सर्वधा त्याग करना।

जिसप्रकार उपयोगी पदार्थोंकी बृद्धि, रक्षा और उपयोगमें उनके साथ प्रेम करना है, इसी प्रकार इानि-कारक पदार्थोंके क्य और त्यागमें भी उनके साथ प्रेम करना है, हानिकारक पदार्थोंका अस्तित्व न रहनेमें ही इनका हित है और हितकी चेष्टा ही प्रेम है।

इसी प्रकार मन, बुदि, अहंकार और समस्त इन्द्रियाँ आदिको दुराचार, दुर्गृय और भोग-विषयोंसे इटाकर सदगुणोंकी वृक्षिके स्त्रिये उन्हें ईश्वर-मक्तिमें — ईश्वर-सम्बन्धी विषयों में खगामा उनके साथ प्रेम करना है।

यह प्रेम साधकको ईश्वरकी प्राप्तिके किने और सिद पुरुषोंको क्रोकसंप्रहके किने करना चाहिये।

यह विश्वप्रेम ईश्वर-प्रेमके अन्तर्गत है, ईश्वरमें प्रेम होनेपर यह आप ही हो जाता है, अत्तप्त मनुष्यमात्रको ईश्वरके प्रति विशुद्ध और अनम्य प्रेम करनेके किये प्राय-पर्यन्त प्रयक्ष करना चाहिये। इस ईश्वर-प्रेमके कुछ साधन निश्चविक्तित हैं—

200

१-ईश्वरके गुण, प्रेम, प्रभाव और रहस्यकी असृत-मयी कथाओंका श्रवण, मनन और पठन-पाठन ।

२-मगवान्में श्रदा और निष्काम प्रेम करनेवाले युक्षोंका संग ।

१-- मगदान्के लारूपको याद रलते हुए प्रेमपूर्वक उनके नामका जप और कीर्तन ।

४-सगवान्की आज्ञाका पाछन और प्रत्येक सुन्ध-दु:खको सगवान्का विधान समसकर प्रसन्नचित्र रहना ।

४-संपूर्व जीवोंको भगवानुका श्रंश मानकर सबके हितके खिथे कोशिश करना ।

६- ईश्वरके तत्त्वको जानने और उनका दर्शन प्राप्त करनेके लिये उस्कविटत रहना ।

७-एकाम्नमं करुणभावसे ईश्वर-प्रार्थना करना ।

इसप्रकार साधन करनेसे ईश्वरमें अनन्य विशुद्ध प्रेम होकर ईश्वरकी साधान प्राप्ति होती है। फिर जड-चेतन संसारमें तो उसका हेनुरहित प्रेम होना अनिवार्य ही है। ऐसे तत्त्वके जाननेवारे प्रेमी भक्तोंके रुख्ण बतलाते हुए श्रीभगवान् कहने हैं—

> अदेश सर्वभूतानां भेत्र. करुण एव च । निर्ममां निरहक्कारः समदुःससुखः क्षमी ॥ सन्तुष्टः सततं योगी मतात्मा दढनिश्चय । मरवर्षितमनोवृद्धियां मद्गकः स म प्रियः॥

> > ( बीता १२ । १३-१४ )

जो सब भूतों में हे बभावमे रहित, मबका खार्थरहित प्रेमी और हेतुरहित दयालु है एवं जो ममतामे रहित, अहक्कारमें रहित, सुल-दुःलांकी प्राप्तिमें सम तथा चमावान् यानी अपराध करनेवालेको भी अभय देनेवाला है, जो ध्यान-बोगामें युक्त हुमा निरम्तर लाभ-हानिमें सन्तुष्ट है, मन तबा इन्द्रियोंसहित शरीरको बचामें किये हुए हैं और मुक्तमें इह निश्चयबाला है वह मुझमें धर्मण किये हुए मन-बुद्धिवाला मेरा मक्त मुक्तको प्रिय है।

उपर्युक्त विवेचनसे यह सिद्ध हो गया कि ईश्वर-प्रेस ही विश्वप्रेस है।

# ईश्वर और उसकी प्राप्ति

( लेखक आंभानन्दस्वरूपजी [ साहेबजी महाराज ] दयालवाग )



भर है' यह विश्वास मनुष्यके हृद्यमें इतनी गहरी जब जमाये हुए है और यह विश्वास इतना प्राचीन एवं विश्वस्थापी है कि हमें बरबस उस विज्ञ दार्शनिककी बुद्धिकी प्रशंसा करनी पहती है जिसने मनुष्यकी परिभाषा करते हुए पहले-पहल इसे ईश्वरकी खोजने-वाला प्राची बनलाया था। यह सर्थ है कि

सब मनुष्योंकी ईश्वरके सम्बन्धमें एक-सी भावना नहीं होती. परन्त इसमे इन्कार नहीं किया जा सकता कि कोई एक सर्वोपरि अदृश्य शक्ति-अज्ञात ईश्वरीय तत्त्व हैं। इस सम्बन्धमें होटे-बहें सभी श्रेग्रिके मन्त्य एकमत हैं। कहाँ सो वे प्रतिभाशाली वंज्ञानिक एवं अनेक-विद्या-विशारद दार्शनिक, जो देश-विदेशोंमें स्थाति एवं मान प्राप्त कर चके हैं, इंग्लैस्डकी रॉयल सोसायटी (Royal Society) जैसी बढ़ी-प्रदी संस्थाओं में भाग लेते हैं और जिसके जीवन-का अधिकांश भाग गहन तत्त्वींके विचारमें ही बीनता है. और कहाँ दक्षिण अमेरिकाके वे असम्य जंगली लोग जो उन घने जंगलें में निवास करते हैं. जहाँ आधुनिक सध्यता-का प्रकाश अभीतक नहीं पहुँच पाया है, तथा जो अपने अधिकांश जीवनको उत्रवरीकी प्रतिमें ही दिलाने हैं। किन्तु इन दोनों प्रकारके सन्त्योंके जीवनसें ऐसे चण आते हैं जब उनका जी उस मर्वोपरि अदृश्य शक्तिके प्रभावके यामने नतमसुक होना चाहता है। यह माना हि सम्यताके अभिमानी सनुष्योंने ईश्वरमें जिन-जिन गुणोंका आरोप किया है, जंगली जातियोंको उन सबका ज्ञान नहीं है. परन्त वे अपने दिलमें इस बातको खब समझते हैं कि उनके जीवन, मुख तथा मोजनाच्छादनकी व्यवस्था किसी अलांकिक शक्तिके हाथमें है। इसलीत, जिनका जन्म ऐसे देशमें हुआ है जो आध्यारिमक विकास एवं ईसरीय ज्ञानमें बहुत बढ़ा-चढ़ा है, भ्रपने उन आहर्यों-की धारणाओंकी अले ही दिल्लगी उड़ावें,जिन्हें यह सीभाग्य पास नहीं है परम्तु हमें यह मानना पहेगा कि इन लोगोंके सरछ हृद्यमें हैं भरकी जिज्ञासा उतनी ही मात्रामें हैं जिल्ली इमलोगोंके हद्यों में है। बात यह है कि मनुष्य यद्यपि ईरवरकी सृष्टिमें सबसे उचकोटिका प्राची है फिर भी उसके

अन्दर पाशिक इतियों की प्रधानता है। जब कभी किसी कारण्ये उसके कार्यों बाधा पहुँचती है अथवा असफकता होती है उस समय इसकी आध्याध्मिक भावनाय जागृत हो उठती हैं। यहो कारण है कि वे असम्य जातियाँ, जिनके जीवनका अधिकांश भाग पेट पाछनेमें ही व्यतीत होता है, तथा सम्य कहलानेवाले इमलोग, जिनकी कृत्तियाँ सांसाधिक कामनाओं के बोमते सदा दबी रहती हैं, ईबर्की ओर तभी अकते हैं जब किसी शारीरिक वेदना, भय, आनन्द अथवा अन्य किसी कारणसे हमारे मनकी खब्छन्द गति एक प्रकारमे निरुद्ध हो जाती है। और यही कारण है कि योगिजन आध्याध्मिक साधनाके हारा अपने मन और इन्द्रियोंको पूर्णत्या वशमें करके निरन्तर ईश्वरका ध्यान कर सकते हैं।

उपरकी एंकियाँ लिखने समय हम इस बातको भुला नहीं सकते कि संसारमें ऐसे सहसी मनुष्य हो चुके हैं और अब भी हैं जिनका ईश्वरके अम्लिखमें विश्वास नहीं है। इस होटे-से निबन्धमें हमारे किये यह सम्भव नहीं कि इस उनके इस अविश्वासके कारणीयर विश्वार करें अथवा उनके सिद्धान्तके गुण-दोपीका विवेचन करें, परन्तु इस इतना कह सकते हैं कि अधिकांश मनुष्योंका ईइवरमें विश्वाम न होनेमें प्रधान हेतु यह होता है कि वे जिस रूपमें सांसारिक विषयोंको देखते, समझते और इसिक्ये उनमें विकास करते हैं, ईकरको वे उसी सपमें देख और समझ नहीं पाने । इसप्रकार माननेमें वे यह कल्पना कर लेते हैं कि संसारमें उन्हीं पदार्थीकी सत्ता है जिनका बाह्य इन्द्रियोंके हारा प्रहण हो सकता है, बधवा संसारका प्रत्येक पदार्थ इश्टियमाद्य है। वे इस बातको मूल जाते हैं कि इन्द्रियोंकी गति सीमित है, तथा प्रत्येक इन्द्रियका एक निर्दिष्ट चेत्र एवं निश्चिम ब्यापार है। उन्हें जात नहीं कि उनके धन्दर पदार्थीके प्रषण करनेकी कन्न और शक्तियाँ भी हैं जो सुप्त होनेपर भी इन्द्रियोंसे कहीं अधिक सामर्थन युक्त हैं । उनका ज्ञान बढ़ीतक सीमित है बढ़ाँतक इन्द्रियोंकी पहुँच है, अथवा जहाँतक दनकी तक्षुब्ध कहापोड कर सकती है। उन्हें भन्तर्ज्ञान ( Intuition ) सदवा 'धार्मिक सनुसव' (Religious experience) की सबर नहीं । वे ज्ञान एवं अनुभवका श्रांशिक रूपसे ही उपयोग करते हैं ।

राधास्त्रामी-मतके धनुसार मनुष्यके किये ईश्वरका साक्षात्कार उसी प्रकार सम्भव है जिसप्रकार हम नेत्री-द्वारा सूर्यको देखते हैं, परम्तु जावरयकता इस बातकी है कि इस पहले उस पश्चका पता छगावें जिसके द्वारा इमें ईबरका ह्यांन हो सकता है, फिर उसे आगृत कर उसके साथ उन विषय किरबॉका सम्पर्क होने दें को बस्तिक विश्वको प्रकाशित करती हैं। क्रोग कहते हैं कि पाँच ज्ञानेन्द्रियोंके अतिरिक्त एक खुठी इन्जिय भी है जिसे 'दिस्य चक्क' कहते हैं। परन्तु संसारमें बहुत थीड़े मनुष्य ऐसे हैं जो ईश्वरके दिये हुए इस सर्वोत्तम प्रसादका उपयोग करना अथवा उसकी कड़ करना जानते हों। सनुष्यके समकी अधोगासिनी तथा बहिर्मुकी बृत्तियाँ इतनी बखबती हैं कि बहुतोंको प्रारम्भिक साधन भी असम्भव-सा ज्ञात होता है, जो उनकी बाज्यारिमक शक्तिके अपन्ययको रोकने तथा ईश्वर-साझारकाररूपी सहान कार्यसे हाथ हाकनेके किये अपेक्षित चाप्यास्मिकताको उत्पन्न करनेके खिये चावरमक है। इसारे शरीरोंसे चाध्यारिसकताकी जो सामान्य छहरें प्रवाहित होती रहती हैं, वे ही झाण्यारिसक साधनोंके अम्यासमे भीतर-ही-भीतर केन्द्रीभूत होकर महान् शक्ति-शालिनी बन जाती हैं, जैसे बिलरी हुई सूर्वकी किरणें शातकी कीरोके बोच एकत्रित होकर क्रांकि-सम्पद्ध हो जाती हैं। जब साधक अपने ध्यानको समीष्ट केन्द्रमें पूर्णरूपेख खगानेमें समर्थ हो जाता है तब उसे यह अनु-अब होने लगता है कि उसके अन्दर विवर्धोंको प्रहत्य करनेकी एक नवीन सक्ति बागृत हो रही है। इसके धनन्तर इस नबीन शक्तिके द्वारा जो आस्तरिक अनुभव उसे होने लगते हैं, उनसे उसका अपने कार्यकी सिद्धिमें विश्वास बदता है तथा उससे भगले आध्वारिमक केन्द्र श्यवा चक्रकी ओर बढ़नेके लिये उसे प्रोत्साइन मिलता है। इसप्रकार जब प्रत्येक नया चक्र कमशः जागृत होता है तो उसके साथ ही एक नवीन चेतना प्रस्कृटित होती

है, जो पूर्वचकको जागृतिके समय अनुभृत हुई चेतनासे बिरकुक बिरुक्षय होती है, तब उसे अनुभव होता है कि प्रत्येक मिजिलके ते होनेके बाद साधकके धन्दर आध्या-रिमकताकी उत्तरोत्तर बुद्धि होती खाती है। धन्तमें जाकर साधक उस धवस्थाको पहुँच जाता है जब उस चक्रकी जागृति होती है, जिसके द्वारा ईश्वरका साक्षास्कार हो सकता है।

इस उपर कइ आपे हैं कि इसारी प्रत्येक इन्द्रियका एक निर्दिष्ट स्थापार है। इसका कारण यह है कि प्रत्येक इन्द्रियमें पञ्चतन्मात्रामेंने जो पञ्चमहाभूतोंके सुरम रूप हैं, एक तम्मात्रा अवस्थित है। इसिंख्ये प्रत्येक इन्द्रिय अपने तम्मात्राके चन्दर होनेवाले स्पन्दनको ही प्रहण करने तथा उसके अनुकुछ व्यापार करनेमें समर्थ होती है। उदाहरखार्थ - नेत्रमें अग्नि या तेजकी तन्मात्रा श्रवस्थित है, इसकिये इस नेत्रोंके द्वारा केवल प्रकाश प्रथवा रूपको ही देख सकते हैं । इसी प्रकार उस केन्द्र सथवा चक्रमें जिसके द्वारा ईश्वरका साक्षात्कार होता है, आत्मतत्त्व श्रात्यन्त विद्यद रूपमें भवस्थित है । और इस चक्रके जागृत हो जानेपर सारी भाष्यास्मिकशक्तिके स्रोत-ईश्वर-से उद्भूत होनेबाछी किसी आध्यारिमक लहरके साथ इसका सम्पर्क होते ही चक्रमें उसके भनुकुछ न्यापार होकर ईचर-दर्शन उसी प्रकार संघटित हो जाता है जिस प्रकार इसारी घाँखाँके साथ सुर्यकी किरखाँका सम्बन्ध हो जानेपर सूर्यके दर्शन होते हैं।

उपर्युक्त विवेचनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि ईश्वरके साझारकारके लिये दो बार्ते आवश्यक हैं---

१—मनका निम्रह और २— अन्दर सोई हुई उदास शक्तियोंको आग्नत करना । इससे यह भी स्पष्ट हो जाता है कि उपयुक्त ग्राध्यास्मिक करणका उपयोग किये बिना हो इंचरके श्रास्तित्वको ग्रस्त्वीकार करना उतना ही अनुचित है जितना ग्रांसोंका उपयोग किये बिना ही सूर्यके ग्रस्तिस्का निषेध करना !

 $\approx$ 0 $\sim$ 

को इसारे सीतर-वाइर वारों ओर निस्य विराजित हैं, जो कर्म करके भी निष्क्रिय हैं वे ही ईश्वर हैं। ईश्वर कसीज हैं। इस विश्वमें जितने स्थान हैं, वे उन सबमें स्थाप्त हैं, इसीसे उन्हें निराकार कहते हैं।

( हेलक- महामहोपाध्याय डा० ब्रीगंगानायजी आ एम०ए०, ही० किट्, शहस-चान्सलर, इलाहाबाद-युनिवर्सिटी )



इबर हैं या नहीं ?' यह प्रश्न प्रनादि-कालसे चला आया है । उत्तरमें दार्शनिकोंका अनस्त प्रयास होता आया है। दर्शनके गृह विचारोंका प्रवसर यह नहीं है। उससे उपकार भी हने-गिने ही लोगोंका होता है। इससे सामान्य जनताकी बुद्धिमें

जो बातें-जो युक्तियाँ-क्रावें, उन्हींका उपयोग यहाँ होगा।
(१) सबसे प्रवल युक्ति ईरवर माननेके पक्षमें
चिरकालसे यह प्रसिद्ध है--

'नास्ति चेन्नः किमायातमस्ति चेन्नास्तिको हतः।'

ईश्वरवादी कहता है—'मैं ईश्वरको मानता हूँ— भजन करता हूँ, यदि ईश्वर नहीं है तो मेरा यह सब करना व्यर्थ होगा—इतना ही होगा—मेरा कुछ बिगड़ेगा नहीं। पर यदि ईश्वर है तो जो नास्तिक हैं—जो ईश्वरको नहीं मानता, भजन नहीं करता, उसका सर्वधा सत्या-नाझ ही होगा।'—तास्पर्थ यह निकला कि ईश्वरको भागनेमें ही सर्वधा कल्याया है।

(२) जब कभी मैं किमी चीजको देखता हूँ-किताब, करसी या मेज इत्यादि—तो उसी क्षणमें उसका बनानेबाला कौन है, यह जिज्ञासा उठती है और किसी वस्तके प्रसंगमें यह मनमें नहीं आता कि इसका कर्ता कोई नहीं है। फिर नदी, पर्वत, बृक्ष, फल, पुरुप इत्यादिके प्रसंगर्मे भी यही युक्ति क्यों नहीं क्यायी जाय ? जैसे ब्रम्बका या सेजका बनानेवाला कोई पुरुष है, इसी तरह पर्वत इत्यादिका भी कोई कर्ना अवस्य होगा। जैसे मेज इत्यादि विना कर्ताके नहीं बन सकते, वैसे ही फल-पुल्पादि भी बिना कर्ताके नहीं बन सकते । 'Naturrl laws' 'Nature' 'Chance' इरवातिका आश्रव लेना तो जलताडनमात्र है। 'प्राकृत नियम' के अनुसार मो सभी चीकें बनती हैं - बढ़ई जो मेज बनाता है-हथियारोंसे को रूकदी काटी जाती है-यह सब 'प्राकृत नियम' हीके अनुसार होता है। पर प्राकृत नियमके होने हुए भी एक सञ्चालक चैतन पुरुषकी अपेक्षा होती ही है। इसी तरइ नदी, पर्वत इस्वादि पदार्थीकी उत्पत्ति प्राकृत नियमके अनुसार होती है, तथापि सञ्चाकक प्रतक्ती

अपेक्षा अवश्य होगी । मेज, कुरसी इत्यादि स्थूक पदार्थ जब बिना चेतन सञ्चाककके नहीं उत्पन्न होते, तब सुन्दर कृक्ष, लता, पत्र, पुच्प, कल इत्यादि पदार्थ चेतन सञ्चालकके बिना केवल 'प्राकृत नियम' के अनुसार उत्पन्न होंगे, यह बात मनमें नहीं बैठती ।

इन सब विचारोंने यह सिद्ध होता है कि ईखरके अस्तित्वको मानना ही युक्तियुक्त है और इसीमें सर्वेधा कल्याया भी है। इस विषयमें विशेष तर्क-वितर्क करना अनुचित, अनावश्यक और धनिष्टकारक है।

## श्रीहरिनाम-संकीर्तन

पशु, पक्षी, कीटादि प्राची को खर्च नामोचारचर्में असमर्थ हैं, वे हरिनामको सुनकर ही उत्तम गतिको प्राप्त करते हैं। ब्रीकृष्णके नाम-जपसे तो मनुष्य आप ही तरता है परन्तु प्रति उँचे खरमे संकीर्तन करनेसे वह दूसरोंको भी तारता है। जप करनेवालेकी प्रपेक्षा उच्च खरमें संकीर्तन करनेवाला सामुखा प्रधिक फल पाता है। प्रेम-पूर्वक उच्चक्यउमे ब्रीकृष्ण-नाम-संकीर्तन करते रहनेपर नमाम जीव अवचमात्रमें ही मुक्त हो जाते हैं। भैया! नुम्हारे सामने भयानक प्रलय था रहा है, हरिनाम लो दूसरा उपाय नहीं। प्रपने माबी कस्यावके लिये भवानक मोह प्रार पापोंको ब्रोडकर सब प्रकारसे हरिनामको प्रांगिकार करो। संकीर्तनरूप सूर्वके प्रभावसे पापक्षपी अन्यकार नह हो जाता है। —पशु जयहन्ध्री

## परमेश्वर

जिसके तक, परमारमा चादि नाम है, जो मिचदानन्दादि स्वस्त्र युक्त है, जिसके गुच-कर्म-स्वभाव पवित्र हैं, जो सर्वज्ञ, निराकार, सर्वच्यापक, चजन्मा, अनन्त, सर्वचिक्तमान, दयातु, न्यायकारी, सब सृष्टिका कर्त्ता, धर्ता, हर्ता, सब जीवोंको कर्मानुसार चपने सस्य न्यायसे फलदाता चादि स्वस्थ वुक्त है, उसीको मैं ईश्वर मानता हूँ। सब सस्य विचा तथा जो पदार्थ विचासे जाने जाते हैं, उन सबका चादि मूळ परमेश्वर है।



## परमात्मा और जीवात्मा

(लेखक---जीवानन्दर्शकर नापूमाई धुन, एम • ए०, प्री-नाइस चैन्सकर हिन्दू-निश्वविद्यालय, काश्ची)

(१) 'द्वा सुपर्णा समुग्रा सक्षामा समानं वृक्षं परिवस्त्रजते । तवोरन्मः पिप्पलं स्वाह्मस्य-नश्चनन्येःऽभिचाकशीति ॥'

माबार्च-एक बृक्षपर सदा साथ रहनेवाले और एक-दूसरेके भित्र ऐसे दो पक्षी बसते हैं। उनमें एक मीठे फक बाता है और दूसरा बिना बावे देखता रहता है।

(२) 'यः सर्वेषु मृतेषु तिष्ठन् सर्वेभ्यां मृतेम्पोऽन्तरायं सर्वाणि मृतानि म निदुर्यस्य सर्वाणि मृतानि झरीरं यः सर्वाणि मृतानि सरीरं यः सर्वाणि मृतान्यन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याग्यमृतः।

भावार्य—जो सर्वभूतोंमें रहता है, जो सर्वभूतोंके अन्दर है, जिसे प्रायी नहीं जानने, सर्वभूत जिसका शरीर है, जो अन्तरमें रहकर सब प्राणियोंका निवसन करना है, वही तेरा अन्तर्योंमी और असर भारमा है।

पूर्वोक श्रुतियोंके उपदेशको आक्षोत्रमा करते हुए हास्टर आग्हारकरने किसा है—'जिन श्रुतियोंमें 'सरूप' और 'अन्सर्यामिश्व' का प्रतिपादन किया गया है उनका श्रुद्धैतवादमें सर्वथा निवेध नहीं किया जाता। अद्भैत-वेदान्तमें वे दोनों ही पक्ष माने गवे हैं। यदि सक्य-सम्बन्ध तथा नियम्य-नियामक-आवका विशेषस्पर्य विश्लेषण किया जाय और उन भावोंमें निगृत सिद्धान्तको लोज निकाला जाय तो हमें यह स्पष्ट प्रतीत होता कि 'तत्त्वमसि' ही परम सस्य है। … तत्त्वप्रद्धा लोज करते हुए भी यही सम्बन्ध सुरिक्षण प्रतीत होता है।'

जीव और ईरवरके परस्पर सम्बन्धके विषयमें यहाँ कुछ सविकार विचार करना उचित है---

जीव और इरवरका 'सरुव' क्या करतु है—उन दोनों-की मित्रताका क्या अभिप्राय है ? जगत्के व्यवहारके अनुसार 'तुम' और 'मैं' एक-दूसरेसे मिल होते हुए मित्रताका सम्बन्ध स्थापित करते हैं। किन्तु जीवास्मा और परमास्माका सम्बन्ध इसमकारका नहीं हो सकता, वह सर्वसम्मत है। हैतवादी मानते हैं कि परमास्मा जीवास्माके अन्तरमें रहता है-वट-घटमें राम रम रहा है। किन्त वे 'सन्तर' शब्दके गरमीर अर्थपर विशेष सनन नहीं करते । अद्वेतवादी इस विषयमें सिर्फ इतना ही कहते हैं कि 'अम्तर' शब्दके अर्थपर विचार करनेसे जीव और ईश्वरका तावालय इस शब्दले फछित होता है। एक बैतन्य दूसरे बैतन्यके भन्तरमें तादासम्य-सम्बन्धके अतिरिक्त और किस रीतिमें रह सकता है ? जब और साबबब पदार्थके सम्बन्धमें अन्तर शब्दका उसके बाच्यार्थमें प्रयोग किया जा सकता है किन्तु चैतन्यके सम्बन्धमें बहाँ 'धन्तर' और 'बहिर' शब्दोंका ध्यवहार किया जाता है वहाँ इस देखते हैं कि इन शस्टींका बार्थ 'तत्त्व' (Reality) भीर 'भतत्त्व' (Appearance) किया जाता है। एक सरक उदाहरक कीजिये। अमुक मनुष्य भीतरमे-मन्तरसे-बुरा नहीं है, यह प्रायः कहते हैं। यहाँ भन्तर शब्दका क्या धर्थ है ? अन्तरसे बुरा नहीं-इसका अर्थ यही है कि उसका तस्त-यदार्थ स्वरूप-सौजन्ययुक्त है, किन्तु उस मनुष्यका अतत्त्व-बाह्य रूप-निरर्थक है।

आत्माको ज्ञान, इच्छा, भाव आदि वृत्तियोंसे जुदा समझना वर्तमान मानस-शास (Psychology) के प्रतिकृत्व हैं। आत्मा एक सलण्ड वस्तु हैं जो ज्ञानादि-वृत्तिरूपमे प्रकट होता हैं। यही आजकळका सर्वसम्मत मानस-शासका सिद्धान्त हैं। इसी प्रकार जब यह कहा जाता है कि जीवास्मामें परमारमा है तब इस कथनका यही तास्पर्य समझना चाहिये कि जीवास्मा परमारमाका ही आभास है—उसका प्रकट स्वरूप हैं। जीवास्माका सन्तरतम तस्त्र, उसका स्वकीय स्वामाविक—आगन्तुक, उपाधिकृत नहीं—स्वरूप ही परमारमा है। यही उसका मानार्य समझना चाहिये।

बिंद् पूछों कि परमात्मा किसकी भारमा है ? इसका बहा उत्तर है कि वह तो स्वयं ही भारमा है, उसकी और आरमा कैसे हो सकती है ? परमारमा भपनी ही भारमा है भर्मात् अपने प्रकट स्वरूपकी भारमा है। किन्तु उसल प्रकट स्वरूप 'मैं' और 'तुम' सहित बाद्य और भान्तर लि सिका दूसरी स्था वस्तु हो सकती है ? इस प्रकट ल का परमारमा ही चारमा है। इस सिद्धान्तसे चहुँतवादी-का कोई विरोध नहीं।

हैं तबावी परमात्मा और जीवको परस्पर मिछ समझते हैं। वे परमात्माको जीवात्माका कारमा नहीं मानते, किन्तु परमात्माको जीवको ज्ञानका विषय बताउते हैं। यदि परमात्माको जीवके ज्ञानका विषय मान किया जाय तो वह परमात्माको अपने ज्ञानका विषय मान किया जाय तो वह परमात्मा हमारे समक्ष विषयरूप होकर उपस्थित हो जाता है। विष वह सामने विषयरूपसे उपस्थित हुआ तो वह हमारे अन्तरमें किस रीतिसे रह सकता है विषय (Object) ज्ञा कर विषय (Subject) ज्ञा कर वृत्ये हो होरकी तरह जुदे-जुदे (Antithetic) हैं—एक होर दूसरे होरके अन्तरमें कैसे या सकता है है त्रवादी हतमा तो मानता ही है कि परमात्मा जीवात्माके अन्तरमें विराजमान है। अत्तप्न, परमात्मा जीवात्माके ज्ञानका विषय नहीं, बहिक उसका अन्तरत्म आत्मा है।

अब वूसरी युक्तिपर विचार कीजिये। जीव प्क वस्तु है और परमारमा वूसरी—इस भाँति संक्या करनेपर यह प्रभा उठता है कि उन दोनोंमें ऐसा कीन-सा तस्त्र मनुस्यूत है जो दोनोंको एक ही गखनामें भयवा वर्गमें रखता है है यदि कहा जाय कि उपाधिरहित हुद्ध चैतन्य ही दोनोंमें सामान्य है तो अहुँ तबादीको यह सर्वधा स्वीकार है। अनुपहित-गुद्ध-चैतन्यरूपसे ही वह तद भीर खम्का ताहास्य मानता है।

'यया यया तत्त्वमसीति दल्के
विश्वद्वमानुस्यत्र हित्वा ।
संकक्ष्म किन्मात्रत्या सदार्थकोरक्षण्डमावः वरिकीयते बुदैः ।
एवं महादाक्यशतेन कश्यते
सक्षात्मनेरिक्यमक्ष्यस्यातः ॥

आवार्य--- जीव चल्पज्ञ है। ईरवर सर्वज्ञ है। उनमें चल्पज्ञता भीर सर्वज्ञतारूपी विरुद्ध धर्मीकी निकास डार्से तो दोनोंमें पुरु ही तत्त्व स्थित रहता है। ब्रह्म और आत्मा- का ऐक्प प्रतिपादन करनेवाकी 'तत्त्वमसि' आदि श्रुतिका यही तालर्य है ।

प्रसंगवश एक चौर भी प्रश्न विचारार्थ उपस्थित होता है। यदि उक्त विरुद्ध धर्मीको निकास डाला जाय तो किर रहेगा स्वा ? इस प्रश्नके उत्तरमें यह पूड़ा जा सकता है कि धर्मीसे पर स्था कोई तत्त्व ही नहीं होता ? यदि नहीं होता तो धर्मीके चिलत्व और स्वरूपका निरूपया भी किस-प्रकार सम्भव हो सकता है ? किसी भी चास्तिकने—चात्म-वाचो चौर ईरवरवादीने—जाजतक यह नहीं कहा कि धर्मी-से पर सच्च होता ही नहीं। किन्तु हमारे देशमें तथा यूरोपमें इस सिद्धान्तको नास्तिकोंने ही माना है। इस परिहरचमान जगतके पीछे कोई वस्तु अवस्य है, इस सिद्धान्तपर ही ईरवरवाद भवस्निवत है। इसी प्रकार चात्मवादीका भी यही निश्चय है कि सुख-दुःस धर्मीके पीछे धात्माकी सत्ता चवरय है।

पूर्वोक्त मुक्तिके अनुसार आप यदि यह कहें कि परमात्मा सगुष्प सिद्ध होता है तो इसपर निर्मु वाबादी बेदास्तीको कुछ भी बाक्षेप नहीं। बगव्का कारण निर्मुख है, यह वह नहीं कहता । जगत्का कारण तो हमेशा सगुण ही माना जाता है। निर्मुखवादमें सम्यानहीं माना जाता, यह कथन सर्वया भ्राम्तिवृर्ध है। यदि ऐसा होता तो लगुणको सिद्ध करनेके जिये शहराचार्यने स्थल-स्थळपर जो यज्ञ किया है उसे वे न करते । निर्मुखनादियोंका इतना ही कहना है कि सगुनवादी गुया और गुची इसप्रकारके दो तश्वोंको जैसे अन्तिम तत्व मान बैठते हैं वैसे न मानकर उन वोनों तस्वीका निरूपस एक परमतस्वके द्वारा करना चाडिये। निर्गुणवादी यह नहीं कहते कि 'सगुया'--- मनुष्योंके कुसकानेके किये-शास्त्रकारींने एक कल्पित पदार्थ रच बाका है। बदि गुख ऐसा पदार्थ है तो सगुख भी हो तकता है. किन्तु यदि गुर्णोका परम तत्वरूप समझमें भा जाय और यदि वै गुख स्वतः स्वतन्त्र अस्तित्वरहित प्रतीत होने क्षां, तो किर सगुया नहीं रहता, यही निर्गणबादका तात्पर्य है। (मदुनादक- पं अभिगापसाद नेवता एम० ए०)

十二日の大きの十十

4713-0713-07

त्वर्षत्र परनेत्यरके श्रीयरचोंकी सेवा न की बाद तो किर तुम्बारी चाहे किरानी किया भी किस कानकी है ?

## धार्मिक रहस्यवादकी श्रेणियाँ

( लेखक-पो॰ भीराधाकमक मुक्जी पम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰, लखनक विश्वविद्यालय )



इस्तमय अनुभवका प्रारम्भ भारम-समर्पण एवं आज्ञानुवर्तिताके भावोंसे होता है। अन्तःकरणकी अन्तर्भुखी हृत्ति होनेसे इन प्रारम्भिक अवस्थाओं में भी ईश्वरके साधि-ध्यका ज्ञान हो सकता है, किन्तु वह

साधारण इन्द्रियोंके द्वारा नहीं हो सकता । मनुष्यके इन्द्रियजन्य स्थापारी तथा अम्य स्थाभाविक क्रियाओंके तथा संकल्प-जगत्में प्रारम्भिक क्रियाओं के होनेसे इस ज्ञानकी उत्पत्ति होती है। परम्तु अधिक प्रवस्त उत्कर्णहाके कारण मनके संयोगकी अवस्था क्रमशः ऊँची हो जाती है। बाहबलके अन्तर्गत सेस्ट जान (St. John) के निज्ञालिखित क्वनोंगें इसी अवस्थाका म्बरूप बर्णित है---'मनुष्य अपने मित्रोंके निमित्त अपने प्राचींका उत्सर्ग कर दे, इससे बदकर उसका प्रेम क्या हो सकता है ? यदि तुम मेरे आदेशका पाछन करो तो तुम मेरे मित्र ही हो। मैं अब तुम छोगोंको भएना अनुबर नहीं कह सकता, न्योंकि अनुचरको अपने स्वामीके कार्यो-का ज्ञान नहीं होता । मैंने तो तुग्हें मित्र कहकर सम्बोधन किया है, क्योंकि मैंने अपने पितासे जो कुछ भी सुना है वह सब तुम्हें बतला दिया है।'

मनुष्यके अन्दर धार्मिक भावनाका प्रारम्भ पूर्ण निर्भरता एवं निरुवायताके ज्ञानसे होता है। इसके लिये रामानुवायार्थने 'किंकर' शब्दका प्रयोग किया है जो इसके किये सबंधा उपयुक्त है। आगे चलकर मनुष्य धीरे-धीरे हंश्वरके साथ सरम्भ्य अथवा साहचर्यको प्राप्त होता है और इसके अनम्तर उसे हंश्वरके सौम्दर्य पूर्व प्रेमका यथार्थ ज्ञान होता है। रसामिज्ञान माधुर्यभावकी कुआ है, उसके अम्दर भय और सम्भ्रमका भाव नहीं रहता, विक् समानता एवं अम्योम्यनिर्भरताका ज्ञान रहता है। इसप्रकार उस प्रेमीकी दृष्टिमें हंश्वर सृष्टिका नियामक एवं सनुष्योंकी वृद्धिका प्रेरक न रहकर केवल प्रेम एवं सौन्दर्यकी मूर्ति रह बाता है और आत्माका उसके साथ प्रेमका सम्बन्ध हो आता है।

बीबारमाका परमात्माके साथ सम्बन्ध और भी

वनिष्ठ हो जानेपर उसकी निक्कालित तीन भिन्न-भिन्न जेगियाँ वन वाती हैं।

- (१) पहली श्रेणीको 'साधारण अवस्था' कहते हैं। इसके अन्दर आत्मामें सामान्यतया तो रसाभाव ही रहता है, किन्तु समय-समयपर भावावेशसे उसे तरी मिकती रहतो है। ज्यों-त्यों उसकी कृत्तियाँ अन्तर्मुखी होती हैं, त्यों-त्यों उसके अहंकारका नाग होता जाता है और उसकी आत्मा परमास्त्राके रंगमें रँगती जाती है।
- (२) दूसरी अवस्थाका नाम है 'समञ्जल-अवस्था'
  जिसमें आरमाका परमात्माके साथ सम्बन्ध पहली अवस्थाकी अपेचा अधिक पनिष्ठ होता है। इसके अन्तर अहंकार
  तो रहता है, किन्तु भावावेश एवं चमरकार पहलेकी
  अपेचा अधिक होते हैं। अनेक प्रकारकी मूर्तियों एवं
  क्पोंसे उसकी आम्यन्तर चेतना शून्य हो जाती है और
  कभी-कभी उसके इंचरके साथ जीवके गाढ़ समागममें भी
  बाधा आती है। इसप्रकारके चमरकारोंका कारण इंचरकी
  कृपा ही बतलाया जाता है और साधक बढ़े अनुनयविनयके साथ उस कृपाकी भिन्ना माँगता है। दीर्घ
  अम्याससे आम्तरिक व्यवस्था सुगम हो जानेपर प्रयक्ष
  धीरे-धीरे शिधिल हो जाता है और आत्मा विष्कृत चेष्टाहीन बन जाती है। सेयट घेरेसा (St. Theresa) ने अपने
  स्विलिखत जीवन-बृत्ताम्तमें इस अनुमवको चमताजोंको
  निद्वा (Sleep of the Powers) कहा है।
- (१) तीसरी अवस्था पूर्ण एकताकी भवस्था है, जिसे 'समर्थ' अवस्था कह सकते हैं । इस अवस्थामें आवावेश, चमस्कार, दिस्य ध्विन पूर्व दिस्य गन्ध ये सब-के-सब लुस हो जाते हैं और आस्मा सस्य तस्वके अस्त्र निरन्तर पृक्षीभावसे स्थित रहती है, यद्यपि उसमें अहंगाव भव भी बना रहता है।

इसके धनन्तर घरम धवस्था आती है, जिसमें बुद्धि आत्मासे पृथक् रहकर, ईमरके साथ धारमाका एकरव देखकर धानन्य मनाती है। बंगासके बैध्यवसम्बदायमें गोपिकाओं-के प्रेमको इस अवस्थाका उदाहरण माना गया है। जिस-प्रकार किसी नाथिकाको धपने प्रियतमके साथ नित्य नवीन कीवा करते देख उसकी सिखयोंको झस्यधिक आनम्य मिछता है, उसी प्रकार परमास्माके साथ धारमाके संयोग-में अप्रस्थवरूपसे योग देकर बुद्धिको बदा आद्वाद होता है। धारमाको आध्यास्मिक प्रेमकी सुकुमार छतिकाकी उपमा दी गयी है और बुद्धिके अप्रकट सहभोगको पश्रपुष्प-की! गोविन्य्छीकासृतका धनुसर्य करते हुए श्रीचैसन्य-चरितासृतकारने इतनी बात और छिखी है कि छतिकाके हारा धप्रकटरूपसे अपना पोषण करनेमें पश्र-पुष्पको कहीं अधिक धानन्दकी उपछव्धि होती है।

संयोगको मिश्व-भिश्व श्रवस्थाओं में भिश्व-भिश्व रंगोंके दर्शन होते हैं, जैसे सूर्यदर्शन, चन्द्रदर्शन, विद्युदर्शन, नीलिमाका दर्शन इत्यादि। ये श्रवस्थाएँ श्राठ होती हैं और इन्हें 'आध्यारिमक संयोगकी आठ कुन्न' कहते हैं। यह प्रसिद्ध है कि ईसाई योगी छोग ईसा अथवा उनको माता कुमारी मेरी (Virgin Mary) की माधुर्यभावमे उपासना करते थे। सेयट थेरेसा (St. Theresa) ने लिखा है कि, 'मुमे एक बार एक स्वर्गीय आस्मा दीस पड़ी जिसके इाथमें एक अग्निमुख सुनहरा वाण था। उस वाणको वह अपने हृदयमें भोंक लेती, जिससे उसके हृदयमें दिन्य प्रेमकी ज्वाला धंधक उठती।' आगे येरेसा फिलती है कि 'बाणके भौंक लेनेसे उस दिव्य आत्माको बाज्यात्मिक वेदना होती, शारीरिक पीडा नहीं: यद्यपि उस भाष्यात्मिक वेदनाका श्रनुभव शरीरको भी काफी मात्रामें होता था ।' इसप्रकार घारमा और परमात्मामें ऐसी मधुर प्रणयचर्या होती है कि उसका वर्णन मेरी शक्तिये बाहर है। प्रसिद्ध सुक्री महिला रवियाके विषयमें कहा जाता है कि वह रात्रिके समय बटारीपर चढ़कर पुकारती--'हे परमात्मन् ! दिन-का कसरव शान्त हो गया है, प्रेमीका अपनी प्रेयसीके साथ समागम हो गया है; किन्तु मेरा प्रेमी तो तू ही है, तेरे ही समागमसे मुक्ते जानन्य मिकता है ।' मेवाइकी महारानी भीरा भी इसी प्रकारकी एक मक्त महिका थी। वह श्रीकृष्ण-प्रेममें इनकर गाती-

हे री, मैं तो प्रेम-दिवानी मेरी दरद न जाने कांय ॥टेक॥ स्की ऊपर सेत्र हमारी सोणो किस विध होय। गगन-मॅडकपर सेत्र वियाकी, किस विध मिलणो होय॥१॥ धामलको गति वायल जाने जो केंग्र धामल होय। बौहरकी गति जीहरी जाने, तुजा न जाने कोय॥२॥ दरदकी मारी बन बन बोहूँ बैद मिल्या नहिं कीय । भीराकी प्रमु पीर मिटै जब बैद साँबतिया हाय॥३॥

सिक्लोंके 'प्रश्यसाहब' में भी धाष्यारिमक प्रेमकी धनताका इसप्रकार वर्खन किया गया है मानी इस बीव-रूपी दुर्छाहमका उस परमेश्वरके साथ परिणय हुआ हो। उसके अन्दर प्रेमास्पदसे मिखनेकी वैसी ही उसक्षठा दिस्तायों गयी है, जैसी बंगास्त्रके वैच्याव कवियोंके माव-काच्योंमें वर्षित है। प्रन्थसाहबके एक इसी प्रकारके पद-का माव नीचे दिया जाता है—

है प्रियतम ! अपनी ही उच्छू सलताके कारख तथा अपने ही कर्मोंसे मैं आपसे विका हो गया। परन्तु जो कुछ होना था सो हो चुका; दशों विशाओं एवं चारों महाद्वीपोंको मैंने जान हाजा, मुसे कहीं भी आश्रय नहीं मिला, कहीं शान्ति प्राप्त नहीं हुई। अब इस जीवन-सन्प्यामें मैं फिर घापकी शरण आया हूं। घपनी शरणागतवस्त कताके कारण आप फिर मुसे अपनी शरणमें छे छोजिये। आपके बिना मेरा जीवन उसी प्रकार व्यर्थ है जिसप्रकार बिना दूपकी गाय और इचकी कटी हुई शाला व्यर्थ होती है। च्लूकों जाय वह नगर जहाँ मेरे प्रियत मके चरणा नहीं जाते। प्रियत मके बिना मुसे अपने सारे मिश्र और बन्धु यसकृत-से प्रतीत होते हैं।

मेरे सारे उत्तम श्रंगार, मेरी प्रशस्त वेशभूषा, मेरे होर्ठोपर पानकी छाली, मेरे कसनीय वपुकी गरिसा, मेरे प्रेम और उत्करठाकी विचित्रता, मेरे भार्वोकी सरसता—ये सब-की-सब फीकी एवं तीब मालूम होती हैं।

'हे परमारमन् ! मुक्ते अपने नामका उपहार दो, सुक्ते अपनी गोदमें छे छो । हे प्रियतम ! आपके परमधामका कमी विनाश नहीं होता, मेरी जीवन-सम्ब्या समीप आ रही है, मेरे प्राणाधिक ! मैं आपके द्वारपर पड़ा हुआ आपसे आबय माँगता हूँ।'

स्को (Suxzo) ने अपने सकौकिक प्रमुभवका इस-प्रकार वर्षन किया है---

'एक तेबस्बी युवा स्वर्गसे उतरा और मेरा हाथ पकदकर मुक्ते एक सुन्दर हरित तृष्यसंकुळ भूमिमें ले गया, तब उस युवाने अपने मन-ही-मन एक ऐसी मनोमोहक वान बेड़ी कि उसके सुमशुर स्वरकी प्रतिशय मादकता के कारण बहु भएनी सुच-तृष भूक गया और उसके हृद्यमें उत्कट आमक्त्रेस एवं उत्कव्ठाकी ऐसी बाद बायी जिससे बह इतना जोर-जोरसे धड़कने छमा सानो निर्वार्थ ही हो बायमा । उसने उसपर अपना वाहिना हाथ रत्कर बढ़ी कठिनतासे उसे थामा । उसके कपोल अश्रुधारासे तर हो गये । उसी ससय उसने देखा कि 'माता' अपने शिद्ध (अनम्त ज्ञान ) को हृद्यसे छमाये उसके सामने खड़ी हैं और उस शिद्युके शरीरपर 'मेरा हृद्यवहुभ' ये शब्द लिखे हैं।'

खूबा (Leuba) ने इस सम्बन्धमें केवल इतना दी लिखा है कि 'सूज़ोने उपर्युक्त शवतरणमें शपने लिये श्रन्य पुरुषका प्रयोग किया है, जैसा कि श्रंप्रेशिक मृत लेखने स्पष्ट है: किस्त उसने यह नहीं बतलाया कि सुज़ोने ऐसा क्यों किया । कारण यह है कि प्रावेशकी दशामें यद्यपि उसकी भारमा देखनेमें बाह्य ज्ञानश्चम्य थी किन्तु उसे तब भी इस बातका ज्ञान था कि वह अन्य पुरुषकी नाई ईश्वरसे प्रेम करती है एवं उनके समागममे आनन्दित होती है।' सेण्ड थेरेसाने भी इसी प्रकारकी द्विविध चेसना-का अनुसव किया था। उसने खिला है - 'संकल्प-शक्ति वास्तवमें प्रेम करनेमें लगी हुई है, किन्तु वह इस बातको नहीं सममती कि वह प्रेम किस तरह करती है। रही बुद्धिकी बात, सो वह यदि वास्तवमें समस्ती है तो ऐसी प्रक्रियासे सममती है जो उसकी समममें नहीं चाती और वह जो कुछ सुनतो है उसे तो विष्कुल नहीं समक सकती। मेरी समकये तो वह समकती नहीं, स्थोंकि मैं उपर बता चुकी हूँ कि वह अपनेको भी नहीं समसती। बाकी सब ऐसी पहेली है जिसे मैं भी नहीं सुखका सकती।'

सुफी घोलिया अल-हुज्विरोके मतमें अहंकारका नाश किये विना एकताको सरयताका ज्ञान नहीं हो सकता, क्योंकि ज्ञान एवं मज्ञान महंकारके ही माधारपर रहते हैं। उसने मपना एक सन्भव इसप्रकार लिखा है—

कब इसरी भावे हुए छोगोंको उपदेश दे रहा या उस समय मेरी भाँख छग गयी। स्वममें मैं क्या देखता हूँ कि दो दिक्य भारमाएँ स्वगंसे उत्तरकर कुछ समयतक इसरीके उपदेशको सुनती रहीं। उनमेंसे एक दूसरीसे कहने छगी—'यह मनुष्य एकताके सिद्धान्सको वत्तला रहा है, एकताके स्वरूपका वर्णन नहीं करता।' जागनेपर मैं देखता हैं कि इसरी एकताका प्रतिपादन कर रहा है। उसने मेरी और देसकर कहा कि 'पुक्ताके स्वरूपका वर्चन सिद्धान्सकी रीतिसे डी हो सकता है, अन्यया नहीं।'

जीव और ईखरकी पूर्य एकता ही प्रत्येक धर्मके रहस्यवादका आवर्श है । उसकी अभिन्यक्ति प्रेमकी भाषामें होती है, सबसे धनिष्ठ सम्बन्ध प्रेमका ही होता है। प्राचीन बहावादियोंके रहस्यवादमें भी आस्मा एवं परमास्माका सम्बन्ध पति-पत्नीके सम्बन्धके रूपमें अभिन्यक्त किया गया है। बृहद्वारयक उपनिषद्में छिखा है— 'जिस्मकार अपनी प्रिय भाषाके अंगस्पर्शके समय मनुष्यकां न तो आन्तरिक ज्ञान रहता है और न बाब्ध ज्ञान, इसी प्रकार जब इस मनुष्यका प्रज्ञासे संयोग होता है, उस समय न तो उसे बाहरका ज्ञान रहता है न भीतरका।' इसी प्रकार प्राॅटिनस् (Plotinus) ने आस्माके ईखर-प्रेम प्रवं उसके साथ समागमकी इच्छाका इसप्रकार वर्णन किया है—

'उपरके लोकमें हमें वह सचा प्रेमास्पद मिलता है बिसे प्राप्तकर इस उसके साथ एकता कर सकते हैं, क्योंकि उसका शरीर हमारी तरह रुधिर-मांससे बना हुआ नहीं है। जिसने उस प्रियतमका दर्शन किया है वह मेरी बातको स्वीकार करेगा । जिस समय भारमा उसमे मिखने-के दिये जाती है और उसके समीप पहुँचकर उससे संयुक्त होती है उस समय उसे एक नया जीवन प्राप्त होता है और इस नवी परिस्थितिमें, उसे इस बातका ज्ञान होता है कि मेरा सका जीवनदाता मेरे पास है, इससे अधिक मुझे और क्या चाहिये ? ऐसे मनुष्यको यह ज्ञान भी डोता है कि इमें सब तरफसे मुँह में।इकर केवल प्रेमास्पर्का धाश्रय लेना चाहिये और सारे बन्धनोंको तोइकर केवछ तदाकार बन जाना चाहिये; एवं इसी जिये हमें इस संसारके पदार्थोंसे शीघ्र उपराम होकर उनसे त्रकड्नेवाली बेडियोंको तोक देना चाहिये, ताकि इस भपनी सम्पूर्ण आत्मासे प्रियतमका धालिंगन कर सकें भौर इमारे शरीरका कोई ऐसा भंग बाकी न रहे जी उसके स्परांसे वश्चित रह जाय ।

स्कियोंके मतमें कृता अर्थात् एकताका अर्थ है उस प्रकाशोंके भी प्रकाशकी सिक्षिधिमें रहता, जिसके अन्दर शास्त प्रेमको ज्वाला घघकती रहती है और फिर तह्य बन जाता। आत्माको उसके अन्दर जला देना जिससे कि वह समागमके आहेबसे पुनः जी उठै। (देखिये 'गुलशने राज्')। प्रत्येक धर्ममें स्तृया ईवरके साथ जीवका जो सम्बन्ध माना गया है उसे प्रसिद्ध महाराष्ट्र सन्त श्रीतुकारामने मानवीय तरंगों एवं अभिजापाओं की कोशीली एवं सजीव भाषामें इसप्रकार वर्णन किया है—

'बिसमकार दुलहिन अपने नैहरसे ससुरालको जाती दुई पिछेकी चोर ताकती जाती है और बड़ी कठिनताने चागे पैर बढ़ाती है उसी प्रकार मेरी चारमा हे केशव! तुमसे कब मिलेगी?

जब शिशु अपनी माताको नहीं देख पाता उस समय वह बढ़ा विकल होता है और विलाता है। महती पानीके बाहर निकाल दिये जानेपर तहपने लगती है। मेरी भी वहीं दशा है।'क

कहीं-कहीं तो जीव और ईसरके समागमका माधुर्य-प्रेमकी भाषामें बड़ा ही उरक्रकापूर्ण वर्णन भिस्ता है। सभी रहस्यवादियोंने इस प्रेमका वर्णन किया है। वे इस मेमके रुष्केदको नहीं सह सकते । रहस्यवादियोंके सामने सदा यह प्रश्न श्राता है कि ईश्वर जगत्के अन्दर है या बाहर र उनके अनुमवर्मे ईश्वरकी कृटस्थला अथवा जगदन्तर्यतितामें कोई विरोध नहीं है। ब्रह्मका स्वरूप सत् है। अहैतवादी अपनी बुद्धिये उसे ग्रहण नहीं कर सकता, किन्तु रहस्ववादीका हृदय उसे प्रेममयके रूपमें पक्ष सकता है। बचपि समिदानस्टरूपमे ईसरका ज्ञान हो सकता है, किन्तु उसे इस एक पृथक एवं अन्यन्यावृत्त सत्ता नहीं मान सकते। ईसाइयोंने ईश्वरके साथ व्यक्तिगत सम्बन्धके अनुभवको 'इमारे अन्दर ईसा-ससीइ' इस चिड्रसे अभिन्यक किया है। सेयट पॉल (St. Paul) ने किया है कि 'ईमामसीहके घन्टर ईसरकी सारी पूर्वता मूर्तरूपमें विचमान है। इसप्रकार सवातीय धारमार्थोंके सम्पर्कका नाम ही संयोग हो जाता है। किन्त फिर भी ईश्वरसे उसका बैजात्य बना ही रहता है, क्योंकि ईबरका चंश होनेपर भी वह उसमे भिन्न है। दीन इन्ज (Dean Inge) का कहना है कि 'ईश्वर सारे सरवन्धोंने परे है और इसीलिये ईश्वरके धन्दर उसके तीनों स्वरूपोंका समम्बय हो बाता है।

कन्या सासुरकाशी जाये । मागे पर तोनी पाहे ॥ १ ॥
 तेसे झाल मान्या जीवा । कथी मेटसा केशवा ॥ मुक्त चुकाल्या माये । वाल इन्द्रक पाहे ॥ १ ॥
 जीवना वेगली सासीका । तुका तैसा तकमला ॥ १ ॥

ईसाई-रहत्ववादियोंके मतमें मनुष्य-कीवनका ध्येष ईम्बरतुल्य बन जाता और उसके कार्यों में योग देना है। उनके यहाँ सैकड़ों वर्षोंसे इसी बातपर जोर दिया गया है। सफी रहस्पवादियोंका ध्येय है पहले ईश्वरकी श्रवितीय सत्तामें भपनेको विस्तीन कर देना भीर तरनन्तर उन्माद-की धवस्थासे फिर स्वस्थताको प्राप्त होना । यहसी धवस्था-का नाम 'फना' है, जिसमें अहंकार उस अपरिष्वित सत्ताके साथ मिलकर नष्ट हो जाता है। दूसरी अवस्था वह है जिसमें योगीका ऋहंकार पुनः लौट बाता है और उसकी स्वित ईश्वरमें हो जाती है, उसमें ईश्वरीय गुवोंका विकास हो जाता है, उसके द्वारा ईसरीय तत्त्वकी श्रभिव्यक्ति होती है और संसारमें ईश्वरीय नियमकी पूर्ति होती है 18 ईश्वरका सतत कियाशील संकर्प ही जीव और ईश्वरके बीचके धनन्त व्यवधानको मिटा देता है। जुनायहने कहा है 'एकता इसका नाम है कि मन्त्य ईश्वरके हाथकी कठपुतली बन जाय, ईश्वर घपनी सर्वशक्तिमत्ताके श्रनुसार उसके साथ जैसा उचित समझे विधान करे और मन्त्र्य उसकी एकनाके समुद्रमें हुद जाय, वह श्रपनी अहंताकी विल्कुरू नष्ट कर दे, यहाँतक कि न तो वह हम बातकी परवा करे कि उसे लोग क्या कहते हैं और न उन्हें उत्तर देनेकी ही फिक्र करे। वह ईसरीय एकताकी यथार्यताके कारण सचे साकिष्यमें इतना मझ हो जाय कि न तो उसे बाह्यज्ञान रहे भीर न वह किसी कामका ही रह जाय । क्योंकि ईश्वर अपने विधानके अनुसार उसके कार्योंका निर्वोह करता है, अर्थात् दसकी चरम अदस्था उसकी प्रारम्भिक अवस्था बन जाय भौर उसकी वड़ी दशा हो जाय जो उसके जन्मसे पूर्व थी।

किन्तु वह और उसके अनुपायी उन्मादकी अबस्यासे स्वस्थताकी द्वाको अच्छी समस्ते हैं। पहली अबस्याको 'मनुष्योंकी सृत्युका क्षेत्र' और तृसरोको 'बालकोंकी कीडा-स्यली' कहा गया है। उनका कहना यह है कि उन्मादकी अवस्था अच्छी नहीं है क्योंकि उसमें मनुष्यकी सामान्य अवस्था विकृत हो जाती है और उसके होश-हवाश ठीक नहीं रहते एवं आस्मा कान्में नहीं रहती। सारे पदार्थोंके तत्त्वका अन्वेषण या तो उच्छेदके रूपमें होता है या जीवनके

& He becomes indowed with divine attributes, displays the divine truth and fulfils the divine law in the world.—Nicholson. The Idea of Personality in Sufism, p. p. 14, 68 and 69.

क्पमें, क्यांत् निषेत्रके क्पमें नमना स्वीकारके रूपमें होता है, इसकिये निर्वायके तत्त्वकी तवतक उपकृष्टि नहीं हो सकती जबतक हूँ इनेवाका अपने होशमें नहों।

रहस्पबादमें सर्वदा विरोध-सा प्रतीत होता है। ईश्वरके पुत्र, अक्षाहके पैगम्बर अथवा ईश्वरके अवतारके क्यमें किसी मध्यवर्ती पुरुषके साथ अथवा स्वयं ईमारके साथ एक भटट एवं घनिष्ठ सम्बन्ध होता है। किन्तु ईश्वर और योगी एक नहीं हो जाते, क्योंकि ईश्वरका समग्र स्वरूप योगीके चनुभवमें नहीं था सकता । ये गी छीग बार-बार यही कहते हैं कि ईश्वर सत्ता एवं ज्ञान दोनोंके परे हैं। वार्ड (Ward) नामक चंत्रेज़ विद्वान्ने खिला है कि 'मझको माने बिना अनेकताका कारण बतलाने अथवा अनेकको एक बनानेकी चेष्टा व्यर्थ एवं जोलियसे पूर्ण मालूम होती है और बहाको माननेपर अनेकके अन्दर जो कुछ भी स्वतन्त्रता एवं निरपेक्षता दीख पहती है उसका भी रहना कठिन है। फिन्त योगियोंका वास्तविक अनुभव तर्ककी दोनों चरम कोटियोंको मिला देता है। ईसाई-धर्ममें एकके मन्दर अनेकका भाव उस एकताके अन्दर स्यक्तियोंके सम्बन्धको बोतित करता है। मुसलमान एवं हिन्द रहस्यवादियोंके मतमें एकके भन्दर भनेकताका भाव उस एक अपरिच्छित्र तरवके साथ उन अनेक रूपोंके सम्बन्धको बतकाता है बिनमें उसकी अभिव्यक्ति होती है। ये रूप पूर्ण पुरुष अथवा ईश्वरके बावतारके बान्दर प्रतिभासित होते हैं। ईश्वरका स्वरूप इन्होंके सन्दर सौर इन्होंके द्वारा जाननेमें आता है. चतः इन्हें इस ईचरका मूर्तरूप कह सकते हैं ।'

हिन्दुश्रोंके मिक्तमार्गर्मे जीवास्मार्शोकी सस्यवाको तो स्वीकार किया गया है किन्दु कीवास्मा एवं प्रकृति दोनों एकता-के सन्दर रहनेवाले सापेश तस्य माने गये हैं। बीवास्मा एवं सन्य सापेश सत्तानोंका मिस-भिन्न दर्शनों एवं मतोंमें मिस-भिन्न रूप बत्तलावा गया है, यद्यपि एक केन्द्रीय ईश्वरको वे सब-के-सब समानरूपसे मानते हैं। बी-रामामुकाचानके मतमें अगवान् चौर वपनिचहोंके प्रतिपाध नक्ष एक ही बस्तु हैं, किन्दु वे भगवान्को सगुब नक्ष मानते हैं—जो प्रस्वेक सहस्कुका साधार है भीर को समी स्वाम गुलैका साकर है। प्रस्वति सौर बीव दोनों दन्होंसे उत्पन्न डोते हैं और वे घन्तर्वामीक्यले सर्वत्र क्याम है। निस्वार्क-सम्प्रदाषदाके जीव और प्रकृति दोनोंको भगवान-से भिन्न मानते हैं किन्तु उनके मतमें उन दोनोंका ईन्डरके साथ बैसा ही पनिष्ठ सम्बन्ध है जैसा सर्पके कुरहरूका सर्वके साथ भीर तरङ्गोंका जबके साथ होता है। उनके मतमें मगवानुका स्वरूप प्रकिल्य है, किना उसकी प्रकृतिस्य प्रम्थमें अभिम्बक्ति होती है। प्राकृतिक प्रवार्थ उसके शब्दोंके अक्षर हैं। इन अक्षरोंकी आकृति चाडे भिष्य-भिष्य हो, किन्तु उनसे नोधित प्यनि एक ही है। अतः अवतारोंकी वास्तविक घटनाधींका ध्रथवा उनकी क्याओंके सत्यासत्यका इतना महस्य नहीं है अवतक उनके अन्दर ईन्दरीय प्रेम अभिन्यक्त हो रहा है। सप्त-सम्बदायबालोंने हैत-सिद्धान्तपर ज़ोर विया है। उन्होंने बहाको तो एक ही माना है किन्तु विशेष गामक पहार्थसे अमृतपूर्व भेदोंकी करपना की है। श्रीबल्लभाषायंके सत्यें बीबारमा मक्का ही संश है। वह निस्य पूर्व सब है और जहाकी तरह कर्षा भीर भोक्ता दोनों ही है। जहा अपनी इच्छा एवं खं।कासे चपने ही अन्त्रसे सृष्टिको उत्पन्न करता है जिसप्रकार सक्की अपने ही शरीरसे आसा बनाली है और ऐसा करनेमें उसके अन्वर तकिक भी विकार नहीं होता । जक्षकी हुच्छाके म्यापारसे जीवारमाके अन्दर रहनेवाका आनन्द-गुण सप्त हो जाता है और हसी किये बीब बन्धन, सञ्चान एवं कासनाओं के बशर्से हो रहा है।

श्रीरामानुजाचार्यं, श्रीमण्याचार्यं एवं श्रीवछुआचार्यंसे भिक्ति वह महान् घारा प्राप्तमूंत हुई वो ईस्वी सन्की ११ वीं शताब्द्शिसे प्रारम्य होकर भारतवर्षके भिन्न-भिन्न प्राप्तमें फेंक गयी। श्रीरामानुजाचार्यका प्रभाव उनकी कम्म-भूमि दक्षिणमें धीरे-धीरे कीण हो गया और फिर उत्तरीय भारतमें वहे श्रोरके साथ पुनः व्यक्त हुआ। श्रीरामानम्य, जो इनके शिष्य थे, अपने गुरुसे मगदा करके चके घाये और काशीमें रहने त्यो। उनसे तीन महान् सम्प्रदायोंकी सृष्टि हुई, पहला सम्प्रदाय गोस्वामी तुक्तिदासवीका था, वूसरा कवीरका और तीसरा नामा-जीका था। कवीरपर सृष्ती सिद्धान्तका भी प्रभाव पदा, तुक्तिदासवीने रामाययादी कथा रचकर अपनी काव्य-ककाको प्रदर्शित किया और नामावीने धपने भक्तमाकन्तामक प्रन्थमें हिम्दी-भाषामें अनेक भक्तोंके चरित्रका सर्वन किया। काव्य-सम्प्रदायसे बंगाकके महान् भक्त झी-

देखिये शक-दुजिनिरीका करफ अल-महजूद नामक प्रत्य प् १०५ परिच्छेद १६ !

चैतन्य महाप्रमुका विकास हुआ। उनपर बंगालके पूर्ववर्त्ती चर्डीतास एवं विद्यापति-इन महारमाओंका भी प्रभाव पदा । श्रीबह्मभाषार्यका गुजरातमें खुव प्रभाव रहा और मीराबाई एवं नरसी मेइता इन्होंके उपदेशोंसे प्रभावित हुए 1% इसप्रकार उक्त दार्शनिक सम्प्रदायोंसे सार्वजनिक भक्तिका स्रोत फूट निकका । स्रीर इस बातपर ज़ोर दिया गया कि मिक्का उपदेश बोक्स्वालकी भाषामें ही दिया बाय । यद्यपि बङ्गासका वैष्णव-सम्प्रदाय अपनेको मध्व-सम्प्रदानकी ही एक शासा बतलाता है, किन्तु उसके सिद्धान्त श्रीवृद्धभाचार्यके सिद्धान्तींसे श्रविक मिछते हैं। वंगासके वैद्याय-सम्प्रतायके प्रधान धाचार्य जीव गोस्वासी थे। इन्होंने ईश्वरका ऐसा समन्वित स्वरूप माना है कि जिसमें 'बड़ा', 'परमारमा' एवं 'भगवान्' इन तीनीं स्वरूपोंका अन्तर्भाव हो जाता है। भगवान् तर्ककी दृष्टिसे सबसे ऊँची सत्ता है और ब्रह्म एवं परमात्मा ये दोनों उस समस्वित सत्ताके भएगं रूप हैं। केवल ज्ञानकी भप-रोचतामें ब्रह्म ही भगवान् हैं भीर इस अपरोचनाका अनुभव तब होता है अब कर्ता और कर्मके भेदका ब्रह्मके अन्दर स्पष्ट अनुभव नहीं होता क्योंकि बहा वास्तवमें एक अमूर्त एकता-के रूपमें प्रतिभासित होता है। भाष्यात्मिक अनुभवका यह पहला चण होता है। केवल ज्ञानी ही इस अनुभवकी वर्णताको प्राप्त कर सकते हैं। यह वस्तुकी सरवतामें एकता-का अनुसव है किन्तु वह एकता केवल दिसाठ है और सर्वोच सन्तर्जानमें स्थलताका पूर्वरूप है। इसप्रकार बीव गोस्वामीकी दृष्टिमें जबतक आध्यारिमक जीवनकी स्थकता इष्टिगोचर नहीं होती तबतक अभेदज्ञान वास्तविक एवं अनुभवसिद्ध रहता है, इस अधूरे वर्णनके समन्वय-तसको 'परमाहमा' कहते हैं। सम्पूर्ण समन्वय तो अनन्त गुकों एवं अनन्त शक्तियाँसे सम्पश्च सगुज भगवान्में ही होता है। इसप्रकारकी समन्वय-दृष्टि केवल प्रेमये ही होती है। बंगाकमें श्रीचैतन्य महाप्रमुके हारा मिकका प्रचार

\* मक्त नरसी मेहता श्रीबल्लमाचार्यसे बहुत पहले हो जुके हैं, यह निश्चबक्त्यसे माना जाता है कि नरसीजीका जन्म वि॰ सं० १४७० में और उनका परलोकवास सं० १५३६ में हुआ, परन्तु श्रीबल्लभाचार्यका जन्म सं०१५३५ में हुआ था। भतएव नरसी-बांका मक्तिवाद श्रीबल्लभाचार्यसे मिलता-जुलता होनेपर भी नरसीबीपर बांचार्यका प्रमाब पड़ा हो ऐसा नहीं कहा जा सकता।

होनेके साथ ही ईखरके सगुज स्वरूपकी धारणार्मे बढ़ा आरी परिवर्तन हो गया । बंगाएके वैष्णव-सम्प्रदावमें ज्ञानके द्वारा ईश्वरके सहस्वके भाग्तरिक अनुसवका अधिक उल्लेख नहीं मिछता । इस सम्प्रदायमें ईश्वरको 'प्रेम और आनन्द' का की छामय स्वरूप माना गया है। ईश्वरके स्वरूपमें कीलामय आनन्दकी आन्तरिक अभिव्यक्तिकी आवश्यकता रहती है और यह अभिन्यक्ति प्रेमसे ही हो सकती है। प्रेमके अन्दर इस अभिन्यक्तिके दो स्वरूप माने गये हैं। पहला तो यह कि शक्तिके अनम्त विकारों में ईश्वर सवा उसके साथ रहते हैं। शक्ति आनन्दका तत्त्व है और प्रेम ही उसका घसकी स्वरूप है। इस एकताके घन्दर ही मनुष्य ईश्वरके साथ अपनी एकताका अनुसब कर सकता है। इसके अतिरिक्त शक्तिके अनन्त विकारों में शक्तिके साथ ही ईश्वर एक कालमें विद्यमान नहीं रहते । प्रेमकी सबसे उँची अवस्थासे एक तार्किक इलचल प्रारम्भ होती है. जिसके बन्दर पहले साहचर्यको स्वीकार किया जाता है भीर फिर उसका खरहन किया जाता है। आनन्दर्मे न्युनाधिक्य करनेके लिये और साइचर्यके बारम्बार समर्थन एवं सरहनसे आनन्दको अधिक घन बनानेके लिये उनके यहाँ एक कानून भी है। भगवत-प्रेमकी तार्किक इक्षचलमें जीव एवं प्रकृतिकी सृष्टिका अभिप्राय यही है। ईश्वरके विनोदके लिये अपनेको उनके अधीन कर देनेमें शक्तिको जो सानन्द प्राप्त होता है उसका स्वयं परमारमाको भी अनुभव नहीं है। इसप्रकार प्रेम, भक्ति एवं त्यागर्मे शक्ति एवं जीवको जिस मानन्दका बास्तवमें अनुभव होता है. उसका अनुभव करनेकी ईश्वरमें भी प्रवृत्ति होती है। यही मनुष्पके ईचर-प्रेमके रूपमें अभिन्यक्त होती है। प्रेमके सबसे ऊँचे स्वरूपको प्रेमी ब्रह्म करता है और ब्रह्म करनेवाका प्रेम करता है। इसप्रकार भक्तींके प्रेमके आन्तरिक अनुभवेंसि ईश्वरकी कुटस्व सत्ता पूर्व खगवन्तर्वर्ती सत्ताका सनातन विरोध मिट गया है। यहाँ अक्तको वह एकता नहीं मिकती वो सारे सम्बन्धोंसे परे है, वो पुकता सम्बन में नमककी उद्योक्त चुक बानेले सर्वत वर्षाकी बूँदके समूद्र-में गिरनेसे होती है, अथवा दीपककी आकामें पतंगके जरु जानेसे सम्पन्न होती है। प्रेमकी तार्किक प्रगतिमें एक आवश्यक विरोध, एक अनिवार्य युक्ति-विरुद्धता मह हो जाती है।



## एकेश्वरवाद और शिव-विष्णु

(लेखक--पं० भीभवानीशंकरजी)



न्त्-शास्त्रीमें एकसे अधिक ईश्वरका वर्णन जानकर अनेक स्त्रेगोंकी यह धारणा हो गयी है कि दिन्द्-धर्म ईश्वरको एक न मानकर अनेक मानता है और इसी कारण वे लोग दिन्द्-धर्मको देय-रिं ने देखते हैं। दिन्दुओं-में भी अनेकों मनुष्य शिव और विष्णु-में भेद मानते हैं तथा दोनोंको परम्पर-

विरुद्ध गुणवाले समझते हैं। इसी कारण बहुधा शैव और वैष्णवींमें परस्पर घोर विरोध और देशमाव देखा जाता है। पूर्वकालमें तो द्यों और वैष्णवोंमें सिद्धान्त-भेदके कारण कभी-कभी बढ़ी लड़ाई हो जाया करती थी। शिव और विष्णुमें भेद-ज्ञानसे ही लोग समझते हैं कि हिण्दू-धर्ममें एकेशरवाद न होकर अनेकेशरवादका सिद्धान्त है। इस अनेकेश्वरवादके भ्रमपूर्ण सिद्धान्तके कारण भी कुछ लोग ईश्वरमें विश्वास रखना अनावश्यक समझते हैं।

### शिव और विष्णुकी एकता

ययार्थतः मूरुकारणस्यरूपमें शिव और विष्णु एक ही हैं, वह एक ही ईश्वर सांसारिक प्रयोजनके अनुसार भिन्न-भिन्न कार्य सम्पादन करनेके कारण गुण और कर्म-की दृष्टिसे विभिन्न समझे गये हैं। परन्तु विभिन्न कर्मोंका सम्पादन करतं हुए भी वह एक हैं, तथा उनके कार्यकलाप और गुण-कर्म परम्पर-विरोधी न होकर आवश्यक और सहायक हैं।

शिवके गुण और कर्मके रहस्यको लोग कम समझते हैं और इसी कारण उनमें शंका भी करते हैं; इसका कारण यह है कि उनके कर्म निवृत्ति-मूलक होनेके कारण परम उच्च और रहत्यमय हैं। संसारकी मृष्टिके सञ्चाकनके निमित्त यह आवश्यक हुआ कि प्रथम प्रकृतिका विकास हो। इस विकासके कारण आवरणकी स्थूकताने प्रकृतिके अभ्यन्तरस्य आरमाके दिव्य गुण और शक्तिके बाह्य प्रकाशका स्वामाविक ही हास हो गया। यही प्रवृत्ति-मार्ग है। इसमें आधारकी उन्नति और वृद्धि होती है किन्तु इसके द्वारा उपाधिकी स्थूकताने कारण अभ्यन्तरस्य आरमाके प्रकाशका हास होता

है। जब प्रकृतिकी स्थुलता चरम सीमापर पहुँच जाती है तर उसके विकारको शुद्धकर सुक्ष्म अर्थात् सस्वरूपमें लानेकी चेष्टा की जाती है जिसमें अध्यन्तरस्य आरमाका प्रकाश जो आधारकी बाह्य म्थुलताके कारण हासको प्राप्त हो गया था क्रमशः विकसित होने छगता है, यही निवृत्ति-मार्ग है। यह दोनों मार्ग आवश्यक हैं। पहले प्रवृत्ति-मार्गके कर्त्तं व्योंके पाछन किये बिना निवृत्ति सम्भव नहीं है। अतएव प्रवृत्ति-मार्गं भी निवृत्ति-मार्गका सहायक है। ईश्वर जब पाछन और धारण करनेके कार्यमें प्रवत्त रहते हैं, (जो प्रवृत्ति-मार्ग है) तो वह विष्णु कहलाते हैं और वही ईश्वर जब निवृत्ति-मार्गके कार्यमें नियुक्त रहते हैं, ( जो जीवारमाका ईश्वरमें सम्मिलन है ) तो वह शिव कहलाने हैं। ताल्पर्य यह है कि एक ही ईश्वरमें कार्य-भेदके कारण नाम-भेद पाया जाता है। जैसे गवर्नमेण्टका एक ही अफसर मालके कामका अधिकारी होनेके कारण 'कलक्टर'. फौजदारीके कामका अधिकारी होनेके कारण 'मजिस्टे ट', रबिस्टीका अफसर होनेके कारण 'डिन्टिक-रजिस्टार' कहकाता है, ( तथा पहले म्युनिसिपैक्विटी और डिस्ट्क्ट-बोर्डका 'खेयरमैन' भी कहलाता था ) अर्थात् एक ही व्यक्तिकी विभिन्न कार्योंके कारण विभिन्न संज्ञा हो जाती है. वैसे ही एक ही ईश्वरकी भी विभिन्न संजाएँ हैं।

श्रीविच्यु प्रवृत्ति-मार्गके नायक हैं। प्रवृत्ति-कार्यके साधनमें धन, धान्य, समृद्धि आदिकी आवश्यकता है। इसीलिये श्रीविच्युकी शक्ति श्रीलव्युकी शक्ति श्रीलव्युकी रहिता श्रीलव्युकी हैं तो धन-धान्यादिकी देनेवाली हैं। श्रीलिच्यु अपने कार्यको यशहारा सम्पादित करते हैं। क्योंकि इसके विना प्रवृत्ति-धर्मका पालन सम्भव नहीं है और इसी कारण वह अवतार धारणकर कमी-कमी मर्थलोकमें भी प्रकट होते हैं, जो यथार्थतः उनके निमित्त यश्च अर्थाद स्थाग ही है। इसप्रकार विच्युका कार्य क्यक्त है। सृष्टिके कह्याणार्थ जो वैदिक यश्च किया जाता है उसके भी अधिष्ठामा श्रीविच्यु ही हैं और इसी कारण उनका नाम यश्च-पुरुष है।

जब साधक प्रवृत्ति-मार्गके कर्तग्यको प्राकरके निवृत्ति-मार्गका अनुसरण करनेमें प्रवृत्त होता है तो ब्रीशिव श्रान, योग और भक्तिको प्रदानकर उसे गुणमयी प्रकृतिसे जीव-

म्मक करनेके छिये ईश्वरोम्मुख करते हैं। श्रीशिव स्वयं जीवन्सक्तके परम आदर्श हैं और मनुष्य-शरीर जो पिण्डाण्ड है, वह किसप्रकार ठीक पिण्डायद ( लच्च बहााण्ड ) बनेगा, इसके वह प्रकाशक हैं। वह जगदुगुरु होनेके कारण ममक्षको जीवन्मक बनाते हैं। निवन्ति-मार्गमें त्यागकी प्रधानता है और श्रीशिव स्वयं त्यागके परम आदर्श हैं; इसीछिये उनका नाम स्यागराज (योगिराज) है। इसी गुजके कारण श्रीशिव समस्त सांसारिक भोगके पदार्थीका स्याग करते हैं। आकाश उनका वस्त्र है: तथापि स्यागके चिद्धस्वरूप वे केवल एक कौपीन धारण करते हैं और वह भी ब्याब-चर्मका । सर्प, जिससे प्राणी भयभीत होते हैं. आअवण बनकर शिवके गले और सिरमें लिपटे रहते हैं, जो साभ्यन्तरीय प्रसुप्त अधः कुण्डलिनी-शक्तिके जागृत होकर अर्थ-शक्तिमें यक्त होनेकी सूचना देते हैं। श्रीशिव सुगन्धित पुर्णीको त्यागकर धत्रे और आक-जैसे विष-प्रश्नोंके प्रवर्गासे प्रसम् रहते हैं, क्योंकि योगवल-के कारण विष भी अमृत हो जाता है। वह शरीरमें चन्द्रनादिका लेप न करके विमृति रमाते हैं, जिसका भाव यह है कि इन्द्रियोंके विकारीको योगामिसे दग्धकर उसे ग्रुद्ध, सास्त्रिक बनाकर विभूतिके रूपमें धारण करते हैं। कपासधारणका अर्थ सन्य मुख्यवान् धातुके पात्रीका स्याग करना है: इसका भाव यह है कि कपासके सहस्रार-चक्रमें शिवका वासस्थान है और वहीं उनकी साधनद्वारा खोजना चाहिये।

जब कोई मूर्ति (आकृति) अपने उहेइयको सिद्ध-कर उससे अधिक कार्य करनेके योग्य नहीं रह जाती तो श्रीशिव उसको नष्टकर उसके द्वारा नवीन आकारकी रचना करते हैं जो नये रूपसे कार्य करता है। अतप्व मृत्यु और मृतककी अस्थि, मुण्ड, चर्म, कपाछ आदि यथार्थतः अमंगळजनक नहीं हैं, क्योंकि मृत्युद्वारा शरीर-की सामग्रीको परिवर्तिसकर नवीन आकृति बना उससे संसारका मंगछ ही करते हैं। इसप्रकार मृत्युसे ही जन्मके मंगळका विधान होता है। इसो परिवर्तन और पुनरुजीवन-का बोधक शिवका इसशान-वास है।

अहंकारके अधिष्ठाता श्रीशिव हैं। साथक अहंकारको अपने स्वार्थसाधनमें न ख्याकर निवृत्ति-धर्मका पाछन करनेके क्षिये श्रीशिक्को अर्पण करता है और इस अर्पणको ही सुण्डमदान कहते हैं। ऐसे साधकके अर्पित अहंकारकणी मुण्डकी माला जब वह अपने गलेमें धारण करते हैं तबसे उस अपितास्मा साधकके सब कर्म श्रीशिवकी इच्छाके अनुसार होने लगते हैं। श्रीशिव ऐश्वर्यस्चक रथादिकी सवारी न करके हुद कृषभकी सवारी करते हैं, इसका अभिप्राय यह है कि वे मनुष्यके ही कस्याण-कर्ता नहीं हैं बिक्त पशुओं के भी कस्याया करनेवाले हैं। इसी कारण उन्हें पशुपति भी कहा जाता है। कृषम धर्मका भी सूचक है, इससे स्थित होता है कि शिव धर्मके सञ्चाकक हैं।

श्रीशिव श्रक्षपूर्णांके द्वारा संसारके निमित्त अस्यन्त आवश्यक श्रष्ठका वितरण करते हैं, पर स्थयं भिक्षा माँग-कर निर्वाह करते हैं; इसप्रकार संसारको शहंकारश्चम्पता, दीनता और स्यागको शिक्षा देते हैं। वह स्वयं परम स्यागी होते हुए भी आर्च, दीन, निःसहाय, निर्धन, श्रंगहीन, विरूपांग आदिके त्राता और पालक हैं। यही कारण है कि दीन, हीन, पंगु, श्रंगहीन, भूत, प्रेत, पिशाश्चादिकी जिनसे छोग उनकी दुरवस्थाके कारण धृणा करते हैं, श्रीशिव सुधि छेतं हैं और उनको अपना गण बनाकर रखते हैं।

श्रीशिव वन ऑर पर्वतमें रहते हैं, इसका तारपर्य यह है कि वे उद्धिज और स्थावर-जगत्के भी सहायक और पाछक हैं। उनके मोजन मुक्यतः जंगकके कन्द्र-मूल-फल ही हैं, जो सभी त्यागके सूचक हैं। श्रीशिवके सामने अमृत और विष दोनों समान हैं। यही कारण है कि समुद्रसे हालाइल विषके निकल्नेपर उन्होंने संसारकी रक्षाके लिये उसका पान किया और स्वयं नीलकण्ड बन गये।

निवृत्ति-मार्गमें कामवासनाका दमन ही मुक्य बात है, अतएव श्रीशिवने काम-दहन किया । परमा सुन्द्री श्रीपार्वतीके अंघापर बेंडे रहनेपर भी उनमें कामविकार नहीं होता। यथार्थ काम-दमन भी इसीको कहते हैं कि विषयके संस्पर्शसे भी कुछ क्षोम नहीं।

श्रीशिव जीवन्मुक अवस्थाके प्रदान करनेवाले हैं, परम्तु वह सायाके अतिक्रम किये विना प्राप्त नहीं हो सकती। अतप्व श्रीशिवकी शक्तिके (उमारूप समष्टि तुरीय वैतन्य-शक्ति) जो समष्टि महासुवृत्तिके (अविद्यान्धकारके) परे हैं, प्रकाशको सहायतासे साधक इस अविद्यान्धकारको अतिक्रमकर ईवरको प्राप्त करता है। इस तुरीय-वैतन्यकी प्राप्ति जगद्गुरु शिवकी क्रपासे ही होती है, किन्यु समिक्षशरी साधकको इस क्रपाकी प्राप्ति नहीं होती। श्रीशिव अवादि सांसारिक वस्तुएँ अयोग्यको भी प्रदान करते हैं, परन्तु इस तुरीय-चैतन्यका बोध अर्थात् राजविद्या उसीको प्राप्त होती है जो उनके तृतीय नेत्रके प्रकाशमें पवित्र, निर्मेख और स्वच्छ जँचता है। क्योंकि अपवित्रारमा उस सर्चछाइटको सहन नहीं कर सकता और न कोई उनको घोसा ही दे सकता है।

उपर्युक्त महा अविधान्यकाररूप महासुषुप्तिके जपर
श्रीकृष्ण अमादि जीवन-गीताका गान भपनी वंशी
(क्वादिनी-शक्ति) द्वारा करते हैं। वर्तमान गीता उस
गानका एक ग्रंश है। यह दिश्य-गीता-गान उसीको
सुनायी देता है जो महासुषुप्तिरूप अविधाको तुरीयचैतन्यके प्रकाशसे अतिकामकर उससे जपर जाता है
और यह जगदगुरु श्रीशिव और उनकी शक्ति उमा
(महाविधा) की सहायनाद्वारा ही सम्मव है। इसीकिये
शिव अधिकारी सुमुक्तको तारक-मन्त्र प्रदानकर
भविधान्यकारमे सुक्त करते हैं। अर्थात् श्रीशिवकी शक्ति
विधाके प्रकाशमे अविधान्यकारका नाश होता है। अविधा
ही सृत्यु है, इसका विधाके द्वारा अतिक्रम होता है। इसी
कारण श्रीशिवको सृत्युक्षय अर्थात् अविधारूपी सृत्युका
जय करनेवाला कहते हैं।

तुरीय-चेतन्यकी छः शक्तियाँ हैं -- ज्ञान, इच्छा,

क्रिया, मान्निका, कुण्डिकिनी और परा । यह तुरीय-चेतन्य-शक्ति शिवका दिव्य शरीर है। विना इस शक्तिको आधार बनाये ईश्वरका कोई अवतार नहीं हो सकता । जगद्गुरु शिवका निवास छ्लाटके सहस्रारचक्रमें है-'क्स्साटे सिद्धदर्शनम्'।(योगस्त्र)

परम्तु श्रीकृष्णका वास हृदयमें है--- 'हृहे शेऽर्जुन तिष्ठति।'

जगर्गुर श्रीशिवकी दीक्षाके विना कोई श्रीकृष्णको पा नहीं सकता। स्वयं भगवान् श्रीकृष्णने हिमाछयमें शिवकी दीक्षा प्रहणकर उनकी तपस्या की और उनको तृष्ट किया (यह कथा महाभारतके अनुशासन-पर्वके प्रथमाध्यायसे प्रारम्भ होती हैं)। श्रीकृष्ण भगवान्की इस तपस्याका मुक्य तार्थ्य जगत्को यह उपदेश देना था कि वे दोनों एक हैं। अतः जगद्गुर शिवकी कृपाके विना कोई श्रीकृष्ण भगवान्को प्राप्तनहीं कर सकता। जिला हैं—

> यो ती शंसकपारुभूषितकरी हाराहियमाराधरी देवी द्वारवती श्रमशानिन्हणी नागारि-गो-बाहनी। द्विष्यस्थी बल्दिश्चयक्षमधनी श्रीशेलजाब्ह्समी पापं में हरतां सदा हरिहरी श्रीवत्सगङ्गावरी॥ शिवस्य हृदयं बिण्णुः विष्णास्य हृदयं शिवः। यथा शिवसयो विष्णुः सर्वं विष्णुमयं जगत्॥

- 4000000-

## जतलाओं निज प्यार

( लेखक--पं ० श्रारमाशंकरजी मिश्र 'श्रीपति' )

जगतके जब भूठे व्यवहार,

तब तो नाथ! तुम्हीं बन जाते मेरे प्राणाधार।
यश-अपयश, सम्मान-निरादर, राग-निराग, दुलार;
इस उलझनमें हमें उलझना, नहीं प्रमो! स्वीकार।
साधु-असाधु, नराधिप-निर्धन, प्रबुष-अबोध, गैंवार;
करते हो क्या एक भावसे, सबको अंगीकार?
माया भी झूठी काया भी, धन, दारा, परिवार;
तब जो कुछ हो सार, बता दो, हमको हे करतार!
जो कुछ है, प्रस्तुत है श्रीपित, व्यथा-पूर्ण उपहार;
दुकराओ या हृदय समझकर, बतलाओ निज प्यार!

図れるなるなななななななななない。

## ईश्वर-निरूपण

ं लखक-पण्डितवर श्रीबालकृष्णजी शर्मा )



हिक सुक्षको दुःखसे मिश्रित तथा आमुष्मिक सुक्षको नाशमान जानकर विवेको पुरुष इनको कामना नहीं करते; प्रायुत टोर्नोको समान ही दुःखप्रद मानते हैं। दुःख असह-नीय होता ही है, अतएव दुःखमय

संसारसे विरक्त होकर आस्यन्तिक दुःख-निवृत्तिका उपाय जाननेके क्रिये वे गुरुके पास जाते हैं। जैसे---

> परीक्ष्य लोकान् कर्मचितान् ब्राह्मणां निर्वेदमायात् नास्त्यकृतः कृतेन । तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवामिगच्छे-त्समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् ॥ ( श्रुति )

तव गुरुके द्वारा यह उपदेश प्राप्त करके कि जीव-मिध्याज्ञानकी निवृत्तिये होनेवाला जीवतत्त्वज्ञान मोक्षमें कारण है और जीवतत्त्वज्ञानमें पुण्यद्वारा या साक्षात् ईश्वर-तत्त्वका ज्ञान कारण है, वह ईश्वरकी जिज्ञासा करता है। अतः ईश्वरका निरूपण करना आवश्यक हैं। जैसे---

> 'दे ब्रह्मणी वेदितत्ये परं चापरमेव च ।' 'स हि तन्वते। ज्ञातः स्वातम-साक्षात्कारस्योपकगीते ।' 'तमेव विदित्वार्शनमृत्युमेति नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय॥' (भात)

'महासंस्थाऽमृतत्वमिति।' 'भिद्यंत इदयप्रनिथिदिछद्यन्ते सर्वसंशयाः। श्रीयन्ते शास्य कर्माणि तसिन्दष्टं पराद्ये॥' 'मोमव ये प्रपद्यन्ते मायमितौ तरन्ति ते॥' (स्पृति)

ईश्वरको किसी-न-किसी रूपमें सभी मानते हैं, इस-लिये उसका निरूपण न्यर्थ है। जैसे---

मृष्टिके आरम्भमें विद्वान् अणिमा आदि ऐइवर्योसं सम्पन्न महामुनि कपिछ ईश्वर हैं, सांरूप-मतवाले ऐसा मानते हैं। अविद्यादि होश, कर्म, जाति, आयु, मोग भर्मोभर्मसे सर्वथा असम्बद्ध, शरीरभारणद्वारा बेर्बेके

प्रकाशक, घटपट आदि बनानेकी विधि दिखानेवाले ईश्वर हैं, यह योगशास्त्रका मत है। उपाम्यरूपसे बेदोपदिष्ट मन्त्र-विशेष ईबर है, ऐसा पूर्वभीमांसा कहता है। उत्तरमीमांसा (बेटान्त) ईश्वरको निर्देष, सिबदानन्दस्बरूप बतलाता है। न्याय-वैशेषिकका सत है कि ईश्वर सर्वज्ञ जगत्का कर्त्ता संख्यादि आठ गुणोंसे युक्त है। ईश्वर लोकविरुद अग्नि और सर्पका धारण तथा बेदबिरुद्ध दारुवन और विप्रवध् विश्वंसन करनेपर भी निष्पाप और स्वतन्त्र है यह महा-पाशुपत-मतका सिद्धान्त है। शैव ईश्वरको निर्द्धगुण्य मानते हैं। पौराणिकांका मत है कि ईश्वर सर्वज्ञत आदि गुर्णोसे युक्त पुरुषोक्तम है। याज्ञिक उसे यागमें प्रधान-तया यष्टब्य पुरुषक्षप मानतं हैं। जैन दिगम्बर अद्दर-अविचाशून्यरूप मानते हैं। चार्चाक उसे छोकमें सबसे बढ़-कर गुणी, प्रतापी शरीरवान् रूपसे मानते हैं। यहाँतक कि शिक्पी लोग भी उसे विश्वकर्मारूपमें मानते हैं। तथापि सगुणस्व, निर्गुणस्व, क्षशिकस्व, निरयस्वादिमें मतभेद होने-के कारण इसका (ईश्वरका) निरूपण करना परमावश्यक है। भर्माशमें विवाद ही सर्वत्र भर्मीके निरूपणमें प्रयोजक होता है।

ईश्वरका खरूप

र्देशर नीरूप, निरवयव, निर्मनम्क, निष्क्रिय, निरय, निरयत्म, निद्राप, अतनु, विश्व, निरय सर्वविषयक अविकल एक अनन्यसाधारण ज्ञानेच्छाप्रयहाँग्य प्रयुक्त, सुख-दुःखा- दृष्टरिह्त, संस्था-परम-महत-परिमाण-पृथक्ख-संयोग-विमागका आश्रय, घट्ट आदिका अधिष्ठाता, स्वतन्त्र, सर्व- शक्तिमान्, सर्वेश्वर, जगत्का उत्पादक, पाछक और नाशक, प्रणववाच्य सजातीय द्वितीयरहित और पुरुषोक्तम है। जैसे —

'निष्करं निष्क्रियं शान्तं निरवद्यं निरक्षनम् । महान्तं विभुमात्मानं मत्वा धीरे। न शांचिति ॥ 'ईशानें। भूतमव्यस्य ।' 'अष्राणो ह्यमनाः शुभ्रः ।' ( श्रृति )

### ईश्वरके लक्षण

निरयज्ञानवरव, निरयप्रयक्षवरव, निरयेष्ठावरव, जग-दुरपादकस्व, जगरपाळकस्व, जगन्नाज्ञकस्व इस्यादि ईश्वरके स्वभूज हैं।

#### ईश्वरमें प्रमाण

ईश्वर नाह्यों निव्यों से प्रत्यक्ष नहीं हो सकता है; क्यों कि
उसमें रूप नहीं है। रूपके कारण ही बाह्ये निव्यों से दृश्यप्रत्यक्ष होते हैं। ईश्वरका प्रत्यक्ष अन्तरिनिव्य सनसे भी
नहीं हो सकता। अपने आत्मा और उसके गुणों को छोब्कर परकीय आत्मा आदिका मानस-प्रत्यक्ष न होने में

अभयने आत्माके साथ सनके विलक्षण संयोग जैसे परकीय
आत्माके प्रति नहीं होता है वसे ही ईश्वरके प्रति नहीं
होता। अनः ईश्वरका मानस-प्रत्यक्ष भी नहीं हो सकता
है। जैसे—

'न तत्र चक्षुर्गच्छति ।' ( ध्रुति ) 'अवाड्मनसगोचरम् ।' ( स्मृति )

(१) परन्तु अनुमान-प्रमाणद्वारा ईश्वरकी सिद्धिमें कोई वाधा नहीं होती । जितने कार्य होते हैं सब सकर्त्क (अर्थात् कर्ताके द्वारा ) होते हैं, जैसे घट-पट आदि; जो सकर्तृक नहीं है, बद्द कार्य भी नहीं हो सकता, जैसे गगन। द्वयणुक पूर्व श्रंकुर कार्य है, अतः इन दोनोंको जरूर सकर्त्क होना चाहिये। तब इनका कर्ता कीन है । बह कर्ता न तो जढ हो सकता है और न जीव। अतः इनके कर्तृत्वरूपमें ईश्वरकी सिद्धि होती है। यदि कोई कहे कि 'कर्ता शरीरी होता है, शरीररहित कर्ता कहीं नहीं देखा जाता है फिर ईश्वरको कर्ता कैसे माना जाय ?' परन्तु यह बात ठीक नहीं है क्योंकि ईश्वरको या तो सिद्ध कहेंगे या असिद् । यदि सिद् है तो क्यों ? इसका उत्तर यदि यह हो कि जगत्का कर्ता होनेसे वह सिद्ध हैं, तब उस ईश्वरमें कत्रवके अभावका आरोपण करनेसे धर्मिप्राहक प्रमाण ही जाता रहेगा । यदि ईश्वरको असिद्ध मार्ने तय कर्त्त्वका सण्डन किसमें किया जायगा ? क्योंकि धर्मिके अभावये अभाव-ज्ञानका होना ही सम्भव नहीं है। यदि कोई तुसरी शंका करे कि 'शरीरजन्यस्वका सकर्तृकत्व ब्याप्य है और शरीरजम्यस्य ब्यापक है। ब्यापकाभावसे न्याप्याभावकी सिद्धि निर्विवाद है। द्वयण्कादिको सकर्तृकस्व माननेवाले नैयायिक शरीरजन्यस्य नहीं मानते हैं. तब शरीराजन्यस्वये सकर्तृकत्वका अभाव होनेके कारण सध्प्रति-पक्ष हो जायगा।' परन्तु यह कपन भी सम्यक् नहीं है। क्योंकि व्यर्थ विशेषणसे घटित साध्य व्याप्यत्वासिकि नामक हैत्वाभासमें आ जानेके कारण सिद्ध नहीं हो सकता। इसीकिये नीळभूमहेनुसे विद्वको सिद्ध करनेवाला वादी हेत्वाभास नामक निग्रह-स्थानमे निगृहीत (पराजित) हो जाता है। प्रकृत स्थळमें शरीर-विशेषण ध्यर्थ है, अकर्नकरव सिद्ध करनेके लिये अजन्यस्वमात्र ही पर्याप्त है, इसलिये शरीराजन्यस्व ध्याप्यस्व असिद्ध हो गया। और यदि शरीर-विशेषणको इटाकर केवल अजन्यस्वको हेतु वनाव तो हेनुके पक्षमें न रहनेने स्वरूपकी असिद्धि हो जायगी—'सेयमुभयतः पाशाय रज्हः!' इसमें श्रुति आदि प्रमाण इसप्रकार है—

'यतं। वा इमानि भूतानि जायन्ते' 'विश्वतश्चक्षरत , विश्वतोम्खां वश्वतोबाहुरुतः विश्वतस्पात् । सम्बाहुभ्यां धमति संपतत्रैः द्यावाभूमी जनयन्देव एकः॥' (श्रुति ) 'अहं सर्वस्य प्रभवे। मत्तः सर्वं प्रवर्तते ।' (स्पृति )

(२) सृष्टिके आरम्भमें प्रथम वायवीय प्रमाणु क्षमें क्रिया होती है, तत्प्रधात् क्रमशः प्रभाणुह्यके संयोगसे ह्यणुक, तीन ह्यणुकोंके संयोगसे ध्यणुक, तीन ह्यणुकोंके संयोगसे ध्यणुक, तीन ह्यणुकोंके संयोगसे धतुरणुक—इसप्रकार महावायुकी सृष्टि होती है। इसके बाद क्रमशः महातेज, महाजल तथा महाप्रध्वीकी उत्पत्ति होती है। यह नैयायिकोंकी सृष्टि-प्रक्रिया है। सृष्टिके आरम्भका यह प्रमाणु-क्रियाक्ष्प कार्य किसीके प्रयक्षका ही हुआ होगा, क्योंकिकोई भी कार्य विना किसी प्रयक्षके नहीं होता। प्रमाणु तो स्वयं जह है, अतण्य प्रमाणुके प्रयक्षको कारण कहना आकाश-कुसुमके समान है। सृष्टिके प्रारम्भमें शरीरके जमावमें जीव भी प्रयक्षवान् नहीं कहा जा सकता जो प्रमाणु-क्रियाके कार्यको कर सके। अतः जिसके प्रयक्षसे प्रमाणु-क्रियाके कार्यको कर सके। अतः जिसके प्रयक्षसे प्रमाणु-क्रिया होती है वहां ईश्वर है। जैसे —

'यदा स देवा जागर्ति तदेदं चेष्टते जगत्। यदा स्विपिति शान्तात्मा तदा सवै निर्मालति॥

क्ष खिक्कीसे आनेवार्ल। सूर्व-किरणोर्मे जो छोटे-छोटे पूक्किनण-से दाखते ६, वे त्र्यणुक ६, उसका छठाँ हिस्सा परमाणु है। यथा-

> जालान्तरगते भानी यत् स्क्म दृश्यते रजः। तस्य बहतमो भागः परमाणुः स उच्यते ॥

अज्ञो जन्तरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वगं वा श्वभ्रमेव वा॥ 'मयाष्यक्षेण प्रकृतिः सूयते सचराचरम्।' 'तपाम्यहमहं वर्ष निगृहाम्यृत्सृजामि च॥' (स्पृति)

(३) आकाशमें पक्षीके चौंचमें धारण किया हुआ काह नीचे नहीं गिरता है, यदि वह उसे छोड़ देता है तो नीचे गिर जाता है। इससे यह मानना होगा कि गुरुवाश्रय-पदार्थ प्रयक्षवान्के द्वारा अधिष्ठित होनेके कारण पतनको नहीं प्राप्त होते हैं। तब इतने बड़े बहागड़को पतनसे बचानेमें किसीका प्रयक्ष अवस्य काम कर रहा है। यह जीवारमाके प्रयक्षको सामर्थ्यसे बाहरकी बात है। इसल्यि जिसके प्रयक्षको सामर्थ्यसे बाहरकी बात है। इसल्यि जिसके प्रयक्षको कहाग्रह धारण हो रहा है और पतनको प्राप्त नहीं होता, उसको अवस्य ईश्वर मानना पड़ेगा। जैसे—

'पतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि, द्वाबापुथिन्या विधृते तिष्ठतः ।' ( श्रुति )

> उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविदय विभार्यन्यय ईश्वरः॥(स्पृति)

(४) घट-पटका विनाश जैसे प्रयक्षये होता है, वैसे बहााण्डका विनाश भी विना प्रयक्षके नहीं हो सकता। इस-छिये सादश प्रयक्षके आश्रयसे ईसरकी सिद्धि होती है। जैसे --

> पत्र सर्वाणि भूतानि समिनव्याप्य मृतिभिः। जनमवृद्धिश्रमैनित्यं सम्भ्रामयति चक्रवत्॥ सर्वभूतानि कौन्तेय प्रकृति यान्ति मामिकाम्। करपश्चये पुनस्तानि करपादौ विसुजाम्यहम्॥(म्यृति)

(५) घट बनानेकी विधि कुछाछको तथा पट बनानेकी विधि तन्तुवायको माल्यम होती है, स्यवहार होनेके
कारख उनका आदिमें किसी स्वतन्त्र पुरुषद्वारा निर्माण
होना आवस्यक है। यद्यपि आजकल दूसरे कुछाछ अथवा
तन्तुवायकी रचना देखनेसे घटादिकी रचना की जाती है,
परम्तु सृष्टिके आदिमें सर्वप्रथम कोई आदर्श निर्माता अवस्य
रहा होगा। अतः आदर्श निर्माताके रूपमें हैं अरको
मानमा ही होगा। हैं बर ही कुछाछादिका शरीर घारण
करके पहछे घट-पट आदि बनाकर छोगोंको शिक्षा देता
है, पीछे प्रख्य-पर्यन्त अविध्विश्वक्षस्पसे वह स्यवहार चछता
रहता है। यदि कोई हसपर शंका करे कि जब प्रख्य
होता ही नहीं है तब सृष्टिका आरम्भ क्यों मामा जाय है
केवल पूर्व-स्यवहार ही उत्तर-स्यवहारके कारण होते हैं।

परन्तु यह कहना युक्त नहीं है, क्योंकि जन्मादिका क्रसिक हास देखकर, सम्प्रदायका भी किसी-न-किसी समय हास हो जायगा, यह निश्चित होता है और इस अनुमानसे प्रकृपकी भी सिद्धि हो जाती है। जैसे पहले मानसी सृष्टि होती थी, पीछे व्यवस्थित मैधुनी सृष्टि होने छगी और श्रव देश-कालादि-व्यवस्थासे हीन सृष्टि होती है---यह जन्मका हास है। पहले सहस्रशाखा-वेदका अध्ययम किया जाता था. पीछे पहंग एक वेदका अध्ययन होने छता और आजकल एक शाखामात्रका अध्ययन होता है, यह अध्ययनका हास है। पहले शिलोम्छ कृति बाह्मण थे, पीछे अयाचित-वृत्ति हुए, आजकल उनकी कृषि, वाणिज्य, सेवा-वृत्ति है, यह वृत्तिका हास है। पहले बाह्मण यज्ञ-शेष मोजी थे, पीछे अतिथि-शेष-भोजी हुए, आज अपने ही छिये बनाये हुए अनको खाते हैं। सत्ययुगर्मे धर्मके तप, ज्ञान, याग और दान यह चार चरण थे, त्रेतामें ज्ञान, याग और दान तीन चरण थे, द्वापरमें दो चरण थे याग और दान, किख्युगमें एक ही चरण दानमात्र रह गया है, वह भी अश्रद्धा आदि दोषोंन दृषित काम-कोचादिने समन्वित डोकर प्रतिदिन डीमबळ डोनेके कारण स्खलित होता जा रहा है। यह घर्मका हास है। आगम भी प्रख्यमें प्रमाण उपस्थित करता है। यथा---

'बाता ययापूर्वमकत्पयत्' (श्रृति)
'यदा यदा हि वमेंस्य म्हानिर्मवति मारत ।
अम्युत्यानमधर्मस्य तदाहमानं सुजाम्महम्॥'
'परित्राणाय साधुनां विनाशाय च दुष्कृताम् ।
धर्मसंस्यापनार्थाय संमवामि युगे युगे॥'(स्मृति)

#### घटादि-निर्माणके प्रथम आदर्श हेश्वर हैं इसमें प्रमाण--

'नमः कुलातेम्यः कर्मारेम्यश्च' (श्रृति ) 'पिताइमस्य जगता माता पाता पितामहः ।' 'यदि ह्यहं न वर्तेयं जातु कर्मण्यतन्द्रितः । मम बत्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थं सर्वशः ॥ उत्सीदेयुरिमे लोका न कुषौ कर्म चेदहम् ॥' (स्मृति)

(६) प्रत्यक्षका कारण महानता है, नहीं तो परमाणु-का भी प्रत्यक्ष हो जाता। ज्यणुकका प्रत्यक्ष होता है इसिक्ष्ये उसे महान् मानना होगा। अब उस अ्यणुकका असमवायिकारण किसको माना जा सकता है ! हराणुकके परिमाणको उसका ससमवायिकारण नहीं मान सकते, क्योंकि यह अणु है और अणु-परिमाणसे महत्की उत्पत्ति नहीं हो सकती । परिमाण सजातीय उत्कृष्ट परिमाणको पैदा करनेमें ही समर्थ होता है । सजातीय अणु-परिमाण-को यदि उत्पादक माने तो न्यणुक प्रत्यक्षका विषय न रह जायगा; और चतुरणुकसे लेकर घट आदि पर्यन्त किसीका भी प्रस्पक्ष नहीं होगा, तथा घट आदि अन्स्य अवयवीका प्रत्यक्ष न होनेसे तद्गत गुण, किया, जातिका 'भी प्रस्यच न हो सकेगा । अतः कारण नहीं मान सकते । पुनः यदि द्वयग्रक-रूपको कारण माने तो वह भी युक्त न होगा क्योंकि उसके रस और म्पर्शादिको लेकर विनिगमना-विरह होनेसे गौरव हो जायगा अतः अगस्या द्वयय्कगत त्रिष्वसंख्याको ही उसका कारण मानना होगा। द्विष्व आदि संख्या एक-एक करके गिननेमे उत्पन्न होती हैं, और उस समय ईश्वरको छोड्कर द्वरणुकका गिननेवाला वृसरा कोई है नहीं, जिससे त्रिस्वकी उत्पत्ति हो सके। इसक्रिये ईश्वरको मानना परमावश्यक है।

(७) वेदवास्यसे उत्पक्ष शाब्दबोधके प्रामाण्यज्ञानके बिना बहुतर घनव्यय और श्रमसाध्य यागादि क्रियामें प्रवृत्ति नहीं हो सकती और प्रामाण्यका ज्ञान शान्त्रवीध-ब्राइक सामग्रीसे नहीं हो सकता । यदि प्रामाण्यको स्वत:-प्राह्मस्य मार्ने तो ज्ञानमें प्राभाष्यका सन्देह ही नहीं उठ सकता, क्योंकि ज्ञान यदि ज्ञात है तो उसमें प्रामाण्य भी ज्ञात ही हो गया, फिर संशय कैसे हो सकता है ? यदि वह जात नहीं है तो भी धर्मिज्ञानके अभावमें संशय नहीं हो सकता । अतः प्रामाण्यको वक्ताके यथार्थ ज्ञानरूप गुणसे उत्पन्न हुआ ही मानना ठीक है। तब वेद-वाक्यसे उत्पन्न बोधमें रहनेवाले प्रमारवके ज्ञापक ज्ञानके आश्रय-रूपमे ईश्वरकी सिद्धि होती है, क्योंकि धर्माधर्म आदि वेदार्थको स्वतन्त्ररूपसे जाननेकी शक्ति दुसरेमें नहीं है। यदि यह शंका की जाय कि 'प्रामाण्यको त्सरेके द्वारा ब्राह्म मार्ने तो अनवस्था-दोष आ जायगा' पर यह युक्त नहीं है, क्योंकि अप्रामाण्य-ज्ञानसे अनास्त्रिंगत ज्ञान सिद्ध होता है न कि प्रामाययद्वारा निश्चित भनार्किगित ज्ञान । ऐसी अवस्थामें सर्वत्र प्रामाण्य-निश्चयकी आवश्यकता नहीं होती; इसिछये अनवस्थारूप दोष भी नहीं छम सकता है।

(८) वेद-प्रणेतृत्वसे भी ईश्वरकी सिद्धि होती है, इसके दो प्रकार हैं—'वेदाः सर्वज्ञप्रणीताः वेदस्वाद' अर्थात् वेदस्वके कारण वेद किसी सर्वज्ञद्वारा प्रणीत हैं क्योंकि जो सर्बज्ञ-प्रयोत नहीं है वह वेद भी नहीं है, जैसे इतर दाक्य। यह केवल व्यतिरेकी अनुमान है। दूसरा 'बेदवाक्यानि पौरुषेयाणि वाक्यस्वात् अस्मद-बाक्यवत्।' अर्थात् हमलोगोंके वाक्यके समान वाक्यस्वके कारण वेदवाक्य भी पौरुषेय हैं। यह अन्वय-व्यतिरेकी अनुमान है। जैसे---

> 'तस्मात् यज्ञात् सर्वहुत ऋचः सामानि जिश्लरे' (अति ) 'अनन्तरं च वक्त्रेम्यो बेदास्तस्य बिनिःसृताः । प्रतिमन्बन्तरं चैषा श्रुतिरन्या विषीयते॥' 'बेदान्तकृत् बेदविदेव चाहम्।' (म्मृति)

(९) इष्ठ छोग ईश्वर-विषयक वेदवाक्यको अर्थवाद-वाक्यमें परिगक्षित करते हैं। परम्तु अर्थवाद-वाक्यका तारपर्थ विष्यर्थकी प्रशंसा अथवा निन्दासे होता है। अतः प्रशंसाद्वारा उस विधिमें प्रकृति और निन्दाद्वारा निकृति होती है। जैसे---

'बायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता, वायुरेव पनं मूर्ति गमयतिः

यह अर्थवार-वाक्य वायुकी प्रशंसाके द्वारा 'वायक्यं श्रेतमाळभेत' इस विधिके अर्थमें प्रवर्त्तक होता है।

'सोऽरोदीत् तदरोदीत् तदेव रुद्रस्य रुद्रत्वम्'

यइ अर्थवाद-वाक्य रजत-निन्दाद्वारा 'विहेषि रजतं न देयम्' इस विधिके क्षिये रजत-दक्षिणा-दानसे निष्टुत्त कराता है। अतः किसी विधिवाक्यमें प्रवतंक-निवर्तकतासे रहित ईश्वरकी सिद्धि होती है।

(१०) विना स्याक्यानके वेदार्थका यथार्थ ज्ञान नहीं हो सकता और एकदेशदर्शी पुरुषके स्याक्यानमें विश्वास करना भी ठीक नहीं है, क्योंकि—

'पौर्वापर्यापरामृष्टः शन्दोऽन्यां कुरुते मतिम्'

अर्थात् पूर्वापरका विचार छोड़कर किया हुआ अर्थ अन्यथा ज्ञान प्रदान करता है। इसकिये समस्त वेदोंके तथा उनके अर्थके विज्ञाताका ही व्याख्यान आदरणीय हो सकता है। इसप्रकारका विज्ञाता ईखरके अतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता, अतः ईखरको मानना आवश्यक है।

( 1 1 ) जो शब्द रूक्षयावृत्तिके अभावमें जिस अर्थ-में प्रयुक्त होता है, वह शब्द उस अर्थका वाचक है। जैसे स्वर्ग-शब्द सुन्त-विशेषके अर्थमें प्रयुक्त उसका वाचक है, उसी प्रकार प्रणव, ईश्वर, ईशान आदि शब्दोंका प्रयोग जगस्कत्ती अर्थमें श्रुति, स्मृति, इतिहास आदिमें असंस्थों बार प्रयुक्त हुआ है, इसिक्षये तरपदवाच्य ईश्वरको अवस्य मानना होगा। जैसे—

> 'ॐ तरसदिति निर्देशो ब्रह्मणक्किविधः स्मृतः ॥' 'समस्तं व्यस्तं त्वां शरणद गृणात्योमिति पदम्॥' 'तस्य बाचकः प्रणवः' (स्तृति)

- (१२) कृति, स्पन्द, श्रपूर्व, कार्य, अभिधा, इष्ट-साधनताको यदि विधि-प्रस्ययका कारण मानें तो उसमें आपत्ति, अनुपपित आदि दोष आ जायेंगे इसकिये विधिका कारण आप्त-अभिप्राय ही मानना होगा। इसप्रकार बेदोक्त विधिके प्रस्ययके लिये अभिप्रायके आश्रयस्वरूप ईश्वरकी सिद्धि होती हैं।
- ( १३ ) संज्ञावाची उत्तम पुरुषके लिये प्रकाव आदि संख्या बक्तामें आगोपित होती है,—'अहं गण्झामि ।' इस-प्रकार 'प्रकोऽहं बहु स्याम्' इत्यादि वेदवास्यमें उत्तम पुरुषके लिये प्रकाव-संख्याके आरोपणसे ईश्वरकी सिद्धि होती हैं।
- ( १४ ) काठक, कालापक प्रसृति वेदशासाओं के नाम प्रसिद्ध हैं। अध्येताके अनन्त होनेसे उसके नामस् शासा-

का नामकरण स्वीकार करना ठीक नहीं है। इसिल्ये ईश्वरने सृष्टिके आरम्भमें कठसंज्ञक घारीर धारण करके जिस शासाका अध्यापन किया उसका नाम काठक हुआ, कलाप-संज्ञक शरीर धारण करके जिस शासाका अध्यापन किया, उसका नाम कालापक हुआ, अतः नामानुरोधमे भी ईश्वरको मानना ठीक है।

( १४ ) समस्त बेद परम्परा या साक्षात रूपमे ईश्वर-का ही तारपर्थ रखते हैं। जिसे, पुरुषस्कर्में सृष्टिकक्तीके रूपमें, रुद्राध्यायमें ऐश्वर्यरूपमें, मण्डल ब्राह्मणमें शब्द-ब्रह्मके रूपमें, मन्त्रविधिमें यञ्चपुरुषके रूपमें, उपास्यानमें अवतारके रूपमें, तारपर्य यह है कि सर्वत्र उपास्यरूपसे ईश्वर ही प्रतिपादित हुआ है—

'सर्वे नेदा यत्पदमामनित' (श्रुति)

(१६) कुल्हाड़ी स्वतः काहको नहीं काट सकती, क्योंकि वह अचेतन है। अचेतन चेतनद्वारा प्रयुक्त होकर ही कार्यको उत्पन्न कर सकता है। अदष्ट समम्न कार्योंका उत्पादक है, परन्तु वह अचेतन है इसिलये उसका प्रयोक्ता (अधिष्ठाता) किसीको अवश्य ही मानना पड़ेगा। वह अधिष्ठाता ही ईसर है।

शासान इसप्रकार ईश्वर सर्वनोभावेन सिद्ध है।

गीत

( लेखक---श्रीसत्याचरणजी 'सत्य' एम० ५०, विशास्त )

सान्ध्य-गीत-सा मधुर रूप घर

शत सहस्र अञ्चल अन्तरसं, सङ्कृत हो हे अन्तरतर !

(1)

अनहद-ध्वनि-सा मनागनमं आशा-तिकत् निराशा-धनमं मत्त मयुर नृत्य-सा चश्रक,

थिरक उठा है भुवनेश्वर !

साम्ध्य-गीत · · · ।।

( २ )

तरुण उवाके मधु-प्रणयन-सा मुँदे सुमन-दक उन्मीलन-सा शनैः शनैः स्वर्णाम मनोहर,

विकसित हैं। है अक्षितेदवर !

सान्ध्य-गीत ... ॥

(३)

विश्व-छोरपर कठणा-रेका झलक रही मिथ्मा मद-केखा उज्ज्वल बारिद पक्कांपर आ,

शान्ति-सुधा बरसा क्षणभर!

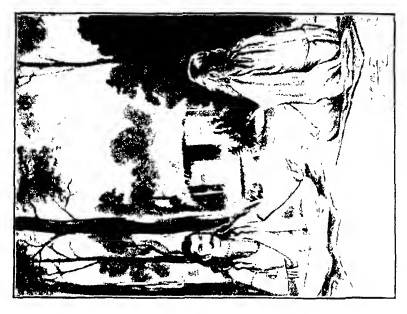
सान्ध्य-गीत · · · ।।

(8)

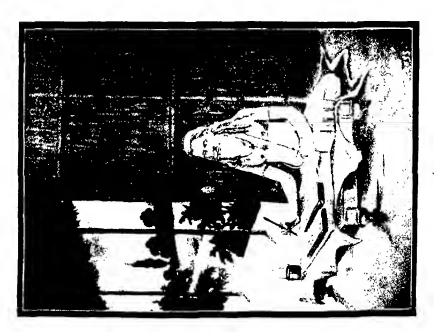
निर्मम जग सब मिलन पाशमें सिसक रहा है भग्न-आशमें इन्द्र-धनुष-सा रच आशा-पुरु

मदिर तन्त्रि छेड़ी हरिहर !

साम्ध्य-गीत .... ।।







करमाण नि

महर्षि क्षाद्

## पाचीन धर्म और आधुनिक मन

(लेखक-साधु भी टी॰ पड़॰ बास्वानीजी)



विहासकी व्याख्या करते हुए एक कवि कहता है कि राष्ट्र केवल अपनी आत्माके हारा ही स्वतन्त्र और महान् हो सकते हैं। एक राष्ट्रके हुवयमें जैसे विचार उठते हैं वैसा ही वह बनता है; और एक बार जब अन्त-

रात्मामें स्वतन्त्रताका साम्राज्य निर्मित हो जाता है तो फिर समाज और राज्यके बाह्य चेत्रमें उसकी वृद्धिको कोई नहीं रोक सकता । बस्तुतः स्वतस्त्रता धर्मकी प्राप्ति है और राष्ट्र जितना ही धर्मसे ध्युत होता है उतना ही उसका अधःपतन होता है। यूनान जब यह विश्वास करता था कि जीवनके आदर्शस्वरूपकी अभिन्यक्ति इस्य (जगत्) में होनी चाहिये, तब वह महान् राष्ट्र था, एथेन्स देश एथेना देवोकी प्रतिमृतिमें अवस्थित था: समस्कारोंके द्वारा जनसमृदायमें शक्ति और सहायसाके एक अदृश्य स्रोतमें उसका विश्वास था, और वहाँ हेखासकी कीकाएँ भी देवताओंकी पूजाके रूपमें मानी जाती थीं। मेरा विश्वास है कि कोलिस्पियन धर्म (Olimpion religion) में श्रमेको अन्धविश्वासीका मिश्रण हो गया थाः परन्तु उसमें उस इक्तिके प्रति जीवन्त श्रद्धा थी जिसकी सत्ता सटाचार-की--'सस्यं शिवं सुन्दरम्' की सृष्टिकरती थी। पीछे एक समय आया जब यह धर्म नष्ट हो गया, और फ्रांसिस गाल्टन (Francis Galton) के कथनानुसार सामाजिक सदाचारका नाम होने छगा। तब नयी जातियाँ यूनानमें प्रवेश करने छगीं, और यूनामको बौद्धिक शक्तिये सम्पन्न होनेपर भी शास्मद्र्यलताके कारण रोमके श्रधीन होना पदा। रोमका सी एक दिन पतन हुआ। १८० ई० में मार्चस भौरिक्षियस (Marcus Aurilius) सर गया । उसके बाद ३३० ई॰ तक रोमके अधःपतनका काख है। इस अवधिमें रोममें धर्मभावनाकी द्दीनता देखी जाती है। टेसिटस (Tacitus) जो पुरावृत्त (Annals) का रचविता था, बौदिक शक्तिमें महान् होनेपर भी आत्मिक इष्टिसे बैसा न या । जुबेनस (Juvenal) एक चतुर प्रेक्षक या, उसने अपने गीतकाष्यमें मृतकाकपर शोक प्रकट किया

है, परन्तु उसकी रचनामें धर्मादेशका नाम भी नहीं मिलता ! कैसी आश्चर्यजनक बात है कि रोमका अध:-पात होते-होते हुखोंने युरोपको आकान्त कर दिया। धर्मकी हानि होते ही सामाजिक आचारमें कमी आ जाती है और फरूम्बरूप राष्ट्रका अधःपतन हो जाता है। व्यक्तिके समान राष्ट्रींके लिये भी यह बात सच है कि वे केवछ रोटीपर जीवन धारण नहीं कर सकते। भारतवर्षकी क्या अवस्था है ? आज धर्म-सूर्यको राह ग्रस रहा है। कितने मनुष्य घरपर या मन्दिरमें ईश्वरकी पूजा करते हैं ? कितने मनुष्य धर्म-ग्रन्थोंका अध्ययन करते हैं ? कितने मनुष्य ऐसे हैं को अपने घरांमें देवाक्यके रूपमें एक अलग कमरा रखंते हैं ? हमारे मन्टिरोंकी क्या अवस्था है ? यदि कोई धर्माधिष्ठाता हमारे बीच भाज होते तो अधिकांश सन्दिरोंके अधिकारियोंको प्रभुके सन्दिरके लिये अयोग्य कहरू निकास देते । उपेचा और संशयवादकी बृद्धि हो रही है; भारतकी सभ्यता और धर्मशास्त्रींकी सहत्ताका खरहन किया जा रहा है; और नवयुवक संकालेकी इस बुद्धिहीन और अहंकारपूर्ण उक्तिका समर्थन करते हए पाये जाते हैं कि यूरोपियन छाइब्र रीकी एक आलमारी समस्त भारत और अरबके देशी साहित्यकी तुलनामें रक्की जा सकती है।

धर्मकी स्थितिमें इसप्रकार न्यूनता आ जानेके तो प्रधान कारण कहे जा सकते हैं—आर्थिक क्रेशकी दृद्धि और बुद्धिवादका उदय। पाश्चास्य सम्यताके फैलनेसे जीवन-युद्ध तीचण हो गया है और मनुष्य दिन-रात जीविकोपार्जनके कामों में लगे रहनेके कारण जीवनके महान् प्रभोंके चिन्तनके लिये कम समय पाते हैं। इसी प्रकार बुद्धिवादके प्रचारसे नवीन मनःसृष्टि हो गयी है तथा चिन्तनकी नयी शैंकीका भाविभीव हुआ है, मनुष्यका दिस्कीण वदल गया है, लोगोंके मनमें श्रद्धाशीलता नहीं रह गयी है, स्वतन्त्र चिन्तन नवयुगके लिये आवश्यक हो गया है। हम संस्कृति (Civilization) की उपेक्षा नहीं कर सकते, और हमें बौद्धिक प्रवृत्तिकों भी अनुत्साहित नहीं करना चाहिये। यहाँ तो मैं यह दिखलानेकी चेष्टा करूँगा कि प्राचीन वर्म अब भी हमारे किये आवश्यक हैं, और

मेरा विश्वास है कि ब्राप्तिक युगकी श्रेष्ठ भावनाओं श्रीर श्रभिकाषाश्रोंकी पूर्ति भी इससे होती है।

इस लेखमें मैं केवल हिन्द्-धर्मके सम्बन्धमें ही कुछ कहुँगा । डिन्द-धर्मका सच्च क्या है ? 'हिन्द-धर्म' यह शब्द प्राचीन पुस्तकों में नहीं मिलता। यह धर्म किसी व्यक्तिविशेषके नामसे सम्बन्ध नहीं रखताः प्रन्योंमें इसे सनासन-धर्मके नामसे कहा गया है। इसके तस्व क्या हैं ? एक ग्रंगरेज आलोचक हिन्द-धर्मका लच्चण करते समय इसे 'त्रांनके द्वारा न्यूनाधिक विकृत जीववाद' तथा पुन: 'अध्यात्मसे प्रभावित तन्त्रवाद' नाम देता है। परन्तु जीववाद कुछ असभ्य जातियोंका धर्म है, इसिवाये इसे हिन्तुओंकी धार्मिक चेतनाके साथ एकीकरण करना मूर्खता है। क्योंकि यह चेतना स्वर्गकोकसे भी श्रेष्ठ वस्तुकी श्रमिकाषा करती है। एक दक्षिणी महारमा कहते हैं कि भी इन्द्रपदको नहीं चाहता और न देवताओंको प्राप्त होने-बाले संखोको हो चाहता हैं, मैं तो परम पदकी जिज्ञासा करता हैं।' एक दूसरा यूरोपियन आस्त्रोचक सिखता है कि दिन्द उसे कहते हैं जो अपने मुद्रोंको जजाता है; परन्तु क्या संन्यासी खिक्कायत आदि कुछ ऐसे डिन्द नहीं हैं जो अपने मुद्रौंको दफनाते हैं ? निम्सन्देह इन धर्म-विधानोंसे हिन्द-धर्म कहीं श्रेष्ठ है। कुछ खोग ऐसे भी हैं जो कहते हैं कि हिन्दू उसे कहते हैं जो जाति-पाँतिमें विश्वास करते हैं: परम्त चैतन्य, नानक और बहतेरे अन्य अक्तोंका इस बातमें विश्वास न था। कवीर मुसलमान होते हुए हिन्द-धर्ममें एक पन्थके सञ्चालक माने गये हैं। उपनिषद भी कहते हैं कि सनातन तत्त्व हन बाहरी बार्तीसे परे हैं। फिर, जाति-पाँति केवल भारतमें ही नहीं है, बर्फ्क इसे आप यूरोप और अमेरिकामें भी पा सकते हैं। बन्दनमें वेस्ट-मिन्स्टरके ट्यू कने जब नीग्रो राजकुमार खानका आतिथ्य किया था तो क्यूकके इस आचारपर दक्षिय अफ्रिकाके गोरोंने अपनी चुन्धता प्रकट की थी कि उसने एक नीप्रोके साथ भोजन किया। जब रुज़बेल्ट ( Roosevelt ) ने बुकर वार्शिगटनके साथ भोजन किया या तब उस भूतपूर्व प्रसिद्धेयटके भाचारके विषयमें सार्वजनिक आसोचना हुई थी। क्या इसी लिये यह आलोचना नहीं हुई थी कि बुकर वाशिगटन नीयों थे ? अमेरिकार्में इवशियोंका प्रश्न असी-तक इक नहीं हो पाया है। दुर्भान्यक्श शस्य देशोंके समान ही भारतमें भावत्वका अभाव है। परम्त

भारतके महारमाओं और आचारोंने इसका समर्थन नहीं किया है। आयंगुगमें वर्णाश्रम-स्ववस्था अवश्य थी, परन्तु परवर्ताकालमें इसका लो रूप मिलता है ऐसी वह न थी। उस वर्णाश्रम-स्ववस्थामें समाज-शास्त्र-सम्बन्धी इस सस्यका हद प्रमाण मिलता है कि सामाजिक गठनमें कर्मका विमाग होना चाहिये, सुम्यवस्थित समाजमें विभिन्न कृतिचाँका होना चावश्यक है, एक तो शिक्ककी कृतिवाली शिक्तशास्त्री, वैज्ञानिक और बाह्मण-कृतिका होना आवश्यक है, वूसरी सैनिक और राजसङ्खालक चृत्रिय-कृत्तिका होना आवश्यक है, तीसरी कृषि, प्यापार करनेवाली वैश्यकृत्तिका होना आवश्यक है, और चौधी हाथसे काम करनेवाली गृद्धकृत्तिका होना आवश्यक है। परन्तु इनमें सभी आदश्यीय हैं, क्योंकि सभी बहासे उत्पन्न हुए हैं।

मुके प्रतीत होता है कि हिन्द-धर्मके तीन स्वरूप हैं -- एक दर्शन है, एक धर्म है और एक मार्ग है। और मेरे विचारसे यह तीनों स्वरूप वैष्णुव, शैव तथा अन्यान्य हिन्त-सम्प्रदायोंके लिये सामान्य हैं। पहले हिन्त-धर्मका एक मार्ग, आर्यमार्गके रूपमें विचार करो। आर्यमार्ग केवल विश्वास ही नहीं है बिएक प्राप्तिकी एक शैकी है। हिन्द-धर्म सम्प्रदाय नहीं है: यह प्रपने प्रन्यायियोंको भारमसंयम भीर अनुभवके मार्गपर चलनेका आदेश देता है, और इसके साथ ही इस तथ्यको स्वीकार करता है कि मनुष्यकी प्रकृति और विकासमें विभिन्नता होती है. जीव अनुभवमय होते हैं, विभिन्न जीवोंको अपनी विभिन्न पात्रता उन्नत करनी पड़ती हैं, वह मार्ग तीन प्रकारका होता है, प्रन्थोंमें इसे कर्ममार्ग, ज्ञानमार्ग और मिक्सार्गके नामसे कहा है। एक विशेष घवस्थामें कर्ममार्गका उपदेश सबके लिये दिया गया है। इसके तीन नियम हैं। पहली उपासना है, जिसका अर्थ सामान्य पूजा अथवा प्रचलित विधिसे भिन्न है। उपासनाका प्रथं होता है आरमाके समीपमें बैठना, योगकी नीरवतामें प्रभुके नाद या शब्दका अनुसव करना। इसका दसरा अर्थ धर्मप्रन्थों में 'ऋख' शब्दसे व्यक्त किया गया है। दैनिक उपासनासे इस भगवानके ऋगुसे मक्त होते हैं ,ऋषियोंके ग्रन्थों और उपरेशोंका स्वाध्याय करना ऋषिऋण्से मुक्त होना है। राष्ट्रको स्वस्य पुत्र प्रदान करना तथा वंश-परम्पराका उच्छेद न होने देना पित्रक्रण-से छूटना है। सबके प्रति इस बातिष्य और सेवाके ऋखी हैं और को क्रोग अपने बचनों या कर्मीके द्वारा उन विश्वता. क्रमाथ, रोगी, भूके, दीन-दुक्तिया, पुरुष-स्त्री तथा

चिंकी सहायता करते हैं, किन्हें प्रच्छे घर तथा विनमें सामाखिक, आर्थिक अवस्थाकी कमी होती है, रमाजके यथार्थ सेवक हैं। मुक्तिके क्रिये कर्मका होना रमावश्यक है, यह हिन्द-धर्मका उपदेश है। कर्मको इब्छ भागासक्त-भावसे करना चाहिये। इसी बाहको तिता बारम्बार कहती है। तथापि ऐसे बाखोचक मौजूद हैं ो हमें कहा करते हैं कि हिन्द-धर्म कर्मका विरोधी है ! बनरल सर भोमूर क्रीग (General Sir O'moore-Creagh ) अपने Indian Studies में कहते हैं कि 'हिन्द-धर्मका एक सिद्धान्त समस्त मांसारिक व्यवहारोंसे श्रलग होना है। और इस सिद्धान्तके फलस्वरूप भारतके बहतेरे महान् पुरुषोंने जनसाधारणसे सम्बन्ध रखनेवाले सांसारिक सम्बन्धको त्याग विवा है और भारत-भूमि धार्मिक तपस्विधींसे भरी हुई है जो नंगे होकर अपने दु:खमय और कृशित शरीरको इसप्रकार कष्ट देते हए धूमा करते हैं कि उसका वर्णन करना श्रास्यम्त कठिन है. तथा वे हिन्द ग्रामीणोंके उपर. जिनकी दानशीखता असीम है. एक बड़े टैक्समें भी बढ़कर होते हैं।' हमप्रकार छिख़कर लेखकने हिन्द-धमं के कर्म-योग-सम्बन्धी उपदेशीमें श्रपनी अज्ञाननाका पश्चिय विया है।

तक ज्ञानमार्ग श्राता है। और इम धर्म-प्रन्थोंमें देखते हैं कि कर्मका ठीक अनुष्ठान होनेसे ज्ञानकी प्राप्ति होती है। कर्मके द्वारा ज्ञान प्राप्त करना ही भारतीय ऋषियोंका विचार है। जबतक शुद्ध कर्मों के अनुहानसे तुम अपने हृद्यको पवित्र न बना लोगे, तबतक आत्मज्ञानकी प्राप्ति न होगी। उपनिषद कहते हैं कि 'जो विद्या और अविद्या होनोंको जानता है वह विनाशको नहीं प्राप्त होता ।' खिवचा कर्मको कहते हैं । धाचार-निर्माणके लिये ज्ञान और कर्म दोनोंकी बादश्यकता है और इस ज्ञानमें ही विचारकी एकाव्रता प्राप्त होती है। यह ज्ञान-मार्ग ध्यानका, विचार-शक्तिका मार्ग है। विचारकी एकाप्रतासे मस्तिष्कके नवीम रन्ध्रों ( Cells ) की रचना होती है, यह अन्तर्ज्ञानको खोलती है और आत्माको सत्यके संयोगमें काती है; भीर मैं बहुआ इसे अनुभव करता हूँ कि आधुनिक युगको क्षुब्धता, स्यसन और उत्तेजनाओंसे बचनेके लिये ज्ञानमय तपकी, ध्यान-शक्तिकी आवश्यकता है।

ईश्वरको जाननेके लिये शान्त वनो तब भक्तिमार्गका नम्बर बाता है, जो बेस वा सहाका पथ है। प्रह्लादने मगवान् विष्णुकी प्रार्थना करते समय सच्चे भक्तोंका यथार्थ खरूप बतलाया है—'हे प्रभो! चाहे जिस योनिमें मैं जन्म लूँ, तुम्हारे चरणोंमें मेरी श्रदूट भक्ति हो।' राष्ट्रीय प्रगतिको श्रागे वक्षानेके लिये भाज पेसे ही भक्तोंकी मारतको श्रावस्थकता है।

किसप्रकार यह कर्म, ज्ञान, भक्ति--त्रिपथ एकत्रित हो धर्ममें मिलते हैं, यह प्राचीन भारतका एक सामाजिक समन्वय है जिसके वर्षान करनेके छिये यहाँ समय नहीं है। हिन्द-धर्म धर्मके रूपमें एक ऐसा विषय है जिसकी विशिष्ट म्याल्या होनी चाहिये। मुब मैं हिन्द-धर्मके दार्शनिक रूपके विषयमें दी-चार शब्द कहूँगा । क्योंकि जो धर्म अन्तर्ज्ञान-आकाशके भीतर गहरा प्रविष्ट नहीं हथा होता वह तो केवल एक सम्प्रवायमात्र है। धर्म प्राचीन आयौं-की सर्वप्रथम प्रवृत्ति थी । धर्मशास्त्रीमें लिखा है कि दर्शन-विहीन पुरुष आवागमनके चक्रुसमें पढ़ा रहता है। दर्शनका अर्थ है उस परमतत्त्वके साथ संयोग, जिसे शासीमें आत्मा. जीवारमा, विश्वारमा कहा गया है, महर्पि याज्ञवस्क्य बहुत ही सुरुदर शब्दोंमें सांसारिक वस्तुश्रोंकी तुलना बाँसुरीकी ध्वनिके साथ करते हैं। उन्होंने ठीक ही बतलाया है कि यदि बाँस्री बजानेवालेकी बाँस्री न ले ली जाय तो उसकी ध्वनि एकडी नहीं जा सकती। इसी प्रकार यह निर्धारित है कि अब आत्मा देख लिया जाता है तो सब कुछ ज्ञात हो जाता है: आत्मा ही ज्ञानका आधार और अनुसदका स्रोत है। अनेकत्वमें यह एकत्वकी दृष्टि हिन्द ऋषियोंकी पुरुवतम वाणीहारा व्यक्त होती है। और एकखकी भावनासे ओतप्रीत हो वे 'एकमेवादितीयम' इस मन्त्रका उदघोष करते हैं। इस रहस्यका कारण हिन्दुओं का 'लीक्नासिद्धान्त' है, जिस सिद्धान्तके अनुसार जगत् शाश्वत तत्त्वकी प्रेमसबी की दा है। जैसा कबीरने अपनी एक सुन्दर प्रार्थनामें कहा है- 'भगवानने श्रसित जगत्में अपने प्रेमस्वरूपका विस्तार किया है।' इस छीलाके सिद्धान्तके साथ-साथ मायाका सिद्धान्त भी लगा हुआ है. जिस सिद्धान्तके विषयमें बहुधा आलोचक असमें पह बाते हैं। क्योंकि मायाका अर्थ अमारमक नहीं बरिक क्रिक और अनित्य है। यहाँतक कि आजकल भी हिन्द सेवकोंके मुँहसे यह बात सनी जाती है कि बाबुजीका कोध माया है, अर्थात् वह शीघ्र ही चला जायगा । इसी प्रकार बरातकी बस्तर्णे माया है, तुम्हारे दुःल माया है, क्योंकि

वे भी चल्ले जायेंगे भीर ध्रपने स्थानमें स्थिर शान्तिको होदसे जायेंगे; हमारा म्यक्तित्व भी माया है, क्योंकि यह भी चला जायगा और हमको शनै:-शनै: जन्म-जन्मान्तर उच्च व्यक्तित्वका निर्माण करना पढ़ेगा।

जिन्होंने अनेकमें एकको देखा है वे जानते हैं कि जगदको जितना इस समझते हैं उसमे वह कहीं विरुच्छ है। वे जानते हैं कि एक ही क्रियारमक जीवन सबमें प्रवाहित हो रहा है। वे जानते हैं कि जगत्में यथार्थतः कुछ भी विभिन्नता नहीं है, कोई ऐसा भेद नहीं है जो दूर न हो सके । क्योंकि इसका मूछ तस्व एक आरमा है । सर जगदीशचन्द्र बोमने हमें पीघों और खनिजॉके निर्वचनके हारा शिका दी है। मि॰ फ्रांसिस द्यार्विनने हमें विश्वास दिखाया है कि पौधोंको भी मस्तिष्क होता है, तथा लताओं में चेतना होती है, जो अपने तन्तुऑसे सहारा स्रोजती हैं, जैसे मनुष्य अपनी श्रंगृलियोंसे तबतक स्रोजता रहता है जबतक उसे उपयुक्त श्राश्रय नहीं प्राप्त हो जाता। कैप्टेन मस्प्रेव (Captain Musgrave) ने तो वहाँ तक कहा है कि उन्होंने कोलम्बियामें एक ऐसा पीधा देखा था जिसे मस्तिष्क होता है तथा स्नायुजात्व और पाकाशय भी होते हैं। इसी जीवनकी एकताको प्रत्यन करके आयाँने सब जीवोंके प्रति श्रवाका भाव रक्खाः अहिसा भारतका धर्म बन गया, जो आजतक किसी भी दूसरे राष्ट्रका धर्म नहीं वन सका है। यदि वन्तुतः एक ही जीवन प्रत्येक रूपोंमें काम करता है तो किमप्रकार तुम किसी भी जीवका नाश करनेका साइस करोगे अथवा जगतुर्मे किसीको भी इानि पहुँचाओंगे ? तुम कहते हो संसार दोपमय है। परन्तु हिन्द-धर्म ढंकेकी चोट कहता है कि तुम गुणके बिना दोषका उसन नहीं कर सकते । अहिंसा और प्रति-रोधहीनता साथ-साथ चलती हैं। हिम्द-धर्मका यह त्रादेश कैसा महत्त्वपूर्ण है---'सबके साथ भ्रातमाव रक्लो' जिसप्रकार संस्कृति समर नहीं है, उसी प्रकार जीवन भी युद्ध नहीं है।' समस्त राष्ट्रों और जातियोंका अन्तरतम श्रारमा बही एक शासत तस्व है । और प्रत्येकके पास एक अज्ञात तार है जिसको छते ही उस गुप्त आरमासे सामअस्यकी ध्वनि निकक पहली है। सबके साथ

बन्धस्य रक्तो, क्योंकि तुम्हारा धनतरारमा एक शहरय सुत्रते घसंत्य सूर्य और तारामण्डल अर्थात् आकाश और पृथ्वीकी समस्त वस्तुओंसे तुम्हें बाँधता है। केवस मौनावलम्बन करो, अपने आत्मजीवनकी असीमतामें स्थित हो जाओ, फिर सुम्हें सब पदार्थों में उस अनन्तकी ज्योति छिटकी हुई दीख पहेगी। क्या तुमने अपने मनमें कभी सोचा है कि संसारकी किसी भी वस्तको, बडाँतक कि एक बालके कवाको भी तम अध्छी तरहसे क्यों नहीं समझ पाते ? वह बालका कण अनन्तसे अलग नहीं किया जा सकताः असीममें ससीमकी श्रमिव्यक्ति सृष्टि-कलाविद्की एक कल्पना है। उनको पर्यातया कौन समक सकता है? इस चेतनामे संयुक्त होकर विज्ञान अर्चनाका रूप चारण करता है, प्रकृति मन्दिर बन जाती है, इतिहास धर्म-प्रम्थ दन जाते हैं, ज्ञान उस आश्चर्यका साधी वन जाता है और जीवनका एकसात्र धर्म परसारमाके प्रति नित्य आस-समर्पण हो जाता है।

मेरे विचारसे 'नित्य आत्मसमर्पण' हिन्दू-धर्मका आदेश और शाधत प्रयोजन हैं; यह वह कर्म है जिसके लिये आर्यावर्तके ऋषि-मुनिहर्मे आज भी सुचित करते हैं। कितने पुरुष चिकनी-चुपड़ी और दुर्बल बातांसे नहीं, बल्कि जीवनके पराक्रमपूर्ण और शुभ कर्मीसे इस सचनाका उत्तर देंगे ? शोक, आज भारतके घरोंसे इसी बातकी चिक्काइट आती है और अनेकों मनुष्य चुपचाप द:ख सहते और मरते हैं। हिन्दू कहलानैवाले कितने मनुष्य उस परभारमा-की सेवाके लिये दीन-दुखी, अकिञ्चन, अनजान बननेके लिये तैयार हैं ? चाहे जितने मनुष्य ऐसे हॉं-डनके नाम और धर्म चाहे जो हों, वे हिन्दू-धर्मके सन्ने अनुयायी है। और उनके प्रति ऋषिगण अपना प्रेम प्रदान करते हुए उन्हें भारतकी सेवाके छिये चाहत करते हैं। भारतको इसप्रकारमे समझनेवाले लोग ही भारतकी सेवा करेंगे। और भारतीय पूर्वतों, समुद्रों और जलखोतोंको उद्दीश आदर्शवादमे पुनः जीवित करेंगे । और उनके नाम सारणीय न होनेपर भी वे नवीन भारतराष्ट्रके निर्माणमें जीवन वितार्थेंगे, क्योंकि जो लोग उस परमात्माको निरय आरमसमर्पण करते हुए मरते हैं वे अमर है।



## ईश्वर-प्रसंग

(लेखक-पं० श्रीविधुशेखर भट्टाचार्य ९म० ए०, प्रिमिषल विश्वभारती, शान्तिनिकेतन)



री समझसे धर्म और ईरवर—इन दो विषयोंपर आजतक इतनी बातें कही जा चुकी हैं कि यदि हजार वर्षतक इस सम्बन्धमें कुछ भी न कहा जाय तो भी कोई हानि नहीं जान पड़ती। पूर्वमें जो कुछ कहा जा चुका है, उसके एक सामान्य मंशपर आछोचना करनेसे ही सब कुछ हो सकता है। किन्तु मनुष्यमें पुनरुक्ति

करनेकी एक इच्छा देखी ही जाती है।

मन्त्य नाना प्रकारकी बातें कहता है, वह सभी समय सभी बातोंको भलीभाँति समझ-सोचकर श्रीर उनका अनुभव करके ही कहता हो, ऐसा नहीं हैं। कभी-कभी तो मनुष्य ऐसी याने कहने छगता है जिनके सम्बन्धमें वह कुछ भी नहीं जानता-समझता। वरं किसी-किसी समय तो वह अधिकतर ऐसी ही बार्ने कहा करता है। इस तरह करनेका परिणाम अच्छा होगा या बुरा, इसका वह कुछ भी विचार नहीं करता, किसी प्रकार कुछ-न-कुछ कहना ही उसका काम होता है; कह दिया, बस खुटी दुई । जहाँ अम्बकार हो और बहुत ही चुँघला प्रकाश हो, वहाँकी चीज साफ-साफ देखी या जानी नहीं जा सकती। वहाँकी एक ही चीलको भिषा-भिषा मनुष्य भिषा-भिषा रूपमें देखते हैं। कोई उसे दूँठा पेड़ कहता है, कोई मनुष्य और कोई भूत कहता है तथा कोई और ही कुछ बतलासा है। ऐसा भी मनुष्य होता है जो भूत या मनुष्यका निर्णय नहीं कर सकता। इसी प्रकारके और भी अनेक लोग हो सकते हैं। यदि ऐसे सब लोग एक जगह इकट्ठे हो जायँ और उस वस्तको लेकर तर्फ करने लगें तो उनके तर्कके प्रशारीं से वह स्थान गूँज उठेगा, युक्तियों और तर्कोंके प्रवाहमें दिशाएँ वह जायाँगी, परम्तु यथार्थ तत्त्वका पता तनिक भी नहीं सगेगा । यह बात नहीं है कि इन तार्किकॉर्मेसे कोई उस तखको जान हो नहीं सका हो या जानकर भी अबसी तरह कह नहीं सकता हो, बात तो यह है कि वैसा होनेपर भी तर्कके व्युद्दको भेषकर उस तत्त्वका प्रद्या कर सकता बारवन्त कठिन है। धर्म और ईरवरके सम्बन्धमें यही हुआ

है। अस्तु। हमारे सामने अभी ईरवरका प्रसंग उपन्धित है, इसिष्टिये अब उसीकी आलोचना करनी है।

दोनों दल डटे खड़े हैं, आज हो नहीं, अति प्राचीन कालसे; यहाँ ही नहीं, विदेशोंमें भी ऐसा ही है। क्योंकि यही जहकी बात है। एक दल कहता है 'ईरवर है' दूसरा कहता है 'नहीं है।' दोनोंमें तुमुल द्वन्द्र छिड़ा है, कोई-सा दल हटनेवाला नहीं, कोई-सा भी पक्त कमज़ोर नहीं। इस विपयपर जो कुछ कहना-मुनना था, प्राचीन लोग कह-कहकर चले गये। पर मनाईका अन्त नहीं धाया। प्राचीन लोग जहाँ छोड़ गये थे, नवीनोंने वहींसे फिर अव्यय उत्साहके साथ यात्रा आरम्भ कर दी; परस्पर युक्ति-तकोंकी कटा-कटी चल रही है, पता नहीं, हसका कब अन्त होगा। मेडोंकी लड़ाईकी भाँति जो प्रवल होता है, वह दुर्बलको हटा देता है, परस्तु दुर्बलको हटा देता है, परस्तु दुर्बलको हटा लोगर भी यह नहीं कहा जा सकता कि युद्धकी ग्रुक्तातमें उसीका दोष था।

ये सब बाहरकी बातें हैं, बाहरी बालोंसे ईश्वरके होने-न-होनेका निर्णय असम्भव है। जो कहते हैं कि ईरवर हैं, वही यह भी कहते हैं तर्कके द्वारा उसकी प्राप्ति नहीं हो सकती। यह अपने अनुभवका विषय है। वृध, शहद, गृह भ्राटि मीठे हैं या नहीं, यह बातोंसे समसाना कठिन है, अथवा समझाया नहीं जा सकता । या किसमें कितना भिठास है, इस बातको हजार वर्षका समय मिछनेपर भी, स्वयं सरस्वती भी नहीं समझा सकतीं। इनको निजर्मे जरा-सा चसकर देखना होगा और चसनेकै साथ ही पता लग जायगा । क्योंकि यह भनुभवका विषय है। गुड़ मीठा है या कड़ आ, यह जाननेके लिये जैसे उसे चलकर देखना ही एकमात्र उपाय है, वैसे ही ईरवर हैं या नहीं, इस बातको जाननेका भी एकमात्र उपाय अनुभव करके देखना ही है। धनुभव करनेका क्या उपाय है ? जो कहते हैं कि ईरवर है वे ही इस प्रश्नका उत्तर देंगे और उन्होंने दिया भी है। यदि कोई श्रद्धेय पुरुष कहते हैं कि मैं स्वयं जाकर अमुक गाँवको देख आया हूँ, तो वह उस गाँवका मार्ग भी जानते हैं, एवं दूसरेको बतला भी सकते हैं । उनके बतलाये हुए पथको बोबकर वृसरी राहसे कानेपर यदि वह गाँव न मिड़े तो हसीसे यह निश्चय कर लेना अनुचित है कि वह गाँव ही नहीं है। उनके गतलाये हुए मार्गसे चलकर देखिये, गाँव मिल गया तब तो ठीक ही है, झगढ़ा ही निपट गया। और यदि न मिला तो कहना ही होगा कि गाँव नहीं है।

एक बात और भी समझनेकी है। एक आदमी प्यास-से छटपटाता है, उसकी थोड़ा जल दिया गया, उसने बयाविधि पी लिया, उसकी प्यास बुझ गयी। एक मनुष्य रोगकी पीड़ासे प्याकुल है, वैद्यने उसकी औषध दी, रोगीने उसका यथाविधि सेवन किया। उसका रोग शान्त हो गया। यहाँ, यदि वाम्तवमें जल और औषध न होती तो प्यासेकी प्यास और रोगीका रोग शान्त नहीं होता। जल और औषध थी, इसी कारण प्यास और रोगको निवृत्ति हुई। इसी प्रकार यदि मनुष्य यथाविधि ईश्वरकी उपासना

気をななななななななななななななななななな

करता है और उसमें ईरवरोपासनाके गुण ( जैसे---

अदेहा सर्वमृतानां मैत्रः करुण एव च । निर्ममो निरहकारः समदुःखसुस्तः क्षमी॥

—आदि गीसा अ० १२ रकोक १२ से २० ) प्रकट हो जाते हैं तो कहना चाहिये कि ईरवर है, इसीसे उसकी उपासनासे उपासकमें इन गुयोंका विकास हुआ है। ऐसे भक्त दुर्लभ होनेपर भी अल्प्य नहीं हैं।

ईस्वरकी उपासना न करनेसे क्या ये गुख नहीं हो सकते? यह स्वतन्त्र प्रश्न है। यहाँ तो जो ईश्वरकी उपासना करता है, उसीके विषयमें कहा गया है। किन्तु इस प्रश्नके उत्तरमें अनेकोंने कहा है कि हो सकते हैं। एक रोगकी अनेक दवाहयाँ हो सकती हैं और सबके छिये एक ही दवा उपयोगी भी नहीं है।

# प्रभुके प्रति

( श्रीमेथिलांशरणजी गुप्त )

प्यारे, एक प्रश्न उठ आया-तुने मुझे बनाया है या मैंने तुझे बनाया? यदि मैं ही कर्ता हूँ तेरा तो कर्तृत्व मुषा क्या मरा? मिथ्या हुन्ना स्वयं तब तो मैं दांखा अब ता और अँघेरा ! अष्छा तर्क उठाया ! प्यारे. एक प्रश्न उठ आया। यदि है तु ही कर्ता-घर्ता और अन्तमें सबका हत्ती, तो फिर क्यों प्रामाणिक मतिसे बता मझे मेरे मव-भक्ती, मेंने त्रमे पाया । प्यारे. एक प्रश्न उठ बाया । यदि असिङ तु मरी मतिसे, तो फिर में पाऊँ किस गतिसे ? श्रद्धांस नत-मस्तक होकर यस करूँ क्या मनकी रतिसे ? हाँ, अब त् मुसकाया । प्यारे, एक प्रश्न उठ

### ईश्वर-प्रेम



विकेशके पासका विक है कि रांगा के इस पार बहुत साधु रहते थे और उस पार एक सस्त रहता था। उसके रगोरेशेमें (अम्छह्छ) शिवोञ्डं बसा हुआ था। रात-दिन यह आबाज आया करती थी—'शिवोञ्डं, शिवोञ्डं, शिवोञ्जं, शिवोञं, शिवोञ्जं, शिवोञं, शि

इस पारसे देख रहे थे कि शेर भाषा और उसने महारमा-की और रुख किया। वह महारमा रोरको देखकर उच स्वरसे कह रहा था 'शिवोऽहं, शिवोऽहम्।' उसकी धारखामें यह जमा हुआ था कि यह शेर मैं ही हूँ, सिंह मैं ही हूँ। म्बयं केसरीके शरीरमें स्वर भर रहा हैं। 'शिवीआं, शिवोऽहम् ।' वनराजने आकर इनके कन्धेको पकद छिया तो वह (महारमा ) आनन्दके साथ सिंहके रूपमें नर-मांसका स्वाद ले रहे थे और आवाज निकल रही थी 'शिवोऽहं, शिवोऽहम्।' वीवालीमें साँबके खिलीने बनते हैं। लॉबके हिरत और लॉबके शेर। अगर लॉबका हिर्न अपने-आपको नामरूपरहित विशेषणके साथ सममे कि मैं दिरन हूँ तो क्या यह कहेगा कि खाँदका शेर मुमको ला रहा है। यदि वह अपने-आपको लाँक मान ले तो लॉबका सूग कड़ सकता है कि लॉबके रूपमें मैं ही इधर दिरन और उधर शेर हूँ। इसी तरह अब तुम जानो कि तुम्हारी असंख्यित क्या है, वह इस साँवके शतुरूप ईरवरका स्वरूप है। शतः इस साँवके शेरकी दशामें तुम ईरवरकी हैसियतसे यह कह सकते हो कि मैं इधर दिरन और उधर शेर हैं।

पगड़ी, पाकामा, दुपष्टा, कॅगरसा, गौरसे देखा तो सब कुछ सुत है।

> दामनी तोड़ी तो मालको गढ़ा पर निगाहे-इक्में बहु भी थी तिला।

प्यारे ! यह महात्मा वह दृष्टि रखते थे । जिस समय सिंह का रहा था उस समय वह क्या-क्या स्वाद के रहे थे । बाब कर-रक्त हमारे मुँह क्या । टॉग काबी तो भी 'शिबोऽहं, शिबोऽहम् ।' पर्दा पहले ही पतका था, मगर सरकाया गया । सिकन्दर अब भारतवर्षमें आया और उसने देखा कि जितने देश मैंने जीते, सबसे अधिक सवाईवाले बुद्धिमान और रूपबान भारतवर्षमें ही देखे। उसने कहा इस भारतवर्षके सिर अर्थात् तत्त्व-वेताओं और ज्ञानियोंको देखना चाहता हूँ। सिकन्दरको सिन्धुके किनारे से गये। वहाँ एक अवधूत बेठे थे। सिकन्दर सारे संसारका सम्राट्, वहाँ खंगोटी भी नहीं। सामना किस गजबका है! सिकन्दरमें भी एक प्रताप था। मगर मस्तकी निगाइ सो यह थी—

> शाहोंको रोज और हसीनोंको हुस्रो-नाज़। देता हूँ, अजिक देशूँ ठठाकर नज़रको में॥

सिकन्दरपर उस मस्तका रोब क्षा गया। उसने कहा—'महाराज! कृपा की बिथे। यहाँ के लोग ही रेकी पृष्की में छपेटकर रखते हैं। पश्चिममें जरा-जरा-सी ची खांकी बढ़ी करन की जाती हैं। मेरे साथ चलो, में तुम्हें राजपाट दूँगा, धन दूँगा, सम्पत्ति दूँगा, ही रे-जवाहिरात दूँगा, जो कुछ चाहो सब दूँगा, लेकिन मेरे साथ चलो। 'महारमा हँसे और बोके 'में हर जगह हूँ, मेरी दृष्टिंग कोई अगह नहीं है।' सिकन्दर नहीं समस्ता। उसने कहा—'अवस्य चिछये।' और वही छाछच फिर दिखलाया। मस्तने कहा—'मुसे किसी ची जकी परवा नहीं, में अपना फेंका हुआ पूक चाटनेवाछा नहीं।' सिकन्दरको को आग गया चौर उसने तछवार खींच छी। इसपर साधु खिछलिखाकर हँसा चौर बोळा—'ऐसा सूठ तो तू कभी नहीं बोळा था।' मुसको काटे कहाँ है वह तछवार ?'

बचे रेतमें यैठकर रेत अपने पैरोंपर डाकते हैं। स्तका क्या हि। घर बनाते हैं और आप ही वाते हैं। रेतका क्या बिगदा है तो पहले थी वह अब भी है। प्यारे ! इसी तरह उस साधुकी दशा थी। यह शरीर उसकी बालुके घरकी तरह है, ओ लोगोंकी करपनामें उनकी समस्तका घर बना था। मैं तो बालु हूँ। घर कभी था ही नहीं। अगर तुम या ओ कोई इस घरकी बिगावता है, वह अपना घर खराब करता है।

तारे क्या रोशनीसे न्यारे हैं। तुम इमारे हो इम तुम्हारे हैं॥ उत्तर सुनकर सिकन्दरके हाथसे तछवार छट पदी।

एक भंगिन थी, जो किसी राजाके घरमें मार दिया करती थी। कभी-कभी उसको सोना या मोती इनाममें शिष्ठ जाता था । कभी गिरे-पड़े उठा काती थी । उसका एक सदका था, जो वचपनसे परदेश गया हुआ था। जल वह पन्द्रह वर्षका हुआ तो घर आया। देखा कि उसकी मान कॉपड़ीमें लाखोंका डेर खगा रक्सा है। उसने पूछा-- 'ये श्रीजें कहाँसे भावीं ?' मेहतरानीने कडा-'बेटा! में एक राजाके यहाँ नौकर हूँ, मे उनके शिरे-पढ़े मोती हैं, जिनका यह देर है। छड़का अपने मनमें कहने खगा, जिसके गिरे-पड़े मोती ऐसे उत्तम हैं, बह आप कैसी रूपवती होगी ? यह ख्याल आया था कि उसके समर्से प्रेस हा गया और अपनी माँसे कहने छगा

कि मुम्मे उसके दर्शन कराओ । ये तारे-सितारे, यह चन्त्र-सूर्य, ये महकता हुई निवयाँ, यह सांसारिक रूप-सीन्वर्य उस सचाईके गिरे-पड़े मोती हैं। अरे, जिसके गिरे-पड़े मोतियोंका यह हारू है तो उसका भएना क्या हारू होता ?

> लगाकर पेड़ फूलोंके किये तकसीम गुलशनमें। जमाया चाँद-सूरजको सजाय स्यासितारे हैं॥

जिस समय कन्याओंका विवाह होता है. उनके डोब्रेपरसे रूपये, पैसे, अहार्फिबाँ स्योखाबर करते हैं और ए महात्माओ ! तुम उन चीजोंको चुनो । रामकी आँख तां उस दुछहिनके साथ सड़ी। जिसका की चाहे इन मं।तियोंको भरे । शमके पास तो जामा भी नहीं है, फिर दामन कहाँसे छावे !!! ا من !! مند ---स्वार्मः समतीर्थ

### बापजी

कबीर यह तन जात है, सके तो राखु बहारि। स्ताती हाथों वे गये जिनके लाख करोरि॥ आस पास जोघा खड़े सभी बजाबै गारु। मंझ महतसे हैं चता पेसा कात कराता। तु मत जानै नावरे मेरा है सब कोय। पिण्ड प्रानसे बाँध रहा, सा अपना नहिं होय।। साहिबसे सब होत है बन्दे तें कछ नाहिं। राई तें पर्वत करें पर्वत राई माँहिं॥ सहिब-सा समस्थ नहीं गरुआ नहिर गैंभीर। औगुन छाँहै गुन गहै छिनक उतारै तीर 🍴 मैं अवराधी जनमका नख-सिख मरा विकार। तुम दाता दुख-भक्तना मेरी करी सम्हार॥ अबगुन मेरे बापजी, बकस गरीब-निवाज। जो मैं पूत कपृत हीं तऊ पिताको काज॥ औगन किये तो बहु किये, करत न मानी हार। माबै बन्दा बकसिबे, माबै गरदन साहिब तुमहिं दयाज ही तुम लगि मेरी दौर। जैसे काम बहाजको सूक्षे और न ठीर॥ तुम तो समरम साइगाँ दढ़ करि पकरो बाँहिं। धुरही लो पहुँचाइये। जनि छाँडो मग माँहिं॥

### ईश्वर-भक्ति

चतुराई चूरहे परे, जम गहि ज्ञानहिं साय। त्कसी प्रेम न राम-पद, सब जर मूळ नसाय॥ नाथ पक बर माँगहूँ में।हि कपा करि देंहू। जनम जनम प्रमु-पद-कमहा कबहुँ घंटे जनि नेहा। नार-बार बर मौँगहूँ हराने देह श्रीरंग। पद-सरात्र अनपायिनी भक्ति सदा सत्संग॥ कामिहिं नारि पियारि जिमि हो भिहिं प्रिय जिमि दाम । तिमि रघुनाय निरन्तर प्रिय कागहु मोहि राम॥ मक करप-तरु प्रनतिहत क्यासिन्धु सुख-धाम । सोइ निज मिक मोहि प्रभु देहु दया करि राम॥ दीनानाय दयाल प्रमु तुम किम मेरी दौर। जैसे काग बहाजको सूझत और न ठीर॥ तुरुसी निरुम न कीजिये मजि हीजै रघुबीर। तन तरकससे जात है साँस-एरीके तीर ॥ जें। चेतन कहूँ जड़ करे, जड़हि करे चैतन्य। अस समर्थ रघुनायकहिं, मजहिं जीव सो घन्य॥ हरि-माया-इत दोवगुन, बिनु हरि-मजन न जाहिं। भजिय राम सब काम तजि, अस बिकारि मनमाहि ॥ तुकसी सन छल झाँदिनै कीनै नाम सनेह। अन्तर पतिसों है कहा, जिन देखी सब देखा

कवीरदाभजी

--गो० तक्सीदासबी

कल्काण

## भागवत-सिद्धान्त

( लेखक-शक्तुष्णप्रेमजी भिखारी )



गवान्का स्वरूप जाननेके लिये हमारे पास तो ही प्रमाण हैं—एक शास्त्र और दूसरा उन भक्तोंका अनुमत, बिन्होंने उनका प्रस्पच दर्शन किया है। बहुत-से मनुष्य इनमेंसे किसी भी प्रमाणको नहीं मानते, परन्तु यह उनके दुर्भास्यकी वात है; इससे

भगवान्की सत्तामें कोई अन्तर नहीं पड़ता। उन लोगोंसे कोई यह पूछे कि आपके पास सम्राट् पद्मम बार्जके अस्तित्वके लिये क्या प्रमाण है, तो वे यही उत्तर देंगे कि पुरतकोंके अवछोकनसे तथा उन कोगोंके कथनसे, जिन्होंने उनका दर्शन किया है, हमने यह निश्चय किया है। परन्त एक शंकाल पुरुष यह कह सकता है कि ये पुरुष सारी-की-सारी श्रंगरेज़ोंकी लिखी हुई हैं जो पद्मपातरहित नहीं कहे जा सकते और जो स्रोग यह कहते हैं कि इसने मम्राद्को आँखोंसे देखा है वे या तो मूठे हैं या मूर्ख हैं, उन्होंने किसी अभिनेताको, जो वासवमें सम्राट् नहीं है परन्तु जिसे वहाँके लोगोंने सम्राट्का पोशाक पहना दी होगी, घोखेंमे सम्राट् मान छिया होगा । इसपर वे कदाचित् यह कहेंगे कि 'भाई! यदि तुम्हें किसी तरह भी विश्वास नहीं होता तो तुम विछायत जाकर स्वयं सम्रादका दर्शन कर सकते हो । माना कि, इस इङ्गवीयड जाकर सम्राट्का दर्शन कर सकते हैं किन्तु हमें सहजहीमें उनका दर्शन नहीं मिल सकता, इसके लिये हमें बहुत-से कष्ट उठाने पहेंगे। इमें अपना रोज़गार-धन्धा छोदकर हजारों मीलकी समुद्र-यात्रा एवं स्थल-यात्रा करनी पहेगी, तब कहीं इस उनकी झाँकी सात्र पा सकते हैं। यदि इस उनसे मिलकर उनके साथ साजात रूपसे बारों करना चाहें तो इमें और भी अधिक कष्ट उठाने पहेंगे, फिर भी यह निश्चय नहीं कि इस अपने उद्देश्यमें कृतकार्य हो ही बायेँ। यही बात किसी अंशमें भगवान्के छिये कही जा सकती है। यदि कोई मनुष्य उनका प्रत्यच दर्शन करना चाहे तो उसके छिये यह असम्भव नहीं है; वह अवस्य उनका भक्तीभाँति दर्शन कर सकता है। परस्त उसे अपने जीवन-का साधारण हरी छोड़कर धैर्च पूर्व विनयके साथ उस मार्गपर अवस्य चलना होगा, जिसे शास्त्रोंने एवं भक्तोंने वतलाया है। इसके अतिरिक्त जिसप्रकार सम्राट्ये मिलनेके बिये मनुष्यको अपने अन्दर कई ऐसे गुणोंका विकास करना आवस्यक होता है, जिनसे वह उनके दर्शनका पात्र वन सके, उसी प्रकार भगवान्ये मिलनेके लिये भी साधकको प्रेम, सरयभाषण, विनय, इन्द्रियनिप्रह, इच्छाओंका दमन इस्पादि अनेक ऐसे गुणोंका विकास करना होगा जो उसके अन्दर पहलेसे नहीं हैं। यदि मनुष्य इतना परिश्रम करे तो उसे इसका फल अवस्य मिलेगा, किन्तु हमर्मेते कितने मनुष्य यह सब कष्ट उठानेके लिये प्रस्तुत हैं ? इसकी अपेका आरामसे पर्मे वैठकर भगवान्की सत्ताका खयदन करमा कहीं सहल है।

में इस निबन्धमें भगवान्के शिक्षात्वको सिद्ध करनेके छिये कोई तार्किक प्रमाण नहीं हूँगा, क्योंकि इसके छिये असली प्रमाण सो अनुभव ही है और दूसरे, इस विषयका निर्णय युक्तियोंसे हो भी नहीं सकता, चाहे वे किसनी ही तर्कपूर्ण एवं सब्दी क्यों न हों १ फिर भी भिन्न-भिन्न दर्शन-शाबोंमें इसके विषयमें अनेक युक्तियाँ ही गयी हैं, जो भ्रापने-अपने केश्रमें मान्य हैं और जिन छोगोंको उन्हें जाननेको इच्छा हो वे उन शाबोंका अध्ययन कर सकते हैं।

इसके अतिरिक्त भगवान्के अस्तित्वका युक्तियों ते निर्णय करना हमारा उद्देश्य भी नहीं हैं, हमें तो यह देखना है कि शाक्षों में उनका स्वरूप कैसा बतलाया गया हैं। कुछ लोग यह देखकर घवड़ा जाते हैं कि शाक्षों में उनका भिन्न-भिन्न रूपसे वर्णन किया गया है। बात भी ठीक हो है। भगवान्के वास्तवमें अनेक रूप पूर्व सम्बन्ध हैं और उनका शाक्षों में भिन्न-भिन्न स्यसों में बिभिन्न वर्णन पाया जाता है। सन्नाट् पद्धम जार्ज स्यसों में बिभिन्न वर्णन पाया जाता है। सन्नाट् पद्धम जार्ज हैं गत्निक्त के अधिकार, भारतवर्णके सन्नाट्, एवं सन्नाची मेरीके पति हैं। उनके ये तीनां हो सम्बन्ध एक वृसरे भिन्न हैं। इन तीनों स्वरूपों के लिये उन्हें भिन्न-भिन्न वेश भारण करना पढ़ता है और उनके अधिकारों हो सी भिन्न-भिन्न वेश भारण करना पढ़ता है और उनके अधिकारों हो सी भिन्न-भिन्न वेश भारण करना पढ़ता है और उनके अधिकारों हो सी भिन्न-भिन्न वेश भारण करना पढ़ता है और उनके अधिकारों हो सी भिन्न-भिन्न वेश भारण करना पढ़ता है और उनके अधिकारों हो सी भिन्न-भिन्न देश होता है।

कोगोंका उनके एक अधिकारसे सम्बन्ध है तो दूसरेंका दूसरे अधिकारसे, परन्तु सभी वेश और अधिकार हैं एक ही ध्वक्तिके!

इसी प्रकार श्रुतिमें भगवान्के छिये यह कहा गया है-'एकं सत्विप्रा बहुधा वदन्ति' भर्धात् यद्यपि विद्वान् छोग उन्हें अनेक नामोंसे पुकारते हैं किन्तु वे हैं वास्तवमें एक ही। श्रीमद्रागवतमें, जिसकी रचनाका एक उद्देश्य श्रुतिके वास्तविक ताल्पर्यको बतलाना था—'वेदार्यपरिवृद्दितम्' इसी बातको विस्तारपूर्वक इसप्रकार कहा गया है—

> बदन्ति तत्तरविदस्तत्त्वं यज्ज्ञानमद्भयम् । महाति परमहमेति मगवानिति शन्दाते॥

अर्थात् तस्त्रवेत्ता पुरुष उस अद्वितीय ज्ञान-तस्त्रको ब्रह्म, परमात्मा एवं भगवान् इन तीन नार्मीसे पुकारते हैं।

उपर्युक्त श्लोकके पूर्वार्द्धसे यह ज्ञात होता है कि क्रियोंने एक ही ज्ञान-तस्य माना है। इस अदितीय तस्वका वर्युन सभी धर्मोंके आस-प्रन्थोंमें मिलता है; यही नहीं, एक अस्पष्ट आन्तरिक अनुभव अथवा विश्वासके रूपमें इस तस्वका ज्ञान प्रत्येक मनुष्यके इदयमें भी निहित है। किन्तु कुछ कोग इस अन्तर्ज्ञान अथवा विश्वासको अनेक प्रकारकी तार्किक युक्तियों अथवा भोगकी कामनाओंसे आहृत कर डालते हैं। शास्त्रका उद्देश्य है, इस परम तस्वके स्वरूपका स्पष्टतया वर्णन करना; अतप्य उपर्युक्त स्रोक्के उत्तरार्द्धमें यह कहा गया है कि उस परम तस्वके बड़ा, परमात्मा एवं भगवान् ये तीन नाम हैं। अर्थात् जिसप्रकार उस परम तस्वको जाननेके ज्ञान, योग एवं मिक्त ये तीन उपाय हैं, उन्होंके अनुरूप इन तीन नामोंसे उनके तीन स्वरूपोंका निर्देश किया गया है।

श्रीशंकराचार्यद्वारा निरुपित ज्ञान-मार्गसे मनुष्य उस परमतस्वके निर्विशेष, निराकार, निर्विकार, अवाक्मनस-गोचरस्वरूपका साधात्कार कर सकता है, जिसे वेदोंने 'नेति-नेति' कहा है। परमतस्वके इस स्वरूपको ब्रह्म कहा गया है। 'ब्रह्मचात् बृंहणत्वात् च तत्वक्क' अर्थात् जो स्वयं बृहत् अर्थात् महान् है और जो तूसरोंको भी बृहत् बनाता है वह ब्रह्म है। अमेदज्ञानके साधनसे इसकी प्राप्ति होती है। इस साधनसे मनुष्यको यह अनुभव हो जाता है कि जात्वकी सारी प्राप्तिभासिक अनेकताचीके मूक्में जो बास्तिक प्रकृता है वह ब्रह्म ही है। महर्षि प्रतिक्षिः-प्रणीत योगस्त्र एवं अन्य प्रम्थोंमें बतलाये हुए योगमार्गका अनुसरण् करनेसे मनुष्य उसी परमतत्वके दूसरे स्वरूपका साम्रात्कार कर सकता है जिसे 'परमारमा' कहते हैं और जिसका जीवारमा एक मंश है। यह उस ईश्वरका अन्तर्यामी स्वरूप है, जो सारे भूतप्राणियोंके हृत्यमें विराजमान है, जो हमारी सारी क्रियाओंका निष्पम्च साम्री है, जो सारे भूतांको समान दृष्टिसे देखता है अर्थात् जिसकी दृष्टिमें न सो कोई मिन्न है और न कोई शत्रु है। चिन्त-वृत्ति-निरोधरूप योगस्माधिके हारा इस दूसरे स्वरूपका साम्रात्कार होता है।

उस परमतस्वका तीसरा खरूप 'भगवान्' शब्दका बाच्य है। उसकी प्राप्ति भक्तिमार्गके अनुसरणसे होती है। सस्व, रज एवं तम इन तीन प्राकृतिक गुणोंसे अतीत होनेके कारण हम उन्हें निर्मण भी कह सकते हैं, किन्तु वे पेश्वर्यादि षड्ग्या एवं अक्त-वात्सल्यादि अनन्त गुणींके सागर हैं। वे निष्किय नहीं हैं, उनकी दिन्य छीछाएँ नित्य होती रहती हैं। वे निराकार नहीं हैं, उनका ग्राब सस्वमय विग्रह है। वे निर्विशेष नहीं, किन्तु अगणित दिव्य शक्तियोंके आकर हैं। श्रुतिमें भी कहा है-'पराऽस्य शक्तिविविधेव श्रयते।' उनके अन्दर सारे विरोधींका सामअस्य हो जाता है और वे भक्तांकी शाश्वत गति हैं। यद्यपि वे एक ही समयमें असंस्य रूप धारण कर सकते हैं, किन्तु उनका वास्तविक स्वरूप श्रीकृष्णका निस्यविश्रह है। भागवतके 'कृष्णम्तु भगवान् स्वयम्' इस महावाक्यमें तथा 'तस्मात्कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्' अर्थात् 'कृष्ण ही परमेश्वर हैं, उन्हींका ध्यान करो ।' इस श्रुतिमें यही बात कड़ी गयी है। ब्रह्मसंडितामें भी किखा है-

> ईश्वरः परमः कृष्णः सिचदानन्दविग्रहः। अनादिरादिगोनिन्दः सर्वकारणकारणम्॥

—अर्थात् सचिदानन्द्विप्रहवाले श्रीकृष्ण ही परमेश्वर हैं, वे ही आदिरहित आदिगोविन्द हैं, वे ही समस कारणोंके कारण हैं। इसप्रकारके अन्य सैकड़ों प्रमाण उद्गृत किये जा सकते हैं, किन्तु मैं अब केवल श्रीशंकराषार्य-का एक वाक्य प्रमाणरूपमें उद्गृत करके विश्राम लूँगा। वे कहते हैं—

> मूतेष्यन्तर्यामी ज्ञानमयः सम्बदानन्दः । प्रकृतेः परः परात्मा यहुकुलतिककः स पदायम् ।।

— प्रयांत् ययुक्क स्वतिक भगवान् श्रीकृष्ण ही समस्त
भूतोंके हृदयमें रहनेवाले, ज्ञानमय, सिव्दानन्दस्वरूप,
प्रकृतिसे पर परमात्मा हैं। इससे यह स्पष्ट हो जाता है
कि यद्यपि श्रीशंकराचार्यने मुख्यतया 'निर्गुया ब्रह्मवाद' का
उपदेश दिया है, किन्तु वे इस बातको भलीभाँति जानते
थे कि श्रीकृष्णका विग्रह अप्राकृतिक, अत्रप्य नित्य है।
यहाँ किसीको यह शंका हो सकती है कि श्रीशंकराचार्यने
निराकार ब्रह्मके लिये ही 'श्रीकृष्ण' शब्दका प्रयोग किया
है। पर यह शंका निर्मूष्ठ है, क्योंकि उन्होंने 'यदुकु बन् तिष्ठक' शब्दका प्रयोग किया है और इस शब्दसे द्विभुज
स्यामसुन्दर-स्वरूपका ही बोध होता है, जिसका आविर्भाव
हापरयुगके अन्तमें श्रीवृन्दावन एवं श्रीहारकाधाममें
हुआ या।

इसमें यह बात स्पष्ट हो जाती है कि एक ही परम-तत्त्व तीन स्वरूपोंमें अभिन्यक्त होता है, परन्तु यहाँपर यह प्रश्न हो सकता है कि इन तीन स्वरूपोंमें परस्पर क्या सम्बन्ध है ? कुछ जोग यह कहते हैं कि निर्विशेष बहा ही उसका वाम्नविक म्बरूप है और श्रीकृष्णादिके विप्रह काल्पनिक हैं। इस सिद्धान्तके चनुसार निर्गुण बह्न ही वास्तविक सत्ता है, दूसरे स्वरूप सभी एक प्रकारसे मायिक हैं। उदाहरणके लिये 'वेदान्तसार' नामक ग्रन्थके रचियताने लिखा है कि मायाके दो भेद हैं-विद्या एवं अविद्या । ब्रह्मके जिस स्वरूपकी उपलब्धि विद्यासे होती है वह ईश्वर है और जिसकी भविद्यासे उपलब्धि होती है वह जीव है; किन्तु उक्त दोनों प्रकारकी उपलब्धियाँ मायिक ही हैं। यह सिद्धान्त बिल्कुल निविद्ध है, क्योंकि इसके अनुसार भगवान तो केवल अपरिएक बुद्धियोंके ध्यानकी वस्तु रह गये । वे तो साधकके लिये एक ऐसी सुरूभ सीढ़ी हो गये, जिसपर बारूढ़ होकर वह पर-बह्मको प्राप्त हो सकता है और फिर उसकी आवश्यकता न रहनेपर उसे अपने पैरी-तले द्याकर नीचेकी ओर **७ व्हेल सकता है**।

इसके श्रातिरिक्त यह सिद्धान्त सर्वधा शास्त्र-विरुद्ध है। शास्त्रोंमें खिला है कि ईश्वर मायातीत है। 'स ईशो यव्वरो माया' अर्थात 'माया जिनके श्राधीन है वही ईश्वर हैं' बालावमें माया तो उसकी अनेक शक्तियोंमेंसे एक विशिष्ट शक्ति है। इस विषयमें बालाविक सिद्धान्त क्या है, इसे भगवान्ने अपने श्रीमुखसे भगवद्गीता एवं चम्य ब्रम्योंमें बताया है। भगवान्का चादेश है—

यस्मातश्वरमतीतोऽहमश्वरादपि चात्तमः।

प्रयात मैं चर यानी सारे भूतप्राणियोंसे परे हूँ और प्रकर अर्थात् निर्विशेष ब्रह्मसे भी उत्तम हूँ।

चौदहर्वे अध्यायमें भी श्रीभगवान्ने कहा है 'ब्रह्मणो हि प्रतिष्ठाऽहम्' अर्थात् 'ब्रह्मकी प्रतिष्ठा यानी आधार मैं हूँ।'

श्रीमज्ञागवतमें भी आपने फरमाया है— मदीयं महिमानं च परं ब्रह्मेति शब्दितम्।

--- अर्थात् मेरी महिमाको ही परवह कहते हैं।

भगवान् श्रीकृष्णकी इस निर्विशेष श्रक्षरूप महिमाको श्रीचैतन्य महाप्रभुने श्रीकृष्णके विष्य विश्रइसे प्रावुर्भूत ज्योति माना है। वे कहते हैं—

ताहार अंगेर शुद्ध किरणमंडल, ठपनिषद कहे तारे ब्रह्म सुनिर्मक।

--- अर्थात् श्रीकृष्णके श्रीग्रंगसे निकलनेवाले शुद्ध किरण-मण्डलको ही उपनिपदोंमें सुनिर्मल ब्रह्म कहा है।

हम उपर कह आये हैं कि भगवान्के अन्तर्यामी स्वरूपको ही परमारमा कहते हैं। वे इसी रूपमें समस्त जीधोंके हृद्यमें निवास करते हैं। श्रुतिमें शरीररूपी वृक्षपर बैठे हुए दो मिन्न पिक्योंका वर्णन मिलता है। इनमेंसे एक अर्थात् जीवको फलका खानेवाला अर्थात् विषयोंके साथ-ही-साथ कर्मीका भोक्ता कहा गया है और दूसरेको स्रमोक्ता अर्थात् अनासक्त रहनेवाला बतलाया गया है।

> द्वः। सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिप्पतं स्वाद्धस्य-नश्रजन्योऽभिचाकशीति॥

निर्विशेष बहाका न तो किसी प्रकारके कमसे सम्बन्ध है चौर न उनके ग्रुमाशुम फलसे, किन्तु परमात्मा हमारे सारे कमोंके मूक साक्षी हैं चौर प्रत्येक कर्मका श्रुमाशुम फल देते हैं। सर्व भूतोंके हृदयस्पी गुहामें निवास करनेवाले आत्मा भी वहीं हैं—

अहमातमा गुडाकेश सर्वभूताशयस्थितः।

#### अति भी कहती है-

'पको देवः सर्वभृतेषु गृढः सर्वव्यापी सर्वभृतान्तरात्मा ॥'

श्चर्यात् सारे भूतोंके अन्दर ख़िपा हुझा एक देव हैं जो सर्वभ्यापी पृषं सर्वभूतोंका श्वन्तरात्मा है।

बझ किसीका स्वामी नहीं है क्योंकि वह तो निर्विशेष है किन्तु परमात्मा सबका स्वामी है, सबका सुहद् है और श्रम्यक्त ईश्वरके रूपमें सबके हृद्यमें प्रतिष्ठित होकर सारे भूतप्राणियोंको इसप्रकार घुमाता है, जैसे कोई चक्करमें चढ़ी हुई वस्तुको घुमावे—

भ्रामयन् सर्वमृतानि यन्त्राङ्ढानि मायया ॥

—हन्हींको कूटस्य पुरुष, चेत्रज्ञ तथा सारे अवतारीं-का बीख कहा गया है। गीताके निम्नलिखित श्लोकार्डमें भगवानुके इसी स्वरूपका वर्णन हैं—

विष्टम्याहमिदं कृत्स्रमेकांशन स्थितो जगन् ॥

— भ्रायांत् भ्रापने परमारमारूप एक श्रंशसे श्रीसल विश्वको व्यास करके में (भगवान्) अपने स्वरूपमें स्थित रहता हूँ।

यह ध्यान रहे, ब्रह्म, परमात्मा एवं भगवान ये तीन पृथक तत्त्व नहीं हैं, किन्तु उस एक ही परमतत्त्वके तीन रूप हैं। इन तीनोंमें परत्पर क्या सम्बन्ध है, इस बातको श्रीजीवगीस्वामीने एक दृष्टान्तके द्वारा समभाया हैं। उन्होंने लिखा है कि एक बार जब भगवान श्रीकृत्य श्रीद्वारकामें विराजते थे, उन्होंने एक तेजःपुत्तको आकाश-मार्गसे अपनी ओर आते देखा । कुछ ही इर्णोंके अनन्तर उन्होंने देखा कि वह सन्ध्यके आकारका है और इसके बाद जब वह श्राकृति श्रीर भी समीप श्रा गयी. नब भगवान-ने पहचाना कि ये तो देविषे नारद हैं। यहाँ नारदरूप वस्तु तो एक ही थी, परन्तु वह भिन्न-भिन्न अवस्थात्रोंसे कहीं अधिक स्पष्टरूपसे और कहीं अस्पष्टरूपसे प्रतिभासित हुई । सर्वप्रथम वे आकाररहित नेजःपुत्रके रूपम निसायी दिये, यही निर्विशेष शहाका साक्षात्कार है। इसके अनन्तर उनकी मनुष्याकृति स्पष्ट दिखायी देने लगी, यही परमात्माका स्वरूप है। अन्तम अन्यन्त निकट पहुँचनेपर वे नारदरूपमें पहचाने गये, यही भगवान्का सर्वांगी ए ज्ञान है। यहाँ यह बात अवस्य विचारणीय है कि उक्त तीनों रूपोंमें प्रतिभासित होनेवाली बस्तु एक ही है।

इसी बातको किञ्चित् भिन्न दृष्टिसे सममानेके जिये एक दूसरा दृष्टान्त दिया जा सकता है। एक मनुष्य अपने पिताका पुत्र है, अपने पुत्रका पिता है और अपनी पक्षीका पति है। इसप्रकार वह पुत्र, पिता और पति तीनों ही है। पुत्ररूपमें उसका भाव कुछ और ही है, पिताके रूपमें कुछ और ही और पतिके रूपमें उसका तीसरा ही भाव होता है, परन्तु इन तीनों भावोंका धारण करनेवाला मनुष्य तो एक ही है।

परमतस्वके तीन भावोंको हम गीताके द्वारा इसप्रकार समग्र सकते हैं । ब्रह्मभावसे भगवान् श्रीकृष्या यह फरमाते हैं—

> जरामरणमोञ्चाय मामाधित्य यतन्ति व । ते बद्धा तद्विदुः इत्स्ममध्यातमं कर्म चासिकम् ॥

- अर्थात् को स्नोग मेरा भाश्य लेकर जम्म-मरणके वन्धनमं मुक्त होनेका यस करते हैं वे ही मझ एवं अध्यात्मतत्त्वको तथा कर्मके सम्पूर्ण रहम्यको जानते हैं।

परमात्माके भावसे श्रीभगवान् कहते हैं---

समांऽहं सर्वभूतेषु न में द्वेच्यांऽस्ति न प्रियः।

- अर्थात् मैं समम्म भूतप्राणियों में समानरूप सर्वता हूँ, मेरी दृष्टिमें न तो कोई प्रिय है और न कोई द्वेषका पात्र है।

भगवान्के भावसे आप फरमाते हैं---

'इष्टेंऽस्मिमे' (अर्थात तुम मेरे प्रेमपात्र हो), 'प्रियोऽसि मे' (तुम मेरे प्यारे हो) ।

वहुत-सं लोग इस गाठको देखकर चक्करमें पड़ जाते हैं कि जो श्रीकृष्ण कुछ ही अध्याय पूर्व यह कह आये हैं कि मेरेलिये कोई भी प्रिय नहीं है, वही अर्जुनसे अब यह कहते हैं कि 'तुम मेरे प्यारे हो ।' किन्नु उत्परके विवेचनसे यह विगेधाभास मिट जाता है। वहाँ वे परमान्साके भावसे कहते हैं चौर यहाँ भगवानुके भावसे !

शासके वचनोंकी मंगित सगाते समय यह समस्र लेना आवश्यक है कि ममुक बचनके अन्दर उस परमतत्त्वके कौन-मे स्वरूपका वर्षान है। यदि ऐसा न किया आवगा तो उनमें परम्पर विशेष एवं गड्डब्ड्-सी विकाशी देने लगेगी। उन्नाहरणतः अग्निताकको समस्रनेके लिये हम केवल अग्निका विचार कर सकते हैं अवदा वाहिका-सांक,

प्रकाशिका-शक्ति अथवा पाचिका-शक्तिके सहित उसका विचार कर सकते हैं, क्योंकि इन सारी शक्तियोंका अग्निके स्वरूपमें समावेश हो जाता है। किन्नु अग्निकी भिन्न-भिन्न शक्तियोंका ज्ञान हुए बिना भी अग्निका ज्ञान हमें हो सकता है।

इसी प्रकार संविदानन्द परमतस्वके भी तीन स्वरूप माने जा सकते हैं-निर्विशेष सिबदानन्द अर्थात् परवज्ञ, अन्तर्यामी-शक्ति-सम्पन्न अर्थात परमारमा एवं अगणित अचिन्स्य दिश्य शक्तियोसे युक्त समिदानन्द अर्थाद् भगवान । प्ररन केवल इतना ही है कि उस तत्वकी उपासना इस ज्ञानके हारा करते हैं अथवा योगके हारा अथवा अस्तिके हारा ? शासके भिष्ठ-भिष्ठ कार्यहाँकी रचना उक्त तीन मार्गीको बतलानेके लिये ही की गयी है और इस बातको ध्यानमें रखनेपर फिर हमें परस्पर-विरोधी बचनोंको पढ़-कर भ्रम नहीं होगा। उदाहरणतः योगशास्त्रमें जिस प्राणायामकी प्रशंसाके पल बाँधे गये हैं उसीके सम्बन्धमें श्रीशंकराचार्यने अपने 'अपरोद्यानुभृति' नामक ग्रन्थमें यह लिखा है कि ब्रह्माकारवृत्ति कर लेगा ही असछी प्राणायाम है-'व्रझेवास्त्रीति या बन्तिः पुरको वायुरीरितः ।' आगे चलकर उन्होंने यहाँतक कह दिया है कि श्रज्ञानी लोग ही ब्राण-पीडन करते हैं (अज्ञानां ब्राणपीडनम्)। श्रीमञ्जागवतमें तो अन्य सभी खाधनोंको हरिनास-संकीतंत्र-से नीचा बतलाया है।

इसप्रकार इसने समझ लिया कि जो लोग यह मानते हैं कि भगवान केवल मायिक कल्पना हैं अथवा प्यानमें सहायता देनेमात्रमें ही उनकी उपयोगिता है अथवा बह्व-सायुज्यमुक्तिरूप अन्तिम लक्ष्यकी प्राप्तिके पूर्व इस ईश्वर-रूप अन्तिम मायाका भी उच्छेत्र करना होगा, वे वास्तवमें भूलमें हैं। मगवान स्वयं वह परमतत्त्व हैं और उनसे परे कोई वस्तु नहीं हैं। यद्यपि उनका प्रकारा सर्वम्यापक, निर्मुण, निर्विशेष बह्नके रूपमें विद्यमान है, किन्तु उनका निक्व-विश्वह बास्तविक एवं नित्य है भीर उनकी दिव्य सिक्तवाँ अनस्त हैं।

इन शक्तियों में एक शक्ति एक साथ अनेक रूपों में प्रकट होनेकी भी है। बृग्वावनकी प्रकट की लामें आपने इस शक्तिको कई बार विकासाया। उदाहरणतः रासकी बा-के समय उन्होंने गोपियों के साथ अगणित रूप धारणकर नृत्य किया और वृसरी बार ब्रह्माजीका दर्प वृत्व करनेके छिये आपने सैकड़ों गोप-बालकों एवं बड़ड़ोंका रूप भारण किया।

इसी प्रकार अपनी अप्रकट छीछामें वे एक साथ अनेक रूपोंमें रहते हैं । इनमेंसे कुछ रूप विज्ञास-मूर्तियाँ कहछाती हैं और उन रूपोंमें प्रायः उन्हीं राक्तियोंकी अभिष्यांक होती हैं को आपने अपने असछी स्वरूप अर्थात् श्रीकृष्ण-विग्रहमें प्रकट की थीं । बैकुराजिय-पति चतुर्मुं अभिनार।यणदेव एवं होवोंके उपास्यदेव श्रीमदाशिव इसी प्रकारकी विछास-मृतियाँ हैं।

इसी अप्रकट खीड़ाके तूसरे रूप अवतार हैं। वान्तवमें तो ये परमाग्मा (पुरुष) के ही रूप हैं। श्रीमद्भागवतमें कहा है—

पते चांशकताः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्।

—अर्थात् ये सारे भवतार (जिनका उपर वर्णन हो चुका है) पुरुष (परमारमा) के ही भंश हैं, किन्तु श्रीकृष्ण तो स्वयं भगवान् हैं।

परन्त पूर्णावतार एवं अंशावतारके इस भेवको ठीक तरहसे समझ लेना चाहिये, ताकि इसमें कहीं अमके छिये अवकाश न रह जाय। श्रवतारोंका भेद उनके श्रम्दर प्रकट होनेवाली शक्तिके भेटको लेकर ही माना गया है । सभी चवतारों में भगवानकी पूर्ण सत्ता रहती है, अहाँ कहीं वे रहते हैं, सर्वशिक्तमान होकर ही रहते हैं। किन्तु इतनी बात अवश्य है कि वे अपनी लीलाके निमिल कही किसी शक्तिको श्राभिष्यक करते हैं, कहीं किसीको । शक्तिकी अभिव्यक्तिके भेरको लेकर ही अबतारोंके भेद माने गये हैं. वास्तवमें उनके भन्दर कोई तास्विक भेट नहीं है, क्योंकि सारे ही भवतार श्रीभगवान्-के ही स्वरूप हैं। हाँ, एक प्रकारके अवतार जो आवेशावतार कहलाते हैं उनके अन्दर यह बात पूरी तौरमे लागू नहीं होती, क्योंकि ग्रावेशावतारमें श्रीभगवानुकी किसी विशेष शक्तिका किसी जीवके भन्दर आवेश होता है।

महाराज पृथु इसप्रकारके अवतार थे।

ध्यस्तमें इस छीलावसार एवं गुणावतारके भेदको बत्तछायेंगे । सस्य, कुसं, वासन इत्यादि छोलावसार अभिगवान्के निस्य स्वरूप हैं, वे समय-समयपर किसी छीला-बिशेषको दिख्छानेके छिये जगत्में प्रकट होते हैं बहा, विष्णु एवं रुद्र ये तीन प्रसिद्ध देवता श्रीभगवान्के गुणावतार हैं। इस विषयको अच्छी नरहमें समफ लेना चाहिये, क्योंकि कुछ लोग इन तीनों देवताश्रोंको भिष्म मानते हैं। यही कारण है कि कुछ लोग केवल श्रीविष्णुकी उपासना करने हैं और कुछ श्रीरुद्रकी। वान्तवमें इनके अन्दर भेद-भावना करना बड़ी भारी भूल हैं और इस-प्रकारकी भेद-भावनाके कारण भिष्य-भिष्य सम्प्रदायके लोगोंमें जो मनोमालिन्य एवं हैय देखनेमें आता है वह किसी प्रकार भी शाखानुमोदित नहीं है।

तीनां प्राकृतिक गुणोंसे असीस होनेके कारण भगवान् स्वयं निर्मुण हैं, किन्तु ब्रह्मायहकी सृष्टि, स्थिति एवं संहारके लिये वे ब्रह्मा, विरुत्त एवं सहेश्वरके रूपमें तीनों गुणोंसे युक्त हो जाते हैं। रजोगुणके सम्पर्कसे वे ब्रह्माका रूप धारणकर सृष्टिको उत्पन्न करते हैं. सख्याणके संयोगसे वे विष्णु बनकर विश्वका पालन करते हैं और तसोगुणसे युक्त होकर वे रुद्ररूप धारण करते हैं और प्रस्थालमें विश्वका संहारकर उसे अपने अन्दर स्थीन कर सेते हैं।

इसीलिये भगवानके इन तीनों रुपांको गुणावनार कहते हैं और अनन्तकोटि ब्रह्मायहों मेंसे प्रत्येक ब्रह्मायहके अधिष्ठाता ब्रह्मा, विष्णु एवं महेश पृथक् पृथक् होने हैं। हमारे इस ब्रह्मायहकी रचना करनेवाले ब्रह्माजीने वृन्दावन-में बछकों और गोप-बालकों को जब कन्दरामें छिपा लिया और मगवान् श्रीकृष्णने उन स्वका रूप धारण करके फिर ब्रह्माजीको अनन्तकोटि ब्रह्मायहों का दर्शन कराया और जब ब्रह्माजीने देखा कि उन सारे ब्रह्मायहों को रचने-वाले ब्रह्मा अलग-ब्रलग भगवान् श्रीकृष्णके चरणां में द्रयहवन्-प्रणाम कर रहे हैं, तो उनके ब्राक्षयंका पार नहीं रहा।

श्रीभगवान् एवं उनके विभिन्न स्वरूपोंके पारम्परिक सम्बन्धके विषयमें शासोंने को कुछ कहा है उसका हमने उपर दिख्हांनमात्र कराया है । भगवानकी स्वरूप-क्रांकियोंके विषयमें श्रथवा जीवका भगवानके साथ क्या सम्बन्ध है इस विषयमें हमने कुछ भी नहीं लिखा है। हाँ, उपरकी पंक्तियोंमें हमने जो कुछ छिखा है उसमें कम-मे-कम यह वात समझमें श्रा सकती है कि भगवान्के स्वरूपके सम्बन्धमें जो भिन्न-भिन्न वाते शासोंमें कही गयी हैं, उनसे घवदानेकी आवश्यकता नहीं है झीर म उन होगोंसे झगड़ा करनेकी आवश्यकता है जो उनके अन्यान्य स्वरूपोंकी उपासना करने हैं। इस चाहे जिस रूपों उनकी पूजा करें, वे हमें उसी रूपों प्राप्त होंगे। गीतामें आप अपने श्रीमुख्ये फरमाते हैं कि सभी देवताशों श्री पूजा साझात् रूपये अथवा अप्रकटरूपसे मेरी ही पूजा है—

येऽध्यन्यदेवता भक्ता यजन्ते अद्भवनिवताः । तेऽपि मामन कीन्त्रेय यजन्त्यविविधर्वकम् ॥

भिन्न-भिन्न सम्प्रदायों में श्रीकृष्णके ही किसी-नकिसी स्वरूपका प्रयम्नानुभवयुक्त वर्णन है। उनके गृण्
धनन्त हैं, अत्रुप्व उनका सनुभव भी अनन्त प्रकारमे
पृवं भिन्न-भिन्न भावोंके द्वारा हो सकता है। वास्त्वमें
जिन-जिन भावोंके द्वारा उनका अनुभव हो सकता
है, उन्होंको लेकर हिन्दू पृवं इत्तर भिन्न-भिन्न
सम्प्रदायोंकी सृष्टि हुई है। यदि कहीं उनके अन्दर
परम्पर-विरोधी वानोंका भी उल्लेख पाया जाता है नो
यह बात ध्यानमें रस्तनी चाहियं कि श्रीकृष्णके अन्दर सारे
विरोधोंका सामअन्य हो जाता है।

कुछ लोग इन आपानतः विरोधी वचनोंको पदकर चहरमें पढ जाने हैं और यह मान बंदते हैं कि शास्त्रोंमें भिन्न-भिन्न प्रकारकी बातें सिन्दी हुई हैं और उनमेंने कीन-सी बात ठीक है यह निश्चयरूपमें नहीं कहा जा सकता। वे लोग भलते हैं। कल लोग ऐसे भी हैं जो उनमेंसे एक ही मिदान्तको मानते हैं और यह समझते हैं कि दसरे सभी सिदान्त असमुखक हैं और इसीलिये वे दूसरे मिद्धान्तीकी माननेवालींके साथ स्वाई-अगदा करने जगते हैं। वे भी भूल करने हैं। उक्त दोशों प्रकारके लोगोंसे विलक्षण एक तीमरा ही समुदाय है जो उन दोनोंकी मूलोंसे बचतेके लिये सारे सम्प्रदायोंके सिद्धान्तीकी एक-वारयता करनेकी चेष्टा करना है, जो एक असम्भव-सा कार्य है । ये लोग भी मुलमें हैं, क्यों कि भिन्न-भिन्न सम्प्रदायोंके सिद्धामन इसप्रकारके नहीं हैं कि उनकी एक-वास्यता हो सके और न उनके प्रवर्तकोंका यह अभिप्राय या कि उनकी इसप्रकार एकवाक्यता कर ही जाय । इस-मकारके लोग बहुचा यह कहा करते हैं कि 'आई! इसने तो मारे धमेंकि सारको से किया है और अनावश्यक बार्नोको द्योद दिया है, परस्त इसप्रकारके प्रयक्त प्रस्ततीगत्वा भायः विकल ही होते हैं। यह बात ठीक है कि हमें प्रस्पेक वस्तुका सार ब्रह्म करना चाहिये भीर भसार वस्तुका परिस्थान करना चाहिये, किन्तु हमें यह बात सदा ध्यानमें रखनी चाहिये कि अवतक दाना पक न आय तबतक उसे सुरक्षित रखनेके खिये तुपोंकी आवश्यकता होती है भीर समयसे पूर्व ही तुपोंको निकास देनेका परिणाम यह होता है कि उनके साथ दाना भी नष्ट हो जाता है—

स्मर्तन्यः सततं कृष्णां विस्मर्तन्ये। न जात् चित्।

— बर्यात् श्रीकृष्याको सदा सारण रखना चाहिये, प्क क्षण भी उनकी विस्मृति नहीं होनी चाहिये।

यह विधि-निषेधारमक वचन अन्य सारे विधि-निषेधोंका राजा है। अन्य सारे विधि-निषेध इसके अनुचर हैं। किन्तु इसप्रकारके प्रविचित्रक स्मरणमें मनुष्यकी स्थिति जवतक इद न हो जाय, सबतक धर्मशाक्षीक नियमिके पालनमें अवहेलना करना मूर्चता है। जो लोग उन सम्प्रदार्थोंकी एकवाक्यता करनेकी चेष्टा करते हैं, जिनके प्रवर्तकोंका अभिप्राय इसप्रकारकी एकवाक्यता करनेका नहीं था, उनका एकमात्र आधार धागे चलकर कतिपय अस्पष्ट नैतिक सिद्धान्त ही रह जाते हैं। यही नहीं, ईश्वरके सक्यपके सम्बन्धमें उनकी धारणा और भी धनिश्चित हो जानी है क्योंकि उनके ईश्वरके सम्बन्ध सामान्यतया सभी प्रकारके गुण रहते हैं, परन्तु विशेष गुण कोई भी नहीं होता।

मारे सम्प्रदायोंके मुलमें एकता अवस्य है और वह एकता भगवान्को लेकर हैं: किन्तु वह एकता उनकी प्राप्तिमें ही हो सकती है और किसी उपायमें नहीं। सारे मार्ग उसी छह्यकी और जाते हैं परन्तु उसकी प्राप्ति भिन्न-भिन्न सम्प्रदायोंके सिद्धान्तों तथा उनके भन्दर बताये हुए साभनोंकी खिन्न बना देनेसे नहीं होती, किन्तु ऐकान्तिक अदासे किसी एक ही मार्गका अवस्त्रम्बन करनेसे होती है।

मान छीजिये, कोई मनुष्य किसी स्याधि-विशेषसे पीदित है और किसी चिकित्सकके चिकित्साखयमें भीचय केने काता है तो यह वहां जाकर क्या करता है ? वह देखता है कि उसके सामने अनेक प्रकारकी दवाइपोंकी सैक्यों बोतकें सजायी हुई रक्की हैं। ऐसी दशामें क्या वह जितनी बोतकें उसके हाथ कम जावें, उन सक्की द्याजीको मिकाकर अपने किये दुस्का तैवार कर केगा है नहीं, पहछे वह चिकित्सकको धपने रोगके कक्षण बतछावेगा और चिकित्सक उन छक्षणोंने उसकी स्पाधिका निदान करके तब उसे उसके अनुकूछ दवा देगा, यद्यपि उसके रोगके छिये एक ही प्रकारकी औषध उपयोगी होती है, किन्तु इसका यह धर्म नहीं हैं कि बाकी सब बोतछें मूठी अध्यवा बनावटी हैं और फोब देने छायक हैं। वह इस बातको अप्छी तरह जानता है कि वे दूसरे प्रकारके रोगियोंके किये हैं।

यही बात शाखींके सम्बन्धमें समझनी चाहिये । इस स्रोग सभी रोगी हैं, श्रीकृष्ण-वैमुख्य-रोगमं पीदित है। इस खोगोंने श्रीकृष्याकी ओरसे मुँह फेर छिया है और इसीलिये इस आध्यारिमक, श्राधिदैविक एवं श्राधि-भौतिक इन तीन प्रकारके तापाँसे परितप्त हो रहे हैं। इम स्वयं इस बातका पता लगाने बैठ जाते हैं कि शास्त्रों-में इस रोगके निवारणके लिये कौन-कौन-मे उपाय बताये गये हैं । किन्तु अपने बुद्धिजन्य ज्ञान एवं आधुनिक शिक्षाके गर्वमें धाकर इस दिकसूचक यन्त्र अथवा किसी सुयोग्य कर्णधारकी सहायता लिये बिना ही शास्त्रस्थी महोदधिको पार करनेके किये प्रस्तुत हो जाते हैं। ऐसी दशामें इस यदि पथअट हो जाते हैं तो इसमें भाश्यं ही स्या है ? शास्त्रोंकी रचना इसलिये नहीं हुई थी कि लोग उनका इसप्रकारसे उपयोग करें । प्रत्येक ध्यक्तिके लिये शासके कुछ ही संश उपयोगी होते हैं और अमुक व्यक्तिके लिये उसके कौन-से चंश उपयोगी हैं, इस बात-को उसे किसी गुरुके द्वारा ही जानना चाहिये।

अधिकारके विना शास्त्रका अध्ययन करना वैसा ही है जैसा किसी रोगोका ऐसी दवा लेना है जो उसके छिये उपयुक्त न हो। हिसकी अपेक्षा उससे हानिकी ही अधिक सम्भावना रहती है। शास्त्रोंके प्रतिपाध विषयके सम्बन्धमें आजकछ कितना मतभेद फैल रहा है और छोग डंकेकी चोट यह कहते हैं कि 'शास्त्र विल्कुल निरर्थक एवं इस युगके छिये अनुपयुक्त हैं, वे हमारे लिये सहायक न होकर केवल बाधक हैं, हत्यादि।' इन सबका कारण यही है कि लोग आजकछ बिना अधिकारके ही शास्त्रोंका अध्ययन करते हैं।

यह बात सदा सरण रखनी चाहिये कि सारे मार्ग अग्रवान्के निकट पहुँचानेवाले हैं और सारे सिद्धान्त उसी-के किसी विशिष्ट सक्यका निरूपय करते हैं। परन्तु

केवल इस बातको जान सेना ही पर्याप्त नहीं है। इसके भनन्तर हमें यह देखना चाहिये कि हमें कौन-सा भाव अधिक रुचिकर है और फिर किसी ऐसे गुरुकी खोज करनी चाहिये जो इमें उस भावके अनुसार मार्गपर चलाने-की योग्यता रखता हो । ऐसा कर छेनेपर हमें पूर्ण श्रद्धा-के साथ अपने निश्चित मार्गपर अग्रसर हो जाना चाहिये, किसी इसरे मार्गकी परवा नहीं करनी चाहिये। अन्य मार्गीके सम्बन्धमें इस यही सममें कि वे दूसरोंके लिये अभिग्रेत हैं, इसारे लिये नहीं । ऐसा करनेसे इस झगढाल, म्बमताग्रही तथा सामक्षरपकी निरर्थक एवं विफल चेष्टा करनेवाले दोनोंकी भूखोंसे बच सकते हैं। वाम्तवमें भगवत्-प्राप्तिके तीन ही मुख्य मार्ग हैं। ज्ञान, योग और भक्ति। यदि इस बक्करूपमें उनकी प्राप्ति करना चाहते हैं तो शानके द्वारा कर सकते हैं; परमात्मरूपमें उनकी प्राप्ति करनेके खिये इमें योग-मार्गका अनुसरण करना हं।गा और भगवानके रूपमें उन्हें प्राप्त करनेके जिये हमें भक्ति-का भाभ्य लेना पहेगा। श्रीभगवानूने स्वयं उद्भवके प्रति कक्षा था---

> न साध्यति मां योगां न सांह्यं धर्म उद्भव । न स्वाध्यायस्तपस्त्यागे। यथा मक्तिर्मगार्जित।॥

—अर्थात् न तो योगसे और न ज्ञानसे, न धर्मानुष्टान-से, न वेदोंके अध्ययनसे, न तपस्यासे और न स्यागसे ही कोई मुखे पा सकता है, मैं केवल भक्तिसे प्राप्त होता हूँ।

सर्वतो भावेन तथा एकान्ततः उनकी शरणमें जानेके सिवा और कोई उपाय नहीं है। हमारा समर्पण सर्वोगीण होना चाहिये, उसमें किसी प्रकारकी तुटि नहीं रहनी चाहिये और न हमें बदलेंमें उनसे कोई याचना ही करनी चाहिये और न हमें बदलेंमें उनसे कोई याचना ही करनी चाहिये। यदि याचना करें भी तो केवल हस बातकी कि 'हे प्रभो ! आप हमें वह शक्ति प्रदान कीजिये जिससे हम पूर्णतया आपके चरणोंमें आत्मसमर्पण कर सकें ।' श्री-कृत्यके साथ आदान-प्रदान नहीं हो सकता और उनका बन जानेके बाद हमें न तो किसी और वस्तुकी इच्छा हो सकती है और न हमें परियामका ही भय हो सकता है। उन्हें आत्मसमर्पण करते समय न तो हमें यह जिन्ता होनी चाहिये कि हमारी इस क्रियासे हमारे कुटुन्वियोंको क्रेश होगा, अथवा हमारे मिन्न हमारा उपहास करेंगे और न हमें यही जिन्ता होनी चाहिये कि मविष्यमें इसका

परिणाम क्या होगा ? घारमसमर्पयाके विना केवल शास्त्रीय सिद्धान्तोंका परिचय जीव और ब्रह्मकी एकताका ज्ञान, प्राक्तन सुकृतोंका सक्षय तथा योग-सिद्धियोंके चमस्कार ये कुछ भी हमारे काम नहीं आ सकते।

अब प्रश्न यह होता है कि भगवानुको प्राप्त करनेकी इच्छाका क्या धर्थ है ? इस संसारके शोकसे पार होनेकी इच्छा, परमारमाकी महान सत्तामें अपनी श्रुद्ध सत्ताको विलीन कर देनेकी अभिकाषा अथवा योगशक्तिके चमत्कारों-को प्राप्त करनेकी इच्छा, इन सब इच्छाओंको इस भगवान्को प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं कह सकते। श्री-कृष्णको प्राप्त करनेकी इच्छाका चर्च है स्वामी, प्रत्र, सखा, पति अथवा प्रेमीके रूपमें उनका वरण करना और इसके लिये यह आवश्यक है कि इस उन्हें बात्ससमर्पण कर हैं। संसारमें भी यदि इस किसी स्यक्तिका प्रेम प्राप्त करना चाहें तो हमें बदलेमें उसे प्रेमदान करना होगा। हम किसी बहमूल्य उपहारके द्वारा अथवा अपनी विद्वता या सामर्थके चमन्कारमे किसी सब्बे मित्रको नहीं रिक्रा सकते । यही बात श्रीकृष्णके सम्बन्धमें समझनी चाहिये। विविध प्रकारकी पूजासे अथवा भविक लागतके मन्दिर इंग्यादि बनवानेसे हमें अनेक प्रकारके फलांकी प्राप्ति हो सकती है. किन्तु उनसे हम भगवानको प्राप्त नहीं कर सकते ।

भगवान् पूर्ण स्वतम्त्र हैं। संसारकी कोई भी शक्ति, यहाँतक कि सम्त्रशक्ति भी उन्हें वशीभूत नहीं कर सकती। सनन्य-भक्ति और उससे भी ऊँचे दर्वेकी प्रेमा-मक्तिके पाशमें वे बँध जाते हैं। उन्होंने स्वयं कहा है—

वर्शाकुर्वन्ति मां भकाः सत्पति सित्स्त्रमा यथा।

— अर्थात् जिसप्रकार एक सती स्त्री अपने सम्बरित्र पतिको वशमें कर लेती हैं उसी प्रकार भक्त. सुन्ने वशमें कर लेते हैं।

भगवान् भक्तांके हैं और भक्तभगवान्के (हम भक्तनके मक हमारे)। श्रीकृष्ण ही सनातन सन्य हें और सब मिथ्या है। भगवान् श्रीकृष्ण कोरी कविकी कल्पना नहीं हैं, वे प्राचीन भारतवर्षके एक बीर योजा ही नहीं थे जिनको सन्धश्रदालु भास्तिक छोग ईश्वर मानकर पूजने छगे हों, वे द्वापरसुगके सम्तमें इस संसारमें प्रकट होने- वाले अवतार ही नहीं ये वे तो सावात् परमेश्वर हैं एवं नित्य किशोररूपसे अपने नित्यधाममें सखाओं तथा सिक्षयोंके साथ नित्य विद्यार करते रहते हैं। उनकी मुरलीका निनाद रूँकार-ध्वनिसे भी महान् हें और उनके कमनीय कलेवरकी नीक कान्ति उस नील ज्योतिसे भी अधिक प्रकाशयुक्त हैं जिसका योगीजन समाधिमें अपने हृदय-मन्दिरमें दर्शन करते हैं।

यूरोपीय विद्वान् अस्ते ही श्रीकृष्णको न माने और स्त्रक साम्यवादी यह कहते रहें कि ईश्वरके अस्तित्वमें विश्वास करना जनताकी उन्नतिमें रोड़े अटकाना है। उनके इस कथनका नया मूल्य है? साँचको आँच क्या है? लोग परमाणुओं एवं नच्छोंके बारेमें तथा पूँजीवाद एवं अमवादके सम्बन्धमें कितनी ही विह्चापूर्ण बातें करें. उनसे सरवमें किसी प्रकारका अन्तर नहीं आ सकता। एक बार प्यारे श्रीकृष्णकी झाँकी मिस्र जानेपर ये सारे-के-सारे वाद धूसमें मिस्र जाते हैं। ये सिद्धान्त अपनी दृष्टिमें सरव हो सकते हैं, किन्तु वास्तविक सम्यका इनके अन्दर आआस भी नहीं है। इस स्वप्नमय जगत्में यदि कोई वस्तु सस्य है तो वह एक श्रीकृष्ण ही हैं। जो केण इतिहासकी सान्देहपूर्ण कथाओं अथवा निरे प्राकृतिक ज्ञान अथवा विज्ञानवादोंके पीछे उनसे मुँह मोइ लेने हैं वे सोना बेचकर बदलेमें पूछ छेते हैं।

जपर इस जो कुछ कइ आये हैं उसमें तिनक भी सन्देह नहीं है। जिन लोगोंने भीकृष्यके चरयोंमें आत्म-समर्पय कर दिया है वे इस बातको भलीभाँति जानते हैं। किन्तु फिर भी यह संसार कितना ठोस, एवं सन्य प्रतीत होता है। की, पुत्र एवं धन सभी मिथ्या हैं परन्तु हमें ये वास्तविक दिलायी देते हैं। श्रीकृष्य ही एकमात्र सस्य हैं, चाहे अधिकांश छोग उनहें केवल कल्पना ही समस्य हैं। यही तो उनकी साया है। जिसे भघटन-घटनापटीयसी चर्यात् असम्भवको भी सम्भव बना देने-बाकी कहा गया है। उनकी तथा उनके भक्तोंकी कृपासे ही हम उस मायाके पर्वेको चीरकर बास्तविक सस्यको प्राप्त कर सकते हैं।

भगवान्को प्राप्त करनेमें ही पूर्णता है। प्रेम ज्ञानसे ऊँचा है और वास्तवमें भगवान् ही प्रेमके स्वाची एवं योग्य पात्र हैं, क्योंकि भगवान्के अतिरिक्त जितने भी हमारे प्रेमास्पद हैं वे सभी एक-न-एक दिन हमें छोड़कर चले जावेंगे या हमारा प्रेम उनके साथ अस्ततक नहीं निभ सकेगा। प्रेम प्रेमास्पदकी सेवा करना चाहता है, परन्तु वास्तवमें भगवान् ही हमारे लेम्य बननेके योग्य हैं।

क्रानियोंकी मुक्तिका गौरव उन्होंको मुवारक हो ! इसप्रकारकी मुक्तिकी अपेका श्रीकृष्णकी रासता कहीं अधिक मधुर है। अपनी आरमाका प्रमु बननेकी, अपने भाग्यका विधाता बननेको क्यों चिन्ता करते हो ? क्या अक्टिप्यासे बदकर कोई प्रभु हमें मिलेगा ? कैवल्यकी इच्छा क्यों करते हो ? साधन करनेसे कैवल्यकी प्राप्ति अवश्य हो सकती है किन्नु श्रीकृष्णके संगको छोड़कर अकेला (केवल) रहना कौन पसन्द करेगा ? श्रीकृष्णका प्रेम म्यगं और अपवर्गके सारे सुखाँसे बदकर हैं। यदि श्रीकृष्णका प्रेम प्राप्त हो गया तो फिर इस संसारमें बार-बार जनम लेनेमें भी क्या आपत्ति हैं ! उस प्रेमी प्रभुकी सेवाको छोड़कर अपनी मुक्ति चाहना अथवा एक ध्याके लिये भी उसकी विम्मुति होना, भक्तोंकी दृष्टिमें यही सबसे बड़ी विपत्ति है। अक्त इसी विपत्तिसे मोक्ष चाहते हैं।

श्रीभगवानने अपने श्रीमुख्ये फरमाया है-

सालेक्बसार्ष्टिसामीप्यसारूप्येक्त्वमप्युत । दायमानं न गृहन्ति विना मत्सवनं जनाः॥

अर्थात् मेरे भक्त मेरी सेवाको छोड़कर सालोक्य, साष्टिं, सामीप्य, सारूप्य एवं सायुज्य इन पाँच प्रकारकी मुक्तियों मेंसे किसी भी मुक्तिको प्रहण नहीं करते, चाहे मैं स्वयं उन्हें उसका दान कहाँ।

श्रीचैतन्य महाप्रभुने निम्नलिखित रह्णेकर्मे इसी भावको प्रदर्शित किया है—

न घनं न जनं न सुन्दरीं कवितां वा जगदीश कामये। मम जन्मीन जन्मनीश्वरे भवताद्गक्तिरहेतुकी स्वयि॥

- अर्थात् हे जगदीश्वर ! मुक्ते न तो धनकी इच्छा है, न मित्रोंकी, न सुन्दरी श्लीकी चाह है और न विद्वलाकी। मेरी तो केवल यह अभिलाषा है कि जन्म-सन्मान्तरमें मेरी तुम्हारे अन्दर हेतुरहित भक्ति वनी रहे।

# ईश्वर क्यों और कौन ?

( केसक--- हा० श्रीमगवानहासजी एम० ५०, ही० लिट्, काशी )



रत-दर-पुस्त, इकारों वर्षसे सनुष्यों में इंश्वरकी चर्चा होती आसी है। पशुओं-का हाल कहना कित है पर सनुष्य तो स्थात ही कोई ऐसा होगा, पदा या अनपद, गैंबार या नागरिक, को ज़रा भी सोचने-विचारने योग्य सथानी अवस्थाको पहुँचकर, कभी-न-कभी कुछ-न-कुछ, ईश्वरकी चर्चों न पदा

हो और इस विषयमें कोई राय न रखता हो । किसी-किसीने निश्चय कर शिया है और वह बढ़े ज़ोरसे कहता है कि ईश्वर-पदार्थ कोई नहीं है । श्विकांश मनुष्य मानते हैं कि ईश्वर-पदार्थ कुछ है । पर क्या है, इसमें, 'मुख्दे मुख्दे मति-भिषा।' निर्जीववन अश्मा, पश्यर, मिषा, धातुसे शारम्भ करके सजीव बुद्धादि, जन्तु, मस्य, कुमें, विविध चतुष्यदादि, मानवावतारादि, सूर्यादिमें होती हुई, निराकार वस्तुपर्यम्न पदार्थोंको मनुष्यकी बुद्धिने ईश्वर मान रक्का है ।

इस सब वाग्जाल, तर्क-वितर्क-कुतर्क-जाल, महा भंशर, माथापची, सरदर्गें भादमी पहता ही क्यों है? स्वाहमस्वाह देस्दकी हुजत क्यों कोई समझदार आदमी मोक ले? ईचर दो या न हो, हमको क्या मतलब? सुमते हैं—सच या मूळ यह ठीक मालूम नहीं—रूस देशमें बोल्लोबिक शासनने इस म्यर्थ, अपि च दुर्थ, प्रमर्थ चर्चाको बन्द ही कर देनेका हुक्म देदिया। पर यह भी सुनते हैं कि चर्चा बन्द नहीं हुई, कोग मरने-मारनेको तैयार होते हैं, पर इस चर्चाको नहीं कोइले। तो अवदय कुछ कारवा होगा। अच्छा, रूसमें कारण हो या न हो, हमको इससे भी क्या काम है हमें यह देखना चाहिये कि इसारे हदयों भी कोई कारण है या नहीं, लो बजाए इसको विवश करता है कि इस प्रभापर विचार करें कि ईश्वर है या नहीं है

इस विषयपर पशु प्रायः नहीं विचार करते, ऐसा जान पदता है, निश्चयसे तो नहीं, पर सम्भवतः । मनुष्यके बच्चे भी नहीं विचार करते । यह अपनी ही स्यृतिसे सिद्ध होता है । जब हम बहुत छोटे थे, इस और स्वास नहीं देते थे। न अपने सामने इस समय को छोटे बच्चे देख पहते हैं वे अपने मनसे इसकी चर्चा आरम्भ करते हैं? बच्चों की क्या बात है? वे तो अपने माता-पिताको ही खेळमें मझ होकर भूछ जाते हैं!

तयैव सूताः परिपारितास्त्रया तयैव हित्वा स्वसुखं विवर्षिताः । कीढारता अननीं विस्परन्ति क्षणातुर्वात्तरितु पुनः स्मरन्ति ॥

'उसीने जम्म दिया, उसीने पाछा, उसीने अपना सर्वस सुल त्यागकर पोसा, उसीने खेळकी सामग्री दी, उसोको खेळकी सुनमें विल्कुछ भूल जाते हैं, पर जब फिर भूल लगती है, प्यास लगती है, तब पुनर्वार उसीको पाद करते हैं, उसीके पास दौड़े जाते हैं।' एक प्रकार चौर है। माँसे स्टकर भी बच्चे उससे इट जाते हैं और उसको बुरा-मला भी कहने लगते हैं। पर इसका अर्थ स्पष्ट ही यह है कि चाहे तत्काल दु:ल ग्रीर रोक्से ईश्वरको 'नास्स्वेव' भी कहने हों, हदयमें तो उनके वह बसा ही है और उससे वे बहुत आशा रखते हैं!

किसका मन ईश्वरके विचारमें, ईश्वरकी ओर नहीं लगा है, उसको सिखाना-समझाना उचित है। यदि रुचि जाग जाय तो बहुत अच्छा है। जैसे बर्चोंको बतलाया जाता है कि यह पीने-खानेके पदार्थ हितकर हैं। पर बदि उसको भूख-प्यास नहीं है, अध्य-पैयसे इटता है, तो ज़बर-दसीसे खिलाना-पिछाना बही भूछ है। अधिक चृणा और रोग ही पैदा होंगे। बलाग्कारेख ईखरमें विचास कराने-का यक भी ऐसी ही भूछ है।

सर्वान् वकक्तानर्थानकतान् मनुरव्रवीत्।

-- जब मूल-प्यास क्योगी तब आप ही साँ-वापके पास दौंदे भावेंगे, 'लाना हीजिये' 'पानी हीजिये'।

यदि संसारमें दुःख न हो, मृत्यु न हो और मनुष्य-को दुःख और मृत्युका भय न हो, उनसे बचनेकी हुष्का न हो, अथवा विना परकोक और ईबार माने यह मच हूर हो सके, वह हुष्का पूरी हो सके, तो ईबारका कोई प्रयोजन सनुष्यके किये न रह जाय और कोई किसी ईखरको न साने। असास्यवश कहिये, प्रकृतिस्वभाववश कहिये, प्रत्येक मनुष्यको दुःख भी होता है, सरण भी होता है, दोनोंका भय भी होता है, उनसे बचनेकी इच्छा भी होती है और आत्यन्तिक बचावका कोई अस्वैकिक उपाय नहीं ही मिस्ता। इसिवाये विवस होकर एक किसी ईखरको मानना और उसकी शरण सेना पदता है।

तकंसे किसीको ईश्वरमें विश्वास करा देना यहि सम्भव है, तो भी वह तभी सम्भव है जब उस तकंको सुननेके किये कोई ग्रुअ्च जिज्ञासु हो। जिसको 'श्रोतुं इच्छा' 'ज्ञातुं इच्छा' ही नहीं उसके समीप ईश्वरको कोई कैसे सिद्ध करेगा?

नायमारमा प्रवचनेन प्राद्धः । नैवा तर्केण मतिरापनेया ।

कालचके बहुत्यसिन् धारे सतत्यायिन ।

—उस जीवका समय आ जायगा और वह तुःख और शोकमे आकान्त पीड़ित होगा, तब म्बयं ईश्वरकी खोजमें व्यम और एकाम होगा और तब वह तकं सुनेगा और करेगा और ईश्वरको अवश्य पावेगा।

आतों जिज्ञासुरश्रीयीं मजते कमते च तम्।

 $\times$   $\times$   $\times$ 

आरत होइ सोइ सम्पद सब परम अर्थ अरबावै । जिज्ञासा करि ज्ञान पाइ तब सब जगमें मोहि भावै ॥

किसप्रकारके ईश्वरको पायेगा ? यह उसके दुःख और भयके प्रकार तथा उसकी बुद्धिके विकासकी काष्टापर आश्रित है।

> अप्सु देवा मनुष्याणां दिनि देवा मनीविणास् । बालानां काष्टलोष्टेषु सुधस्यात्मनि देवता॥

बालकोंको काठ और मिही आदिके खिलौनोंमें देवता-बुद्धि होती है। उचित ही है, बच्चेसे यह आशा क्यों को जाय कि वह रेखागणित, बीजगणितके प्रस्थ पड़े? पुच्य पवित्र जलवाली नरीमें, खच्छ सरोबरमें, साधारण मनुष्योंको देवता-बुद्धि होती हैं। अच्छा ही है, नहानेसे सरीर खच्छ और मन प्रसन्न होता है, यदि तक शुद्ध हो और शुद्ध रक्ष्मा जाय तो शारीर और मन शुद्ध होनेसे समरा: बुद्धिका विकास अधिकाधिक होता है। इससे एक दक्षा जँचे कानेसे, मनीची विहान कोगोंके देव जाकासमें सूर्य, चन्द्र, तारा, मचन्नादि मिकते हैं। ठीक है, अमन्त आकाशमें मरे हुए सगियत 'बह्नक अण्डों' गोवॉका ध्यान-ज्ञान करनेसे बुद्धिका भारी विकास होता है। अम्तमें और भी विकास होनेसे उस काष्ट्रापर जीव पहुँचता है, बब उसकी यह ज्ञान उदय होता है कि यह अनम्त बह्नायह और काल और आकाश सब चेतनाके, मेरे, 'मैं' के, आत्माके भीतर हैं और आत्मा ही सर्वन्यापक, सर्वाधार, सर्वज्ञ 'सर्वेधरायां परमो महेश्वरः' है। सब बीच साक्षान् नहीं तो परम्परया हसी आत्मबोधकी ओर चले बा रहे हैं।

> मम बर्त्सानुबर्तन्तं मनुष्याः पार्य सर्वशः । येऽध्यन्यदेवता मका यजन्ते श्रद्धयान्विताः ॥ तेऽपि मामेव कौन्तेय यजन्त्यविधिपृर्वकम् । य यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्त्ययेव भजान्यहम् ॥ केचित् कर्म वदन्त्यमं, स्वभावमितरे जनाः । एके कालं, परे देवं, पुंसः काममृतापरे ॥ पतमेके वदन्त्यग्नि, मनुमन्ये, प्रजापितम् । इन्द्रमेके, परे प्राणं, अपरे ब्रह्म शास्तम् ॥

नदेव, आत्मैब, अहमव, सर्वाणि नामानि, सर्वाणि रूपाणि, सर्वाणि रूपाणि बिमर्ति ।

चाहे किसी नामपर अन्तमं मुद्धि खाकर भटक जाय, वही नाम इस अन्तिम मूल पदार्थका है। पच्छिममें 'ला आफ् ईवोक्यूशन' 'चांस' 'फोसं' ऐसे शब्दोंपर कुछ छोग सन्तोष कर लेते हैं। बहुत अच्छा। जिस नामसे सन्तोष हो जाय वही तुमको सुवारक हो, वही 'गॉड' है, चल्लाह है, बल्ल है, परमारमा है।

पर योदा गहिरा सोचनेसे जान पदता है कि हन सब नामोंको पहिरने-भोदनेबाला एक अकेला 'मैं' ही— भारता ही है। यह व्यक्ति गुरु माननेवोग्य है या नहीं, यह वाक्य बद्धावाक्य है या नहीं, वेदको मानना या बाइबिल-को मानना या कुरानको मानना या सबको मानना, यह सस्य है या असस्य है, अन्सतः ईश्वर है या नहीं है, या है तो क्या है—इसका निर्योता जो हो, वही न सर्वोत्कृष्ट ईश्वर होगा ? तो वह कीन है ?

> गुरोबोंग्यत्वनिणेता त्वं, ततोऽसि गुरोर्गुकः । सत्यासत्यद्विनिणेता त्वं, ततोऽसि तु सत्तमः । ईयारास्त्रित्वनिणेता त्वं, ततोऽसि परेयरः ॥

अहं ब्रह्मास्मि, तत् त्वं चासीत्येव श्रुतिशासनम् । तच साक्षाद्विचारेण सुसूक्ष्मेणानुमूयताम् ॥

इसके निर्योता तो तुम ही हो, मैं ही हूं। 'मैं' अहम, 'तुम' खम, ही है। सब 'मैं' यों में, सब 'तुमों' में, जो पदार्थ अनुस्पृत है, जिसके बज़से ही, जिसके हेतुये ही, सब अपनेको 'मैं' और दूसरेको 'तुम' कहते हैं, जिसके ही बज़से अनपढ़ आदमी भी जब चाहता है ते कर लेता है कि यह मज़हब सही है और यह गृज़त, मनमाने कभो हिन्दूसे मुसल्मान या ईसाई, या ईसाई मुसल्मानमे फिर आयसमाजी हिन्दू बन जाता है, भ्रपने आप निर्णय कर खेता है, कि बेद और पण्डित माननेयोग्य हैं, या कुरान और मुख़ा, या बाह्बिक और पादरी-वही पदार्थ, सबके भीतर भी बेठा, सबके बाहर भी भरा, अन्तिम निर्चेता परमेश्वर है। वही पापकर्मके बदले दुःस श्रीर पुरुषकर्मके बदले सुस देता है।

सुस्तस्य दुःसस्य न कोऽिष दाता
परो ददातीति कुबुद्धिरेवा।
स्वयं इतं स्वेन फलेन युव्यते
शरीर हे निक्तर यत्त्वया इतम्॥
परस्परभयाकिष्यत् पापाः पापं न कुर्वते।
राजदण्डभयात्केष्यत् यमदण्डभयात्परे॥
न यमं यम इत्याहुरात्मा वै यम उच्यते।
सर्वेषामेव दण्डानामात्मदण्डः परः स्मृतः।
यतस्तु सर्वेदण्डानामात्मा मूलप्रयोजकः॥
अहमात्मा गुडाकेश सर्वभूताशयस्यितः।
अहमादिश्च मध्यं च भृतानामन्त एव च॥

# ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ है

(लसक-स्वामीजी माभोठेबाबाजी)

ईश्वराराधनं धर्म ईश्वराराधनं धनम् । ईश्वराराधनं ज्ञानं ईश्वराराधनं परम् ॥ यस्मिक्षित्यं रिचतं विश्वं य एकां विश्वकारणम् । यस्मिन्प्रलीयतं विश्वं तमीश्वर भजान्यहम् ॥



धिप ईसर सर्वत्र, सर्वत्र मर्वमें सर्वधा विराजमान है अधवा याँ कहना चाहिये कि मर्व ईसर ही है, ईसरके मिया अन्य कुछ नहीं है। श्रृति कहती है कि निश्चय यह सब ब्रह्म ही है। मगवान्का गीतामें वचन है कि यह मब वासुदेव ही

है। युक्ति भी है कि कारण बिना कोई कार्य नहीं होता, तब इतने बढ़े नियमित जगत्का कारण ईश्वर अवस्य है। इसप्रकार श्रुति, स्मृति और युक्तिमें ईश्वर सिद्ध है, फिर भी सब मनुष्य ईश्वरको नहीं जानते, कोई विरला ही ईश्वरको कृपासे और गुरू-शासकी सहायतासे ईश्वरको जाननेमें समर्य होता है। ईश्वरका न जानना सर्व भनयोंका कारण है और ईश्वरका जानना सब भनयोंका विश्वंस करके परम शान्ति प्राप्त करानेवाला है। जो भाग्यशाली ईश्वरको जान जाता है, उसके लिये समल विश्व शान्तिमय हो जाता है, न उसका कोई शत्रु होता है न कोई मित्र! उसके लिये सभी समान होते हैं। न वह किसीसे राग

करता है और न कियीये देव। वह सबको समान ही प्यार करता है। सब मजइब उसके लिये एक हो आते हैं, वह जानना है कि सभी ईश्वरकी ओर ले जानेके मार्ग हैं. इसलिये छोटा-बढ़ा कोई नहीं है, सब समान ही ईश्वरकी आजा हैं। शास्त्रोंमें भी उसे भेट प्रतीत नहीं होता. वह सममता है कि सब शास्त्र भिन्न-भिन्न युक्तियोंसे उसी एक जगदीखरके प्रदिपादक हैं। ब्राह्मण आदि वर्ण और वहाचर्यात आश्रमोंमें भी उसकी दृष्टि समान ही होती है. उपका निश्चय होता है कि वर्णाश्रम-व्यवहारमें भिन्न-भिन्न दीखते हुए भी सबका पर्यवसान एक ईश्वरके जाननेमें है, इसिछये अपनी-अपनी योग्यता और ऋपने-श्रपने ऋधिकारके अनुसार सभी घड्छे हैं। जैसे ब्रह्मा, विष्यु, महेश क्रममे रकोगुणी, सतोगुणी और तमोगुणी होते हुए भी और अपना-अपना कार्य उत्पत्ति, स्थिति और स्वय करते हुए मी खरूपमे एक ही हैं, इसी प्रकार चारों वर्ख और चारों माश्रम एक ही हैं। ईसरको जाननेवालेके किये सब देश भी अपने ही देश हो जाते हैं, क्योंकि वह सब देशों में अपने भारमा एक ईश्वरको ही देसता है, इसकिये परम

शान्तिका अनुसव करता है। ईश्वरको न जाननेवालेका निश्चय इससे विपरीत होता है; वह मजहबाँ, शाकाँ, वर्णाश्रमादिमें भिन्नता देखता है और भेद देखनेके कारण किसीसे राग करता है, किसीसे हेच करता है, किसीको शत्र समझता है और किसीको मित्र मानता है: इसिंखये वह सर्वत्र, सर्वदा, सर्वथा अशान्त ही रहता है। अपने मज़हबकी प्रशंसा करता है, दूसरोंके मज़हबाँकी निन्दा करता है; अपने शास्त्रोंको प्रमाण जानता है, दूसरोंके शास्त्रोंको अप्रमाण मानता है, चपने वर्णाश्रमको उत्तम मानता है, दुसरोंके नीच मानता है अथवा वर्णाक्षमोंको मानता ही नहीं, स्वच्छन्द होना श्रेष्ट समझता है। अपने देशको देश और वहाँके रहनेवास्त्रोंको देशी समझता है। दूसरोंके देशको विदेश और वहाँके रहनेवास्नोंको विदेशी समझता है। इसप्रकार ईश्वरको न जाननेवाखा भेददर्शी सर्वदा वुली रहता है और ईश्वरको जाननेवाला अभेददर्शी सर्वदा मुखी रहता है। ईश्वराराधनासे ईश्वर जाना जाता है, इसलिये ईश्वराराधन ही प्ररुपार्थ है। इसीमें प्ररुपका अर्थ है।

ईश्वराराधना पुरुषार्थ है परम्तु ईश्वरको जाने बिना ईश्वराराधना नहीं हो सकती और ईश्वरका जानना ईश्वरको भाने विना नहीं हो सकता । बहुत-से भाई ईश्वरको मानते ही नहीं, तब ईश्वरका ज्ञान होना तो उनके लिये असम्भव-सा ही है, ईरवरका सामान्य ज्ञान हुए विना ईरवराराधना नहीं हो सकती और ईरवराराधना विना पुरुषार्यकी सिद्धि नहीं हो सकती, पुरुषार्थ सिद्ध हुए बिमा दु:खकी निवृत्ति नहीं हो सकती। ऐसे ईश्वरको न माननेवालोंको दुःख-सागरमें इवते हुए देखकर वेदवेशा उनपर करुणा करते हैं धीर उनको शोक-सागरसे पार करनेके लिये अनेक युक्ति-प्रयुक्तियोंसे ईश्वरका स्वरूप, ईश्वराराधनकी रीति और उसका कल समकाते हैं। जो श्रद्धालु भाग्यशासी उनके उपदेशको सुनकर उसका अनुकरण करते हैं, वे देर-सबेर श्रवस्य संसार-सागरसे तर जाते हैं भौर को अश्रद्धाल, दुर्भान्य उनके कथनपर ज्यान नहीं देते, वे धनेकों जन्मतक अपनी कृतज्ञताका दुःसह दुःस भोगते रहते हैं।

इस वेदवेताओंके आहेशका सार नीचेकी चास्यायिका-द्वारा जिज्ञासुओंके दितार्थ दिसम्बाते हैं और सब आई-बहिनोंको सुबुद्धि देनेके सिथे ईश्वरसे प्रार्थना करते हैं, न्योंकि ईश्वर-कृषा बिना सुबुद्धि प्राप्त नहीं होटी और सुबुद्धि प्राप्त हुए बिना कोई भपना दित-सम्पादन करनेमें समर्थ नहीं होता, ऐसा बृद्ध भौर विद्वान् पुरुषोंका निश्चित मत है।

#### पाँच पश्च-संवाद

ईश्वरशरण-मित्रो ! काबी घटा आकाशमें सामी है. मानो देवराज इन्द्रने दैश्योंपर करी चढाई है। श्रावणका सम्दर है महीना, मेंड पर रहा है सीना-शीना । शीतल, मन्द, सुरान्ध पदन चक्र रहा है, चब्रल मनको कर अचल रहा है। विद्वानोंका सत है कि जहाँ पश्च वहाँ परसेश्वर । यचपि हेरवर सर्वत्र है परन्तु जहाँ पाँच पद्म होते हैं, वहाँ ईश्वर प्रकट हो झाता है। हम सब मिलकर पाँच मिल्र हैं, आओ, एकान्तमें बैठकर ईश्वरकी चर्चा करें । ईश्वर-चर्चा करना हो मनुष्य-जन्मको सार्थक करना है, भोग भोगनेके लिये तो एक कम चौरासी जास योनियाँ हैं ही, भगवद्यको तो केवल मनुष्य-योगिमें ही हो सकती है। इसीलिये मनुष्य-शरीर प्राप्त हुआ है। इस मनुष्य-शरीर-की स्वर्गके देवता भी वाम्छा करते हैं कि हमको मनुष्य-शरीर मिले. तो इस सर्वदाके लिये अमर करनेवाले भगवश्यक्तिय अमृतका पान करें । जिन भाग्यवान अधिकारियोंको ईश्वरके चरणकमछके रजका स्पर्श हो जाता है, वे न स्वर्गकी इच्छा करते हैं, न चकवर्ती राज्य चाहते हैं, न अशिमादि ऐश्वर्यकी वास्छा करते हैं और न रसातलके दिम्य भोग उनको रुचते हैं। ब्रह्माके पदतककी उन्हें चाह नहीं होती, तब ग्रन्य पदार्थकी तो बात ही क्या है? भगवबरगप्रेमी मोक्षकी भी भूलकर चाहना नहीं करते, ऐसा बिद्वानोंका निश्चय है। जहाँ भगवश्चर्या हो, वह देश धन्य है, जिस कासमें भगवत्-कथा कहने या सुननेमें आवे, वह काल पावन काल है। सगवत्-कथाके श्रोता भीर बक्ताओंको इच्छा बिना ही सर्व वान्छित वस्तुएँ प्राप्त हो खाती हैं। जितना समय भगवानके गुणानुवाद करनेमें स्पतीत हो, वही समय जीवनरूप है, नहीं तो मरगरूप डी है। इसलिये आप सबने जो कुछ ईश्वरके विषयमें निर्वाय किया हो. क्रम-क्रमसे कहिये।

नयनसुख-भाई ! मेरी समझमें तो ईश्वरका नाम-ही-नाम है, असखमें ईश्वर-बीश्वर कुछ है नहीं । जैसे कोई कहे कि स्वानुष्या-नदीमें खान करके, गम्धर्य-नगरके चन्द्रनका तिलक लगाकर, बाकाशके पुष्पीकी माला पहिनकर, शश्य गका धतुष लेकर, गमेके सींगोंका

बनुष्पर बाख बढ़ावे हुए यह बम्ध्याका पुत्र व्यक्ता है । यह बचन कहनेमात्र ही है, इसका अर्थ कुछ नहीं है, इसी प्रकार ईश्वर वाणीसे कहनेमात्रका है, वस्ततः कछ नहीं है। भीर पुरुषोंने उसका नाम छे-छेकर बातका बतंगड वा राईका पहाब बना दिया है अथवा भूठ-मूठका बालकका बीमा न होता हुआ भी होता-साकर विया है। ईश्वर होता तो दिखायी न देता ? सबको नहीं, तो किसीको तो विसाबी देता? बाजतक किसीने ईन्बरको नहीं देखा, इस-क्रिये ईसर है ही नहीं । ईसरको बतानेवाले वेद स्वार्थी बाइल्जोंके गपोड़े हैं, पुराश भंग पी-पीकर ऋषि-सुनि कहानेवाले, दुनियाँको बहकानेवाले भूताँके लिखे हुए हैं। मेरी समझमें तो उनमें कुछ भी सार नहीं है। ईश्वरका तो सुद्दे नामतक नहीं सुद्दाता, ईश्वरका मानना ही सारी अवनितकी जब है और यही हमारी उन्नतिमें नाह है। मैं तो ऐसा समझता हूँ, फिर भी आप सब अपनी-अपनी दम्तकथा कहिवे, मैं भी सुनता है। चतुरोंने जो कुछ सीला है, मुद्र पुरुषोंसे ही सीला है, आपकी वालोंमेंसे भी कुछ-न-कुछ सार तो मैं निकाल हो ल्रॅंगा । आपलोग कहिये, प्रेमसे कहिये, मैं ध्याम लगाकर सुनता हूँ और भाषकी युक्तियुक्त बात मानमेको भी तैयार है। अब्हा, भारम्म कीजिये, अतिप्रकाशकी ! पहले आप ही अपनी बाँसरी बजाइचे।

श्रुतिप्रकाश--भाइयो ! श्रुति भगवनीपर मुझे पूर्ण विश्वास है, अति भगवतीसे ईश्वरके विश्वयमें मुझे जो शिक्षा मिली है, उसमेंने जो कुछ सारण है, मैं बापके सामने वर्णन करता है, सुनिये - 'ईशादास्य' श्रति भगवती कहती है-यह स्यावर-वंगमरूप सर्व जगत् अभिन्न-निमित्त-उपादान-कारखरूप ईश्वरसे स्वास है अर्थात् ईश्वरमेंने यह जगन् बना है और ईश्वरने ही जगत्को बनाया है, उस ईश्वरने इस बगत्को व्याप्त यानी पूर्ण कर रक्ता है। जैसे कि उपावान-कारसस्प मृत्तिकाने घटराराचादि कार्यको भ्याप्त कर रक्ता है, बैसे ही ईरवरने इस अगतको स्पाप्त कर रक्ता है। अथवा जैसे राजाकी दृष्टिहारा नगरादि व्यास हुए होते हैं, बैसे ईरवरसे बगद ज्यास किया हुआ है। अधवा जैसे मनुष्योंके शरीर क्यादिसे स्थाप होते हैं, वैसे ईरवरने इस जगत्को ध्याप्त कर रक्ता है। घयवा जैसे सुवासित पुष्प अपनी सुगन्यमे जलको रमग्रीय बनाता है, वैसे ईरवरने जपनी स्कृतिसे इस बगल्को स्यास करके रसखीय बना

दिया है। अथवा जैसे प्रवृत्तिकी कारक्ष्य वासमाएँ जीवोंके समको म्यास किये हुए हैं, वैसे अन्तर्यांसी हुंक्वर ने इस जगत्को म्यास कर रक्षा है। यह ईश्वर बायु आदि स्पसे चलता है, स्वरूपसे नहीं चलता, क्योंकि अकिय है। यह ईश्वर आदिहानोंको तूरसे भी तूर है, करोकों वचौँमें भी है उसे पा नहीं सकते और विद्वानोंके लिये पाससे भी वास है, क्योंकि यह सबका प्रत्यगात्मा है। यह ईश्वर इस चराचर रस्यके भीतर है और बाहर भी है। जो इस ईश्वरको सब भूतोंको ईश्वरमें देखता है, वह अभेन्द्रशी पुरुष किसीकी निन्दा अथवा स्तृति नहीं करता। उस अभेदद्शींको न शोक होता है, न मोह होता है। जो इस ईश्वरको यहाँ जानते, वे मरनेके पश्चात् अन्धकाररूप तमसे पिरे हुए लोकोंको प्राप्त होते हैं।

सामवेदकी 'केन' श्रुति कहती है-- यह ईश्वर बोजका भी श्रोत्र है बर्धात् ईश्वरके सामर्थ्यसे श्रोत्र-इन्द्रिय अपना शब्द प्रहण करनेमें समर्थ होती है। यह ईश्वर मनका भी मन है अर्थात मन जो सर्व विषयोंको उपलब्ध करनेका साधारण कारण है, वह मन ईश्वरकी शक्तिये अपने विषयों-को उपलब्ध करनेमें शक्तिमान् होता है। यह ईश्वर वाणीकी वासी है अर्थात् वाशिन्त्य ईश्वरके अनुप्रहसे शब्द उचारका करनेका न्यापार करती है। यह ईश्वर बझका चक्ष है बर्धात नेत्र-इन्द्रिय ईरबरकी सहायतास अपने विषय रूपको प्रहत्त करती है। भाव यह कि, श्रोत्राहि-की प्रवृत्ति जो अपने-अपने विषयोंमें होती है, उस प्रकृतिका कारणभूत ईश्वर उनमे विलक्षण चेतन-स्वरूप है, बैसे कि सकान आदिका बनानेवाला राज मकान आदिसे अक होता है। धीर पुरुष देह और श्रोत्राति हन्द्रियों में से आत्मवृद्धि त्यागकर इस ईश्वरका आत्मरूपसे साक्षात् करके असूत अर्थाव मरण्डहित - अमर हो जाते हैं, इन्द्र, बायु चौर भन्नि श्रादि समर्थ देवता भी इस समर्थ देव इंग्रहके अधीन हैं, उसकी सहायता विना कोई किञ्चित् भी करनेमें समर्थ नहीं है ।

'कठ' श्रुति कहती है—के यह ईश्वरका नाम श्रेष्ठ आलम्बन है, परम आलम्बन है, इस आलम्बनको जानकर ब्रह्मकोकमें महानताको प्राप्त होता है। यह नित्य चैतम्य-रूप आत्मा न जन्मता है, न सरता है, यह कभी उत्पन्न नहीं हुआ है, ग्रज है, जित्य है, शास्त्र है, चुरास्त्र है, हारोरके सरनेले यह नहीं सरता । जो इसको हम्ता बाबी इनन-क्रियाका कर्ता मानता है और को इसको इत बानी इमन-क्रियाका कर्म सामता है, वे दोनीं इसको गई। जानते; न यह आरता है, न आरा जाता है, यह आत्मा-ईवर बरझाण झादि सच्मले भी भति सच्म है और आकाशादि महान्से भी चारवन्त महान् है, समस्त चन्तुओं की बुद्धिरूप गृहामें स्थित है सर्वात बुद्धिसे जाननेमें आता है। इस आत्माकी महिमाको निष्काम पुरुष निर्मश अन्तःकरणके प्रसादसे देखता है और देखकर दीतशोक हो जाता है यानी शोकसे लक्षित जन्म-मरवादिसे रहित हो जाता है। यह आत्मा जावत् चौर स्वप्त-अवस्थाओं में बैठा हुआ ही दूर चला जाता है यानी साम्नीरूपमे न्यित रहता है भीर सुबुधि-अवस्थामें सोता हुआ सर्वत्र चला जाता है यानी विशेष ज्ञानके अभावसे सामान्य ज्ञानरूपसे सर्वत्र जाता हुआ-सा कहलाता है। यह अनित्य शरीरीमें अशरीररूपसे स्थित है, इस महान् विभु, भारमा, ईश्वरको जानकर धीर पुरुष कर्नृत्वादिरूप बन्धमे रहित हो जाता है, इसलिये शोकके कार्या अज्ञानके निक्स हो जानेसे शोकरहित हो अस्ता है।

'प्रभ' श्रुति कहती है-- जैसे पची वृचके घाँमलेमें मग्मतिष्ठित होते हैं---भलो प्रकारसे रहते हैं, इसी प्रकार इस म्बर्यप्रकाश ईश्वरमें स्थूल, सुक्ष्म, पृथिवी, जन, नेज, वायु भौर भाकाश सम्प्रतिष्ठित है। चक्ष द्रष्टम्य, भोत्र भ्रोतस्य, ब्राया ब्रातस्य, रस रस्रयितस्य, स्वक म्पर्शियतस्य, वाक् वक्तम्य, इस्त आदासम्य, उपस्थ मानम्द्रियतस्य,पायु विसर्जायतस्य, पाद् गम्तस्य,मन मन्तस्य. बुद्धि बोद्धव्य, ब्रह्कार ब्रह्कर्तस्य, चित्त चेतयितस्य, तेज विद्योतयितव्य और प्राण विधार्गयतस्य ये सब इस स्वयं-प्रकाश भानन्दस्वरूप ईश्वरमें सम्प्रतिष्ठित हैं। प्रधिबी आदि जब प्रपन्न ही नहीं, किन्तु द्रष्टा, स्प्रष्टा, श्रोता, प्राता, रसयिता, मन्ता, बोद्धा, कर्ता और विज्ञानात्मा पुरुष, वे सभी इसी परमारमार्मे सम्प्रतिष्ठित हैं। को इस खाया-रहित, शरीररहित, वर्णरहित, शुझ-शुद्ध अचरको आनता है, वह परम अवरको ही प्राप्त होता है और सर्व एवं सर्वज्ञ हो जाता है।

'मुख्डक' मृति कहती है—वह ईबर दिन्य है, अमूर्त है, दुरुष है, बाहर है, मीतर है, अन है, अप्राया है, अमन है, दुझ है और घषने कार्यते पर जो अवर—अध्याकृत है, उससे भी पर है। इसमेंसे बाख, जन, सबै इन्द्रियों,

आकारा, वासु, ज्योति, अक और विश्वको भारत्य करनेवाकी प्रधिबी उत्पन्न होती है। यह सब भूतोंका अन्तरास्मा है, अभि इसका सिर है, चन्द्र-सूर्य इसके नेत्र हैं, दिशा श्रोत्र है, बेद इसकी बाब्दी हैं, वायु इसका प्राया है, विश्व हत्य है और पृथिवी इसके पैर हैं। इससे मुख्येकरूप मग्नि उत्पन्न होता है, जिस अफ्रिका समिश्व सूर्य, चन्द्रमा, पर्वन्य, श्रोबधि और पृथिबी हैं। स्वर्गछोकको गया हुआ सीब सीमसे पर्कम्पर्मे आता है, पर्कम्पसे वृष्टिहारा पृथिबीपर ग्राता है, प्रशिवीसे ओवधिस्य अवर्मे आता है, अवकी पुरुष अच्या करता है, अबसे बने हुए बीर्यको योषितमें सींचता है, उससे बहुत-सी प्रजा उत्पन्न होती है। ऋगादि चारों बेद, दीचा, यज्ञ, ऋतु, दचिणा, संबासर, यजमान और लोक जिनमें चन्द्र पवित्र करता है और सुर्य तपता है, वे सब अचर ईश्वरसे उत्पन्न होते हैं। देवता, साध्य, मनुष्य, पञ्च, पक्षी, प्राय, भपान, बीहि, यन, तप, भद्भा, सत्य, ब्रह्मचर्य धीर विधि समुद्र, पर्वत और नदियाँ सब ईश्वरमे उत्पन्न होते हैं।

'माण्डून्य' श्रुति कडती है-यह जात्मा नक है, यही सर्व है, यह आत्मा चार पादवाला है। प्रथम पाद जामत-स्थान है, यहाँ यह बहिः प्रज्ञ यानी वाहरका जाननेवाका होता है । इसके सात अंग और उन्नीस मुख हैं, स्थूल इसका भोग है और इसका नाम बैशानर हैं। ( यु, सूर्य, वायु, आकाश, जल, पृथिवी और आइवनीय श्रक्षि ये सात अक्न हैं। सिर, चक्ष, प्राण, पेट, बस्ति, पाद और मुख ये सात स्थान सात ग्रंगीके रहनेके हैं । पाँच ज्ञानेन्द्रिय, पाँच कर्मेन्द्रिय, पाँच प्राण और चार अन्तःकरण ये उन्नीस मुख हैं। दूसरा पाद स्वप्त-स्थान है। यहाँ यह चन्तःप्रज्ञ होता है यानी हृदयमें देखनेवाला होता है। जान्नत्के समान यहाँ भी इसके सात ग्रंग और उन्नीस मुख हैं। यहाँ यह वासना-मय भोग भोगता है, तैजस इसका नाम है। तीसरा पाद सुबुध-स्थान है, जहाँ यह सोता हुआ म कुछ कामना करता है, न स्वम देखता है । सुपुत-स्थानमें एकीमूत, प्रज्ञानघन आनन्दमय होता है, आनन्दको ही भीगता है, यहाँ यह चेतामुख होता है; प्राञ्च इसका नाम है। यह सर्वेश्वर है, सर्वज्ञ है, अन्तर्वामी है, कारक है, सर्व भूतोंकी उत्पत्ति और नाश इससे होते हैं। चीचा पार म अस्ताप्रश्न है. न वहिःमञ्ज है, न वश्यक्ताः प्रश्न है, न प्रश्नानधन है, न प्रश्न है, न अप्रश्न है, अद्दर्ध है, अध्यवहार्य है, अग्राद्ध है, अख्यण है, अवित्रय है, अध्यवहार्य है, अग्राद्ध है, अख्यण है, अवित्रय है, अध्याद्ध है, एक आस्मा, इस आकारका प्रश्यय यानी भ्रव्यभिचारी ज्ञान ही इसमें सार—प्रमाण है अथ्या एक आस-प्रश्यय ही इसके जाननेमें प्रमाय है, यह प्रपञ्जसे रहित है, शान्त है, अहैत है, यह चौथा पाद माना जाता है, वह भारमा है, वह विज्ञेय—जाननेयोग्य है, जो इसको जानता है, वह आरमाहारा आरमाको ही प्राप्त होता है।

'तैसिरीय' श्रुति कहती है—आनन्द ब्रक्क है, ऐसा बानो । आनन्दसे ही निश्चय ये सब भृत उत्पन्न होते हैं, आनन्दसे ही उत्पन्न हुए जीते हैं, आनन्दमें ही अन्तमें छय हो जाते हैं, यह वरुणको भृगुमे कही हुई विद्या है, यह विद्या हृद्याकाशरूप गृहामें परमानन्द शहू त-स्वरूप ब्रह्ममें समाप्त होती हैं। जो विद्वान इसको जानता है, ब्रह्ममें स्थित होता है, ब्रह्म ही हो जाता है।

'ऐतरेय' श्रुति कहती है—यह ब्रह्म ही इन्द्र है, यह प्रजापित है। ये सब देवता, पृथिवी, वायु, भाकाश, जल और उथीति, ये पश्चमहाभृत, जरायुज, अरहज, स्वेदज, उन्निज, ये चार प्रकारके स्थावर-जङ्गम प्राणी सब प्रज्ञानमें प्रतिष्ठित हैं, प्रज्ञान ब्रह्म हैं, जो इस प्रज्ञान ब्रह्मको जानता है, वह इस लोकसे उरक्रमण करके स्थान कीकमें—स्वप्रकाशास्मक ब्रह्ममें सर्व कामनाओं को प्राप्त होकर असूत हो जाता है।

'कान्दोम्य' अति कहती है—यह सत् ही सृष्टिके पूर्व एक अहितीय था। सब जगत् इसीका स्वरूप हैं, वह सत्य हैं, वह आत्मा है, वह तू हैं। इस एकके जाननेसे सबका ज्ञान हो जाता है। जैसे मृत्तिका सत्य हैं, मृत्तिकाके कार्य घट-शरावादि वार्णामात्र होनेसे मिथ्या हैं, जैसे छोड़ा सत्य हैं, तसवार, चाकू आदि बोहेके कार्य कथनमात्र होनेसे मिथ्या हैं और जैसे सुवर्ण सत्य हैं, सुत्वांके कटक, कुवडछादि कहनेमात्र होनेसे मिथ्या हैं, इसी प्रकार यह सत्रूप आत्मा सत्य है और इसका कार्य नामरूप जात् कथनमात्र होनेसे मिथ्या है।

सन सुन चाहते हैं, दुःस कोई नहीं चाहता, विद्वान् सुन्नके किये इन्द्रिय-संयमादि करते हैं। सुन्नको जानना चाहिये। सुन्न क्या है दें जो भूमा यानी महान् है, वह सुन्न है, जन्ममें सुन्न नहीं है, भूमा ही सुन्न है, भूमानो जानमा चाहिये । सूमा क्या है ! जहाँ दूसरेको नहीं देखता, दूसरेको नहीं सुनता, दूसरेको नहीं आनता, वह भूमा है; जहाँ दूसरेको देखता है, दूसरेको सुनता है, दूसरेको जानता है, वह भएप है। जो भूमा है, वह असत है और जो अएप है, वह सत्यं यानी सृत्युप्रस्त है, जो इस भूमाको जानता है, वह स्वराट् होता है और सब खोकोंमें उसका कामचार होता है।

'बृहदारययक' श्रुति कहती है---इस भक्तर परमेश्वरकी शाज्ञामें सूर्य और चन्द्रमा बर्तते हैं। इस अचरकी बाज्ञामें स्वर्ग और पृथिवो उद्दरे हुए हैं। इसकी आज्ञामें निमेष, मुहर्स, दिन, रात, पश्च, मास, ऋतु और संवत्सर हैं। इस अवरकी आज्ञासे गङ्गा-यमुनादि नदियाँ हिमाचल-पर्वतमे निकलकर पूर्व दिशाको बहती है. इसीकी बाजासे सिन्धु आदि नदियाँ पश्चिम दिशाकी बहती हैं। इस अक्रकी आज्ञासे बानीकी मनुष्य प्रशंसा करते हैं। देवता अन्य प्रकारसे जीनेमें समर्थ हैं, तो भी यजमानके दिये हुए पुरोहाशादिको प्रसन्नतासे प्रह्रम करते हैं और अर्बमादि पितर श्राद्धमें दिवे हुए पदार्थीको लेते हैं। जो इस अश्वरको जानकर इवन करता है, यजन करता है और तप तपता है, बहु अनन्त फरू पाता है। जो इस अचरको न जानकर इस छोकसे मरकर जाता है, वह रूपण है और जो इसको जानकर इस खोकमे मरकर जाता है, वह ब्राह्मण है। यह अचर अदृष्ट होकर भी वृद्या है, असूत होकर भी श्रोता है, असत होकर भी मन्ता है, अविज्ञात होकर भी विज्ञाता है, इसके सिया अन्य द्रष्टा, श्रोता, मन्ता, विज्ञाता नहीं है, इसमें समस ब्रह्मावड जीतप्रीत है रज्जुमें भुजङ्गादिके समान आरोपित है।

हे मित्रों ! यह सिश्वदानन्द्रसारूप परमेश्वर ही जानने और देखनेग्रोन्य हैं । अवश्य, मनन और निदिष्यासनरूप आराधनासे ईश्वर जानने और देखनेग्रें आता है, ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ हैं — परम पुरुषार्थ है ।

नयनसुख-वाह भाई मुतिप्रकाश ! वाह ! आपके कथनने तो मेरे घँधेरे इत्यमें प्रकाश कर दिया, मेरे कानोंका मैळ निकळ गया और मेरी आंखें खुळ गयों ! आप-सरीखे विद्वानोंका जन्म ही सफळ है, मैंने तो खुधा ही जन्म किया ! अपका आई! स्युतिबद्धम ! आप अपने चाँबबाँकी वानगी दिखाबाहुने ।



देशियं नारद्

क्रक्या ज

स्मृतिबह्नम--मित्रो ! यह समस्त चराचर बगत् ईबारके अधीन है, ईरवरकी कुएा ही मनुष्योंका बख है, इंश्वरकी क्रमा डी जीवांका धन है, केवल ईश्वरकी क्रमा ही इस अन्म-मरण, शोक-मोहमच संसाररूप रोगकी भोषि है। विश्वराज महादेवके गुणानुवाद श्रोत्र-इन्द्रिय-से सर्वता सुने, अन्तर्यामी इदयमें स्थित ईस्वरका सदा स्पर्ध करे, नेत्र-इन्द्रियसे बिश्वभावन पूर्व ज्योतिका विश्वकृप नाट्यशासामें दर्शन करे, जिह्ना-इन्द्रियसे रसोंके भी रस महाविष्यके चरण-मकरन्दका स्वाद ले भीर नासिकासे भ्रमरके समान भगवानुके चरखकमत्रका सुन्दर दिन्य गन्ध सूँ थे, मुख्ये जनार्दनके पवित्र मंगलरूप नाम या नामोंका उचारख करे, पावन यशका गान करे, डायमे अगवत-प्रीतिके अयं यथाशक्ति तान दे और अन्य कार्य भी मुकुन्द भगवान्की प्रसक्ताके लिये करे, पहाँसे भगवत्-मन्दिर और भगवजनीके स्थानपर जाय, चित्तमे चैतन्यमूर्ति सर्वसाची विश्वेष्टवरका सरया करे. मनसे मनन, बुद्धिसे भगवत्-तरवका निश्चय करे और घहंकार भगवत्के धर्पण कर दे, इसप्रकार सर्व इन्द्रियों-में जो परमेश्वरका अर्थन करता है, वह उस पूर्श परमारमाकी करुणा प्राप्त करनेका पात्र होता है, ईश्वर ही सर्व चराचर है, उसके सिवा धन्य कुछ नहीं है। वह विश्वेश ही दाता, पाता, कर्ता, भे।का और भवका बाअय यानी आधार है। वही एक सबकी उत्पत्ति करता है, उस नित्यमें ही सब स्थित है और उसी निर्य, परिपूर्ण, परात्परमें सब बाय इं ला है, वही निर्मुख है, वही सगुण है, मायाबी है, माबातीत है, बड़ी अन्होंपर अनुकरपा करनेके लिये धनेक दिव्य मुर्ति करता है।

परमेश्वरका कोई नाम नहीं हैं, उस नामविही न ईश्वरके अपनी-अपनी मावनाओं के अनुसार मायुकों ने अनेक नाम रक्ते हैं। परं नहा, परात्पर, परासंविद, परमित्रन, परमारमा, महाविष्छ, मगवान, परमेश्वर, कृष्ण, राम, शिव, तुर्गा, नारायख, हर, हरि, धनन्त, जनार्दन मुख्यद, शेच, गणेश, सत्य, प्रज्ञान, वासुदेव, संकर्ष ख, प्रश्नुम, अनिक्द इत्यादि असंक्य नाम भावुकोंने कहे हैं। ये सब नाम उस एकके ही वाचक हैं। इस परेश, इश्वोकेश, सिखदानन्द, अन्यवका छवि होकर धास्तिव्य-पृक्षिके भागववान् प्रविकारी सर्वश ही खन करें। वेदमें, वर्ममें चौर ईश्वरमें अदा होनेका नाम चालिक्य-बुद्धि है। उस भक्तानुमाहक देवकी कृपासे शुक्ति और मुक्ति सहज-हीमें करतवागत होती हैं, इसिखये उस प्रजनीय देवका निरम्तर आदर-सरकारसिहत अनम्य बुद्धिये प्रजन करे। उस-की कृपा गुखहीनकी दिग्य गुजवाका बना देती हैं चर्चात् शाम्ति, सम्ते।व, बमा, आजव, विवेक, वैराग्य, शम, व्म, वीरता, वीरता, उदारता चादि गुख मगवत्के भक्तमें अनायास ही आ जाते हैं। जिस माम्यचालिक। परमदेवकी कृपा क्याभर भी प्रास हो गयी है, वह चन्य है और वही इसाम्य-प्रशंसनीय है।

ईश्वरमितिहीन जीवोंके छिये तत्त्वदर्शी अनुकोश करते हैं—शिवार्चनसे विहीन और शिवकी कथामृत पान किये बिना जो दिन चजा गया, वह दिन निश्चय दुदिन हैं और निष्फल हैं ! जो मुहुर्त मगवन्-समरण बिना बीत गया, उस मुहूर्तके जिये पश्चात्तापपूर्वक रुदन करना चाहिये। जो मान्यद्वीन संसाररूप सपंसे इसे गये हैं उसके लिये सर्व भवस्थामें सर्वत्र सर्वदा हरिचिन्तन सुन्दर भेषज अथवा गारुटी मन्त्र हैं। बिह्नान् कदापि न तो अन्यको भजे, न अन्यको चिन्तन करें और न अन्यको सुने, सर्वदा राममय होवे ! सर्वाधार, निराधार, पूर्ण प्रेमस्वरूप, हदालय मुकुन्द शंकरका निस्य चिन्तन करें!

ईश्वरमें ममता—इसप्रकार धाता, परमात्मा, भगवन्त. भवेश्वरमें उसकी करुणाके प्रभावसे भावुक समता प्राप्त करे । निष्काम समतायुक्त विष्णुके चिन्तन-परायण होकर मगवत्प्रेमी समन्त इन्द्रियोंको शीघ्र ही अन्तर्म् खी करे ! मनको अनन्यविषय प्रयात प्रत्यके सम्पर्कत्ये रहित करके भगवजन सुबुद्धि प्राप्त करता है और उसकी शस्भुमें परम प्रेमसंप्तुत प्रनन्य ममता है। जाती है। शरभुमें प्रनन्य ममताका होना बहुत दुर्लभ है, बहे भाग्यमे शम्भुमें अनन्य ममता होती है । महाविष्णुमें अनन्य ममता हो मनुष्यों-का बालम्बन है, वही पर-बबलम्बन है। अनन्य प्रेमके योगसे विशोकपतका आक्षम्बन लेकर भगवज्ञक द्वाद वद पदमें सर्वदा बीब-भारमाको हनन करे, परम निर्मल होकर क्षेत्रज्—जीवको ब्रह्ममें खप करे भीर मनको वृत्तिहीन करके जीवको शिवमें विस्तीन कर दे ! इसप्रकार जिलेन्द्रिय अधिकारी ज्ञानी, योगी और मुनि हो जाता है और शासती शान्तिरूप परमा सिद्धि-मोचको प्राप्त है। कैसे अकड़े दिना प्यास गड़ी बहाती, यह निवित है।

इसी प्रकार अझ-प्रश्नि विवा खीव तुःखके अन्तको नहीं प्राप्त होता, इसमें सन्देह नहीं हैं। जैसे अफ्रिकी सिबिधिसे नवनीत—सक्तन कीन हो जाता है, इसी प्रकार ईवरकी सिबिधिको पाकर शोक, मोइ, भय, चिन्ता आदि दोष विकीन हो जाते हैं। जैसे प्रज्विबत अफ्रिसे स्वा काष्ट शीप्र हो जक जाता है, इसी प्रकार ईवर-दर्शनक्य अफ्रिसे समस्त दोष भक्षा हो जाते हैं। बिहान जगत्की चिन्ताको छोड़कर नित्य ईवरानुसन्धान करता हुआ संसार-सागरको गोपदके समान तर जाता है। इसिछिये ईरवरचिन्तनमें प्रमाद न करना चाहिये, किन्तु वाधारहित स्थानमें स्थित होकर सर्वत्र प्र्यानादि करने चाहिये। अतुक रसानन्द्र ईवरका प्राप्त हो अप्त हो स्था रहे, इसीछिये कहा है कि ईक्षराराधन ही प्रस्थायं है!

नमनमुख- भाई स्मृतिषञ्जम ! आप तो निश्चय ईश्वरवञ्जम और जगवज्ञम ही हैं, श्रुतिप्रकाशके कथनसे भी आपका व्याक्ष्यान विशेष रुचिकर और विकाक्ष्यंक है, न्यांकि श्रुतिप्रकाशका निरूपक्ष सारग्राभित होते हुए भी गृद है, साधारखकी समम्भा आना किन है, पर आपका कथन तो सारग्राभित होते हुए भी सरछ और सीधा है, साधारण मनुष्यको बुद्धि भी उसको प्रह्या कर सकती है। आप धन्य हैं, जिनकी ईश्वरमें ऐसी श्रद्धा और अनन्य प्रेम हैं। मेरा विक्त जैसा आज प्रसन्न हुआ है, वैसा आयुमरमें कभी नहीं हुआ! मुझे आशा होती है कि आप-का सरसंग प्राप्त करनेका मुझे सौभान्य प्राप्त हुआ, तो निश्चय मेरा भी अवस्य ही कल्याया हो जायगा। मैं आप-को हार्दिक धन्यवाद देता हूँ। अच्छा भाई तर्ककुशछ! आप भी बार्छकी सार्छ निकाकिये। श्रुति-स्मृतिको तो विहानोंने प्रभावा माना ही है,युक्ति भी प्रमावास्प ही है।

तर्क कुशल-सित्री ! इन होनों भाइयोंके समान ईरवर-प्रेम तो युझमें है नहीं, समान क्या, केरा भी नहीं है, प्रत्यक् तत्त्वको मैंने प्रभीतक समझा भी नहीं है। हाँ, इतना बानता हूँ कि आस्मा-बीव शरीरसे मिश्र है और ईश्वर उसका नियासक है। बिन युक्तियोंसे हमारे आवार्यों-ने ईश्वर सिद्ध किया है, उन्हीं युक्तियोंको मैं आपके समय वर्यान करता हूँ, सुनिवे। ईरवर मस्पक्ष-प्रमाणका विषय नहीं है, अनुमान-प्रमाणका विषय अवश्य है। हमारे शावार्य निज्ञ-व्यक्ति ती अनुमान-प्रमाणोंसे ईरवरकी सिद्धि करते हैं-

- ( 1 ) शंकुराविरूप कार्य, कार्य होनेसे, किसी कर्तांसे जन्य है। जो कार्य होता है, वह किसी कर्तासे जन्य होता है। कर्ता बिना कोई कार्य उत्पन्न नहीं होता, जैसे घटक्य कार्य कुछाकरूप कर्तासे जन्य है, वैसे चंकुरादि कार्य भी अवस्य किसी कर्तासे अन्य है । उन अंकुरादि कार्योंका कर्तापना किसी जीवमें तो हो नहीं सकता, ईरवरमें ही हो सकता है। कोई कहे कि 'कर्ता बिना केवछ पृथिबी-अबके संयोग धादिसे बंदुरादिकी उत्पत्ति हो सकती है, इंबरको कर्ता माननेका क्या प्रयोजन है ?' इसका उत्तर यह है कि ईरवररूप कर्ता बिमा केवरू प्रशिवी-जलके संयोग आदिसे शंकरादि कार्योंकी उत्पत्ति मानें गे,तो घर आदि कार्य भी कुखास बादि रूप कर्ता विना केवल सुत्तिका-अलके संयोग बादिसे उत्पन्न होने चाहिये । परस्त ऐसा देखनेमें नहीं आता, इसकिये बंद्धरादि कार्योकी उत्पत्ति ईरवररूप कर्तासे ही मामनी चाहिये। इससे स्वेवजादि शरीरोंकी उत्पत्तिका भी ईश्वर ही कर्ता है, ऐसा सिद्ध हमा समझना ।
- (२) एष्टिके आदिकालमें ह्रयणुकरूप कार्यका प्रयोजक जो परमायुनिष्ठ कियारूप कर्म है, वह कर्म, कर्म हो नेसे किसी प्रयन्तसे जन्य है, जो कर्म होता है, यह किसी प्रयक्तसे जन्य होता है। जैसे घटरूप कार्यका प्रयोजक जो कपालिष्ठ कर्म है, वह कर्मरूप हो नेसे कुकालरूप जीवारमाके प्रयक्तसे जन्य है, वेसे परमायुओंका कर्म भी कर्मरूप हो नेसे अवश्य किसीके प्रयक्षसे जन्य है। जीवारमाका प्रयन्त तो परमायुओंक कर्मका कारण हो नहीं सकता, इसिक्षये ईश्वरका प्रयक्त ही उस कर्मका कारण है। इस विलक्षण प्रयक्षका आक्रय ईश्वर है, ऐसा सिद्ध होता है।
- (३) माकाशमें स्थित गुरुवधर्मवाके सूर्य, चन्द्र, नचन्नादि त्रच्य प्रतिवाके होनेसे, बीचे पत्तनके प्रतिवन्धक किसी प्रयक्तमें प्रयुक्त हैं, जो द्रच्य प्रतिवाका होता है, वह द्रच्य पत्तनके प्रतिवन्धक प्रयक्तसे प्रयुक्त ही होता है। जैसे माकाशमें स्थित गुरुवधर्मवाका नीचे पत्तनसे रहित प्रशिक्ष शारीर प्रतिवाका होनेसे नीचे पत्तनके प्रतिवन्धक प्रयक्तमें प्रयुक्त ही है। जैसे प्रची-वारीशविक्तम की वासमा-का प्रयक्त पद्मी-दारीरके नीचे पत्तनमें प्रतिवन्धक है, वैसे माकाशमें स्थित गुरुवधर्मवाके सूर्य मादि मी प्रतिवाके होनेसे नीचे पत्तनके प्रतिवन्धक किसीके प्रयक्त स्थान होने वाहिये। किसी जीवास्माका प्रवक्त से सुर्वादिके प्रतनका

प्रतिषम्बक हो नहीं सकता, ईमारका प्रयस ही सिख होता है। ऐसे बिसक्षय प्रयसके भाक्यसे ईरवर सिद्ध है।

- (४) प्रखयकाकार्में सर्व ब्रह्मायहका नारा, नारा होतेसे, किसीके प्रयक्षसे जन्य है; जो नारा होता है वह किसीके प्रयक्ष-से जन्य होता है, जैसे घटका प्रश्वंसामायरूप नारा, नारा-रूप होनेसे, जीवारमाके प्रयक्षसे जन्य होता है, वैसे ब्रह्मायहका नारा भी, नारारूप होनेसे, अवस्य किसीके प्रयक्षसे जन्य होना चाहिये। वह प्रयक्ष जीवारमाका तो हो नहीं सकता, ईरवरका ही हो सकता है। दस विख्याया प्रयक्षका आजय ईरवर सिद्ध है।
- (१) घट शब्दके सुननेथे छोकाँको घटरूप अर्थका बोध होता है, पटरूप अर्थका बोध नहीं होता, बैसे ही पट शब्द सुमनेसे पटका बोध होता है, घटका बोध नहीं होता । यह घट-पटादि शब्दरूप व्यवहार, व्यवहाररूप होनेसे, किसी स्वतम्त्र पुरुषसे प्रयोज्य है। बर्धात् घटसे घट-रूप अथंका और पटले पटल्प अथंका बोध है, इत्यादि संकेत किसी स्वतन्त्र सर्वज्ञ पुरुषने पूर्वमें कर रक्ला है; जो स्ववहार होता है वह किसी स्वतम्त्र पुरुषये प्रबोज्य ही होता है। जैमे किसी बाधुनिक पुरुषका कियत किया हुआ लिपि आदि व्यवहार है। भिन्न-भिन्न देशोंमें भिन्न-भिश्व पुरुषोंने लोकोंको ककारादि शब्दोंका बोध करानेके लिये क, ख, ग, घ, क आदि लिपिकी कल्पना कर रक्खी है। उस लिपिको देखकर उस देशवालोंको ककारादि शब्दोंका बोध होता है। जैसे लिपि भादि व्यवहार, व्यवहार होने-से किसी आधुनिक पुरुषसे प्रयोज्य है, इसी प्रकार घटादि व्यवहार भी, व्यवहार होनेसे किसी स्वतन्त्र पुरुषसे प्रयोज्य होना चाहिये, इस स्यवहारकी प्रयोजकता किसी जीवमें तो हो नहीं सकती, सर्वज्ञ स्वतन्त्र ईरवरको ही इस म्यवहारका प्रयोजक मानना पहेगा ।
- (६) वेद-वाक्य-जन्य यथार्थ ज्ञानरूप प्रमा शाब्द-प्रमा होनेसे वेदके वक्ता पुरुषके यथार्थ वाक्यार्थ-ज्ञानसे जन्य है, जो प्रमा होती है, वह वक्ता पुरुषके यथार्थ वाक्यार्थ-ज्ञानसे ही जन्य होती है, जैसे चैत्र नामक पुरुषके 'घटमानय' (घट का ) इस वाक्यसे जन्य मैत्र नामक पुरुषकी प्रमा, शाब्द-प्रमारूप होनेसे, चैत्र नामक वक्ता पुरुषके उस वाक्यके यथार्थ ज्ञानसे ही जन्य होती है, बैसे वेद-वाक्योंसे भी अधिकारी पुरुषोंको जो यथार्थ ज्ञानरूप प्रमा उत्पक्ष होती है, वह प्रमा भी शाब्द-प्रमा-

रूप होनेसे उस वेदके वक्ता पुरुषके उस वाक्सके स्थार्थ ज्ञानसे अवस्य जन्म होनी चाहिये। ऋगादि वेदोंका उत्पादकत्व-रूप वक्तपना किसी जीवमें तो हो नहीं सकता, सर्वक्र हैंबरमें ही हो सकता है, इसविये हैंबररूप वक्तके यथार्थ बाक्यार्थ-ज्ञानसे ही श्रोताओं में वेद-बाक्य-जन्म शाब्द-प्रमा उत्पन्न होती है।

- (७) ऋगादि वेद, वेदरूप होनेसे, किसी असंसारी पुरुषके रचित होनेगोग्य हैं, जो शास्त्र असंसारी पुरुषका रचा हुआ नहीं होता, वह शास्त्र वेदरूप भी नहीं होता। जैसे प्रसिद्ध रघुवंशादि काव्य असंसारी पुरुषके रचे हुए गद्दीं हैं किन्तु कालिदास आदि संसारी पुरुषों हारा रचित हैं, इसलिये वे वेद नहीं हैं, ऋगादि वेद काव्यके समान अमेदरूप नहीं हैं किन्तु वेदरूप ही हैं, इसलिये वे सब असंसारी पुरुषके रचे हुए हैं। ऋगादि वेदोंका उत्पादक संसारी पुरुष जीवारमा तो हो नहीं सकता, किन्तु असंसारी हैं बरोंका उत्पादक सिद्ध होता है।
- (८) वेद, वाक्यरूप होनेसे, पौरुषेय अर्थात् किसी पुरुषसे रिचत होनेयोम्य हैं, जो शास्त्र वाक्यरूप होता है, वह शास्त्र पौरुषेय ही होता है, जैसे महाभारत धाक्यरूप होनेसे पौरुषेय हैं अर्थात् श्लीक्यासरूप पुरुषसे रचित हैं बैसे वेद भी किसी पुरुषसे अवश्य रचित होने चाहिये। वेदका कर्तापना किसी जीवारमामें तो सम्भव है नहीं, ईश्वरमें ही सम्भव है, इससे ईश्वर सिद्ध होता है।
- (९) द्रपणुकके परिमाणका असमवायिकारणस्य दो परमाणुनिष्ठ द्वित्व-संख्या अपेक्षा-बुद्धिसे जन्य होनेथोग्य है, एकत्व-संख्यासे अन्य संख्या होनेसे । जो संख्या एकत्व-संख्यासे अन्य संख्या होनेसे । जो संख्या एकत्व-संख्यासे अन्य संख्या होती है, वह संख्या अपेक्षा-बुद्धिसे ही जन्म होती है । जैसे दो घटोंमें स्थित द्वित्व-संख्यासे अम्ब संख्या होनेसे 'यह एक' इसप्रकारकी अपेक्षासे जन्य होती है, वैसे दो परमाणुनिष्ठ द्वित्व-संख्यामी एकत्व-संख्यासे अम्ब संख्या होनेसे अपेक्षा-बुद्धिसे ही जन्म होनी काहिये। जीवात्माकी परमाणुविषयक अपेक्षा-बुद्धि नहीं हो सकती, ईश्वरकी अपेक्षा-बुद्धिसे ही उन परमाणुओंमें द्वित्व-संख्याकी उत्पत्ति होती है, ऐसी अपेक्षा-बुद्धिका आभ्य ईश्वर हो हो सकता है।

इसप्रकारके नव अनुमानींसे ईश्वरकी सिद्धि होनेपर ईश्वर-उपरितत्व-हेतुसे वेदोंनें भी प्रमायरूपता सिद्ध हो सकती है, इसक्रिये बेद भी ईश्वरके सजावमें प्रमायरूप हैं,

बेद कहते हैं-- स्वर्ग तथा भूमिको उत्पन्न करता हुआ वह एक परमात्मादेव सर्व विश्वका कर्ता है, सर्व भुवनींका रक्क है। यह पुरुष ईरवरकी उपासना करे। जो ईश्वर सामान्यरूपसे सबका जाननेवाला है, वही ईरवर विशेष-स्पसे सबका जानमेवाला है। इस ईरवरका ज्ञानमय तप है, यह ईरवर इच्छा करता हुआ, इत्यादि अनेक बेदकी अ्तियाँ ईश्वरमें प्रमाणरूप हैं। 'हे अर्जुन ! ईश्वर सर्व भूतोंके हृदयदेशमें स्थित है। इत्यादि स्मृतियाँ भी ईइवर-में प्रमाणुरूप है। यदि सर्व जगतुका कर्त्ता ईश्वर अङ्गीकार न करें, तो नियन्ताका अभाव होनेसे सूर्य-चन्त्र आदि ब्रहोंका विपरीत उत्य-अस्त होना चाहिये, मेघमण्डलको योग्य कारूमें कृष्टि न करनी चाहिये, क्योंकि चेतन बिना अचेतन वस्तुश्रीका नियत कारुमें गमन-ग्रागमन नहीं हो सकता । सूर्य-चन्द्रादि ब्रह्मोंका नियस देश-कालमें उदय-अस्त देखनेमें बाता है और मेघमण्डल भी नियत काछ-पर बृष्टि करता है, इसमे जाननेमें ब्राता है कि कोई सर्वज्ञ चेतन इस जगत्का नियन्ता है, जिसकी आजासे यह सूर्य-चन्द्रादि नियमपूर्वक गमनागमन कर रहे हैं। सूर्य-चन्द्रादिका नियम्सापना किसी जीवास्मामें ही नहीं सकता. सर्वज्ञ ईश्वरमें ही हो सकता है, इसलिये सूर्य-चन्द्रादिका नियमपूर्वक उदय-अस्त होना ईइवरकी सिद्धि करता है, ऐसे ईश्वरकी भाराधना अर्थात् ईश्वराराधन ही पुरुपार्थ हैं।

नयनपुष-भाई तर्ककुशल ! आपके अनुमान बहुत मुन्दर और ईश्वरकी सिद्धि करनेवाले हैं, इसमें संशय नहीं हैं, भाष चारों भाइयोंके वचनरूपी अज़नने मेरी आँखें खोल दी हैं और मेरे नामको यथार्थ कर दिया है । अबतक तो मैं 'आँखेंका अन्धा, नाम नयनसुख !' ही था, आज आपके प्रतापमे मैं सचा नयनसुख हो गया । मुमे पूरा विश्वास हो गया है कि ईश्वर है, वही सब कुछ करता-कशता है, उसके सिवा दूसरा करने-करानेवाला नहीं है, जो कुछ प्राप्त होता है, ईश्वरकी कृपाले ही होता है और ईश्वरशायना ही पुरुवार्य हैं । माई ईश्वरशाय ! आप हम सबसे चतुर और गम्भीर हैं, आपके पेटकी थाह किसीको नहीं मिलसी, आप बहुत कम बोलते हैं, मंदि बोलते हैं तो ईश्वरके सम्बन्धमें ही बोलते हैं, संसारी वार्ते आपके मुखकमलसे नहीं निकलतीं, आप-के वचनामृत सुमनेको सेश मन बहुत ही उत्सुक है और

ये तीनों भाई भी उत्करिक्त दीलते हैं, कृपवा इसारा मनोरय पूर्व कीजिये।

ईथरशरण-मित्रो ! जैसा तर्ककशलने कहा कि ईरवर प्रत्यक्ष-प्रमाण्से नहीं जाना जाता,केवक श्रमुमान-प्रमाणसे सिद्ध होता है, यह उनका कथन कुछ-कुछ ठीक ही है, परन्तु ईरवर प्रत्यक्ष या अनुमान-प्रमाण्से जाननेमें नहीं भाता, केवल शाब्द-प्रमाख अर्थात् श्रुतिसे ही जाननेमें आता है। ईश्वर रूप-रसादिसे रहित होनेके कारण इन्द्रियों-का विषय नहीं, इसिलये प्रत्यक्ष-प्रमाणसे जाननेमें नहीं भाता । लिंग सादश्यादिसे रहित होनेसे ईश्वर भनुमान-प्रमासका विषय नहीं है, केवल श्रुतिसे ही जाना जाता है। 'डपमिष्यवेदाधिगतः' ( उपनिषदीं ही अधिगत--प्राप्त हैं ) इस स्यूरपश्तिसे भीर 'नावेदविन्मनुते तं बृहन्तम्' ( बेद न जाननेवाला उस बृहत्को नहीं जानता ) इस निषेध-अतिसे सिद्ध है कि वह केवल वेदये ही जाना जाता है। यदि कोई शङ्का करे कि 'श्रृति तो ब्रह्म-ईरवरको मन-वाणीका ग्रविषय बताली है, तो फिर श्रुति उसका कैसे उपदेश करती है और जीव उसको मनसे कैसे जानता है, क्योंकि जीवके पास मन ही तो जाननेका एक साधन है ?' तो इसका उत्तर यह है कि अशुद्ध मनये ईरवर जाननेमें नहीं आता। वह निर्मल अनमे अवस्य जाननेमें आता है, क्योंकि शुद्ध मन ब्रह्माकार होता ही है, ऐसा विद्वानीका अनुमव है।

वाणी वैखरी, मध्यभा, पश्यन्ती स्रोर परा चार प्रकारकी है। पहली सीनोंने ईक्वर जाननेमें नहीं आता. परा बाणीये अवश्य जाननेमें आता है क्योंकि परा वाणी असंसारी होनेसे ईश्वरतत्त्वका निरूपण करनेवाली हैं, इस-प्रकार श्रुतिका उपदेश और ब्रधिकारी मुमुच्चका समयना वन सकता है। विचारकर देखा जाय तो यद्यपि ईस्वर किसी प्रमाणका विषय न होनेपर भी परम अपरोध है क्योंकि वह सबका आरमा है और आरमा किसीको कहीं. कभी किसी प्रकार अपरोक्त नहीं है। ऐसा अपरोक्त ईश्वर मी जाननेमें नहीं आता, यह मन्त्योंका दुर्भाग्य ही है। अहंकार और समताकी आड़ आ जानेसे परम प्रत्यन्न ईश्वर मी दिलायी नहीं देता, ईश्वरकी कृपा बिना और महान् पुरुषोंकी सेवा बिना ईश्वरका दर्शन नहीं होता । ईश्वरका नाम अपनेसे, इष्टदेवका ध्यान करनेसे, सबमें ईश्वर-आव करनेसे, रागद्वेषका त्याग करनेसे ईवरकी कृपा होती है भीर ईबर-कृपासे ईबरका दर्शन होता है। ईबर-दर्शनसे सर्व शोककी बरम निवृत्ति और बरमानन्त्रकी प्राप्ति होती है, इसीकिये विद्वान् बारम्बार बही कहते हैं कि ईखराराधना ही पुरुवार्य है ।

है मिन्नी ! यह सब जगत ईश्वराधीन है, जीवोंकी ईश्वरका ही बख है । जिस किसीको जो कुछ प्राप्त हुआ है और होता है, ईश्वर-कृपासे ही होता है, अपने बलसे कोई नहीं बदता, ईश्वरके बढ़ाये हुए ही बदते हैं। अपने बलसे रावण बढ़ा था, उसकी परुमरमें भगवान्ते भूरुमें मिला विया! अपने बलमे हिरगमाच और हिरगमकशिप बहे थे, उनको भगवानने सुरत ही उनके पद और प्राणमे अष्ट कर दिया ! सारांश यह कि जिस-जिसने गर्व किया उसीका ही गर्व भगवान्ने तीदा; शिद्युवाल, दुर्योधनादिके बुसान्तमे यह बात न्पष्ट है। ईश्वर किसीका गर्व नहीं रहने देता, इसलिये भगवान गर्बहारी कहलाते हैं। ईश्वर-कुपासे बहुत-से बढ़ाई पा खुके हैं और पा रहे हैं। ब्रह्मादि तीनों देव ईश्वरकी कृपासे ईश्वर कहलाते हैं और जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और लय करनेमें समर्थ होते हैं। सनकाटि इंश्वरके अनुग्रहसे ही समाम तत्त्वविद्योंके आदिग्रह हैं, इंश्वरके अनुग्रहसे देविषं नारद देवताओं और भगवज्रकोंके पूज्य हैं। ईश्वरकी ह्यामे उसानपादके पुत्र अवने अवपद पाया है। ईश्वरको आज्ञासे करयपादि ससमापि सृष्टिके आदिमें वेदोंका प्रचार करते हैं। ईश्वरके बरूपे मरोजि आदि देवता देव, मनुष्यादि प्रजा उत्पश्च करनेमें समर्थ होते हैं। ईश्वरके स्रोजमे शेषनाग समन मझाण्डको तराके मसान अपने फर्गोपर धारण कर रहे हैं, ईश्वरकी प्रसन्नतासे विभीषणने कल्पूपर्यन्त लक्काका बटल राज्य पाया है। बलि भी ईश्वरकी करुणासे रसातल-का सन्नाट है और भागेके मन्यन्तरमें वह इन्द्रपदकी पावेगा । ईखरके आशीर्वादसे बादरायक अगले मन्वन्तरमें समञ्जापियोंके पर्पर आस्त्र किये जायेंगे। इसप्रकार ईश्वरमे अनुगृहीत बहुत-से देव, ऋषि, सुनि आदि अनेक प्रकारके दिव्य ऐश्वर्य पा चुके हैं और पाते हैं। ये घोडे-से नाम दिग्दर्शनमात्र हैं, इनका नाम लेनेसे ही श्रन्त:करए शब होता है, ऐसा बेदबेताओंका निर्णय है। यह सब फल ईश्वराराधनका है । इसलिये ईश्वराराधन ड्री पुरुवार्थ है।

ईश्वर स्वरूपसे नित्य, कृटस्य, अद्वय, अजन्मा हैं, ऐसे होकर भी अपने भक्तोंपर उनका हतना नाड़ प्रेम हैं कि दनके प्रेमवरा होकर अपनी कीकासे बनेक स्वरूप चारक करते हैं, बारम्बार अवतार लेकर अपने अनोंके दुःस निवारख करते हैं । मक्तकी प्रार्थना सुनकर तुरत ही उसका कष्ट निवृत्त करमेको पैर-पथादे ही दौबते हैं, गरुबको भी छोड़ देते हैं और मानी पास ही लड़े हुए थे, ऐसे शीघ्र ही प्राकर मलका दुःख दर करते हैं, यह बात गजेन्द्र और द्रौपदीके इतिहाससे स्पष्ट है, ईश्वरने मक्तांके हितके छिये वेद-पुराकादि अनेक शास्त्रोंकी रचना की है अथवा याँ कहना चाहिये कि करायी है और अपने नामको वह प्रताप दिया है कि जो उच्चारकमात्रसे पापींका नाश करता है। यह बात अजामिलके इतिहासमें स्पष्ट है कि पुत्रके बहाने अचेत दशामें 'नारायश' नाम छेकर वह परम गतिको प्राप्त हुआ। देददेसाओंका निश्चय है कि जितना सामर्थ्य ईश्वरके नाममें पाप निवृत्त करनेका है, उतना सामर्थ्य मनुष्यमें पाप करनेका नहीं है। 'हर्र लगे न फिटकरी, रंग झकाझक आय' ऐसा ईश्वरका नाम भी, जिसमें खर्च कुछ नहीं और फल श्रज्य है, जिनमे जपा नहीं जाता, उनसे बढ़कर श्रमागा और कौन होगा ? ईश्वर अपने भक्तोंकी श्रपना स्बरूपतक भी देकर सोचा करते हैं कि तन, सन, धन, पुत्र, स्त्री, परिवार अर्पेश करनेवाले भक्तीको इसने कुछ भी नहीं दिया, क्योंकि अपना म्बरूप तो हम रावण, कंस धादि राक्षसोंको मी प्रवान करते ही हैं, फिर भक्तोंको इमने क्या दिया, कुछ नहीं दिया ! ऐसा विश्वारकर जगदीश्वर भगवान अपनेको अस्तोंके ऋणी समझते हैं। जो ऐसे दबालु ईश्वरसे विमुख हैं, उनके कल्याणका कोई सार्य नहीं सुकता, ईश्वर उनपर करुए। करे; इतनी ही ईश्वरसे प्रार्थना है कि ईश्वराराधन ही पुरुषार्थ है, यह बात उनकी समझमें आ जाय।

हंश्वरशरकांगति परम पुरुषायं है। धपना बल-भरोसा कोंकर जो ईश्वरके रारकों भा गये हैं वे ही धन्य हैं, उनका ही जन्म सफल हैं। न उनको मरनेका शोक होता है, न जीनेका हर्ष होता है। न वे किसीकी निन्दा करते हैं, न स्तृति करते हैं। वे सबमें ईश्वरको देलकर सबसे समान सुहदसाका बर्ताय करते हैं। मान-भएमान उनके लिये समान होता हैं, प्राप्ति-भ्रमासिमें भी वे एक-से रहते हैं, सर्वदा जिह्नासे ईश्वर-नाम जपते हैं, अथवा ईश्वरके गुकालुवाद गाते हैं, मनसे ईश्वरका ज्यान करते हैं, जो इक्क कार्य करते हैं ईश्वरके लिये करते हैं, अपना भ्रहंकार किश्चित् भी नहीं करते । अहंकार ही सब अनधौंका मूल है, अहंकार ने ही आनन्द्रस्कर पूर्वस्को छिपा रक्सा है, अहंकार ने ही आनन्द्रस्कर पूर्वस्को छिपा रक्सा है, अहंकार ही हंसर-दर्शनमें आद है, ब्रह्मरारणागितमें जैसा सुख है, बैसा सुख ब्रह्माको भी नहीं है, इन्द्रादिका तो कहना ही क्या है । ईश्वरशरकागितका उपाय ईश्वराराधना है, इस्तिये ईश्वराराधना ही पुरुषार्थ और वही परम पुरुषार्थ है। जैसे आमका इक्ष लगानेवालेको मुख्य फल तो आम-फलकी प्राप्ति है चौर पत्र, पुष्प काञ्चादिकी प्राप्ति अवान्तर फल है, ऐसे ही शरवागतको ईश्वरकी प्राप्ति सुक्य फल है और विवय भोगोंकी प्राप्ति अवान्तर फल है और विवय भोगोंकी प्राप्ति अवान्तर फल है।

पाठक ! इसना कहकर ईश्वरशरयाने अपना व्याख्यान समाप्त किया और उसकी संगतिसे चारों मिश्र भी ईश्वरशरण होकर सर्वदाके छिये मुखी हो गये। इस्पति-शोभनम्। सबका सार यह है—

कुं - र्थर-चर्चा कीजिय, लीजै इंस्वर-नाम। धिरेथ ईववर-ध्यान नित, कीजै हरिहित काम ॥ कीजै हरिहित काम ॥ कीजै हरिहित काम ॥ कीजै हरिहित काम भाइ, ईरामें लय कर दीने ॥ मोला ! ईवबर सत्य, विवव शोकाकुल नववर। आश विववकी छोड, नित्य शास्त्रत मज ईश्वर॥ वो० - पढें सुनें माई बहिन पाँच पश्च-संवाद। मोला ! ईश-प्रसादसं, चढ़ें मुकि-प्रासाद॥



# ईश्वर-चर्चा

( लेख**न-**'शिव' )

### ईश्वर बुद्धिगम्य नहीं है



खर क्या है ? उनका वास्तविक स्वरूप
कैसा है ? वह निराकार हैं या साकार ?
निर्मुख हैं या समुक्ष ? इस जगत्के साय
उनका क्या सम्बन्ध है ? इत्यादि प्रकांका
एकमात्र निश्चित उत्तर न तो कोई आजतक दे
सका है और न दे सकता है। आजतक ईसरके
सम्बन्धमें जितना वर्णन हुआ है, वह सब
मिलकर भी ईश्वरके यथार्थ स्वरूपका

निर्देश नहीं कर सकता। क्योंकि ईश्वर मलुप्यकी बुद्धिके परे है, वह परम वस्तु मलुप्यकी बुद्धिमें नहीं समा सकती; बुद्धि तो प्रकृतिका कार्य होनेसे जह और परिष्ठिक है, वह उस अनन्त, सर्वक्यापी, सर्वाधार, सर्वान्तर्यामी, नित्य ज्ञानामन्यधन चेतनका आकलन किसप्रकार कर सकती है? जो वस्तु ज्ञानका विषय होती है, वह सीमित, प्रमेय और धर्मी वस्तु ही होती है; जो सीमित है, जिसका परिमाण हो सकता है, जो किसी धर्मवाली है, यह वस्तु ईषर नहीं हो सकती; बुद्धि या ज्ञान जिस्त परार्थका निरूपण करता है, उस परार्थका कोई एक निश्चित रूप ज्ञानमें रहता है, ऐसा जेय परार्थ सचका प्रकाशक, सबका आधारज्योति नहीं हो सकता। जिसका प्रकाश बुद्धि आधारज्योति नहीं हो सकता। जिसका प्रकाश बुद्धि

करती है, वह बुद्धिको प्रकाश देनेवाला कैसे हो सकता है? परमात्मा ईश्वर ज्ञेय नहीं है, प्रमेय नहीं है, प्रकाश्य नहीं है, प्रकाश्य नहीं है, प्रकाश्य नहीं है, यह तो स्वयं ज्ञाता, प्रमाता, चेतनज्योतिरूप सवका प्रकाशक स्वयंप्रकाश है। वह किसी भी बुद्धिका चिन्न्य विषय नहीं है, सारी बुद्धियोंमें चिन्ता-प्रवणता उसीसे आती है। वह स्वयं प्रमावारूप और ज्ञानरूप है। वस्तुतः ऐसा कहना भी उसको सीमाबद्ध करना है- उसका माप करना है। उसे कालातीत-गुवातीत कहना भी उसका परिमाया बाँधना है। इसीलिये मनीवीगख यह कहा करते हैं कि ईश्वरका तत्व ईश्वर ही जानता है, वह स्व-संवेध है, दूसरा कोई उसे जान ही नहीं सकता, तब वर्णन कैसे कर सकता है? जबतक दूसरा रहता है तबतक जानता नहीं और दूसरा न रहनेपर बर्खनका प्रसंग ही असरमव है।

'हंसर चतक्यं है, चलेय है, वह कभी मनुष्यको बुद्धिमें चा ही नहीं सकता, संसारकी किसी वस्तुले तुलना कर-कर वह समकाया नहीं जा सकता, ऐसी स्थितिमें उसे मानने-जानने या उसकी चर्चा और जाननेकी चेष्टा करनेसे स्था लाभ है ? वो चीज़ सिद्ध नहीं हो सकती, दील नहीं सकती, उससे उदासीन रहना ही बुद्धिमानी है। ऐसा विचारकर परमारमाकी चर्चा छोड़ देना तो इत्युसे भी बदकर है। उसकी कुछ ऐसी शक्ति है कि वह ज्ञेय न होनेपर भी ज्ञेय-सा बनकर उपासककी अज्ञान-बबनिकाको हटा देता है, जिससे बह उसके स्व-रूपको पहचानकर कृतकृत्य हो जाता है। इसीस्त्रिये उस परम-तत्त्वको ज्ञेय मानकर उसकी उपासना करना परम आवरयक माना गया है।

इसीलिये तत्त्वज्ञ ईसरनातप्रास स्वि-महर्षियोंने अपने-अपने विकक्षण सत्य अनुभवेंको, स्रो सचमुच ही उन्होंने 'अघटनघटनापटीयसी' शक्तिके साधार और स्वामी भगवान्की कृपासे समय-समयपर प्राप्त किये हैं, उन्होंको तर्क और उक्तियोंके द्वारा सिद्धकर लोगोंके सामने रक्ता और यथोचित साधनविधि बतासाकर भगवत-प्राप्तिका मार्ग सुस्तम कर दिया है। दर्शन, पुराण सादिमें इन्हीं साधनोंका उल्लेख हैं।

हमारी बुद्धि खहाँ आकर धक जाती है और अपनेको भागे बढ़नेमें सर्वथा श्रसमर्थ पाती है, वहींसे मगबकृपाका प्रकाश और बल इमारा पधप्रदर्शक और सहायक डोकर इमें उस बुद्धिके परे, बुद्धिके अगीचर परम सखका साहाल-कार करा देता है। नहीं तो, जो सर्वधा अध्यक्त और चित्रस्य है, जो एक, केवक, शुद्ध समिदानन्द्धन रहते हुए ही अपने सग्वारूपके द्वारा संकल्पमात्रसे विचित्र अक्षायश्रीकी सृष्टि करते हैं: सगुण, साकार, दिव्य, निस्प विश्वहरूपसे अनम्तकोटि ब्रह्मावहींमें अनन्तकोटि ब्रह्मा, विष्णु और रहरूपोंसे विभक्त-से प्रतीत होकर प्रथक्-प्रथक् स्जन, पालन और संहार करते हैं, जो विविध देशों और काछोंमें विविध स्थाएपोंमें अवतरित या प्रकट होकर आवरयकतानुसार न्यूनाचिक शक्तिका प्रकाशकर अपनी विश्वविमोहिनी खीखाओंसे जगत्को मुख्य और पावन करते हैं. जो जीवमाश्रमें अम्तर्यामी चारमारूपसे विराजित होकर विभिन्न-से भासते हुए जीवबीकार्मे वर्तमान रहते हैं। (यहाँ यह समयनेकी बात है कि जिसप्रकार अनन्त-कोटि व्यक्तिशरीरोंमें एक ही परमात्मा जिगुख-संविधत जीवात्सारूपसे विराजमान है, ऐसे ही अनन्तकोटि ब्रह्माण्ड-शरीरोंमें 'विधि-इरि-इर' त्रिगुखमूर्तिसे पुक ही परमारमा विराजमान हैं, त्रिग्यामूर्ति होनेपर भी तीनों एक ही हैं और गुवातीत हैं ।) को अनन्त विश्व-ब्रह्माण्डोंमें प्रकृतिके विकार-क्यसे आसनेवासे वह दश्य-प्रपञ्चका भेय धारणकर प्रपनेकी क्रियाचे हुए हैं और प्रस्वेक क्यमें मत्वेक समय एकरस भौर पूर्व हैं, उन परात्पर महाविष्यु, महाशिव, महा-प्रजापति, महादेव, महाशिक, श्रीकृष्य, श्रीराम श्रादि विविध नामों और रूपोंसे धाक्यात और पृक्षित नित्य, धविनाशी, अनन्त, धाक्षण्य, परमसत्य, परमब्रह्म, सचिदानन्द्धन, अनन्तराक्ति परात्पर भगवान्का ज्रा-सा धामास भी मनुष्यकी बुद्धिको कैसे मिख सकता है? जो सन्तोंके वाक्योंपर विश्वासकर उनके शरणापच होता है, जो बुद्धिका धमिमान खोक्कर उनकी कृपाका आवित्त होता है, वही द्युद्ध और सुक्ष्मचुद्धि श्रद्धामय पुरुष भगवान्की कृपाका बद्ध प्रास्कर उसके शिष्याक्षोकमें परमारम-प्रकाशकी भोर आगे बदशा है।

उन परमात्मा महेश्वरके अखगर नियमके अनुसार डनकी खीबासे जब उनकी सारी शक्तियाँ सिमटकर साम्यस्थितिको प्राप्त हो जाती हैं, तब शक्ति और शक्तिकी अभिवताके रूपमें एक ब्रह्म-स्वरूप ही प्रकाशित रहता है। भगवानुका नित्य दिस्य विग्रह भी उस समय स्वेच्छामे ही अन्तर्थान रहता है। पुनः जब उनकी भ्रानन्त शक्तियाँ विविध विचित्र मूर्ति धारगकर क्रिया करती है, तब वही ब्रह्म भनेक स्वरूपोंमें प्रकाशित और प्रसरित रहते हैं. वस्तुतः भनन्तकोटि विश्व-श्रक्षावशीमें को कुछ उत्पन्न हुआ है. को स्थित है और वो छयको प्राप्त होता है, वह सब ईश्वरमें ही होता है। ईम्बरकी ही यह सृष्टि, स्थिति और संहाररूप त्रिविध मूर्तियाँ हैं। समस्त विश्व-महावद अनन्त तरंगींकी भौति उन एक ही अनन्त, असीम परमात्म-सागरमें स्थित है। वे भगवान् देवोंके देव, ईश्वरोंके ईश्वर, पतियोंके पति और गतियोंकी गति हैं; ये निराकार भी हैं, साकार भी हैं. निराकार भी नहीं हैं; साकार भी नहीं हैं, सबमें हैं, सबसे परे हैं, उनके क्षिये यह कहना या सममना कि 'ये ऐसे ही हैं' बस्तुतः उनका उपहास करना और अपनी शक्रका पर्दा-फास करना है। इमारी बुद्धि जिस ईश्वरका वर्णन करती है, वह ती उनके एक बहुत ही स्वस्प-से शंशका, आभासका या अनु-मानका ही बर्शन होता है। वे तो गूँगेके गृह हैं; उनका वर्णन कोई कैसे करे ! क्षत्र-सा जल-सीकर जलनिधिकी क्या याह सगावे ? हमारी जो बुद्धि ऑसॉके सामने प्रत्यक्ष दीखनेवाले पदार्थीकी तहसक भी नहीं पहुँच सकती, वह अनन्तकोटि बद्यायडींमें ज्यास सर्वजीकमहेश्वर अनन्तशक्ति, श्रद्ध सचिवानन्यपन परमारमाके सम्बन्धमें निश्चयरूपसे क्या कह सकती है ? उम इंचरके सम्बन्धमें तो सबसे क्या प्रमाण यही है कि बगव्के महाप्रक्ष उन्हींकी छवासे प्राप्त अनुमनोंके द्वारा उनकी सत्ता समझाकर हमें उनकी उपासना करनेका उपवेश देते हैं। महापुरुषोंके वचनोंमें विश्वास करनेवाले अद्धाल पुरुषोंके लिये तो ईरवरका होना सहज ही सिन्न हैं, उनके किये तो ऐसी कोई वस्तु हो नहीं, जो ईन्बरसे अधिक प्रस्थक और सर्वप्रमाणसिन्न हो, परन्तु वह सीभाग्य सबको प्राप्त नहीं। ईन्बरमें विश्वास होना सहज बात नहीं हैं, ईन्बर-विश्वास अगवान्के अन्तर्राज्यका पर्दा हटा देता है, जिसमे मनुष्य ईन्बरके तत्त्वको समसकर सर्वपाप-साप-मून्य और कृतकृत्य हो जाता है।

## ईश्वर-विश्वास और ईश्वर-कृपा

जैसे सर्वके पूर्ण उदय होनेसं पूर्व ही अमावस्याकी भोर निशाका नाश हो जाता है, इसी प्रकार भगवानका पूर्ण विश्वास होनेके पूर्व ही, थोडे ही विश्वाससे पाप-तापरूपी तम नष्ट हो जाता है । मनुष्य तभीतक पापा-चर्या करता है और तभीतक संसारके विविध दुःखेंकि दावानक्रमें दग्ध होता रहता है, जबतक कि उसका ईश्वर-के चिस्तरवर्मे विचास नहीं होता; 'ईचर है' इस विश्वास-से ही सनुष्य निर्निराधार, निर्विकार, निःशह, निर्भय और निक्रिम्त हो जाता है। भगवानुपर विश्वास करनेवाला पुरुष इस बातको जानता है कि भगवान सर्वध्यापी, सर्वदर्शी, सर्वशक्तिमान्, परमदयालु, योगक्षेमवाह्क, विश्वम्भर और परम सुहृद् हैं। ऐसी अवस्थामें वह काम, छोभ या भय किसी कारणसे भी पाप नहीं करता । जब एक पुक्तिस-अफसरको देखकर मनुष्य कानून-विरुद्ध काम करनेमें हिचकता है, जब किसी सुयोग्य गुरुजनके सामने पाप करनेमें मनुष्य सक्रवाता है, तब वह सबके खामी और परमगुरु भगवान्-को सामने समम्बद पाप कैसे कर सकेगा ? जब भगवान विकास और योगक्षेसका निर्वाह करनेवाले हैं तब वह अपने और परिवारके भरण-पोषणादिके लिये न्यायपथ-को कोवकर पाप-पथमें क्यों जायगा ? जब वह अपने परम सहर, परमद्याल, सर्वशक्तिमान परमत्माका सर्वन्यापी-रूपसे सर्वन्न देखेगा, तब ऐसा कीन-सा ताप या भय है. को उसे बका सकेगा वा पापके मार्गमें के बायगा ? ईशर-का विकासी पुरुष तो वस्तुतः ईश्वरकी ही द्यापर भरोसा करनेवाका बन वायगा, उसे पद-पद्पर, पत्न-पक्षमें भगवत्-क्रपाका प्रत्येच होता रहेगा । जो भगवरक्रपापर निर्मर रहता है, यह किसी काक्रमें दुखी नहीं हो सकता। यह

प्रत्येक बातमें मगवानका विधान समस्कर भीर भगवानके विधानको उनकी दयासे श्रोतश्रोत देखकर प्रकृतित होता रहता है, वह समसता है कि मेरे नाथने मेरे किये जो कुछ विधान कर दिया है वही परम कल्याणरूप है और वास्तवमें है भी ऐसा ही। उसकी बुद्धिमें यथार्थ ही यह भाव नहीं प्राता कि भगवानुका कोई विधान कभी जीवके किये प्रसङ्ख्या होता है। सङ्ख्याय भगवान अपने ही घंश जीवका अमझ्र कभी कर ही नहीं सकते । जब कभी वे किसीके सिये कोई दुःसका विधान करते हैं तो बह अत्यन्त ही त्याके बना हो उसके कल्याणके अर्थ ही करते हैं। जैसे जननी अपने बच्चेके कल्यासके किये कभी-कभी उसके साथ ऐसा न्यवहार करती है जो बचेको बढ़ा कर मालूम होता है और वह भूछमें मातासे नाराज भी होता है, परन्तु साता उसके नाराज होनेकी कुछ भी परवा न कर अपने उस न्यवहारको नहीं छोडती, न्यॉकि उसका हृदय स्नेह्स भरा है, वह बच्चेका परम हित चाहती है। इसी प्रकार स्नेइ-सुधाके असीम सागर भगवान्, जिनके स्नेहकी एक बूँदने ही विश्वकी सारी माताओंके हृदयोंमें पैठकर उनको अनादिकालये स्नेहमय बना रक्खा है. अपने प्यारे बचौंके लिये उनके हितार्थ ही दरह-विधान किया करते हैं। उनका दण्ड-विधान वैसा ही होता है, जैसे माना बच्चेको आगके समीप जानेसे रोककर उसे अरुग कर देती है, नहीं मानता तो कभी-कभी बाँघ देती है, अथवा उसके हाथमें छरी या और कोई ऐसी चीज, जो उसकी तुकसान पहुँचानेबाछी है भीर उसने मोइबश छे रक्खी है, जबरदक्ती खीन खेती हैं: और बरे आचरण न छोडनेपर डराती-धमकाती है । भगवान्के विधानद्वारा सनुष्यमें विषय-भोगोंके योग्य शक्ति न रहना, विषयोंसे अलग होने-को बाध्य होना, विक्योंका अवरदस्ती छिन जाना या नाक हैं। जाना आदि कार्य इसी श्रेशके हैं। वास्तवमें विषय-मोग---दुनियाके धन-धाम, यश-कीति, खी-पुत्र धादि पहार्थ तो मनुष्यको नरकाशिकी और से जानेवाके हैं, जो इनमें रचता-पचता है वह दु:स-श्वानकर्में दग्ध होनेसे नहीं वच सकता । महा, भगवान् जो इमारे परम सुद्धद् और परम हित्रैपी हैं, ये बस्तुएँ इमें क्यों देने छगे ? और क्यों इमें इनमें आसक रहनेकी स्वतन्त्रता प्रदान करने छवे ? को स्रोग केवस इन बस्तुओंकी रचा और माहिमें ही जगवानुकी दया समझते हैं वे कही श्रव करते हैं। के



भगयान-श्रीतृत्मिहरूपमे

वस्तुएँ तो हमें संसार-सागरमें हुवोनेवाछी हैं, च्यालु अगवान हमें संसार-समुद्रमें डकेडनेके किये इनको कैसे दे सकते हैं। माता क्या कभी प्यारी सन्तानको जान-इक्षकर भारम्भमें मीठे उनानेवाछे जहर-भरे उद्दृ दे सकती हैं। क्या कभी उसे सोनेकी पिटारीमें रखकर कालनाम सर्प दे सकती हैं। क्या कभी उसे सोनेकी पिटारीमें रखकर कालनाम सर्प दे सकती हैं। किर भगवान ही ये विषय-भोग नेकर ऐसा क्यों कर सकते हैं। इसिकिये अब ये विषय-नाहां रहते, जब विषय-नाहारूप सांसारिक दृष्टका कोई दुःख धाता है, तय भगवान् वेविवासी भक्तोंका विक हुपंसे नाच उठता है, वे उसको अगवक्रुपासे ओसप्रोत देखकर उसमें भगवक्ष्याकी माधुरी म्रतिके दर्शनकर शिद्यकी माति उसको जोरसे पकड़ केते हैं। उसमें उन्हें वहा आनन्द मिलता है, इस बातका प्रस्प खनुभव होता है कि इमपर भगवान्की वड़ी भारी द्या है।

इसका यह अर्थ नहीं, कि भगवानसे सांसारिक वस्त माँगनेवालोंको वह नहीं मिलतीं। मिलती हैं, क्योंकि प्रत्येक वस्तु आती उन्होंके भगडारसे है, परस्तु ऐसी चीर्जी-के मौगनेवाले गलती करते हैं। भगवानपर ही आस्वा रखनेवाले विश्वासी अर्थार्थी भक्त यदि कोई ऐसी चीज माँगते हैं तो भगवान् उन्हें दे देते हैं और फिर उसी तरह उसकी सम्हाल भी रखते हैं जैसे माता छोटे शिहाके इठ पकद छेनेपर उसे चाकु दे देती है, पर कहीं लग न जाय इस बातकी छोर सतर्क दृष्टि भी रखती है। भगवान्-की दयाके रहस्यको जाननेवाला सचा निर्भर भक्त तो ऐसी चीजें माँगता ही नहीं। माँग भी नहीं सकता। उसकी इष्टिमें इनका कोई मूल्य ही नहीं रहता । वह तो भगवानू-की इच्छामें ही परम सुखी होता है। कभी माँगता है तो बस, यही माँगता है 'हे भगवन् ! मैं सदा तेरी इच्छा-नुसार बना रहें, तेरी इच्छाके विपरीत मेरे चित्रमें कभी कोई बृत्ति हो न उदय हो।' भगवान् संगलसय हैं, उनकी चनिच्छामधी इच्छा भी कल्याग्रम्यी है, चत्रव इस-प्रकारकी प्रार्थना करनेवाका भक्त भी मंगकमयी इच्छा-बाला अथवा सर्वथा इच्छारहित- नि:स्पृष्ट बन जाता है। बह निरंथ-निरम्तर भगवानके चिम्तनमें ही छ्या रहता है और उसीमें उसको शान्ति मिछती है, बरा-सी देर भी किसी कारणसे भगवानका विस्मरण हो जाता है तो बह इस मक्कीसे भी भनन्तगुणा अधिक न्याकक होता है. जो

जबसे भरूग करते ही छटपटाने छगती है। वह संसारमें सर्वत्र, सब धोर, सब समय प्रवने प्रभुकी मुनि-मन-मोहिनी छ्विको देखता और पछ-पछमें पुछकित होता रहता है। सारा विश्व उसे अपने प्रभूसे भरा दीखता है. इससे स्वामाविक ही वह सबकी सेवा करता है, सबको सुख पहुँचाता है। किसी भी भेपमें आये हुए पिताको पहुचान छेनेपर जैसे सुपुत्र उसका अपमान और अहित नहीं कर सकता,उसे किञ्चित भी दुःख नहीं पहुँचा सकता, इसी प्रकार संसारके प्रत्येक जोबके भेपमें भक्त अपने भगवानकां पहचानकर उनका सरकार और हित करता है तथा प्राण-पर्यासे सुख पहुँचानेकी ही चेष्टा करता है। जो जोग केवल किसी एक स्थान और मूर्तिविशेपमें ही भगवानको मानकर अम्यान्य स्थानीमें उनका अभाव मानते हैं, वे मगवानके स्वरूपको बहुत छोटा बना देते हैं, वे एक प्रकारमें भगवानुका तिरस्कार करते हैं, ऐसे लोगोंकी पूजासे भगवान प्रसन्ध नहीं होते. ऐसा भागवतमें कहा है।

# मृर्ति-पूजा

इसका यह अर्थ नहीं कि मूर्ति-पूजा नहीं करनी चाहिये। संसारमें ऐसा कौन है जो किसी-न-किसी प्रकारसे मूर्ति-पूजा नहीं. करता: सारा जगत् ही मूर्तिपुत्रक है। जो अपनेको मूर्तिपुजक नहीं मानते, वे भी अपने किसी गुरु या नेताके चित्र या स्टेच्य (पाषाश्वनिर्मित मूर्ति) को देख-कर उसका सम्मान करते हैं। भगवानुको न माननेवाला रूसी भी लेनिनकी मूर्तियोंके सामने सलामी करता है। शब्देका अभिवादन क्या मृतिपूजा नहीं है ? शब्दा कीन-सा सजीव पदार्थ है ? परम्त इसका लोग बड़ा सम्मान करते हैं और उसके तनिक-मे अपमानमें अपना और अपने देशका अपसान समझते हैं। मातृ-भूमि-स्वदेश आदि नाम और उनके कल्पित रूपोंपर प्राण दे देना क्या प्रतीक-पूजा नहीं है ? मुसलमान भाई, जो महम्मद साहेबकी मूर्ति देखकर ही मूर्ति रखनेवालेको मारनेको तैयार हो जाते हैं, क्या प्रकारान्तरसे मूर्तिको महत्व नहीं देते ? परन्तु इसमें और भक्तोंकी मूर्ति-पूजामें बढ़ा अन्तर है, मक्त मृतिकी पूजा नहीं करता, वह तो केवल अपने प्रभु-की पूजा करता है। मूर्तिमें वह उन्हीं समिवानन्युवन इष्टरेवको देखता है, उसकी दृष्टिम वह पत्थर, मिट्टी या धात नहीं है, वड़ी सिंबदानन्दधन सर्वन्यापी भगवान हैं जिलके एक ग्रंशमें सारे अब-चेतन विश्व-प्रक्रावर भरे हैं.

ľ

परम्तु को भक्तपर प्रसम्भ होकर यहाँ श्यामसुम्दररूपसे विराजित हो उसकी पूजा ब्रहण कर रहे हैं। इसीसे कहीं-कहींपर भगवत्-मूर्तियोंका चक्रमा, बोरुना, हँसना, वरदान देना मादि सुना खाता है, तो वास्तवमें सत्य है। भगवान् कहाँ नहीं हैं? वे भक्तके भावसे प्रसम्भ होकर चाहे जहाँ, चाहे जिस रूपमें अथवा अपने नित्य दिन्य विश्वहस्वरूपमें, चाहे जब प्रकट हो सकते हैं।

'हरि व्यापक सर्वत्र समाना । प्रेमते प्रकट होहिं मैं जाना ॥'

श्रीरामचरितमानसमें भगवान शिवलीकै ये वचन हैं, जो सर्वथा सन्य हैं। अग्नि अन्यकरूपमें सब चीजोंमें न्यास है, परन्तु साधन करनेपर किसी भी वस्तुमें वह प्रकट हो सकती है, इसी प्रकार सर्वश्र निराकाररूपमें न्यास भगवान भी भक्तके वश होकर व्यक्त हो जाते हैं। अवसार स्टेनेका भी यही रहम्य है।

#### अवतार

कुछ छोग कहते हैं कि भगवान् अवतार नहीं ले सकते । परन्तु ऐसा कहना भगवानुकी सर्वशक्तिमत्तार्मे कमी करना है। भगवान क्या नहीं कर सकते ? इसीसे वे जब जडाँपर आवश्यकता समझते हैं, वहीं अपने दिश्य विश्वहको प्रकट करते हैं। एक बात यह ध्यानमें रखनेकी है कि भगवानके अवतारों में कोई छोटा-बढ़ा नहीं है। सबमें पूर्व भगवत्-शक्ति पूर्णरूपये निहित हैं, साम्रात् भगवान ही जब अवतरित होसे हैं--हमारे बीचमें आते हैं. तब उनकी शक्तिमें न्यूनाधिकताका तो कोई सवास ही नहीं रह जाता । यह इसरी बात है कि कहीं वे आवश्यक न समझकर अपनी कम शक्तियांको प्रकट करें और कहीं चिकिको ! कहीं अधिक समयतक खीखा करें, कहीं शहर काछमें ही अम्लर्धान हो जायें। परन्त इसमे उनके स्वरूप-में कोई अन्तर नहीं पहता । वह सदा एकरम और समान है। उनका निर्मय महरूप गुवातीत है, उसमें किसी भी गुख या गुणारमक जगत्का भाव नहीं है। उनका विष्य-रूप शुद्ध सत्त्वगुणसम्पद्ध है, जो मृगुजीकी कात सहकर उनके पैर पछोटनेको तैमार हो बाता है, उनका विश्वरूप अच्छे-बुरे सभी गुर्बोंसे सम्पन्न है-- 'मे चैव सान्तिका भावा राजसास्तामसाध ये । अच प्रवेति तान्वित् 'भन्तः परतरं नान्यत् किश्चिद्दित् धनंजय' भगवान् कहते हैं. सारे सास्विक. राजस, ताबस-भाव ग्रुहासे ही क्यक बानी, हे धर्मकप! जेरे

श्रतिरिक्त और कुछ है ही नहीं । इसी श्रकार अनके गुण-स्बरूप हैं। ब्रह्माण्डोंमें स्थित भीविष्ण सन्त्रसहूप है. श्रीमञ्जा रबोगुणरूप हैं और श्रीशंकर तामसरूप है. यही शंकर अहाँ समष्टि-सदाशिवरूपमें रहते हैं, वहाँ परम करुयाणमय, सन्बगुक्त भी जैंचे उठे होते हैं। इसी प्रकार मगवती काली संदाररूपिया। समीमधी है, माता शक्ति अगजननी सूजनकारिणी--रजोमयी है. जगद्वात्री माता उमा पोषणकारिया।--सम्बमयी हैं। इनके अतिरिक्त भक्तीको परम भानन्द देनेवाले, भक्तीके जीवन-धन, उनकी परमगति, परम आश्रय वे दिय्य अवतार-विद्राह है, इनमें कीका और शक्तिके प्रकाशके तारतम्यमे बीरास भीर श्रीकृष्ण दो विशेष हैं। इनमें श्रीराम मर्यादाके आदर्श और सत्त्वगुक्तमम्पन्न हैं और श्रीकृष्ण लोलामय और सर्वगुणसम्पन्न हैं। वे और इसी प्रकार अन्यान्य सभी उन एक ही भगवानुके सक्स्प हैं, इनमेंसे जो स्वरूप, जिसको अच्छा खगे, जिसकी जिस स्बरूपमें प्रीति हो, वह अपनी प्रकृतिके अनुसार सद्गुरकी आज्ञासे उसीको अपने जीवनका ध्येय, परम इष्टदेव मानकर अनन्यभावसे उसीकी उपासनामें प्राचीत्सर्ग कर दे। न दूसरेको धुरा बतावे और न दूसरेकी ओर लक्षवावे, 'साधर्मे निधनं श्रेयः' की भगवद्किको याद रखते हए सन्देह-संशय-रहित होकर निश्चछ-चित्तसे परम श्रद्धाके साथ सदा-पर्वदा अपने इष्टकी ही उपासना. सेवा और चिन्तनामें लगा रहे। ब्रीशंकरकी अनन्य उपामिका, भ्रापना अनन्त जीवन सदाके किये श्रीशिवके चरखोंमें समपंचा कर देनेवाछी भगवती उमाकी यह उतिः सदा याद रखनी चाडिये-

महादंव अवगुन-भवन विष्णु सकत गुण-धाम । जाकर मन रम जाहि सन ताहि ताहि सन काम ॥

### साकार रूप मायिक नहीं है

कुछ छोग मगवान् साकार, सगुग्र दिस्य स्वरूपको मायिक बत्तकाते हैं और यह समझते हैं कि इसकी उपासना मन्द अधिकारियों के छिये हैं, जो उँचे अधिकारी हैं वे तो इस मायासे परे शुद्ध सचिदानन्द बहाकी अभेद-भावसे उपासना करते हैं। शुद्ध बहाकी अभेदो-पासना भी उसम है, इसमें कोई सन्देह नहीं, परन्तु अगदान्के साखार दिन्य सक्यको मादिक और मन्द्र

श्राधिकारियोंके सेवनयोग्य ही बतकामा बदी भारी गछती है। भगवान्त्रे तो श्रीगीता भौर भीभागवतमें इस दिख्य स्वरूपकी वड़ी महिमा गायी है। बहिक कुछ मन्त्रोंके मतम तो भगवान्ने ब्रह्म-शब्द-वाच्य निर्विशेष खरूपको भापने आधारपर स्थित नत्काया है । कम-से-कम भगवान्का स्वरूप दिन्य, निश्य अमायिक है और अध-ज्ञानियोंके हारा भी सेव्य है, इसमें ती कोई सन्देह नहीं है। हाँ, उस परम ज्ञानन्द्रमय दिव्य विब्रहकी अवहेळना करनेसे ज्ञान-मार्गके उपदेशक उसके महान् सुकाते विश्वत जरूर रह जाते हैं। मायिक माननेवालेके सामने भगवान् उस मुनिमनहारी अपने दिव्य साकार स्वरूपसे प्रकट नहीं होते । इसीसे तो सन्तीका यह परम रहस्यम्य मत है कि ज्ञानमार्गके पन्थी भगवानके दिख्य साकार स्बरूपके दर्शन नहीं कर सकते। उनके मनमें माया युसी रहती हैं, इसमे उन्हें जहाँ-तहाँ माया ही दीखती है। वे भगवान्में भी मायाका आरोप करते हैं, कोई-कोई साकार, सगुए भगवानुको बह्मसे अभिन्न मानकर भी प्रायः कह देने हैं कि यह विधाकी उपाधिसे युक्त हैं चौर हमारे लिये वैसे ही हैं जैसे महान अमृत-समुद्रमें इये हुएके लिये एक गिलास जल । यह एक गिलास जल भी उस अमृत-समुद्रका ही धमिसांश है परन्तु एक तो अलग गिलासमें है, ( मायामें है ) दूसरे भंश है, इस जब प्रांमें स्थित हैं तो इमें इस उपाधियुक्त भंशसे क्या प्रयोजन है ? वाम्तवर्में यह अहंकारोक्ति है। ऐसा कहना और मानना-प्रनुचित है, परन्तु जो ऐसा मानते हैं, मार्ने, उनके मानने-न-माननेते भगवानके म्बरूपमें कोई हानि-लाभ नहीं होता: चवरव ही उनकी मुदतापर अगवान हॅसते हैं। भगवान्त्रे कहा है---

> अवजानन्ति मां मृद्धा मानुषीं तनुमाश्रितम् । परं भावमजानन्तो मम भूतमहेश्वरम् ॥

मृद लोग मेरे इस परम रहस्तको न जानकर कि मैं समस्त विश्व-ब्रह्झाण्डोंका अधीश्वर मकोंके प्रेमवरा और अपनी जगल-जीखाको व्यवस्थित रखनेके लिये दिन्य विश्वष्ट प्रकटकर विश्व लीखा करता हूँ, मुझ मनुष्य-शरीर-धारी भगवान्को नहीं पहचानते हैं। मायासे उनके हृद्यमें मोह हो रहा है। मेरी अखीकिकी मायासे तरनेका उपाय मुझ मायापतिकी शरणागित ही है। (गीता ७। १४) परन्तु वे लोग मुझको नहीं भजते। मैं जो कर जब-संसारसे

चतीत चचर भारमासे उत्तम हूँ, (गीता १५।१८) सबकी प्रतिष्ठा हूँ (गीता १४।२७) सब पुरुर्वीसे श्रेष्ठ पुरुषीतम हूँ—

> यो मामेबमसंमृढो जानाति पुरुषोत्तमम् । स सर्वविद्भजति मां सर्वमावेन भारत॥ (गीता १५। १९)

हे अर्जुन ! इसप्रकार जो मृत्तासे रहित तत्वज्ञ पुरुष मुझ पार्थसत्ता वासुदेव श्रीकृष्याको 'पुरुषोत्तम' जानता है, वह सब कुछ जान गया है, वह फिर सर्व भावसे केवल मुक्तको ही भजता है।

भगवान्को न पहचाननेवाला, शरीरधारी समझकर उनकी अवहेलना करनेवाला 'भगवान्' के शब्दोंमें ही 'मृढ' हैं थौर उनको सर्वश्रेष्ठ पुरुषोत्तम जाननेवाला ही 'असंमृढ' है। भगवान्ने इसको गुझतम रहस्य वतलाया है। (गोता ११।२०)

यही भगवान निराकाररूपमे विश्वमें उसी प्रकार ध्याप्त हैं जिसप्रकार सूर्यकी रशिमयाँ निराकाररूपमे जगत्में पसरी हुई हैं। यह दशम्त पूरा भाव नहीं बतला सकता, केवल शासाधन्वन्यायमे समसानेके लिये हैं। मनलव यह कि भगवान्के साकार विष्रह दिख्य भीर नित्य हैं श्रीर वे महान् रहत्यमय परम तत्व हैं। इसका यह मतलब नहीं कि निराकार तस्व उनमे जुड़ा है या उनका अपेकाकृत लचु स्वरूप है। निराकार ही साकार है, साकार ही निराकार है, निराकार साकारका रश्मि-स्वरूप है, तो माकार भी निराकारका ही प्रकट अग्निकी भाँति स्थक स्बरूप है। एक होते हुए ही दोनों म्बरूप नित्य हैं। यद्यपि यथार्य ज्ञानी और भक्त निराकार-साकारमें वस्तुतः कोई खरूपगत भेद नहीं समझते तथापि ज्ञानीको निराकार और भक्तको साकार स्वरूप ही ग्रधिक प्रिय है। ज्ञानी भगवानके निराकार-स्वरूप ब्रह्ममें मिल जाना चाहता है, और भक्त सदा-सर्वदा भगवानके साकार विग्रहके चरणोंमें सोटे रहनेमें ही परमानन्दका अनुभव करता है। हसीसे यह रहस्य माना जाता है, कि ज्ञानी ब्रह्म बन सकता है, परन्तु ( साकार सगुक् ) भगवान् नहीं बन सकता । वहाँ वह भगवान् बनमा चाइला है, वहाँ ब्रह्मको प्राप्त हो जाता है। उस बदस्थामें उसे साकार सगुण भगवानुकी कीसाके जानन्त्रसे बिह्नत होना पहला है, जो भ

सबसे बबा दुःख है। इसीछिये अक्त इस बासना-बीजको अपने अन्दर बड़ी सतर्कतासे सुरिक्षत रखता है कि 'मैं कभी भगवान्की छोलासे अलग न रहूँ।' अन्म-जन्मान्तर-की परवा नहीं करता, कितने ही जन्म हों, किसी भी भोनिमें जाना पड़े, परन्तु प्यारे भगवान्का हृद्यमे कभी विछोह न हो, स्यामसुन्दर कभी आँखोंसे ओझख न हों, वह प्राणजन प्रियतम मोहन सदा सामने नाचता रहे, उसकी अकुटिको देखता हुआ में सदा अपने जीवनको उसकी चिक्के अनुकूछ विताता रहूँ। जीवन उसकी लिखाका कीवनक वन जाय, उसमें अपनापन कुछ रहे ही नहीं।

#### मक कहते हैं---

न नाकपृष्ठं न च पारमेडियं न सार्वभीमं न रसाविपत्मम् । न योगसिद्धीरपुनर्भवं वा समञ्जस त्वा विरह्यय काङ्ग्रे॥ (भागवत ६ । ११ । २५ )

वरं देव मोश्नं न मोश्नावधि वा न चान्यं वृणेऽहं बरेशादपीह । इदं ते वपुनौंध गोपालबालं सदा मे मनस्याविरास्तां किमन्यें: ॥ (पश्युराण)

धर्मार्थकाममोक्षेषु नेष्ठा मम कदाबन । त्वत्पादपङ्कास्याधो जीवितं दीयतां मम॥ मोक्षसाकोक्यसाकृत्यान् प्राथये न धराधर ! इच्छामि हि महाभाग ! कारुण्यं तव सुव्रत ॥ (नारदपाअराष्ट्र)

दिवि वा मुवि वा ममास्तु वासो नरके वा नरकान्तक ! प्रकामम् । अवधीरितशारदाराविन्दौ

चरणो ते मरणेऽपि चिन्तयामि॥

हे भगवन् ! तुन्हें छोड़कर मुझको भ्रूवकोक, इन्द्रपद, सार्वभीम-राज्य, पाताख-राज्य, योगसिक्ति और अधुनर्भव मुक्ति आदि किसीकी भी इच्छा नहीं है। हे देव ! आप बरहाता ईश्वरोंके भी ईश्वर हैं, आप सब कुछ दे सकते हैं। परम्तु मैं बापसे मोच या मोचतकका कोई भी पदार्थ लेना नहीं चाहता। हे नाय! आप श्रीगोपाखवाख-मूर्तिसे मेरे मन-मन्दिरमें सदा विशालित रहें, इसके सिवा मुझे और कुछ भी नहीं चाहिये। हे भगवन्! धर्म, अर्थ, काम, मोच इन चारों मेंसे मुझे किसीकी भी इच्छा नहीं है। मेरे इस जीवनको सदा धपने चरणतलमें लुटाये रफ्लें। हे घरणीधर! हे महाभाग! में सालोक्य, सारूप्यादि मोचकी प्रार्थना नहीं करता। हे सुवत! में तो केवल श्रापकी करणा चाहता हैं।

हे नरकान्तक ! भेरा निवास स्वर्गमें हो, प्रधीपर हो, चाहे नरकमें हो, इसका मुझे कोई तुःस नहीं है, और तो क्या, मृत्यु-समयमें भी में तुम्हारे शरत्कालीन चरविन्दकी अवज्ञा करनेवाले चरणारविन्दका चिन्तन करूँगा।

हसी परम कल्याणमय वामना-बीजके कारण वह भगवान्की निश्य-छीछामें निश्य सम्मिलित रहता है, इसका यह अभिप्राय नहीं कि वह भगवस्त्वके ज्ञानसे जून्य होता है या उसे कर्मयन्धनमें बँधे रहना पहता है, उसका कर्मबन्धन तो उसी दिन टूट गया था, जिस दिन उसने भगवानको अपने प्राण सौंप दिये थे। ज्ञानकी तो बात ही क्या है, जब ज्ञानके मूछ स्रोत भगवान् स्वधं उसके बाहर-भीतर निस्य बिहार करते हैं, नव ज्ञान तो उसे स्वयमेव ही प्राप्त है। ज्ञानका चरम फछ मुक्ति उसके चरणोंका भाश्यय पानेके छिये सदा छाजायित रहती है, परम्तु वह मुक्तिको पिशाचिनी समझकर उससे दूर रहता है और मिक्तको बहे प्रेममें सदा हदयमें छिपाये रसता है। 'मुक्ति निरादरि मिन्त छुमाने।'⊛

## भगवानकी नित्य-लीला

भगवान्की नित्य-सिकामें कभी विराम नहीं है, स्थूल जगव्की लीला तो हम सभी देखते हैं, परन्तु दुर्भाग्यवश असमे उसकी उनकी लीला न समझकर कुछ धौर ही समझे हुए हैं। भगवान् तो स्पष्ट इशाश करने हैं कि तुम जगव्का जो रूप देखते हो, वह धसली नहीं है, 'ऐसा

मुकिमुकिस्पृहा बाबत् पिशाची हदि बत्तेते ।
 ताबद्रिकिस्बस्यात्र कश्मम्मुदयो भवेत्।।

'जनतक भीग और मोक्षकी थिशाची इच्छा हदयमें है तनतक नहीं मक्ति-द्वसका अम्बुदय कैसे होगा ?'

मिकेगा नहीं,' 'न रूपमस्येह तथोपकम्यते' हो तो मिडे। परन्तु इस भगवान्की इस डकिपर ध्यान डी नहीं देते. और अपने मनोकरिपत स्वरूपको सस्य समझकर तुरुष्ट विषयोंके पीछे मारे-मारे फिरते और नित्य नया द:स मोछ लेते हैं। इस स्थूबके पोछे एक सुध्म जगत् - अन्तर्जगत् है। उसमें प्रधानतया दो सार हैं - एकमें स्थल विश्व-बह्माण्डोंके सञ्चाल न-सूत्रोंको हाथमें किये हुए भगवानुकी विभिन्न अनन्त शक्तियाँ अनवरत किया करती हैं, स्थूल जगदके बहुत बड़े बड़े परिवर्तन इस अन्तर्जगत्की शक्तियोंके जरा-से यन्त्र बुमानेसे ही हो जाते हैं। यह स्तर म्यूल भीर अपेकाकृत बाह्य है, दूसरा सुश्म और आभ्यन्तर न्तर है जिसमें भगवान अपने परिकरोंसहित नित्य-छोछा करते हैं, जो संसारकी समस्त सीकाओंका आधार है। और जिसमें एक-से-एक भागे अनेक स्तर हैं। सगवानुकी परम कृपासे ही इन सारे रहस्योंका पता छगता है। सगुण साकार मगत्रत्-स्वरूपके अनन्य मक्त ही धन्तर्जगतके इस स्वमतर स्तरमें प्रवेश कर सकते हैं और भगवत्कृपासे अधिकार प्राप्त होकर वे आगे बढते-बढते एक स्तरके बाद वृसरे स्तरमें प्रवेश करते हुए अन्तमें उस सर्वीपरि परम सुश्मतम स्तरमें पहुँच जाते हैं, जहाँ भगवानुकी अस्यन्त गुझतम मधुर लीलाएँ होती रहती हैं, इसी सुक्ष्मतम स्तरको श्रीरामभक्त 'साकेत', श्रीकृष्णभक्त 'गोकोक', श्रीशिवभक्त 'कैलास', परमधाम, महाकारण बादि कहते हैं। यही भगवानका नित्य दिम्यधाम है, इसकी लीखाएँ अनिर्वचनीय होती हैं। यहींकी लीलाओंका कुछ बहुत ही स्थल बंश भीर बहुत ही थोड़े परिमाणमें -- अनन्त खलनिधिके एक जलक्यासे भी अल्प परिमायामें श्रीसयोध्या, जनकपुर, चित्रकृट, पञ्चवटी और श्रीबन्दावन, सधरा और द्रारकार्मे उस समय प्रकट हुआ था, जिस समय स्वयं मगतान् अपने कतिपय प्रिय परिकरींसहित अयोध्यामें श्रीरासरूपमें और बृस्दावनमें श्रीकृष्णरूपमें प्रकट हुए थे। उनका यह नित्यविद्वार आज भी वहाँ होता है, भाग्यवान् जन देख पाते हैं ! इसीसे वे लीलावाम भगवान्हो अति प्रिय हैं, श्रीरामचरितमानसमें शगवान् भीशम इसी रहस्यका संकेत करते हैं ---

यद्यपि सब बंकुण्ठ बसाना । बंद पुरान ।वीदति अन जाना ॥ अवब सरिस प्रिय मोर्हिन सोठः। बहु प्रसंग बानै कोठ कोठः॥

## ईश्वर-विश्वासकी आवश्यकता

को यधार्थ ज्ञानमार्ग के उपासक या सब्दे भक्त हैं, उनके किये तो यह प्रश्न ही नहीं बन सकता कि 'ईश्वर हैं या नहीं' उनकी दृष्टिमें यह प्रश्न पागलके प्रकापके सिवा और कुछ नहीं है, जो चराचर विश्वको भगवान्में और भगवानुको विश्वमें ज्यास देखते हैं या जिनकी आँखेंकि सामने भगवान लक्षित त्रिभंग नवीन धनश्यामम्बरूपसे सदा थिरकते रहते हैं, उनके सामने ईश्वरके होने-न-होने-की चर्चा करना उनका अपमान करना है, ईश्वरको कोई माने या न माने, इससे उनका कुछ भी बनता-विगद्ता नहीं। और न ईरवरका ही कुछ बनता-बिगब्ता है। उस्तुके सूर्यको न माननेसे सूर्यके अस्तित्वमें काई बाधा नहीं पहती; ईश्वरके होनेकी बात तं। उन लोगोंसे कहनी है जो मनुष्य होकर भी ईश्वरको भूखे हुए हैं और इसके परियामस्बरूप को दुःखके अनन्त सागरमें हुबनेवाछे हैं। भारतवर्षमें भी श्रनीश्वरवादी इनिद्याराम मनुष्य हुए थे परन्त यहाँ इस बातका निर्णय ऋषि-मनिर्धेनि प्रत्यक्त अनुभवके आधारपर बहुत पहले कर दिया था, लोग प्रायः मान गये थे। कुछ ही समय पूर्वतक भारतमें ऐसे भादमीका खोजनेपर मिछना मुश्किल था, जो ईश्वरपर अविश्वास रखता हो । श्रीआद्यशंकराचार्य-सदश वेदान्तके महान श्राचार्यसे लेकर प्रामीण शशिचित किसामतक सभी स्त्री-पुरुष सरलमावसे ईश्वर भौर उनकी लीलाओं में विश्वास करते थे । इसीलिये हमारे इचरके झन्योंमें ईश्वर-सिद्धिपर विशोष उल्लेख नहीं मिलता, जो क्छ मिलता है वह श्रविकांश ईश्वर-प्राप्तिके साधनोंके विषयमें ही मिलता है। ईसरके सम्बन्धमें जब कोई शक्का ही नहीं रह गयी थी, तब उसके निराकरणकी क्या आवश्यकता थी ? इधर कछ समयमे विदेशी भाषा-भावके अध्यधिक संसर्गमे हमारी संस्कृतिमें विकृति आरम्भ हुई और उसीका यह कटु फल है कि आज भारतमें जन्मे हुए भी कुछ लोग ईश्वरको और धर्मको स्वीकार करनेमें सक्चाते हैं, बाध च विचा-बुद्धिमें प्रपनेको किसीसे कम नहीं मानते। यह जबता अत्यन्त ही दुष्परिणामकारिणी होगी । भगवान् सुबुद्धि दें, विससे भारत अपने सनातन सत्य आदर्शसे ज्युत न हो। आज जो दु:स-कष्टके पहाड टूट रहे हैं, इनका बहुत कुछ कार्य भगवानुके आभयको भुवा देना है। और जनतक भगवान्के अधिहानसे सून्य सुस्तका प्रयस्त आरी रहेगा, तवतक सुस्त-शान्तिका स्वप्न कदापि सस्य नहीं हो।सकता ।

### सब फल ईइवर ही देता है

यदि हमें सुख-शान्तिकी अभिलावा है तो हमारा सर्वप्रथम यही कर्षम्य होना चाहिये कि हम सर्वतोभावेन हैं स्वरका आश्रय प्रहण करें और उनके कलपर शान्तिके मार्गपर आगे बढ़ें, यह स्मरण रखना चाहिये, कि सुख-शान्तिका स्नोत भगवान्के चरणोंसे ही निकलता है। हमें किसी अन्य देवताकी उपासनासे—जो सुख या सुखोत्पादक भोग मिलते हैं वे भी वहींसे आते हैं; कारण, खजाना वहीं है। और जिस पदार्थ, मनुष्य या देवता भी वस्तुतः सरता है, वह पदार्थ, मनुष्य या देवता भी वस्तुतः भगवान् ही है। भगवान् ने कहा है—

कामैस्तेस्तेह्रंतझानाः प्रपद्यन्तेऽन्यदेवताः । तं तं नियममास्थाय प्रकृत्या नियताः स्वया ॥ यो यो यां यां तनुं मकः श्रद्धयार्चितुमिन्छति । तस्य तस्याचकां श्रद्धां तोमव विद्धाम्यहम् ॥ स तया श्रद्धवा युक्तस्तस्याराधनमीहते । कमते चततः कामान् मयेव विहिनान्हि तान् ॥

विषयासक्त मनुष्य विषय-भोगोंकी कामनासे ज्ञानसे रहिन हो जाते हैं और विषयोंकी प्राप्तिके लियं अपने-अपने समावानुसार भाँति-भाँतिके नियम धारण करते हुए अन्य देवतास्रोको पुजते हैं। जो भक्त देवताके रूपमें मेरे ही जिस स्वरूपको श्रद्धासे पूजना चाहता हैं, उसकी में उसी सक्यमें श्रद्धा स्थिर कर देना हूँ, फिर वह मनुष्य श्रद्धाके साथ उसी देवताको आराधना करता हैं और उसीके फलसे उक्त देव-सक्यके हारा उसे हच्छित वस्तुएँ मिल जाती हैं परन्तु मिलती हैं मेरे विधानके अनुसार हो यानी उतनी ही, जिसनी मेरे उक्त देव-सक्यके अधिकारमें होती हैं और जिसनी प्रदान करनेका उसका अधिकार होता हैं।

एक आदमी किसी जिलेके अफसरकी मेवा करके उसे प्रसंख करता है, विश्वाधीश प्रसंख होकर उसे उतना ही दुरस्कार दे सकता है, जितना देनेका उसको राजामे अधिकार मिछा हुआ होता है और वह देता भी है राज्यके केवसे ही। वह विकाधीक संवाका प्रतिनिध राजस्थाका एक अङ्ग है, राज्य शरीरका एक अवधव है, इससे असकी पूजा प्रकारान्तरसे राज्याधीश नरंशकी ही पूजा होती है, बरन्तु वह एक बुद्ध जिलेके अकसरके रूपकी होती है, इससे उसे वह फड नहीं मिछ सकता, जो खयं राजाकी सीधी पूजासे मिछ सकता है, जिजाधीशका पुजारी राजाके महलका अन्तरंग सेवक नहीं बन सकता, परन्तु राजाका सेवक, महलके अन्दर जानेका अधिकारी हो जाता है। 'मदका यान्ति मामपि!' मगवान्ने आगे कहा भी है—

येऽप्यन्यदेवता भक्ता यजन्ते श्रद्धयान्विताः । तेऽपि मामेव कौन्तेय ! यजन्त्यविधिपर्वृकम् ॥ (गीता ९ । २३ )

हे अर्जुन ! श्रद्धाल भक्त जो किसी फल-सिद्धिके लिये इसरे देवताओं को पूजते हैं, वे भी बस्तुतः मेरी ही पूजा करने हैं, क्योंकि वे देव-स्वरूप भी मेरे ही हैं। परन्तु उनकी वह पूजा अविधिपूर्वक होती है। भगवान् ही सबके श्राधार, सञ्चालक, फलदाता, फलभोका, स्वामी हैं, इस बातको नहीं जाननेके कारण ही मनुष्य भगवानुको छोइकर मुखके लिये अन्य देवताओंका एवं श्रन्यान्य जढ उपायोंका आश्रय लेते हैं। इसीसे वे बारम्बार दुःखोंमें गिरते हैं 'च्यवन्ति ते।' देवताओंके उपासक देव-लोकमें तो जा सकते हैं, परन्तु ईश्वरके अस्तित्वको न मानकर जद प्रकृतिके या केवल धर्यके उपासकींकी तो बहुत बुरी गति होती है, चाहे वह अधौपासना व्यक्तिगत सुखके छिये हो या जाति अधवा राष्ट्रके हित्तकी कामनाम हो। जहाँ ईश्वरको भूलाकर केवल भर्य-लाभसे सुस, समृद्धि भीर अभ्युदयकी इच्छा और चेष्टा होगी, वहाँ पाप-पुण्य या संस्कर्म-बुष्कर्मका विचार नहीं रहेगा, स्यक्तिगत स्वार्थके लिये दूसरे स्यक्तिका और जाति या राष्ट्रके स्वाधंके लिये दसरी झाति या राष्ट्रका सर्वनाश करनेमें कुछ हिचकिचाइट नहीं होगी, मनुष्य म्बार्यसे ग्रन्था हो जायगा, परिणाममें उसे अन्धतम गति ही मिडेगी ! आजके मनुष्यीं, जातियीं और राष्ट्रीमें इसी मावका पोषण हो रहा है और इसीमे हेप. यैर. डिसा और इत्याश्चीको संख्या यह रही है। ईसररहित अर्डिसा या सत्य भी शील ही विकृत डोकर प्रकारान्तरमे हिंसा चौर असत्यका रूप धारण कर हेते हैं; अभिमान, ईवा, दर्प, मसहिष्यता आदि दोष तो सत्रमका बाना पहिनकर बदते रहते ही हैं। अंगवज्रकिसे ग्रून्य केवस कुछ वाझ भाषारकोंसे सिद्धि, सुस और शान्ति नहीं मिस्र सकती।

### देवीसम्पत्तिकी आवश्यकता

इसका यह धर्य नहीं कि दैशीसम्पत्तिके गुयोंकी
मिक्तमें ज़रूरत नहीं है, प्रस्युत भिक्तकी तो कसीटी ही
देवीगुयोंका प्रादुर्भाव है। ईश्वर-भक्तमें ही दैवीगुण
नहीं होंगे तो धौर किसमें होंगे? जो कोग यह मानते हैं
कि ईश्वर-भक्तिमें देवीगुयोंकी कोई आवश्यकता नहीं
या कोई ईश्वर-भक्त होकर भी दैवीगुयोंसे हीन रह
सकता है, वे अमफ्काते हैं। यह बात वैसे ही है, जैसे
कोई यह कहे कि स्पर्यमें धन्धकार है, या धिममें
गृहकता नहीं है। जहाँ यथार्थ भक्ति है, वहाँ देवीगुण
अवश्य ही रहते हैं। हाँ, ईश्वर-भक्तके विमा केवल दैवीगुण चिरकालतक नहीं टिक सकते, किसी कारयासे उछ
धाते हैं, परन्तु शीम ही उनका विनाध हो जाता है।
जहाँ स्थायी देवीगुण है, वहाँ मिक्त अवश्य है भीर
जहाँ यथार्थ भिक्त है, वहाँ देवीगुण भी धवश्य
होने चाहिये।

## ईश्वरवादियोंक पाप

इस बातको न माननेके कारण ही तो बढ़ा अनर्भ हो गया। ईश्वरको माननेका दावा करनेवाले स्रोग दैवी-गुलांकी परवा न करके इस अमर्ने पड़ गये कि दैवी-गुज हों या न हों, चाहे इस कितना ही पाप क्यों न करते रहें. ईश्वर-अकिसे हमारा सब कुछ आप ही ठीक हो जायगा । इसमें कोई सम्देह नहीं कि ईश्वर-अक्तिसे पूर्वके वह -से-वह महापातक भी आगमें सूले इ धनके समान तरकाल भवा हो जाते हैं, परन्तु जो भक्तिके बक्रपर वापोंको आश्रम देते हैं, मक्तिके सहारे पाप करते हैं, ईश्वरके नामपर मनमाना चनाचार, अत्याचार चीर व्यभिचार करते हैं, उनके पाप तां बच्चलेप होते हैं। बात-बातमें ईश्वरका नाम करनेवाले कोग जब तकारो भर गये. मनमाना पाप करने खते, ईखर-असिके स्वांगर्जे सवाचार होने लगा, भक्तका देश व्यक्तिचारी लोगोंके कामाचारका साधन वन गया, इसरॉपर मुठा रोब ब्रमाकर उन्हें फुसलाकर कुठी तसही या चामासन देकर डमसे धन प्रवा, डमसे पूजा मास करना और उनकी बहिन-बेडियोंपर पुरी नवशींसे देखना आरम्ब हो गया, मन्दिरों और तीर्थोंपर स्थमिनारके बहुदे वन गये. भगवान्की मुर्तितकके गहने पुजारियोंहारा ही जुराबे जाने छने, तब स्वामाबिक ही ऐसे ईबरवादियोंकै प्रति कोगोंमें मञ्जून, पूका और दुर्भावना उत्पन्न हुई और साथ ही यह भी भाव आजत हवा कि वब हैसर इन कोगोंका कुछ भी नहीं करता को उसके नामपर इतना जुरुम करते हैं, तब उस ईश्वरको माननेमें स्था साम है ? यद्यपि कोगोंका यह निश्रय अमपूर्व है तथापि गहरा विचार न करनेपर ऐसा होना अस्वाभाविक नहीं है। भाज को धनीश्वरवादकी बहुर वह रही है, इसमें इन भेदकी खाखरें घुसे हुए भेदियांने-ज्ञानी और अक्त-रूपको कलक्कित करनेवाले मनुष्योंने बड़ी मदद की है। यह सब हुआ और हो रहा है, परन्तु वास्तवमें बात तो यह है कि ऐसे छोगोंको ईश्वरवादी मानना ही भूल है. जो ईश्वरके नामपर पाप करता है, सर्वन्यापी ईश्वरको मानकर भी पाप करते नहीं सकुचाता, ज्ञिपकर पाप करनेमें कोई संकोच नहीं करता, वह वास्तवमें ईश्वरको मानता ही कहाँ है ? इन छोगोंके आचरणोंने ईश्वरकी सत्तामें कोई भन्तर नहीं पडता और न सबे ईश्वरभक्तें-का ही कछ विगहता है।

#### उपसंहार

ईश्वरमें विश्वास होना यद्यपि वह सौभाग्यका विषय है, परन्तु यह सौभाग्य इमलांगोंको प्राप्त करना ही पढ़ेगा । सत्संग, ईश्वरविश्वासी महात्माओंकी वाणी, सत्-शास्त्रोंका अध्ययन, ईश्वर-प्रार्थना आदि उपायोंसे ईश्वरमें विश्वास बढ़ता है; इसलिये मनुष्यको वही सावधानीके साथ अपने आसपास सभी प्रकारका ऐसा वातावरण रखना चाहिये जिसमें ईश्वर-विश्वास बढ़ानेवाली ही सब चीज़ें हों । ऐसा करनेमें यदि कोई सांसारिक हानि हो तो उसे ईश्वरका आशीर्वाद समक्कर सहर्ष स्वीकार करना चाहिये । क्योंकि ईश्वरमें प्रविश्वास करनेसे बहकर प्रम्य कोई भी हानि नहीं है, इससे मनुष्यका जितना पतन होता है, उतना ग्रन्थ किसी वातसे नहीं होता ।

नित्य नियमपूर्वक भगवान्में बिरवास बदानेवाके प्रम्थ पदने चाहिये, भगवन्-विरवासी पुरुषोंसे यथावसर मिखने-की चेष्टा करनी चाहिये। उनके अनुभव और उनकी शिकाओंको सस्य समस्त्रकार शहाके साथ सनके बसकारे हुए साधनोंको कार्यान्तित करना चाहिये। ऐसा करते-करते वह अगवत्में विश्वास बढ़ जायगा, तब अगवत्म्याका सूर्य उदय होकर हमारे सारे धन्यकारको दूर कर देगा, फिर हमें सर्वत्र धानन्त्र, सब धोर धान्ति, सबमें विज्ञाना-नन्त्रक परमात्माका आव दिखायी देगा। यदि धौर भी सौभाम्य हुआ तो सारी चेतनता, समस्त धानन्त्र, सन्पूर्ण प्रेम,धन्ति ज्ञान धौर दिन्य माधुर्यकी धनमूर्ति, नव-जक्ष्यर, नवकिकोर, नटवर, किलत त्रिभंगभंगीमे मधुर-मुरकीमें सुर भरते हुए हमारे दृष्टिगोचर होंगे, उस धनन्त सौन्दर्यराधि, स्थित-हास्य, पीतवसन और वनमाकाधारी, गांप-गोंपका-परिवेदित इयाम मुरतिको देखकर फर कुक भी देखना,

करना-धरना शेष न रह जायगा । इस विषय आनन्त-रस-महोविभनें ह्वकर हम गा उडेंगे— मुकुटके रंगनिपर इन्द्रको धनुष वारीं, अमल कमल बारों लोचन बिसालपर ।

कुंड ककी प्रमा पे कोटिक प्रमाकर बारों, कोटिक मदन बारों वदन रसालपर॥ तनके बरन पे नीरद सजल बारों, चपला चमकि मनमोहनकी मालपर। चाल पे मराल बारों, मेरो तनमन बारों, कहा कहा बारि डारों नंदजुके लालपर॥

# ईश्वरके अस्तित्वमें प्रमाण

(लंबाक -- श्रीफिरोज कावसजी दाबर एम०ए०, एल-एल ०वी०)



ईरवर है श्रीर यदि है तो वह कौन है चौर कहाँ रहता है ? धार्मिक कृतिका मनुष्य किसे माताके तूथसे ही ईश्वरके ग्रस्तिरवकी शिका मिली है, इस प्रश्नको निरा नास्तिकताका चोतक तथा इसके उत्तर देनेको चेष्टाको एष्टतापूर्य एवं विफलप्रयास

समसेगा। एक शक्तिहीन, असहाय एवं बिना पंखके पिछ-बावकके लिये, जो बगलकी कोउरीमें क्या हो रहा है यह देख नहीं सकता और ये दी ही दूरपर होनेवाली वातकों भी सुन नहीं सकता, अधाइकी याह छेने अधवा अपरिभेयका माप करनेकी चेच्टा कैसी दुःसाइसपूर्ण समसी जायगी?

स्वतक विज्ञान कम्बाई, चौदाई सौर मोटाई इन तीन परिमार्खोका ही पता क्या सकता था, सम्प्रति प्रो॰ इंन्स्टीन (Prof. Einstein) नामक आधुनिक वैज्ञानिकने गहराईको चौथा परिमार्ख बतकाया है। इतनी सीमित मानव-बुद्धि क्या उस परात्पर पुरुषको अवगत कर सकती है जिसकी इयत्ताका अनुभव विज्ञानकी पहुँचके परे और दर्शन-शासकी गतिसे अतीत हैं? प्रसिद्ध पाक्षाय दार्घनिक कैंदट (Kant) ने किसा है कि मौतिक सृष्टि देस, काक और कार्य-कारक्यमावरूपी ज्ञिमुज-प्राचीरसे परिवेदित है और इस उसीके सन्दर रहते, चक्ठे, सितं तथा उत्तम होते हैं। सनुन्यके किये उस अधिक

विश्वके रचयिताको अपनी बुद्धिसे मापनेकी चेष्टा कैसी बाकिशतापूर्ण है जो देश और काक ही अपेका अनन्त-गुना सहान् है और देश-कालकी सृष्टि जिसके हारा हुई है एवं जिसे अरबी-भाषामें 'मुसन्बबुक असवाब' बर्धात समस्त कारणोंका कारण कहा गया है ? श्रंशका श्रंशीको जाम लेना और बरुसीकरके किये बस्ननिधिका थाइ लगाना कैसी असम्भव बात होगी ? मौलाना कमीने क्या ही अच्छा कहा है-- 'तितली, जो वसन्त-ऋतुमें पैता होकर जाड़ोंमें अपनी जीवन-यात्राको समाप्त कर वृंती है, इस सारे बगीचेकी उत्पत्ति और स्थितिको कैसे जान सकती है ?' मनुष्य अपनी बुद्धिके द्वारा जो ऊँची-से-ऊँची करपना कर सकता है, ईबर उसकी धपेचा धनन्तगुना महान है। प्रसिद्ध अंघ्रे ज कवि देनीसन (Tennyson) से इंशरकं। उचताकी वह सीमा बतकाया है जो सदैव जैबी उठती रहती है (The height that is higher) गम्भीर तत्त्वींका प्रात्यन्त सूक्ष्म विवेचन करनेवाछे उपनिषदींको भी हारकर अन्तम यही कहना पदा कि ईरवरके सम्बन्धमें इस केवब इतना ही कह सकते हैं कि वह यह भी नहीं है, यह भी नहीं है (नेति नेति)। फिर वह क्या है, इस सम्बन्धमें उपनिषद् भी मौन भारय कर केते हैं, इसके सिवा उन्हें कोई वृसरा मार्ग नहीं सुप्तता । हिन्द्-प्राक्षीमें ईरवरकी सत् अर्थात् विद्यमान कहा गया है और इससे भागे छन्न कहना बनता भी नहीं ! किसी सजीव पार्थिव पदार्थकी परिभाषा पूर्वस्थसे हो ही नहीं सकती। केवल निर्जीव वस्तुओंका ही ठीक-ठीक कच्च बतलाया जा सकता है, जीवित तथा विकसित होनेवाले पदार्थोंका नहीं। परमारमा सत् धर्यात् तीनों कालमें विद्यमान है। जीर इसीक्षिवे उसका कोई भी छक्षण, बाहे वह कितना ही गम्मीर, विचारपूर्ण पूर्व सुक्स क्यों न हो, उसके स्वरूपका तक्षतः पूर्यत्या निर्देश नहीं कर सकता।

इसी असमर्थताक कारण नास्तिकोंने ईश्वरके अस्तिष्व-को न मानना ही सुकर समझा और वास्तवमें ईश्वर हैं भी ऐसा ही, जो युक्ति और तक्के द्वारा सिद्ध नहीं किया जा सकता । किसी दार्शनिकके किये ईश्वरके अस्तित्वको प्रमाणित करना उतना सहज नहीं, जितना एक गँवारके किये अपने मनमें यह कहना कि 'ईश्वर नहीं' है। तथापि श्वनन्तताके महासागरमें मैं श्वपनी बुद्धिस्पी जीर्य नौका-को छोबकर उसे थोदी दूर जुमा-फिराकर पुनः किनारेपर कीट आना चाहता हूँ क्योंकि मुस्ने यह भय है कि विना सोचे-समस्ने आगे बदकर कहीं मेरी यह तरी विशाख तरङ्गोंमें विकीन न हो जाय । यद्यपि यात्रा शङ्गायुक्त है और निर्दिष्ट स्थान दूर है तथा स्पष्टतया भासता है, फिर भी मैं शाशा करता हूँ कि मेरे प्रशस्त उद्श्यको ज्यानमें रक्षते हुए सहस्य सज्जन मेरी एष्टतापर क्षमा करेंगे।

प्रसिद्ध अंग्रेज विद्वान् एडमएड वर्क ( Edmund Burke) ने कहा है कि मनुष्य धार्मिक प्राची है। (Man is a religious animal) अतएव उसको इस बिरक्की पहेर्छ।के सक्तमाये बिना चैन नहीं पहता । पेटकी ज्वाकाकी अपेक्षा आत्माकी ज्ञान-बुशुक्षा कहीं अधिक प्रबक्त होती है और वह ज्ञानकी भूख जब एक बार भी जागृत हो जाती है तो वह कदापि बुझ नहीं सकती। प्रसिद्ध अंग्रेज़ कवि रॉवर्ट ब्राइनिज़ (Robert Browning) के 'Cleon' नासक काम्यमें एक दार्शनिकका वर्षन है जो किश्चित ज्ञान प्राप्त कर लेनेके अनम्तर सब कुछ जाननेके लिये उत्कविठत होता है और पृश्चित्रस एवं अपूर्व-को समझ छेनेके बाद पूर्ण एवं चसीमको समझनेके किये आकुछ हो उठता है। वह कहता है कि ज्ञामशक्तिसम्बन मनुष्यकी अपेक्षा एक कुत्तेका जीवन अधिक सुलमय है क्वोंकि इसके अन्दर जिज्ञासारूपी मीठी बुबकी और शामकी भूज नहीं होती । उसका कहना है कि अनुव्यकी बुद्धि उसके लिये ईरवरका आशार्वाच् मी है और अमिशाप भी, क्योंकि वह उसे रात-दिन ईरवर-सम्बन्धी शंका-समाधानके में वरकाछमें सुमाती रहती है और उसे तब-तक चैन नहीं लेने देती सबतक कि वह सर्वज्ञ न हो आय । मनुष्यकी यहां दशा है । उसे परमात्माने बुद्धि दी है जो उसके छिये सुख एवं दुःख दोनोंका कारण है और जो सदा जागरूक रहकर उसे मौति-मौतिकी शंकाझोंसे म्यित करती रहती है एवं उस दिग्य प्रदेशकी झोर उदना चाइती है जिसके सम्बन्धमें उपनिषदमें यह कहा है कि वहाँसे बाबी मनके साथ छीटकर चली आती है।

यते। बाची निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह।

यह उपर कहा जा चुका है कि ईमरको बुद्धिसे जान खेना उत्तमा ही असम्भव है कि जितना अंशके छिये शंजी-को । स्वामी रामतीर्थने ठीक कहा है कि इसप्रकारकी चेष्टा सीदियोंसे चदकर स्वर्गमें पहुँचनेकी चेष्टाके सरश व्यर्थ है। ईसरके और इमारे बीचमें भन्धकारका जो पर्दा पड़ा हुआ है, उसे विज्ञान बुद्धि एवं ज्ञानेनिवयोंकी सहायतासे भेदने-में सर्वया असमर्थ है। विज्ञानकी गति पान्नभौतिक जगत प्वं प्रकृतिकी की बाके आगे नहीं है, सारी दौब-भूप कर लेनेके बाद बैज्ञानिकको अन्तमें यह पता छगता है कि 'मैं अबतक चक्ररमें ही रहा और ईश्वरको जान लेनेके प्रयक्षमें एक कदम भी आगे नहीं बद सका, जहाँसे चला था वहीं अब भी हैं।' वास्तवमें परमारम-तत्त्वकी वैशानिक उक्सी छान-बीन करने और उसकी अपार शक्तिको तर्कके द्वारा सीमाबद करने तथा नापनेकी कोशिश करनेमें इस उस परात्पर पुरुषको बहुत छोटा बना देते हैं। एफ० एच० जेकबी (F. H. Jacobi) नामक पाश्चास्य विद्वान्ने कहा है 'वह परमास्मा नहीं रह जाता, जो हमारी समझमें भा सकता हो। ( A God whom we can understand would be no God ) जो वस्तु भली-भाँति बुद्धिमें आ सकती है, उसके प्रति भय और आदर-का भाव किसके इत्यमें उत्पन्न होगा ? उस व्यक्तिके सामने, जिसे हम समम सकते हैं, अपने अधीन कर सकते हैं और जिसका विश्लेषस कर सकते हैं और इसप्रकार जो इससे कड़ी छोटा है, इस क्यों सिर फुकायेंगे ? ऐसी दसामें ईश्वरकी सर्वशक्तिमत्ता और सर्वज्ञता कहाँ रहेगी ? वह तो उसके उपासकता गुण बन जायगी, जो एक असम्भव बात होती । प्रसिद्ध पाश्चास्य दार्शनिक रूसो

( Rousseau ) ने कहा है कि ईश्वरको मैं जितना कम सममता हैं, उतना ही अधिक मितके साथ में उसकी प्रार्थना करता है। (The less I comprehend God, the more devoutly do I pray. ) उसकी यह उक्ति बहुत अंशमें उचित ही है। कल्पना और चिन्तन, काम्य प्वं कका तथा स्वम प्वं क्षायादर्शनके द्वारा इस उस तिमिराच्छन्न मन्दिरके स्वामीकी अस्पष्ट-सी मतक ही पाते 🖁 जिसके कपाट उन कोगोंके किये बन्द रहते हैं, जिनका उसके अन्तरक्रमण्डलमें प्रवेश नहीं है। आन्तरिक ज्ञान-के द्वारा ही हम परमात्माको जान सकते हैं, नहीं, नहीं, अनुभव कर सकते हैं, जान नहीं सकते। साम्रास्कारके द्वारा उसे उपक्रम्थ कर सकते हैं। हम ईश्वरको जान नहीं सकते. ईचर बन सकते हैं और जिसप्रकार चिनगारी अग्निकी छपटके साथ शिककर एक हो जाती है अथवा अछकी बूँव समुद्रमें समा जाती है उसी प्रकार हम उसके स्बरूपमें घुक-मिक जा सकते हैं। हमें किसी फरूका ज्ञान दो प्रकारसे हो सकता है। प्रथम, यह है कि हम उसे किसी वैज्ञानिकके पास ले जायँ जो इमें उसका परिमाख तया तोछ बतछाबे, वह किन-किन तत्त्वोंसे बना है तथा इसकी जाति एवं अवान्तर-भेद क्या है, यह निश्चय करे और कदाचित उसका कठिन लैटिन भाषाका नाम बता-कर इमें भयभीत कर दे। परन्तु वास्तवमें इस उस फकको तभी यथार्थ जान सकते हैं, जब हम उसका आस्वादन-कर उसे उदरस्थ कर लेवें। बाध-ज्ञानकी प्रक्रिया किसी भ्रंशमें अवश्य काभदायक होती है, किन्तु वास्तविक अनु-भव तो भएरोच-ज्ञानमे ही सम्भव है। अतएव ईश्वरका साचारकार बाह्य-प्रक्रियासे नहीं, किन्तु धान्तरिक प्रक्रिया-से. चर्म-चन्नुसे नहीं किन्तु शाभ्यन्तर-चन्नुसे. आत्म-शुब्धि. आरमज्ञान तथा आरम-निबहसे ही हो सकता है। यह आवश्यक नहीं है कि महान दार्शनिक महान भास्तिक भी हों । आज बेकन ( Bacon ) साहब यदि जीवित होते तो वे निम्नकिखित भयौक्तिक वात मुखकर भी न कहते को उन्होंने ( यद्यपि बुरी नीयतसे नहीं ) कही थी। वे कहते हैं-- 'वर्शन-शासका अस्पज्ञान मनुष्यको परमात्मासे बिमुख बना देता है क्योंकि वह उसको परमारमाके श्रतिहिक्त अञ्चाल्य कारणीयर अधिक और देना सिक्काता है। किन्तु राइन दार्शनिक विचार प्रनः मनुष्यकी ईमरकी और छका देते हैं।' यदि हृदि-सम्ब झानकी

पूर्वतासे ईचरकी प्राप्ति हो सकती, तो संसारके धनेकों प्रसिद्ध विद्वान् नासिक क्यों कने रहते हैं इसके विपरीत ऐसे अनेक भगवरप्राप्त सिद्ध पुरुष और योगी हो चुके हैं, विन्दें अचर-ज्ञान भी नहीं या, यहाँतक कि जो अपना नाम भी स्वयं नहीं किल सकते ये। परमारमाकी प्राप्ति बुद्धिके विकासका फळ नहीं है, अपितु आरमाके उद्योचका परियाम है, जो आभ्यन्तर-रहिकी शक्ति बढ़नेसे ही सम्भव हो सकता है, अधिक शक्तिसम्पन्न बौद्धिक चरमेके धारख करनेसे नहीं। बुद्धिवादका चहमा तो आभ्यात्मिक हहिकी मन्द्रसाका ही धोतक है। किन्तु चिक्ये, पहखे तार्किक प्रमाणोंसे निपट खें और देल खें कि इसप्रकारके प्रमाणोंसे हमारा समाधान नहीं हो सकता। इसके धनन्तर आभ्यन्तर ज्ञानकी प्रक्रियाका उद्योख करेंगे, जो ईरवरके साचारकारकी प्रक्रमात्र कुनी है।

ईश्वरवादी दार्घानिकोंने ईश्वरके अक्षित्वको पुर करने-वाले प्रमाणोंको तीन श्रीवायोंमें विभक्त किया है---

3-उस शास्त्रसे सम्बन्ध रखनेवाले, जिसमें वस्तुओंके तस्त्र एवं स्वभावका विचार होता है (Ontological)।

२-सृष्टि-विकासके सिद्धान्तमे सम्बन्ध रसनेवासे (Cosmological)।

३-उस शास्त्रसे सम्बन्ध रखनेवाले, जिसमें संसारके आदिकारणोंपर विचार किया गया है (Teleological)।

इल वैयडके पादरी एम्सेस्स (Archbishop Anse lm) और प्रसिद्ध क्रंच दार्क्षीनक डेकार्टे (Descartes) इन दोनेंने पड़की श्रेणीके प्रमाणोंसे ईरवरके अस्तित्वको सिद्ध किया है। इनका सिद्धान्त यह है कि हमारे अन्तः-करणों ईश्वरकी को भावना है, वह ईरवरकी प्रेरणासे ही है और उससे ईश्वरकी बाह्य-सत्ता सिद्ध है। ईश्वरकी करपना ही उसकी सत्यताका प्रमाण है। देकारेंकी मान्यता यह थी कि जिसप्रकार गणित-शाक्षमें त्रिमुक्तकी करपनाके लिये यह मानना बावरयक है कि उसके तीन कोण मिलकर दो समको क्षेत्र वसका अस्तित्व आवश्यक एवं अनिवार्य है। महान् दार्शनिक हेगेल (Hegel) का भी इस सिद्धान्तकी बोर सुकाव बा क्योंक उसका यह विश्वास बा कि ईश्वर इमारी भावनाका ही मूर्त-क्य है। उसकी सान्यता यह वी कि ईश्वरका अस्तित्व हमारे वासिक अनुआव-

का बिचय है और इमारा अनुभव जितना अधिक गइन और न्यापक होगा, ईरवरकी अभिन्यक्ति हमारे क्षिये उतनी ही धिक वास्तविक होगी। किन्तु उपयुक्त प्रमाणसे पूर्ण समाधान नहीं होता, न्योंकि ईश्वरकी कल्पनासे उसके अस्तित्वको सिद्ध करना दोष्युक्त तर्क है। प्रो॰ नाइट (Prof. Knight) अपने मन्य 'Aspects of Theism' में (जिससे मुक्ते इस प्रभापर विचार करनेमें अध्यधिक सहायता मिली है ) लिखते हैं कि उपर्युक्त प्रमाणका तभी कुछ मुल्य हो सकता है जब इसके द्वारा यह प्रमाणित हो सके कि ईश्वरकी भावना हमारी बुद्धिमें इतनी बद्धमूख हो गयी है कि वह हमारे अन्तः करणसे निकल ही नहीं सकती । परस्तु यह सिद्ध करना आसान नहीं है । फिर एक बात और है। यदि इस इस प्रमाणका अनुसरण करें तो हमारे किये यह आवश्यक हो जाता है कि हम 'Centaur' नामक भयानक जन्तुके श्रक्तित्वपर भी विकास करें, जिसका भाषा शरीर यूनानकी आख्यायिकाओं में घोड़ेका-या और आधा शरीर मनुष्यका-सा वर्णन किया गया है, क्योंकि इसप्रकारके जन्तुकी कल्पना इस अपने मनमें भवश्य कर सकते हैं। भ्रतः यह प्रमाशा निरा काल्पनिक हैं भीर वास्तविक तथ्यके सामने बिल्कुल ही उहर नहीं सकता ।

सृष्टि-विकास-सम्बन्धी (Cosmological) प्रमाणका स्वरूप यह है कि विना कारणके जगत्में किसी कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती और उस कारणका भी कारण होना चाहिये और इसप्रकार प्रत्येक कारणके कारणका भनुसन्धान करनेसे इस अगत्के आदिकारणतक पहुँच जाते हैं और वह आदिकारण ईश्वर है।

प्रसिद्ध यूनामी दार्शनिक अरस्तू (Aristotle) के मतमें जगदका यह चरम एवं चेतन कारचा संसाररूपी चक्रका प्रधान सञ्चालक है जो सबको धुमाता है किन्तु स्वयं अचल है, जो पूर्ण निराकार चतएव दिव्य चेतन-राक्ति है। उसकी मान्यता यह थी कि क्रिया चाहे निरय ही क्यों न हो, वह अगियत सांसारिक विधानों के साथ नहीं हो सकती, जबतक कि अन्य सबका हेतु कोई मूल कारचा न हो। किन्तु इसके विरुद्ध ह्मूम (Hume) जैसे दार्शनिकके लिये यह तर्क उपस्थित करना विल्डुक सहज या कि कारचाका अनुसन्धान हंबारतक ही सीमित क्यों रहे हैं बरके भी कारचका पता क्यों न क्याया जाय है

यही नहीं, ईश्वरके कारयका पता खग जानेपर भी क्यों रका जाय ? इस अनुसम्धानके कार्यमें कहीं भी रकनेकी क्या बावरयकता है ? फिर यदि इस आदिकारय वर्षाद ईश्वरका पता क्याकर रक जाने हैं, तो यह प्रतीत होता है कि इस ईश्वरको केवल विश्वासके आधारपर मान केते हैं। यह चाहे आवरयक हो हो किन्तु ऐसी दशामें हमारी विचारपद्धति वास्तवमें तर्क-प्रधान नहीं रह जाती। अतः यह प्रमाण भी जो बहुआ उपस्थित किया जाता है, तर्क-की कसीटीपर नहीं उत्तरता।

ईश्वरवादके पचमें सबसे श्रीक सम्मान्य प्रमाण Teleological है, जिसके श्रन्तगंत 'जगतकी सप्रयोजनता' (Argument from design) का प्रमाण भी है। इसका स्वरूप यह है कि सृष्टिमें ऐसी अद्भुत स्ववस्था एवं नियमितता है कि हमारे छिये यह मानना आवश्यक हो जाता है कि कोई महान् रचनेवाली शक्ति श्रवश्य है जिसने इस विचित्र संसारकी रचना की है। मान खीजिये कि एक ट्रान्सा पुराना छकड़ा पत्थरोंसे छवा हुआ सबकपर जा रहा है, उसमेंसे पत्थर जमोनपर गिरत जा रहे हैं और विचित्रताकी बान यह है कि वे पत्थर इस कमसे गिर रहे हैं कि उनके संयोगये श्रपने आप निम्निखित वास्य बन जाता है—

'बम्बई एक विशास और सुन्दर नगरी है ।'

यदि हमें कोई यह बात कहे तो क्या इम उसपर विश्वास करेंगे ? एक चलती हुई गाबीपरसे स्वतः गिरनेवाले पत्थर क्या कभी इस नियमसे गिर सकते हैं कि उनके संबोगसे एक वाक्य बन जाय, जबतक कि किसी पुरुष-विशेचने यह काम न किया हो ? इसी प्रकार सृष्टिके कार्य भी इतने नियमित होते हैं कि इम यह कभी नहीं मान सकते कि यह सारे कार्य परमाणुलीं के आकस्मिक संयोगके ही फल हैं, आपतु हमें यह मानना पड़ता है कि कोई ऐसी चेतनशांकि अवस्य है, जिसने किसी निश्चित उद्देश्यको लेकर इस सारे विश्वाको रचना की है। इसके मतिरिक्त इम इस बातका ममुभव करते हैं कि इस विश्वके जितने भी विधान हैं, वे सब मनन्त होते हुए भी सामअस्यसे युक्त हैं। इसकिये इम इस निश्चयपर पहुँचते हैं कि इन सबका विधायक एक सर्वज एवं अविनाशी ध्रवस्य होना चाहिये।

किन्तु यह सिद्धान्त भी, जो सामान्यतया बहुत युक्ति-बुक्त प्रतीक होता है, पूर्ण एवं वर्षाप्त नहीं है। यह

ब्रह्माण्ड यद्यपि अत्यन्त विशास है किन्तु फिर भी ससीम है और इस ससीमके द्वारा ईश्वरका अनुमान करनेमें यह वीप आता है कि ससीस कार्यकलापसे हम एक असीम उपादान-कारणका अनुमान करते हैं, चाहे वे कार्यकलाप असंख्य ही क्यों न हों । हाँ, यदि हम किन्हीं वृसरे प्रमाणीं-से यह निश्चय कर हैं कि कोई ईश्वरीय शक्ति है, तब तो हम इसप्रकारका अनुमान कर सकते हैं. अन्यथा नहीं। और पुसा करनेपर हम छीटकर फिर उसी स्थानपर पहुँच जाते हैं जहाँसे चले थे। जबतक हम निखल विश्वका पूर्ण ज्ञान प्राप्त न कर हैं, तबतक ( अहपज्ञानी ) इस उसके अनन्त विधानोंके सम्बन्धमें अपना निर्णय कैसे दे सकते हैं ? और कैसे इस इसप्रकार करनेके लिये अपनेको विश्वसे उपर उठा सकते हैं ? ऐसा इस तभी कर सकते हैं जब इम ईश्वरके समान शक्तिसम्पन्न बन जायें। अतएव उपर्युक्त प्रमाणके द्वारा हम ऐसे पुरुषका ही अनुमान कर सकते हैं जो विश्वका नियासक अधवा संयोजकसात्र है, विश्वके रचियता अथवा उत्पादकका अनुमान इससे नहीं होता । इस सिद्धान्तसे इस केवल उसी वस्तका ज्ञान प्राप्त कर सकते हैं जिसका निर्माण किया गया हो, सष्टि नहीं। इस सिद्धान्समें एक दोए और भी है। वह यह है कि विश्वके असंस्य विधान परम्पर ऐसे सम्बद्ध हैं कि कार्य-कारणके दीर्घ अनुसन्धानके अनन्तर किसी मूल कारणतक पहुँचने-के बदले हम पूम फिरकर वहीं लौट आते हैं, जहाँसे इस धले थे और इसप्रकार यह Teleological प्रमाण अधिक ब्यापक होनेके कारण खण्डित हो जाता है। घोडी देखे लिये यह मान भी लिया जाय कि इस प्रमाणसे इस एक महान शिल्पीका अनुमान कर सकते हैं किन्त इसप्रकार-का शिल्पी अपनी कारीगरीके लिये हमारी प्रशंसाका पात्र भले ही हो, पर प्रो॰ नाइट ( Prof. Knight ) के कथनानुसार इससे कोई ऐसी बात सिद्ध नहीं होती जिससे इमारे अन्दर उक्त शिल्पीके नैतिक चरित्रके प्रति श्रदा और आदरका भाव उत्पन्न हो।

किन्तु सद्यपि ये सारे प्रमाण तर्ककी कसौटीपर खरे नहीं उत्तरते, तथापि इनके अन्दर तथ्यका कुछ घंश अवश्य है, इसिक्टिये इमें चाहिये कि उन्हें निष्पयोजन समझ-कर उनकी अवहेलमा न करें, किन्तु उन्हें एक व्सरेका सहायक समर्भे । ईचरकी सिद्धि रेखागणितके किसी सिद्धान्सकी तरहसे नहीं हो सकती, किन्तु साथ ही इम इस बातमें कैण्ट (Kant) से सहमत है कि ईश्वरके असित्यका निषेध करना भी उतना ही निष्फल है। ईश्वर और आस्माकी अमरताका प्ररन तकसे हल नहीं होता। निरे तकके आधारपर आरूद रहनेसे संसारके कारणके सम्बन्धमें अज्ञानका ही आश्रय लेना होगा। जिसे इक्सले (Huxley) नामक दार्शनिकने अज्ञातवाद (Agnosticism) का नाम दिया है।

#### इस सम्बन्धमें कैण्ट ( Kant ) ने ठीक कहा है कि-

'Both parties to the dispute beat the air; they worry their own shadow, for they pass beyond nature to a region where their dogmatic grips find nothing to lay hold of.'

'इस वादमें वादी-प्रतिवादी दोनोंका ही प्रयास ब्यर्थ है; वे अपने ही प्रतिविम्बपर आघात करते हैं, क्योंकि वे प्रकृतिका उल्लंघनकर ऐसे प्रदेशमें जा पहुँचते हैं जहाँ उन्हें अपने विधि-निषेधरूपी वाग्जालमें फँसानेके लिये कोई वस्तु मिलसी नहीं।' यह ठीक है कि ज्ञान ही शक्ति है किन्तु वह शानाको बुद्धि-शक्तिये सीमित है और इसिक्टिये वह सदा परिच्छित्त रहती है। महाकवि Browning ने अपने कान्य 'Cleon' में एक झरनेका श्टान्त दिया है, जिसके उपर एक कन्याकी प्रतिमा खड़ी है और उसके सिरमें एक छिद्र है जिसमेंस होकर जलका प्रवाह निकलता है। उस झरनेका जल जगत्की निद्यों, समुद्रों और महासागरींके जलसे सम्बन्धित है किन्तु उस लक्कीको केवल उसी जलका ज्ञान है जो उसके सिरमेंसे होकर निकलता है। इसी प्रकार ज्ञानकी राशि भी महानू, विस्तृत एवं शक्तिमय है किन्तु मनुष्यको उतनी ही परिभित्त राशिका ज्ञान है जिसका उसने स्वयं अर्जन किया है। और ऐसे परिसित जानके अन्दर उस अपरिसित शक्तिका समावेश किसी प्रकारसे नहीं हो सकता। इसिक्से तर्कके आश्रयको तिलाअलि देकर इस अपने अन्तिम एवं सर्वश्रेष्ठ आश्रय आम्यन्तर-ज्ञान (Intuition) की शरण छेते हैं जिसके बिना हेनरी वर्गसों ( Henri Bergson ) बरें ज्य रस्सेक ( Bertrand Russell ) और केसरिकन ( Count Keyserling ) जैसे आधुनिक महान दार्शनिकोंके मतक अनुसार सत्य तत्त्वकी प्राप्ति हो ही नहीं सकती, बुढिजम्ब ज्ञानकी प्रक्रिया बाह्य

(विषयाकार) होती है, इस प्रक्रियामें बाहरसे ज्ञानका शर्जन होता है: इसीलिये इसमें देरसे सिद्धि होती है। इसके विपरीत आम्पन्तरिक ज्ञानकी प्रक्रिया आन्तरिक (आस्माकार) डोती है और इसके द्वारा संस्थका प्रकाश तरकाल ही हमारी बुद्धिपर पड़ता है, आभ्यन्तरिक ज्ञानका भर्ध है अन्तरका ज्ञान-वह ज्ञान जो भीतरसे उत्पद्ध हो । या यों कहिये कि ग्राम्यन्तरिक ज्ञान (Intuition) का अर्थ सिक्कर्यज्ञान अथवा अपरोक्षा-नुभव है। बुद्धि उत्परभूमिकी भाँति निष्फल, सन्दिख एवं सत्य-दर्शनमें असमर्थ है; उसकी गति इन्द्रियगम्य इस मिथ्या जगतूतक ही है। इसके विपरीत श्राम्यन्तरिक ज्ञान असन्दिग्ध, उत्पादनशील एवं विकासशील है और वास्तविक जगत्रमें मनका स्वतन्त्र व्यापार ही इसका स्वरूप है। जंगली जातियाँ एवं सीव-जन्तु नैसर्गिक बुद्धि (Instinct) से काम करते हैं जिसमें तर्कका भंग नहीं होता और जो विषयका साम्रात ज्ञान करा देती है। इस नैसर्गिक ज्ञान एवं आस्तरिक ज्ञानमें साध्यय प्रवश्य प्रतीत होता है परम्तु वस्तुतः इन दोनोंमें महान् अन्तर है। उदाहरणतः एक छोटा बचा भी अकृत्रिम सरल पद्यरचना कर सकता है और वड़ी काम एक प्रौड विद्वान और विचारशोल पुरुष भी करता है। किन्तु उस विद्वानुकी कवितामें जो सरलता है वह उसके गम्भीर विचार एवं विस्तृत अध्ययनका परिगाम है, जिससे वह बालक सर्वधा अनभिज्ञ है। आम्यन्तरिक ज्ञान (Intuition) में नैसर्गिक ज्ञानकी अपरोक्षता और बुद्धिजन्य ज्ञानकी स्वानुभृति ये दोनों गुण विद्यमान रहते हैं। विज्ञानके िखे बुद्धिकी आवश्यकता है किन्तु योग (Mysticism) एवं धर्मके लिये आन्तरिक ज्ञान अपेक्षित है। आधुनिक वार्शनिकोंके सममें वर्शनके लिये भी इसकी आवश्यकता है। भान्तरिक ज्ञानमें सूजनकी शक्ति होती है और बुद्धिमें केवल निर्माणकी । भ्रान्तरिक ज्ञानके द्वारा अस्थिर और चल-पदार्थीका भी प्रहण हो सकता है किन्तु बुद्धिके द्वारा केवल निश्चल पदार्थीका ही बोध होता है। आम्तरिक ज्ञानका सम्बन्ध कविके हृत्यकी ईश्वरीय करुपना एवं दिस्य प्रतिभागे हैं और बुद्धिका सम्बन्ध केवल वर्णविन्यास एवं मात्रा जोडनेसे है जो गौरा कार्य है। अवस्य ही बुद्धिकी उपयोगिता एवं ब्यावहारिकतामें कोई सम्देह नहीं है । भान्तरिक ज्ञानके द्वारा सत्य तत्त्वका निर्याय हो जानेपर बुद्धि उसे तर्ककी योगाक पहनाकर भाषामें अभिन्यक्त करती है, जिससे केवल बुद्धिका बाश्रय लेनेवाले लोग उसके आशयको समम सकते हैं। यह प्रान्तरिक ज्ञान सर्वसाधारणके छिये सुरूभ नहीं है. इने-गिने साम्यवान पुरुषोंको ही यह उपलब्ध होता है और वे छोग भी उसकी वाणीको तभी सुन सकते हैं, जब उनकी दृषित वासनाएँ भीर मीतिक विकार पूर्णतया शान्त हो जाते हैं। ईसामसीहके शब्दोंमें वे ही होग धम्य हैं जिनका अन्तःकरण शुद्ध है, क्योंकि ऐसे पुरुष ही ईश्वरका साचारकार कर सकते हैं। (Blessed are the pure in heart, for they shall see God. ) प्रो॰ नाइट ( Prof. Knight ) इस सम्बन्धमें इमें आन्तरिक ज्ञानका एक विशेष गुण बतलाते हैं। उनका कहना है कि आन्तरिक ज्ञान स्वतःप्रकाश नहीं होता. किन्तु उसे उस अलौकिक वस्तुसे प्रकाश प्राप्त होता है जिसको वह अपना विषय बनाता है। श्रान्तरिक ज्ञान स्वयंप्रकाशरूप नहीं, किन्तु प्रकाशका ग्रहण करनेवाला चक्ष है, क्रियाशील शक्ति नहीं, किन्तु क्रियाका आधार-भत एक विचित्र करण है और जबतक वह उस पदार्थसे उद्भृत होनेवाले अलौकिक प्रकाशसे, जिसको वह ग्रहण करता है, नहीं जगमगा उठता, तबतक वह भन्द एवं प्रतिसाडीन रहता है।

इसी आन्तरिक ज्ञानकी सहायशासे हम सृष्टिके अन्त्र ईश्वरकी सत्ताका अनुभव करते हैं। जिन लोगोंको यह ज्ञान पास नहीं है उन छोगोंके छिये ईश्वरके अस्तित्वको अस्वीकार करना उतना ही सहज हैं जितना कि सूर्यके प्रकाशको चमगीवहका न मानना । किन्तु वर्शनकी शक्ति समाप्त हो खुकी है, उसने भी अब आन्तरिक ज्ञानकी आवश्यकता-को स्वीकार किया है और यह मान छिया है कि इसके बिना सत्यकी प्राप्ति हो ही नहीं सकती । इस भान्तरिक ज्ञानकी सहायतासे भो इस ईश्वरको पूर्णरीस्या समक नहीं सकते, उसका भनुभवमात्र कर सकते हैं और अधिक-से-मधिक उसकी सर्वशक्तिमत्ताकी झलकमात्र पा सकते हैं। महासागरमें अपार बबराशि है किन्तु इस उसमेंसे उतना ही जल ले सकते हैं जितना हमारे वर्तनमें समा सकता है। इसी प्रकार हमलोग श्रपने-अपने आध्यात्मिक विकासकी मात्राके अनुसार ही ईश्वरका अनुभव कर सकते है। इस बातको कोई अम्बीकार नहीं कर सकता कि इंसरको सत्ता अनुसानका विषय नहीं है किन्तु एक स्वतः-सिद्ध परसावरयक तत्त्व है जो उस बाम्सरिक ज्ञानकी मित्तिपर स्थित है। जिस जान्तरिक ज्ञानकी जब हमारे अनुभवके अन्दर ऐसी इइताके साथ जमी हुई है कि वह किसी प्रकार उसद डी नहीं सकती। ईश्वरका अस्तित्व विश्वासकी वस्तु है, तर्क एवं अनुमानका विषय नहीं । ससीमको सममनेके लिये बासीमको मानना आवश्यक हो बाता है, स्याँकि असीमके बाधारके बिना ससीम समक्रमें नहीं या सकता । अञ्चके आस्वादनके लिये हमें यह पहलेसे ही मान लेना पहता है कि हमारे मुखर्मे एक रसनेन्द्रिय है जिसके जिना इस स्वादका यथार्थ अनुभव नहीं कर सकते, चाहे हम पाकशासके पारकृत बढ़े विद्वान क्यों न हों । जिसप्रकार संसीमसे प्रथक हम असीमका परिज्ञान नहीं कर सकते उसी प्रकार असीमके विना हम संसीमको भी इदयक्रम नहीं कर मकते । जिसप्रकार 'केवल' (Absolute) से भिन्न इस 'सापेच' (Relative ) को नहीं समझ सकते क्योंकि 'केवल' उसकी आधार-भित्ति है, उसी प्रकार 'सापेक्च' से पृथक हम 'केवल' को नहीं समक सकते । सभी प्रकारका ज्ञान सापेक्ष है और इस ससीम एवं असीमका ज्ञान उनके पारस्परिक सम्बन्ध एवं विरोध-के द्वारा ही प्राप्त कर सकते हैं। पारस्परिक सम्बन्ध और विरोधी वस्तुओंकी अन्योन्याश्रयता, ये सभी प्रकारके ज्ञान-के जिये आवश्यक हैं। जिसप्रकार ससीमके भ्रन्तर असीम-का भाव अभिग्रेत हैं उसी प्रकार ग्रसीमके अन्दर ससीमका भाव अन्तर्शित है। कैएट (Kant)ने भी ईश्वरकी सत्ता और आस्माकी ग्रमरताको स्वतःसिद्ध तस्व माना है और कहा है कि ये तर्कसे सिद्ध नहीं हो सकते किन्त इनका हमारे नैतिक जीवनसे घनिष्ठ सम्बन्ध है।

यहाँ यह स्वीकार करना खावरयक है कि इन तत्त्वोंको स्वतःसिद्ध मानना तकंकी प्रक्रियाको छोदकर श्रद्धा और विश्वासकी कोटिका खवलम्बन करना है। किन्तु इसप्रकार- के अद्धा-विश्वासमें और एक असम्य बक्न्छी मनुष्यके धन्ध-विश्वासमें बढ़ा अन्तर है और न यह विश्वास मध्यकाछीम पादरी साधुओं के विवेकहीन तकंग्र्न्य विश्वासके मध्या ही है। बिएक यह एक पचपातरहित दार्शनिकका विवेक- युक्त विश्वास है जिसे इस प्रक्रकी दार्शनिक टक्नसे मीमांसा करनेके बाद स्वयं ठसकी बुद्धिने प्रेरणा की है कि तुम इस बसेदेको छोदकर बुद्धिसे भी बद्दे किसी दूसरे उपाय—आन्तरिक ज्ञान—की शरण हो। महाकवि टेनीसनके निम्न- छिस्तित प्रका भी यही आसय है—

By faith and faith alone embrace, Believing where we can not prove.

अर्थात् इमें श्रद्धाका ही आश्रय लेना उचित है, क्योंकि जिस विषयको इम तर्कके द्वारा सिद्ध नहीं कर सकते, वहाँ विश्वासके सिवा कोई गति नहीं है।

आधुनिक तर्क-प्रधान युगमें भी यह प्रश्न तर्कसे सिद्ध नहीं हो सकता । तथापि धार्मिक वृत्तिके मनुष्य कविषोंके-से आन्तरिक ज्ञानके प्रकाशकी सहायतासे किसप्रकार उस परमारमाको अपनी आज्ञा और विश्वासका केन्द्र बनाते हैं, इस बातको इसी महान् एवं प्रतिमाज्ञाली कविने अपनी भव्य अमरवाणिमें इसप्रकार अद्वित किया है।

I stretch lame hands of faith and grope, And gather dust and chaff and call, To what I feel is Lord of all, And faintly trust the larger hope.

अर्थात् में श्रदाके लूड़े हाथोंको फैलाकर इघर-उधर टटोलता और पूल एवं भूसा इकट्टा करके उस परमाश्मा-को पुकारता हूँ। मैं समझता हूँ कि यह सबका प्रश्न है और इसप्रकार उस महत्तर आशामें विश्वास करता हूँ, चाहे वह विश्वास हर न हो।

भवरय ही हम प्रत्येक वस्तुमें विश्वास नहीं कर सकते और न हम सम्देहका क्षेत्र इतना बढ़ा सकते हैं कि किससे हम प्रत्येक बातमें अविश्वास करने खग आयं। तथापि यह मानना पदेगा कि श्रद्धा और संशय इन दोनोंमें श्रद्धा कहीं अधिक शक्तिशालिनी, स्थिरतापादिका और जीवनदायिनी है। हम श्रद्धाके बिना तिलमर भी आगे नहीं बढ़ सकते, एक शब्द भी नहीं बोल सकते और तिनक भी गम्मीर विचार नहीं कर सकते। बाइबकमें भी कहा है।

We walk by faith, not by sight.

भयां इस श्रद्धाके सहारे चलते हैं, नेत्रोंके नहीं।
श्रद्धाने मानव-लातिके मार्गमेंसे कठिनाइथोंके दुर्गम
पर्वतींको दूर कर दिया और अपने उपासकींके जीवनमें
चमस्कार उत्पन्न कर दिये। सैकड़ों वर्षोंतक दार्शनिक
वाद-विवादमें मगज़पन्नी करनेके बाद भी जब बुद्धि
ससीमको नहीं समझ सकी है और वह अपने सिंहासनपर
सान्तरिक ज्ञानको प्रतिष्ठित करना चाहती है; यदि
आस्तरिक ज्ञानको हारा हम सस्यकी सक्कमान्न भी पा

सकें. क्योंकि वहाँ तर्ककी गति नहीं है और यदि इस आम्तरिक ज्ञानकी करामातमें विश्वास करनेके अतिरिक्त कोई दूसरा मार्ग निष्यच जिज्ञासुके किये न हो तो क्या इस आन्तरिक ज्ञानरूपी उपकरणका बहिष्कार करना इसारी बुबिमत्ताका परिचायक होगा ! दर्शन-शासके शक्षागारमें इससे बढ़कर शक्तिसम्पन्न कोई दूसरा शक नहीं है। इसका आश्रय छोदकर इन्द्रियोंके अनुभवका, जो इमारी सदा प्रबम्बना करती रहती हैं तथा इमारी सीमित बुद्धिके म्यापारका सहारा क्षेत्रा और इनके सामर्थन में अपार विश्वास करना, ( यद्यपि वास्तविक जगत्में इसका कोई मुख्य नहीं है ) और इसप्रकार नास्तिकताके घोर प्रमधकारमें भटकना हमारे लिये कहाँतक उचित है ? अत्रयव विवेकी पुरुषोंके किये यह उचित है कि वे शान्तिपर्वक इस प्रश्नपर विचार करें भीर 'ईश्वरविश्वास' को छोड़कर अपने सिष्या अभिमान और अज्ञानका परिचय न र्वे । रिश्टर (Richter) नामक पाश्चारय विद्वान्ते ईश्वरके सम्बन्धमें यह कहा है कि 'मनुष्यकी विचारशक्ति-का सबसे उत्कृष्ट नमुना ईश्वरका विश्वास ही है।'

बाम्तरिक ज्ञानकी इस सीमापर पहुँ वकर दर्शन-शास योगकी सहायता छेता है, जो भाष्यारिमक जीवनकी विचा कहलाती है। दार्शनिकका काम है तर्क करना और विचारके घोडे दौडाना: किन्तु योगीका जीवन, उसकी दृष्टि एवं बातकीत ईश्वरमय पुरुषके सददा होती है। योगीको विश्वास होता है कि वह उन तथ्योंका भी भाष्यारिमक रीतिसे अनुभव कर सकता है जो बुद्धिकी पहुँचके बाहर हैं। यद्यपि वह सत्यका अनुभव कर छेता है तथापि वह उसे सिद्ध नहीं कर सकता । उसके अनुभव-तक वही पहुँच सकता है जो भाष्यात्मिक विकासमें उसकी कोटितक पहुँच गया हो। वह बहुत पहलेहीसे बुद्धि और इन्द्रियोंसे विदा ले खुकता है। वह परमात्माको जानता नहीं किन्तु उसका अनुभव करता है: यही नहीं, परमात्माके साथ उसकी एकता हो जाती है। उसके मन प्रथवा उसके हृदयकी किया आस्तरिक ज्ञानके हारा होती है और उस भान्तरिक ज्ञानके द्वारा उसका अपने रचिताके साथ सम्पर्क हो जाता है। उसकी भाषामें रहाम्तीं भीर रूपकींका गहरा रक्न चढ़ जाता है; इसका जीवन पूर्णतया प्रेमसय एवं स्वागसय वन जाता है। जिसमकार सूर्यके प्रकाशको सिद्ध करनेके किये इसें

ľ

किसी दूसरे प्रकाशकी अपेचा नहीं होती, इसी प्रकार उसकी दृष्टिमें परमाध्माकी सत्ता प्रमाणापेच नहीं रह जाती। बहु अपने निश्चित सार्गपर आरूद रहता है। और उसकी दृष्टि अपने कच्यकी और क्यी रहती है। वह उस उच दिम्य-जीवन-सम्पन्न वन जाता है, जिसके क्षिये छोग तृषित रहते हैं परन्तु इच्छा होनेपर भी अपेषित योग्यता अथवा पुरुवसञ्चय न होनेके कारण उसे प्राप्त नहीं कर सकते। फाटीनस ( Plotinus ) नामक पाश्चात्य दार्शनिकके जीवनका उद्देश्य यह था कि थोगके हारा वह परमात्मामें विकीन हो जाय । उसका यह विश्वास था कि सत्यका जान तर्कके द्वारा सिद्ध नहीं हो सकता; वह तो तभी प्राप्त हो सकता है जब कि खोज करनेवाला अपनी अभीष्ट वस्तुके साथ धुरू-मिखकर एक हो जाय। जिसप्रकार शिल्पी अपने निकम्मे भौजारोंको फेंक देता है, उसी प्रकार योगी तर्क और युक्तिका निराकरण कर देता है और योग एवं ध्यानमें छम जाता है, क्योंकि वे ही उसे अपने अभीष्ट स्थानपर पहुँचा सकते हैं, जब वह उस चरम दशाकी पहुँच जाता है जहाँतक मनुष्यकी पहुँच हो सकती है, तब उसके और ईश्वरके वीचका परदा सदाके क्षिये इट जाता है। फिर वह ईश्वरके अतिरिक्त न तो कुछ जान सकता है, न देख सकता है, न अनुभव कर सकता है। वह सारी सृष्टिमें उस एकको ही देखता है और उसीमें विश्वीन हो जाता है। इसप्रकार वह उस विश्वके साथ अपनी एकता स्थापित कर लेता है जो उस विश्वेश्वरकी हो झाँकी है (The vision of Him who reigns) ईरान-देशके महान् योगी शस्त्रातव्रोजने इस अवस्थाका वर्णन अपने निम्निविखित पद्यमें बहुत ही सुन्दरतासे किया है जो उसके सर्वोक्तर कान्यमेंसे लिया गया है-

हुई रा चूं बदर करदम यकी दीदम दु आरूम रा। यकी बीनम, यकी जुयम, यकी खानम, यकी दानम॥

अर्थात् ज्यों ही मैंने हैत-बुद्धिको निकाल बाहर किया वैसे ही मुम्मे दोनों जगत् (आध्यात्मक और आधिमौतिक) एक ही दिखायी देने खागे। अब मैं एकको ही देखता हूँ, एकको ही हूँ इता हूँ, एकको ही पहता हूँ और एकको ही जानता हूँ। युक्तिवादी मनुष्य इसप्रकारके महारमाको मले ही पागळ समर्मे, जैसा कि बहुषा छोग समझा करते हैं, किम्बु बहु दिस तूर नहीं है जब हम इस बातका तकंसे सिद्ध होना सुनेंगे कि यह मस्ती ही दार्शनिक विचारकी चरम सीमा है।

भारतवर्षके क्षोग पहलेसे ही इस बातको मानते आये हैं। प्रो॰ मैक्समूखर (Prof. Maxmuller) ने क्या ही ठीक कहा है कि संसारमें सर्वत्र धर्म और वर्शन-शास्त्रमें विरोध विसायी देता है । भारतवर्ष ही एक ऐसा देश है जहाँ दोनोंमें सामअस्य है। वहाँ एक दसरेका सहायक माना बाता है। परन्तु योगीको ईश्वरके साथ मिछन होनेपर जो अनिर्वचनीय आनन्द मिछता है उसका कौन वर्णन कर सकता है ? विना उसका स्वयं अनुमद किये उसका अधिक वर्णन भी नहीं हो सकता. क्योंकि बाणीके द्वारा उसे दसरोंको समझानेमें--- जो एक प्रकार-का भौतिक स्थापार है--उस आनन्दका बहत-सा भ्रंश बिकीम हो जाता है। ईसरानुभवकी अवस्थाका अंशिक वर्षान करना भी प्रत्येक व्यक्तिका काम नहीं। यह कार्य तो कोई ब्लेक (Blake), वर्ड सवर्थ (Wordsworth). जकाखदीन रूमी, हाफिज, तुलसीवास, सरवास, कबीर, चैतम्य, नरसी मेहता या मीराबाई-जैये प्रतिभासम्पन्न महारमा ही कर सकते हैं, यचपि हम सभी छोग चाहते हैं कि हमें उस दशाका अनुभव प्राप्त हो और हमें पूर्ण विश्वास और भाशा है कि एक-न-एक दिन वह अवस्था इसे अवस्य प्राप्त होगी ।

ध्यद मैं अपने इस क्षुद्र वक्तम्यको महाकवि टेनिसन-की निम्नष्टिक्तित उदाक्त एवं सुन्दर प्रार्थनाके साथ समाप्त करूँगा—

Infinite Ideality! Immeasurable Reality!
Infinite Personality! Hallowed be Thy
Name!

We feel we are nothing, for all is Thou and in Thee;

We feel we are something, that also has come from Thee.

We know we are nothing, but Thou wilt help us to be.

Hallowed be Thy Name!

ओ ! अनन्त आदर्श, अपार सत्य ! असीम व्यक्तित्व ! तेरे नामकी जय हो ! हम अनुभव करते हैं कि हम कुछ नहीं, त ही सब कुछ है और तुझहींमे सब कुछ समाया हुआ है । हम अनुभव करते हैं कि हम कोई चींब है, परन्तु वह चींच तुझसे ही निकली हुई है । हम जानते हैं कि हम कुछ भी नहीं हैं, किन्तु हमें विश्वास है कि त हमें अपना अस्तित्व कायम करनेमें सहायक होगा । तेरे नामकी जय हो !

#### ---

# प्रार्थना

कुम्हलाई है 'कंज' हियेकी कली, इसे प्राण दे नाथ खिलाते रही। तड़पाती है याद तुम्हारी मुझे, जियमें जिय डाल जिलाते रहो॥ मनमोहन स्याम दया करके.

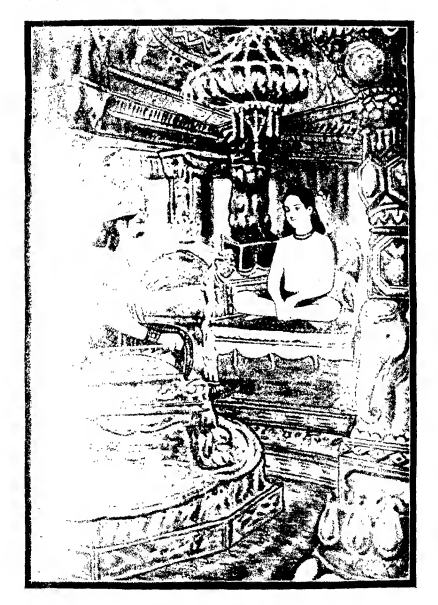
प्रिय प्रेमका जाम पिलाते रहो। यह प्रेम-भिखारी है द्वार पड़ा, करो प्यार नहीं दुकराते रहो॥

---नरीनासंड चीडान 'कंच'

# ईश्वरके प्रति

नभका सर्वेच शामियाना रहता है तना, फरस महीका है बसन्तकी बहार है। सूर्य चन्द्रमाकी जलती है ज्वोति दोनों ओर, सुन्दर दिशाओंका हरेक खुला ढार है।।

झरने फुद्दारे बने तारे बने फूक-फक,
पंस्ना मकयाचलकी झलती बबार है।
न्याय करनेके लिये बैटले कहाँ हो तुम,
कितना मनोहर तुम्हारा दरबार है॥
साहित्यरक दयामनारावण पाण्डेय 'क्याम'



राजा जनक और शुकदेव मुनि

# ईश्वर ध्रुव सत्य है

( लेखक-म । भीवालकरामजी विनायकजी )



कित्रामिनी काशीपुरीमें जब चार्वोक् बृहस्पति और सुरेश्वराचार्य (मगडन मिश्र) का 'इंश्वरके अस्तित्व' पर सुप्रसिद्ध शास्त्रार्थ हुआ था, उस समय मध्यस्थ बननेके लिये कोई भी विद्वान् तैयार नहीं हुआ अथवा कोई भी विद्वान् उभय पक्षको सन्तुष्ट नहीं कर

सकता था। भगवत्-अर्चा-विग्रह् शास्त्र्यामजीकी विष्यु-प्रतिमाको दोनों पक्षवालों ने मध्यस्य माना । चाँदीके कटोरेमें शास्त्रामजीको पधराकर सध्यस्थके आसनपर विराज-मान करा दिया गया । पुष्पमाल्य अर्पण करके वरण किया गया और शास्त्रार्थ आरम्भ हुआ #1 १८ दिनीतक प्रतिदिन विवाद होता रहा । जब नास्तिकाचार्य ईश्वरका सरहन करते थे तब शालग्रामजी गलकर पानी हो जाते थे और जब मगडन मिश्र ईश्वरके अस्तित्वका मगडन करते थे, तब वे वास्तविक रूपमें परियात हो जाया करते थे। प्रतिदिन यही घटना संघटित होती थी। इस साम्वर्यमयी घटनासे विद्वनमण्डली स्तम्भित हो गयी । इसपर भिन्न-भिन्न प्रकारकी टीका-टिप्पशियाँ होने लगीं। आस्तिकपुरीके मास्तिक विद्वान् इस संघटनको भगवान् शास्त्र्यामजीकी छीछा मानते थे एवं नासिकाचार्य इस छीछाको अस्वाभाविक मानते ये और आश्चर्यमें निमग्न हो रहे थे। पर दोनों पक्षवाले इस बातको मानते थे कि इस वरिन्नके द्वारा माननीय मध्यस्थने विवाद्पर अपना निर्वाय प्रकाशित किया है। किन्तु चरित्ररूपमें, मुक भाषामें प्रकाशित निर्यायके तात्पर्यको समझना उस समयके

और सुरेचर
तव आचा
दिन गृहस्प
गासे शास्त्र
प्राक्ते शास्त्र
प्राक्ते हमले
विकी कीजि
ध्रक्ते ।
ध्रम्म
प्राक्ते ।
ध्रम
प्राक्ते ।
ध्रम
प्राक्ते ।
ध्रम
प्राक्ते ।
ध्रम
प्राक्ते ।

\* पाठक इस बातपर आश्चर्य करते होंगे कि पाषाणकं विम्नहको नारितकाचार्यने कैसे मध्यस्य स्वीकार किया और मी-सुरेश्वराचार्यने भी क्या समझकर मध्यस्य बनाया ! इस शङ्काका उत्तर यह है कि नारितकाचार्य तो यह समझे हुए थे, मूर्ति क्या निर्णय देगी ? वह तो कुछ बोछे-चालगी नहीं, आप ही इंग्वरका खण्डन हो जायगा, इसालिये इसे मध्यस्य माननेमें हमारी कोई हानि नहीं, उत्तर श्रीसुरेश्वराचार्यजीको भगवान्की कुपापर पूर्ण विश्वास था इसलिये व आर्पाल करते ही क्यों ? विद्वानोंके लिये भी कठिन था। नास्तिकाचार्य कहते थे कि मध्यस्थने किसी पक्षको हराया नहीं, दोनोंकी प्रतिद्वा अच्चया दक्षी है। आस्तिक विद्वान् कहते थे कि भगवान् की यह अद्भुत लीला ही हंधरके अस्तित्वका पुष्ट प्रमाण है। जनता कहती थी कि निर्वाय स्पष्ट है, ऐसा स्पष्ट है के नास्तिकाचार्यको भी सिर सुकाकर मानना पदा है कि जब-चेतन सबमें वह चराचरपति ईश्वर स्थास है, लीकाघर है, प्रतिमामें अवस्थित होते हुए मध्यस्थ बनकर पक्षपातरहित निर्वय करता है और उसकी लीका समझमें नहीं आती।

इसप्रकार निर्यायके विषयमें नाना प्रकारके विषार उत्य हो रहे थे। किन्तु किसीके निर्यायपर किसीको भी सन्तोष नहीं हुआ। अठारहवें दिन रात्रिके समय सुरेखराचार्यजीके पास नास्तिकाचार्य अकस्मात् आ गये। आचार्यने उनका बदा सरकार किया, स्थिर होनेपर बृहस्पतिजीने कहा—'प्रतिज्ञा पूरी हो गयी और आजसे शास्त्रार्थ भी बन्द हो गया, अब मैं विदा माँगने आया हूँ, आज्ञा दीजिये।' आचार्यने कहा—'अब हतने दिनींपर हमलोगोंने विवादमें खुटी पायी है, दो-चार दिन विश्राम कीजिये तब प्रस्थान कीजियेगा।'

बृहस्पतिने कहा, अब तो एक दिनके छिये भी उद्दरना कठिन हैं।

इतनेमें एक वृद्ध माझय द्वारपर आया। द्वार खुला हुआ था। वह बेरोक-टोक भीतर चला आया और 'ॐ नमो नारायणाय' कहकर प्रयाम करके बैठ गया। उसने अपने तेजये दोनोंका प्यान आकर्षित कर लिया। वह प्रव्यीपर बैठा हुआ था। उसके तेजके सामने आचार्योंको गद्दीपर बैठानेमें संकोच होने लगा। उन्होंने उसे आदर-प्रवंक समुचित आसनपर विराजमान कराकर पृष्ण— 'कहिये, कैसे पचारे ?' इसपर उस वृद्ध बाझयाने सामवेदकी 'अद्रोमद्रया' अतिको ऐसे स्वरसे गाया कि उसे सुनकर आचार्यसमेत समुपस्थित सभी सज्जन चकित हो गये। अनन्तर उसने ओजस्विनी भाषामें मन्द्रस्थसे कहा— 'निगमागमस्पी प्रवंतकी सुदाईमें अठारह दिनोंतक

खनातार परिश्रम करनेपर जो बहुमूल्य माणिक्य प्राप्त हुए हैं उन्हें देखनेकी इच्छासे यहाँ धाया हूँ।' इसपर हँसकर आचार्यने कहा—'आप तो रक्ष देखने चले हैं पर यहाँ तो उस खुराईमें एक तृष्य भी देखनेको नहीं मिछा। मध्यस्यके निर्णयको समझनेकी धमता भी हममें नहीं रही। अटकछसे टटोल रहे हैं किन्तु किसी तथ्यपर नहीं पहुँच पाते, घटना तो प्रसिद्ध ही है, धाप ही उसका इन्ह्य तार्थ्य बत्तछाइये।'

इसपर उन्नसित होकर उस वृद्ध ब्राह्मणने उचस्वरसे कहा--- श्रद्धा, सुनिये--- 'वैदिकॉमें हरि और हर दो प्रतीक माने जाते हैं। इरिका निर्णय ईषत् स्पष्ट है। उसे इरके द्वारा पूर्णरूपसे स्पष्ट कराइये । चिक्रिये, विश्वनाथजीके मन्दिरमें । वहाँ चढ़े हुए बिल्व-पर्श्रोमेंसे एकको उठाकर सुँ घिये और सिरपर चढ़ाइये। फिर देखिये, क्या होता है।' दोनों आचार्य उसके कड्नेमें बाकर उसी समय उठ पदे। वहाँ जानेपर उस वृज्ने विधिपूर्वक शिवलिङ्गका पूजन किया और चढ़ाये हुए बिल्व-पन्नीर्सेये एक उठाकर नास्तिकाचार्यको सूँघनेके लिये दिया। उसे सूँ घते ही उनकी आँखें बन्द हो गयीं, उन्हें झपकी सी चा गयी और वह सूक्ष्म सृष्टिमें विचरण करने करो । उसमें उन्होंने अपनेको एक विचित्र धनर्मे, संकटपूर्ण अवस्थामें देखा । वह बीष्मकी तस भूमिपर चलते-चलते मध्याह्नकालतक बहुत तृषित और चुधित हो गये थे। भाँति-भाँतिके अंगलोंको पार करते हुए उन्हें कहीं भी जलाशय नहीं रिटिगोचर हुआ। उनका कग्ड सुख गया था और जीम कटपटा रही थी । आगं चलनेपर एक सुन्दर सरोदर दीन पदा । बदी प्रसम्रता हुई । पैर जोर-कोरसे आगे बढ़े परन्तु वहाँ पहुँचते ही उन्होंने देखा, एक सिंह सरोवरमें जरू पी रहा है भीर एक सर्प मार्ग रोके बैठा है, उपर गीध और चील मेंदरा रहे हैं। किसी भी प्रकार प्रा**र्वो**की रचा सम्भव म समझकर अध्यन्त स्वामाविक कृत्तिसे--उस कृतिसे, जो इदय-स्थकके गुप्त-गङ्करमें निहित रहती है और ऐसे ही अवसरपर उदित हो जाती है, उन्होंने चिहाकर कहा- हे परमात्मन् ! हे जगदीखर ! मुझे बचामी ।' इस विश्वाइटकी सुनकर सर्प सगवगाया भौर फण निकासकर कुछकार बोदने छगा । उसकी फुफकार वहाँतक पहुँची, जहाँपर वह खड़े थे। धैर्य तो पृद्दले ही छूट गया था। बढ़ी हुई शरीरकी समता और

देशांभिमानकी पराकाहासे विवश होकर वहीं आँखें मूँ दकर बैठ गये और रोने छगे। इतनेमें छुछांग भरता हुआ
सिंह भी सभीप पहुँच गया और उसने गर्दनपर एक पआ
मारा। बढ़े जोरसे चिछाकर उन्होंने कहा — 'मारा रे, मरारे,
राम राम!' अन्तमें परमेचरका नाम छेते ही प्रगाद मिद्रा
भक्त हुई और जागनेपर उनके सब कष्ट दूर हो गये।
भयंकर दरयका अन्त हो गया। सपं और सिंह अदरम हो
गये। अब आँखोंमें आँसू और गलेमें खसखसाहट रह्
गयी थी। दाती अभीतक धड़क रही थी। उनकी दशा
देख-देखकर वृद्ध बाह्मण मुस्करा रहे थे। जब कुछ देर
बाद वह सावधान हुए, तब आचार्यने पूछा—'कहिये,
क्या हाल है ! बिल्वपन्नने तो अपूर्व चमरकार दिखाया।
बच्चोंकी तरह आपका रोना और चिल्लाना देख-सुनकर
बहा आश्चर्य होता रहा। कहिये, क्या बात थी !'

नत-सम्तक हो बड़े करुण-म्बरमे नाम्तिकाचार्यने कहा-- 'अन्तस्तलमें जो आपदा बीती है, जो कष्ट सहन करने पड़े हैं, उनका वर्णन किसी प्रकार हो नहीं सकता। एक तो मैं बहुत प्यासा था, जलाशयका कहीं पता नहीं, बहुत दौद-भूपपर जब एक सरोधर दक्षिगोचर हुआ, तो सिंह और सर्पके आक्रमणये हृद्यमें इतना भयका सञ्चार हुआ कि तृषाका छोप हो गया और किसी प्रकार प्राण-रक्षाकी ही जिल्ला प्रवस्त हो गयी। इस संकटको दूर करनेके लिये कोई उपाय नहीं सूझी, विवश होकर किसी अदृश्य शक्तिके उपर अपनेको छोड़ दिया । अनाथ, अबोध बालककी तरह रोने और चिछा नेके सिवा और कुछ हो ही नहीं सकता था । अर्थात् कृत्रिमता विएकुल मिट गयी, चतुराई और पण्डिताई जाती रही। सिंहके आक्रमण्ये तो निश्चय ही मुझै प्राणान्तका बोघ हो गया। उस समय स्वाभाविक वृत्तिके उदय होनेसे स्वतः 'मारा, मरा' के साथ 'राम, राम' शन्द मुँ इसे निकल पड़े और उसी क्षण संकटका अन्त हो गया।

इस घटनामे ईसरके अस्तित्वमें और ईसरके राम-नाममें मुझै पूर्वरूपसे विश्वास हो गया है। मेरे प्रवक्त तर्क, मेरी अकाव्य वुक्तियाँ न जाने कहाँ चली गयी है। इस अनुभवने मेरे जीवनमें भारी परिवर्तन कर दिया है। मेरा पक्ष गिर गया, मैं सचमुच शास्त्राधेमें हार गया। परम्तु इस पराजयसे मैं क्षुड्य और दु:खित नहीं हूँ, प्रस्पुत बहुत प्रसम्भ हूँ। क्योंकि अब मैं समझ गया कि मास्तिकवाद उस काणीयां दुद्धिका विकारमात्र है, जो देहात्मवादले उत्पन्न होती है। उपनिषदके इन्द्र-विरोचन-संवादकी बाद मुझे का रही है। मेरे कन्त:करकारे आसुरी वृक्तिका निरसन पूर्वक्रपले हो जाय, अब मैं यही चाहता हैं और मुझे आशा है कि एकान्त-स्वक्रमें बँटकर समूल कप्दहर 'राम-नाम' के अभ्याससे मेरा अन्त:करख शब्द हो जायगा और मुझे ईरवर-दर्शन भी प्राप्त हो जायगा। प्राचीन महर्षियोंकी तरह अब बद्रीवनमें जाकर मैं वही करूँगा। आद कृषापूर्वक आशीर्वाद दीजिये कि ऐसा ही

हो और यदि उचित सममें तो पूर्वकृत्योंके लिये कोई प्राथिश करा हीचिये।'

इसपर सुरेश्वराचार्यने कहा—'आपके मुखसे मुझं यह इत्तान्त सुनकर बदा हर्ष हो रहा है। आपको जो अपूर्व अनुभव हुआ है उसकी साधना और हरि-आराधनामें शीम तत्पर हो बाइये। आपका पश्चात्ताप ही सर्वोत्तम प्राय-श्चित्त है।'

इतना कहकर आचार्यने उन्हें हृदयसे छगाकर विदा किया। (धर्मतस्व )

# ईश्वर और महेश्वर

( केसक--श्रीयुत इरिन्द्रनाथ दक्त एम०ए०, वै।०एड० वेदान्तरस )

'कल्याया' के 'ईश्वराक्क' में उपर्युक्त प्रसंग सम्भवतः अप्रासंगिक नहीं होगा, इसी भावनासे किञ्चित् झालोचना की जाती है।

उपनिषदों में ऋषियोंने द्विविध महाका परिषय दिया है—निर्विशेष और सबिशेष; निर्विकल्प, सविकल्प; निर्पुण, सगुण; निरुपाधि और सोपाधि । इस सम्बन्धमें भ्रीशंकरा-षार्य कहते हैं—

'द्विक्पं हि ज्ञक्क अवगम्यते, नामकपभेदोपाधिविशिष्टं, तद्-विषरीतं च सर्वोपाधिविवर्जितम् । '

श्रक्ष जब मायाकी उपाधिको श्रंगीकारकर 'मायी' होता है तब उसे 'महेश्वर' कहते हैं---

'मायिनस्तु मंद्रश्वरम्' ( दवेतादवतर उ० )
यद्दी महेद्दवर समस्त ई्रवरोंका इंदवर है-परमेद्रवर है।
तमीश्वराणां परमं महेश्वरम्। (दवेताद्वतर ६, ७)
वद्द सर्वेदवर है, सब इंदवरोंका इंदवर है--'अनन्तराक्तिश्ववित ब्रह्म सर्वेश्वरम'

तब इस चूम-फिरकर क्या पुनः उसी अनेकेइवरवाद (Polytheism) पर आ गये ! ईइवर तो एक है,फिर ऋषियोंने अनेक ईश्वरोंकी चर्चा क्यों झेवी ! क्या वे चानेके-श्वरवादी (Polytheist) थे ! यह आशंका निर्मूत है, क्योंकि ऋषिगया बद्यपि चानेक ईश्वर सामते थे परस्तु जो ईश्वरोंका ईश्वर है वह सहस्वर, वह सहस्वयदेव एक और अदितीय हैं—यह एकेश्वरवादीका ऐकरव (Unity) नहीं हैं किन्तु चित्रतीय (Unique) हैं—इस बातकी ऋषियोंने मुक्तकपटले चोषया की हैं—'एक एव महेरवरः' उनका यह सर्वत्र प्रचारित विश्वविक्यात मत है कि मक्क ही 'एकमेवा-हित्तीय' ( हान्दोन्य० ६। २। १ ) है।

वही परतश्व है, उसके परे और कुछ भी नहीं है, वही पराकाष्टा है, परमगति है।

> पुरुवात्न परं किञ्चित् सा काष्टा सा पर। गतिः । (कठ० १ । ३ : ११ )

'मत्तः परतरं नान्यत् किश्चिदस्ति धनंजय।'

(गीता ७।७)

यदि यही बात है, यदि महेरवर एक हैं, यदि वहीं परतस्य है तो ऋषियोंने अनेक ईश्वरोंकी बात वयों कहीं ? ये अनेक ईश्वर कीन हैं और महेश्वरके साथ इनका क्या सम्बन्ध है ? इसी प्रसंगकी आले। चना करनेके लिये इस निवन्धकी श्रवतारणा की गयी है।

पूर्व-दिशामें 'जवाकुसुमशंकाश' मृतिं धारणकर सूर्यं उदय होता है और पश्चिममें अस्त होता है। इस सूर्यकों केन्द्र बनाकर जो सब प्रह-उपग्रह (जैसे-एथ्बो, सोम, मंगफ, इप, इहस्पति, शुक्र, शिन) चतुर्दिक पूम रहे हैं, सूर्यके सिहत उनकी समिध्दका नाम 'सौरमण्डल' है। शंग्रेजीमें हसे (Solar System) कहते हैं। पाश्चात्य वैज्ञानिकोंकी बहुत दिनोंतक यही धारसा यी कि विश्वके अन्दर हमारा यह 'सौरमण्डल' ही सर्वेसवी है। यह जो असंक्य तारे आकाशके चन्द्रातपके नीचे छटक रहे

हैं, केवल दीपकमात्र हैं—(Serve as lamps by night.) परन्तु भारतीय ऋषियोंने कहा है कि सौरमयडल ( इमारे यहाँ सौरमयडलको ज्ञह्मायड या विश्व कहते हैं ) असंस्थ हैं—अगश्चित हैं—

संस्था चेत् रजसामस्ति विश्वानां न कदाचन । (देवीभागवत ९ । ३ । ७)

श्रयांत, पृष्ठिकयोंकी गिनती की वा सकती है किन्तु ब्रह्मायरोंकी नहीं।

> यथा तरंगा जलधी तथेमाः सृष्टयः परे । उत्परबोत्पत्म कीयन्ते रजांसीव महानिरे ॥

जैसे-समुद्रकी तरंगें भगियत हैं, वैसे ही महेश्वरकी सृष्टियाँ भी अनिलमें भूकिक्योंकी भाँति उत्पन्न और लय होती रहती हैं।

पाआत्य विज्ञान,भी अब यही बात कहने लगा है। प्रोफेसर प्रिटिंग कहते हैं कि अवतक हम तीन सौ करोड़ तारा-सर्योका पता लगा सके हैं। क

यह प्रथ्वी, जिसपर इस निवास करने हैं इमारी इष्टिमें बहुत बड़ी प्रतीत होती हैं; इसीछिये इस कहने हैं 'विपुछा च पृथ्वी।'

परन्तु इसारी यह पृथ्वी सौरमण्डलका केवल एक छोटा-सा प्रइसात्र है, बृहस्पति या शनि इसकी अपेश बहुत बने हैं। इसारा सूर्य पृथ्वीसे दस लाखगुना बना है और ऐसे-ऐसे भी तारा-सूर्य हैं जो इसारे सूर्यमें भी दस लाखगुने बने हैं। † शब अनुसान कीजिये कि वे शक्काएड कितने-कितने बने हैं।

इस प्रसंगमें एक बार यदि असिल विश्व-महाण्डका संस्थान धर्मात् कितने देश मिलकर यह सृष्टिक्पी ववनिका फैल रही है, इस बातपर विचार करते हैं तो चित्त आश्चर्यमें दूव जाता है। इस जानते हैं कि सूर्य पृथ्वीस नव करोद मीलकी दूरीपर है परम्तु वैज्ञानिकोंने ऐसे-ऐसे तारा-सूर्योंका पता लगाया है जहाँकी आलोक-रिसकी पृथ्वीपर पहुँचते चौवह करोद वर्ष लग जाते हैं। इस यह भी जानते हैं कि आलोक-रिसकी गति प्रति सेकरड एक लाल छियासी इजार मील है। जिस तारेसे पृथ्वीपर आलोक पहुँचते चौदह करोद वर्ष लग जाते हैं। उसकी दूरीका क्या ठिकाना व पहाँ तो सारी मनुष्य-संस्था-का अन्त हो जाता है क्योंकि उस दूरीकी यदि गिनती की जाय तो मर के संकपर १६ शून्य आते हैं। यह संस्था करोदको करोद गुना करनेसे भी बहुत स्थिक है।

ये जो अगायित तारा-सूर्य हैं—सम्भवतः उन प्रत्येकमें ही एक-एक सौरमयहरूका केन्द्रस्थल है। धर्यात जैसे हमारे सूर्यको केन्द्र सनाकर मंगल, बुध, बृहस्पति आदि कितने ही प्रष्ट पूमते हैं, कीन जानता है, इन तारा-सूर्यके ध्राधीन कितने कोटि यह-उपप्रह नया जीव-शून्य हैं है हम देखते हैं कि एक जल-किन्दु भी जीव-शून्य हैं है हम देखते हैं कि एक जल-किन्दु भी जीव-शून्य नहीं है, किन्तु वह अयुत जीवोंकी छीछा-भूमि है। अतएव हमारी एप्यीसे मिन्न ध्रन्यान्य यह-उपप्रह और हमारे सौर-मयहरूसे भिन्न नममें स्थित ध्रन्यान्य सौरमयहरू जीव-शून्य हैं, यह सममना क्या दु:साहम नहीं है है मम्भवतः ध्रसीम सृष्टिमें कहीं भी जीवोंका अभाव नहीं है।

पाश्चास्य जगन् के पिथागोरस, हैंटो, केच्छार, स्वेडन-वर्ग प्रमृति मनीपी इस बातपर विश्वास करते थे कि प्रत्येक स्वडलके अधिदेवता या Presiding director हैं यह बात इस देशके प्राचीन शिक्षाके सदश ही है। ऋषियोंकी शिक्षा भी यही है कि प्रत्येक ब्रह्मायड-का अधिष्ठाता स्वतन्त्र ईश्वर है, वह त्रिमृति (Trinity-Unity in Trinity) ब्रह्मा-विष्णु-शिवास्मक है। ब्रह्मा-रूपसे सृष्टि करता है, विष्णु-रूपसे पालन करता है और शिव-रूपसे संहार करता है।

> संस्था चेत् र असामिति विश्वानी न कदाचन । अद्याविष्णुश्चिवादीनी तथा संस्था न विश्वते ॥ प्रति विश्वषु सन्संव अद्याविष्णुश्चिवादयः । (देवीभागवत ९ । ३ । ७-८)

प्रत्येक ब्रह्मायडमें अपने-अपने ब्रह्मा-विन्यु-शिव विशासिक

<sup>\*</sup>Our sun belongs to a system embracing some three thousand millions of star—Eddinaton

<sup>†</sup> Compared with the earth the sun is gigantic in bulk a million times bigger.we have recently found a class of giant stars some of which are a million times bigger than the sun—(Sir Oliver Lodge's Making of man' p.137.)

हैं। जब कि अक्कारड ही अगिशत हैं तब इन मक्का-विष्यु-शिवादिकी संख्या भी अगिशत ही है।

कोटिकोटययुतानीशे चाण्डानि कथितानि तु । तत्र तत्र चतुर्वस्त्रा मद्याणे हरये। मनाः ॥ मह्यायडकी संख्या कोटि-कोटि अयुत्त-अयुत्त हैं । और उन सभी मह्यायडोंमें मह्या, बिष्णु और रुद्ध भी विराजित हैं।

ब्रह्माविष्ण्शिया ब्रह्मन् प्रधाना ब्रह्मशक्त्यः।

× × ×

ब्रह्माविष्णुशिवादीनां यः परः स महेश्वरः॥

'ये ब्रह्मा, विष्णु और शिवगण ब्रह्मकी प्रधान-प्रधान राक्ति हैं। यो ब्रह्मा, विष्णु और शिवोंके भी ऊपर हैं, वड़ी महेश्वर हैं।'

इसी विषयमें किङ्गपुरायमें भी किस्ता है— असंस्थाताश्च रुद्रास्था असंस्थाताः पितामहाः । इरयश्च कुसंस्थाताः एक एव महेदवरः॥

असंस्य रुद्र, असंस्य मझा और श्रसंस्य विष्यु हैं किन्तु महेश्वर एक और अद्वितीय ही हैं। इस विषयमें श्रिपाद-त्रिभृति उपनिषद्की उक्ति प्यान देनेयोग्य हैं।

अस्य ब्रह्माण्डस्य समन्ततः स्थितानि पतादशानि अनन्तकोटि-ब्रह्माण्डानि साबरणानि ज्वलित । चतुर्मुखपश्चमुखपण्यस्यसम् मुखादद्यामुखादिसंख्याकमेण सहस्राविधमुखान्तैनौरायणांद्यैः रजोगुणप्रधानेरेकैकसृष्टिकर्तृमिराधिष्ठतानि विण्यमहेद्यदराद्यै-नौरायणाद्यैः सस्वतमोगुणप्रधानेरेकैकस्थितिसहारकृतिमर-धिष्ठतानि महाजकीषमत्स्यबुद् बुदानन्तसङ्घवत् अमन्ति ॥

'इस ब्रह्माण्डके चारों और ऐसे अनस्त कोटि ब्रह्मायड पृथियी आदिके आवरणसे आवृत होकर प्रकाशित हो रहे हैं। चनुर्मुख, पश्चमुख, वर्मुख, सस्मुख, घष्टमुख, संस्था-क्रमसे हजार मुखपर्यस्त नारायण-धंरा ब्रह्मा, विष्णु, हर, रजः-सत्त्व और तमोगुण्यकी प्रधानतासे विभिन्न होकर एक-एक ब्रह्मायडमें अधिष्ठित हुए सृष्टि, स्थिति और संहारका कार्य सम्पन्न करते हैं। महासमुद्रमें जैसे अनस्त मस्त्य और जळ-बुर्बुरे कीवा करते हैं, उसी प्रकार विश्वके महा-काशमें अनस्त ब्रह्मायड अभया करते हैं।'

गौड़ीय वैध्यांचेंके प्रामायिक ग्रन्थ श्रीचैतन्य-चरिता-सृतमें एक शाक्यायिकाद्वारा यह तत्त्व समझाया गया है। एक दिन द्वारिकापुरीमें भगवान् श्रीकृष्णके दर्शनार्थ ब्रह्माजी आये, द्वारपाछने जाकर श्रीकृष्ण महाराजको सबर दी, श्रीकृष्णने द्वारपाछसे कहा 'जाकर पृष्ठो, कौन-से ब्रह्मा आये हैं, उनका क्या नाम है ?' द्वारपाछने घाकर ब्रह्माजीसे यह बात पृष्ठी। ⊛

इसारे ब्रह्मायडके चतुर्मुख ब्रह्मा द्वारपालके इस प्रश्न-को सुनकर चकरा गये, बोले--'भ्ररे, मैं 'ब्रह्मा'—और दूसरा ब्रह्मा कौन ? जाकर कहो कि सनकादिके पिता चतुर्मुख ब्रह्मा आये हैं।'†

द्वारपालने चतुर्मुल ब्रह्माको श्रीकृष्णके निकट उपस्थित किया। भगवान् श्रीकृष्णने ब्रह्मासे यथाविधि कुशल-प्रक्र पृक्षा। तदनन्तर ब्रह्मानी बोले—'देव! आपके इस पृक्षने-का क्या तारपर्यथा कि ब्रह्मा कौन-से आये हैं? मेरे अतिरिक्त जगत्में दृसरे ब्रह्मा कौन हैं ?'‡

श्रीत्रझाजीकी बात सुनकर भगवान् श्रीकृष्ण मुस्कराये और कुछ ध्यान-सा किया, उसी क्या वहाँ अगिशत ब्रह्मा आकर इकट्ठे हो गये।

चरितामृतकार वर्णन करते हुए कहते हैं उन श्राणित श्रह्माओं में किसीके बीस, किसीके सी, किसीके हजार, किसीके काल, किसीके करोड़ भीर किसीके श्रदब मुख थे, जिनकी गणना नहीं हो सकती। इसी प्रकार लाखों करोड़ों मुख-वाले रुद्र और करोड़ों नेश्रवाले इन्द्र भी आये। चतुर्मुख श्रह्मा इनको देखकर आश्रवीमें हुव गये और श्रीकृष्णके चरणों में लुट पड़े। +

- एक दिन द्वरिकाते कृष्णे देखिनारे।
   बद्धा आइला, द्वारपाल जानाइका कृष्णेते॥
   कृष्ण कहेन 'कोन् बद्धा, कि नाम ताहार ?'
   द्वारा आसि बद्धारे पूळे आरनार॥
- † 'कह निया सनकपिता चतुर्मुख भाइला।' ‡ कोन ब्रह्मा पृष्टिके तुमि कोन अभिप्राये ? आमा बह जगते आर कीन ब्रह्मा हये ?
- § सुनि कृष्ण हासि तबे करिलेक ध्यान । असंख्या ब्रह्मारगण श्राहला सक्षय ॥
- म शत विश सहस्रयुत लक्षवदन। कोटयार्श्वेद मुख कारो ना हय गणन॥ इदगण आहला लक्ष कोटि वदन। इन्द्रगण आहला लक्ष कोटि नयन।
  - x x x x

कहना नहीं होगा कि यहाँ श्रीकृष्य महेश्वर हैं। उन्होंने ब्रह्माको सम्बोधन करके वहा—'ब्रह्माजी ! इस ब्रह्माण्डका विस्तार पत्तास करोड़ योजन हैं, इस अति क्षुत्र ब्रह्माण्डकों आप चतुर्युस्त हैं। परम्तु अन्य ब्रह्माण्डोंमें कोई सौ करोड़ योजनका है, कोई छाल करोड़ योजनका, कोई दस छाल करोड़ योजनका और कोई कोटि करोड़ योजन बिस्तारवाछा है, उन ब्रह्माण्डोंके धनुरूप ही उनमें उतने ही स्रिक मुल्ववाछे ब्रह्मा हैं। इसप्रकार में समस्त ब्रह्माण्डोंके गर्णोका पाछन करता हैं।

श्चय इमारे चतुर्भुक्ष ब्रह्माका मोइ नाश हुआ । उपनिषर्गेमें लगइ-जगह महेश्वरको ब्रह्म और ईश्वरको ब्रह्मा अथवा हिरवयगर्भ, परमेष्ठी अथवा प्रजापति कहा है-

त्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बन्धः । विश्वस्य कर्ताः भुवनस्य गोष्ठाः ॥ (सण्डनः १।१) हिरण्यगर्भे जनयामासः पूर्वम् । (श्वेतः ३।४) प्रजापतिश्वरिसः गर्भे त्वमंत प्रतिजायसे । (प्रकः २।७) सनगः परमेष्ठिनः (श्वरः २।६।२)

बहा और ब्रह्माका सम्बन्ध समझानेके लिये एक बनाइ सम्राट् भीर राजाकी तुष्ठनाका प्रयोग किया है। बैसे एक सम्राट्के प्रयोग अनेक राजा रहते हैं—वे सब राजा परस्पर स्वतन्त्र हैं, किन्तु सभी सम्राट्के परतन्त्र हैं। विश्व-त्रक्कायहके शासन और पाष्ठनका काम भी इसी प्रकार चल रहा है। जो सर्वोपित है, वही महेश्वर है। को सम्राट् स्थानीय है, उसीकी श्रधीनतामें घसंख्य ईश्वर हैं। एक-एक ईश्वर (ब्रह्मा) एक-एक ब्रह्मायहका स्वामी है। ये सब ईश्वर परस्पर स्वतन्त्र हैं, किन्तु सभी महेश्वरके श्रधीन हैं। ये सब ईश्वर जिस समय प्रजापित हैं उस समय महेश्वर प्रवापित-पित हैं।

देखि चतुर्मुख मह्मार हैल चमत्कार ।
हुण्णेर चरण आसि कैल नमन्कार ॥
श्र (विश्व) मह्माण्ड पञ्चासत् कोटि योजन ।
अति क्षुद्र ताते तोमाग चारि वदन ॥
कोन मह्माण्डे सत कोटि कोन रूझ कोटि ।
कोन नियुत्त कोटि कोन कोटि कोन हिस्साण्डासुरूप मह्मार शरीर बदन ।
पर क्षे पालि स्नामि मह्माण्डेर गण॥

पर्ति पतीनां परमं परस्तात् । (श्वता० ६ । ७)

ये सब ईश्वर जब ब्रह्मा, विष्णु और शिव हैं, सब महेश्वर महाब्रह्मा, महाविष्णु प्रयवा सदाशिव हैं।

ये सब ईश्वर सवितृमयहरू-मध्यवती पुरुष हैं।

य एव आदिसे पुरुषे। दृश्यते । (छान्दीग्य॰ ४।११।१)

भीर महेश्वर विराट् पुरुषरूपसे भ्रनस्त कोटि ब्रह्मावडॉ-के भीतर अधिष्ठित हैं । वह---

> सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतोऽश्विशिरोमुसम् । सर्वतः श्रुतिमळाँ कं सर्वमावृत्य तिष्ठति ॥

'उसके हाथ और पैर सर्वत्र हैं, उसके नेत्र, सिर, मुख और कान सब जगह हैं। वह सबको व्यास करके स्थित है।' अर्थात् एक-एक ईश्वर एक-एक Solar Logos है। और ब्रह्मायद या Solar System की संस्था जब श्वनन्त कोटि है, तब ऐसे Solar Logos की संस्था भी आगित है। और जो समस्त ईश्वरोंका ईश्वर, महेश्वर, परमेश्वर है, Central Logos अनन्त कोटि ब्रह्मायद जिसके विराट् देहके रोमकूपके परमाण् है, उसकी नमस्कार है।

नमं। नमस्तेऽस्तु सहस्रकृत्वः ।

उसकी महिमाका कौन वर्णन कर सकता है ? इसी-छिये भागवतमें देखते हैं, ब्रह्मा उनकी म्तुति करते हुए कहते हैं—

> काइं तमोमहदहंसचराग्निवार्मू-संबेष्टिताण्डघटसप्तवितस्तिकायः । केताहग्विधा अगणिताः परमाणुचर्याः-वाताश्वरोमविवरेषु च ते महिस्बम् ॥

> > ( भीमञ्जागवत )

कहाँ तो में भुत्र और कहाँ आप परम महान् ? पृथ्वी आदि सात तत्त्वींद्वारा गठित एक ब्रह्मावड मेरा स्वरीर है और आपके रारोरके प्रत्येक रोमकूयमें ऐसे ससंक्य ब्रह्मावड प्रवेश करते हैं और निकल्ले हैं, वातायक-प्यमें जैसे परमाखु प्रवेश करते हैं और निकल्ले हैं। सहो ! आपकी कैसी अपार महिमा है ! ईश्वर और परमेखरमें यही मेद हैं!

# पार्थिववादकी भयानकता

( लेखक-चौधरी भीरपुनन्दनप्रसादसिंहजी )

## नास्तिकवाद और अज्ञातवाद



चीनकालमें भारतवर्षमें नास्तिकवाद केवल असुरोंमें ही सीमित था, आर्यगण इससे मुक्त थे। चार्वाक् नास्तिकवादके आचार्य माने जातेहैं। पाश्चारय देशोंमें इसी नास्तिकवाद (Atheism)ने आधुनिक अज्ञात-

वाद (Agnosticism) का रूप धारण किया है। जिसके अनुसार यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि 'ईश्वर है ही नहीं' विष्क यह कहा जाता है कि ईश्वरके अस्तित्व-सम्बन्धी ज्ञान और प्रमाण नहीं प्राप्त होते। ताल्पर्य यह है कि अनुसन्धानके द्वारा यदि ईश्वरके श्वस्तिष्वका पर्योप्त प्रमाण मिल जाय तो अज्ञातवादी (Agnosticists) उसमें विश्वास कर हों।

### हिमाटिज्म

इस अज्ञातवादके मुक्य प्रचारकों में पूर्वमें छन्दनमें चाएसं बैंडलॉ और श्रीमती एनी वेसेण्ट थीं। श्रीमान् चार्स बैंडलॉ एक पत्रके सम्पादक और सञ्चालक थे। एक बार वे छन्दनसे बाहर कहीं किसी कार्यवश गये थे. वहाँ उनकी म्त्री 'हिमोटाइइड' की गयीं और उनसे पूछा गया कि छन्दनमें जो पत्र छप रहा है तथा जिसका प्रक शीघ्र ही भानेबाला है, वह कैसा छपा है। उन्होंने बतलाया कि पत्रके अमुक-अमुक एएकी अमुक-अमुक लाइनीमें अमुक-अमुक अक्षर उलटे छपे हैं। जब डाकसे प्रफ आया तब देखा गया कि उपर्युक्त बार्ते प्राचरशः ठीक थीं। यह देखकर श्रीमती एनी वेसेण्डने श्रीचार्स्स बैंडलॉसे कहा कि 'मब आप भापने पार्थिव अज्ञातवादके सिद्धान्त को परिस्याग करें; क्योंकि अब यह सिद्ध हो गया कि मनकी गति केवज शरीरकी चेसन दशापर ही निर्भर नहीं करती, बह्कि रारीरकी बेहोशी (Hypnotised) की दशामें, विधिकतामें भी वह दूर देशतक चकी जाती है।' श्रीमान् ब डलॉने उत्तर दिया कि, 'बृद्धावस्थाके कारण अव मैं बर्तमान सिद्धान्तको त्यागकर दूसरे सिद्धान्तका अन्वेषक करनेमें असमर्थ हूँ।' परम्तु श्रीमती पुनी वेसेवटने इली दिनसे पार्थियगदका त्याग कर दिया ।

पार्थिवबादका मुख्य सिद्धान्त यह है कि चेतनता शरीरके परमाणुर्जीके संगठन-विशेषका परिणाम है। यदि इस सिद्धान्तको सच माना जाय तो शरीरकी शिथिछतासे चेतनमें भी शिथिछता आ जानी चाहिये, परन्तु हिमाटिङ्म-में शरीरकी शिथिछता के कारण पात्रके बेहोश हो जानेपर भी चित्तकी गति अधिक बेगबती और तीक्ष्य हो जाती है। एवं चेतना सुदूर स्थानकी वस्तुका याथातच्येन वर्णन कर सकती है। इससे सिद्ध है कि चेतना शरीरमे स्वतन्त्र और उत्कृष्ट है।

श्रीमान् जगदीशचन्द्र वीसके आविष्कारका मूल तत्त्व प्रकृतिमें पार्चक्य है । बृक्षकी आकृति पशुकी आकृतिसे भिन्न होती है, हसी प्रकार मनुष्यकी आकृति भी पशुकी आकृतिमे भिन्न होती है। यदि चेतनको बाह्य-प्रकृतिका परिणाम माना जाय तो विभिन्न प्रकारकी आकृतियोंकी बाह्य-प्रकृति भिष्म होनेके साथ उनके अन्तर्गत चेतनाके स्वभावमें भी विभिन्नता होनी चाहिये। परन्तु वस्तुतः विभिन्न चेतनकी बाह्य-प्रकृतिका रूप भिन्न-भिन्न होनेपर भी उनके आम्यन्तरमें एक ही मूछ तत्त्व सिद्ध होता है। यह सिद्धान्त श्रीयुत जगदीशचन्द्र बोसने अपने वैज्ञानिक प्रयोगीं-द्वारा निश्चित किया है। उनके यन्त्रमे मनुष्य अधवा उद्भिज्ञमें प्रतिघात (Impact) करनेसे उसका प्रतिफल (response) उस यन्त्रद्वारा जो छेखके आकार (Curves) में प्रकट होता है, वह दोनोंमें एक ही प्रकारका रहता है, भिम्न प्रकारका नहीं, इससे सिद्ध है कि एक व्यापक चेतन सब प्रकारकी प्रकृतिमें वर्तमान है और वह प्रकृतिसे स्वतन्त्र है।

इक्षिनियरोंका अनुभव है कि कभी-कभी इक्षिनमें कोई दोच न रहनेपर भी यह चलनेमें रकता है, परन्तु वह रकाबट उसे विभाम देनेसे अपने आप दूर हो जाती है। इससे सिद्ध होता है कि लोडेमें भी चेतन है और उसमें थकाबट होती है। दूसरी बात यह है कि इक्षिनमें अधिक गइबदी आनेपर यदि उसे गङ्गाजलमे घोया जाता है और उसके पीपेमें (Boiler) गङ्गाजल भर दिया जाता है तो वह उतनेहीसे ठीक हो जाता है, इससे सिद्ध है कि कोईमें

केबस चेतनता ही नहीं, बल्कि गङ्गाजरूकी पवित्रताका प्रभाव भी उसपर पड़ता है।

मेरा निजी अनुभव है कि जिस बृक्षके फलमें की है हो जाते हैं उसकी हाली गङ्गाजीमें हाल देनेसे की दोंका होना बण्ट हो जाता है।

#### परलोकगत आत्मा

पाश्चात्य देशके बह-बहे विद्वान्-जैसे सर विक्रियम कुक, सर ओकिवर काज, स्वर्गीय सर कोआयनन, 'रिब्यू आफ रिब्यू' तथा 'बार्डरकेंग्ड' के प्रसिद्ध सम्पादक मिस्टर स्टेड आदिको प्रत्यक्ष प्रमाणोंद्वारा ज्ञात हुआ है कि मृत्युके बाद भी जीवात्मा रहते हैं, तथा वे इहकोकके जीवोंके साथ बातचीत करते और संवाद भेजते हैं, एवं वे ऐसी-ऐसी घटनाओंका वर्णन करते हैं जो कोगोंको बिक्जुरू माल्म नहीं होतीं, परन्तु अन्वेषण करनेपर सर्वथा सस्य सिद्ध होती हैं। इससे भी पार्यववादका खण्डन होता है।

प्रोफेसर मायर (Myer) अपने बृहत् प्रन्थ 'Human Personality' में, जो दो भागों में प्रकाशित हुई है, अनेक विश्वसनीय प्रमाण देते हैं, जिनसे सिद्ध होता है कि मरनेके बाद जीवारमा वर्नमान रहसा है तथा वह इहलोकके जीवोंके साथ बातचीत कर सकता है। लन्दनके आस्मिक अनुसन्धान-समिति (Psychical Research Society) ने भी उपर्युक्त सिद्धान्तकी पुष्टिमें प्रमाण संप्रहकर उसकी रिपोर्ट प्रकाशित की है, इस समितिके सदस्य प्राय: क्यातनामा विद्वान और आचार्य हैं।

पूर्वजनमकी स्मृति

विभिन्न देशके बालकों में पूर्वजन्मकी स्मृतिके अनेक उदाहरण प्राप्त हुए हैं जो अनुसन्धान करनेपर सस्य सिद्ध हुए हैं। अनेक बालक बिल्कुल वाल्यावस्थामें गान-विद्या अथवा गणितमें आश्चर्यजनक निपुणना प्रदक्षित करते हैं, जिनका होना पूर्वजन्मके माने बिना सम्भव नहीं है।

संकल्प आकारका कारण होता है। प्रायी-विज्ञानने एक अस्पन्स क्षुद्र कीटका पता लगाया है, उसे Amoeba कहते हैं। कीट-वर्गमें उसे आदि जन्तु कह सकते हैं। उसके मीतर एक ही अवयब होता है जिसके हारा वह मोजन करता, चलता-किरता तथा मल-स्याग आदि समस्त कर्म करता है। जब वह चलना चाहता है तो उस अवयवको बाहर निकालता है और उसे पैर बनाकर चलने लगता है, फिर विश्वास छेते समय उसे भीतर समेट छेता है। जब वह मोजन करना चाइता है तो उसी अवयवको बाइर निकालकर सुख बनाकर भोजन करने छगता है। और मछ-त्याग करते समय उसी अवयवको बाइर निकाल, गुदा बनाकर मछ त्याग करता है। अनेक बार विभिन्न प्रकारकी क्रियाएँ करते समय वही एक अवयव पाँच प्रकारकी आकृति चारया करता है। इससे भी पार्थिववावका खयहन होता है क्योंकि इसके हारा सिद्ध होता है कि प्रकृति इच्छा (चेतन) के अधीन है न कि चेतन प्रकृतिके अधीन।

## सार्वभीम सुन्यवस्था

विश्वमें समस कार्य सुन्दर नियमोंके हारा सुन्यवस्थित तीस पहते हैं। श्राप्तुएँ अपने समयपर आती हैं, ग्रह सब्ता अपनी कक्षामें ही अमण करते हैं; इत्यादि घटनाएँ बिना सञ्चालक और सहस्पकर्ताके कैमे सम्भव हो सकती हैं? इसका एक और उत्तम प्रमाण यह है कि बर्फके स्फटिक (Crystal) में जो रेखागियातके बढ़े-बढ़े आकारोंके समान उत्तम-उत्तम आकार बने रहते हैं, जिनकी रेखाएँ आदि इसप्रकार नियमितरूपसे खिंची रहती हैं, तथा वह ऐसी सूझ्म और बृह्त् होती हैं कि जिनका बिना कम्पासके बनना असम्मव-सा जान पड़ता है, इससे भी ईश्वरकी सत्ता सिद्ध होती हैं।

# बुद्ध और जैन-सम्प्रदाय

बुद्दने अपने जीवनमें कहीं भी यह नहीं कहा कि 'ईसर नहीं है।' बीद-सम्प्रदायमें ईसरका नाम 'अविलोकितेसर' है। बुद्धके समयमें कर्मपर विशेष जोर देना आवश्यक था, इसिलये उन्होंने यह उपदेश दिया था कि वर्तमान जीवन अतीतकालके कर्मोंका फल है और वर्तमानकालके कर्मोंका परिणाम भविष्यत्में मिलेगा। बुद्धके इस सिद्धान्तकी सत्यतामें किसीको सन्देह भी नहीं हो सकता है।

जैनधर्म भी अग्तिम कारखस्य स्प एक पदार्थको मानता है और यही वेदान्त-शास्त्रका बक्क है।

### प्राचीन निरीक्वरवाद

प्राचीन निरीवरवादका मूल-कारण उपनिवर्दीमें भिकता है। असुर विरोचन ब्रह्माजीके पास तत्त्वज्ञानकी शिक्षा केने जाता है। परन्तु वह उनके उपदेशको उक्टा ही समझता है और देहको हो आत्मा मान लेता है। इस विषयका विस्तृत विवेचन 'कल्याण' की पिछ्छी संख्याओं में स्वामीजी श्रीभोलेबाबाजीके लेखों में देखा जा सकता है। पीछे विरोचनकी यही भावना अधुरोंके तत्त्वज्ञानका मृत्र आधार बन गयी। यही कारण है कि असुर लोग यज्ञका विरोध करते ये जिसके परिणामस्वरूप देवासुरसंग्राम होते थे। और असुर लोग असत्य-पथका चवलस्थन करनेके कारण सवा ही पराजिस होते थे।

बही निरीश्वरवादका सिद्धान्त श्रसीरिया(Assyria) देश ( असुरोंका देश ), वैविखन ( Babylon ), इजिप्ट ( Egypt ) श्रादि देशों में प्रचलित था, जिसके हारा ये देश पार्थिव उश्वतिमें इतने आगे बद गये थे कि पाश्चास्य देशकी सम्बतामें कोई अवतक वहाँतक नहीं पहुँच सका है। देहारम-वाद-सिद्धान्तके कारण ही इन कोगोंमें मुद्दीको गाब नेकी प्रथा वी। इजिप्ट (मिश्र) देशवाले तो अपने मुदौँको बहुत ही सुन्दर सकानमें रसकर बन्द करते थे तथा उनके पास भाँति-भाँतिके बहुमूल्य आभूषण, वस्र, अस-पान आदि भोगकी अनेकों सामग्रियाँ रखते थे। पुरातस्ववेत्ताकोंने उन मृतकींकी को ठरियोंका खोलकर यह पता लगाया है कि वे लोग अत्यन्त ही समृद्धिशाली तथा कला-कौशलमें बहुत ही प्रवीण थे । परन्तु प्रकृति नश्वर है, संसार विनाशी है, इसमें कुछ भी स्थायी नहीं रहता। इसीसे ये देश पार्थिव उन्नतिके उच्चतम शिखरपर चढ़कर आज पूर्णरूपेण मष्ट हो गये हैं। उनकी सभ्यताका अब जगतमें नाम-निशान भी न रहा। कारण स्पष्ट है। उन लोगोंने केवल बाह्य-प्रकृतिको ही 'यत्परी नास्ति' समझा और भारमा-परमारमा-के अम्लिखको भी नहीं माना । इसी किये उनके जीवनका एकमात्र लक्ष्य पार्थिव उत्तरि ही रहा। अतः उनकी सभ्यता इस पार्थिववादपर अवलम्बित होनेके कारण पूर्ण-रूपेण विनष्ट हो गयी और भारतकी चार्च-सभ्यता परमारम-तस्वपर अवलम्बित होनेके कारण करोड़ी वधींसे अझरण चली भारही है।

सतप्त इसकोगोंको कदापि पाश्चात्य देशोंकी पार्धिव सम्यताकी चणिक चसक-दसकर्में भूककर अपनी सम्बता तथा इसके चरम कश्च इंचरको न त्यागना चाहिये, नहीं तो अपनी सम्बताके नष्ट होते ही मिन्न सादि देशोंके समान इसारा भी सर्वनारा हो जायगा, इसमें तनिक भी सन्देह नहीं है। वर्तमानकाकर्में आधुनिक पाश्चारय पार्धिव सम्पताके नाशके छल्ण दीख पहते हैं और विवेकी पुरुष अपने प्रन्यों और लेखों हारा इसकी चेतावनी जगतको दे रहे हैं। भारतवर्षके निवासियोंको पाश्चाल्य देशोंके नास्तिक-वादका लयहनकर तथा भास्तिकताका प्रचारकर अपना और उनका करुयाण करना चाहिये। स्वयं इस सर्वनाशी नास्तिकवादमें पहकर नष्ट होनेकी मूर्खता कदापि नहीं करनी चाहिये।

## नास्तिकवाद समाज-ध्वंसकारी है

नास्तिकवाद समाजका विभ्यंस करनेवाला है। क्योंकि नास्तिकवादी भागन्तुक दुःखको सद्दन नहीं कर सकते, केवल वर्तमान जीवन ही उनका सर्वस्व होता है, वे मरणान्त-जीवनमें विश्वास नहीं करते । दूसरी बात यह है कि नास्तिक तारकाछिक परिणासको ही सुख्य मानते हैं उसके अदृष्ट भविष्यपर वे विश्वास नहीं करते । इसका परिजाम यह होता है कि जब कभी कोई श्रसहनीय दु:ख आ पड़ता है तो वे उसे सहन न कर उसके निवारणके बिये भारमधात कर बैठते हैं, क्योंकि उनका विश्वास होता है कि शरीरके नाशके साथ जीवनका अन्त हो जाता है और फिर कोई आरमा-जैसी वस्तु नहीं रह जाती। इसीसे वे आत्मइत्या कर दु:ससे मुक्त होना चाहते हैं, वे इस बातको नहीं समझते कि शरीरके नाश हो जानेपर भी जीवात्मा रहता है। दुःलकी बात है कि अमेरिका आदि उन्नत कहलानेवाले देशोंमें इसप्रकारकी आत्महत्याकी संख्या बड़ी भयानक रीतिसे बद रही है, नास्तिकताके विचाक्त परिणामींका यह एक प्रत्यक्त उदाहरण है। नास्तिकवादके प्रचारका एक अन्य भयानक परिणास यह होता है कि सनुष्य किसीके जीवन की परवा नहीं करता तथा किसीकी इत्या करनेमें तनिक भी सङ्कोच नहीं करता। आजकलकी राजनीतिक तथा अन्य प्रकारकी हत्याएँ इसी-के परिणाम हैं। यूरोपका महासमर इसी प्रकारकी एक इत्याके कारण हुआ था। इत्या ही क्यों, प्राजकक्रकी बढ़ती हुई खोरी-डकैती भी इसी नास्तिकताका परिणाम है विनमें शिक्ति कहला नेवाले लोग भी प्रमुखरूपसे भाग लेते जा रहे हैं। नास्तिकताके प्रचारके यह प्रारम्भिक दुष्परिणाम 🖁 —'द्यागे आगे देखिये होता है क्या ?'

### कल्पित आस्तिकता

यह संसार परमारमाका व्यक्त शरीर है, अतः ईश्वर-की बोर अग्रसर होनेकी पहकी सीड़ी भी बही है। इस- बिये को मनुष्य इंश्वरके शरीरभूत जगत्के प्राणियोंका आदर नहीं करता, बल्कि उनकी उपेशा करता है, उनके प्रति है व करता है और उनका उपकार न कर सदा उनकी हानि ही करता है, वह ईश्वरमें विश्वास रखते हुए भी यथार्थकपसे भारितक नहीं कहला सकता और न वह बीवनमें यथार्थ आरिमक उश्वति ही कर सकता है। ईश्वरकी मुक्य पूजा है संसारके प्राणियोंकी सेवा और सहायता करना। धाजकछ आरितक छोगोंके प्रति इसी कारणिस पृथा की खाती है कि वे सदा प्रायः अपने खार्थ-साधनमें ही प्रवृत्त रहते हैं, तथा उसके छिये दूसरोंकी हानि करने-से भी नहीं हिथकते। परोपकारमें प्रवृत्त होना तो हनके छिये दूरकी बात होती है। ऐसे पुरुष धषनसे आस्तिक होनेपर भी कार्यक्रपेसे नारितक होने हैं।

### यथार्थ आस्तिकता

यथार्थ शास्तिक वही है को संसारके प्रायामात्रको भगवान्का रूप समझते हैं, तथा उनकी सेवाको श्रीभग-बान्की मुक्य सेवा और प्जा मानकर दुःकित और भार्च प्रावियोंकी सहायवामें प्रकृत रहते हैं, तथा देश धौर समाज- के यथार्थ कल्यानके साथनमें सदा योग देते हैं। ऐसे सज्जन साथकके प्रति श्रीपरमास्माकी कृपा होती है और वे भक्तकी श्रेणीमें गिने जा सकते हैं। मानव-जीवनका यही परम छाम भी है।

यदि नास्तिक भी सवा-सर्थं ए कोकोपकारके कार्यमें निःस्वार्य-भावसे प्रकृत रहे तो उसे भी चास्तिक समस्त्रना बाहिये। परन्तु भाषति इसमें यही होती है कि ऐसे पुरुष काखान्तरमें स्वार्थ-परायय हो जाते हैं, तब उनकी बुद्धि भ्रष्ट हो जाती है जिससे दानिमद कार्यको ही वे उत्तम सससकर करने क्ष्माते हैं और चपनी तथा औरोंकी हानि करते हैं।

धर्म और मीतिकी भिक्ति परमातमा और उसके ईश्वरीय नियम हैं, जिससे यह संसार चल रहा है। जो इनको नहीं मानते हैं वे चाहे कितना भी मयस करें, कालान्तरमें उनसे भूल होगी और खार्यवश होकर वे धर्म और नीतिका उन्नक्षन करेंगे। असप्य ब्रास्तिकता अर्थात् ईश्वरके धिक्तत्व तथा ईश्वरीय नियमोंमें विश्वास करना, एवं तद्युक्ष घाचरण करना, सब प्रकारकी बाक्तविक उन्नतिका मुक कारण है।

# कौन ?

बल यल तेज वायु किसके नियन्त्रणमें ? रात दिन काल-चक कमसे चलाता कौन ?

बीजमें असंस्य वृक्ष वृक्षमें असंस्य बीज, राईको सुपेरु, मेरु राई है बनाता कौन ?

कीन है बिशटसे भी महत बिराट एक ? सूक्ष्मसे भी सूक्ष्म होके बाणीमें न आता कीन ?

सत्ता च्री—' महत्तासे हैं कण-कण जोत-प्रोत तेजीमय सूर्य चन्द्र-में प्रकास लाता कीन ! लीन कर लेता विश्व एक अणुमात्र ही में पल भी न होती देर फेर उपजाता कीन ?

एकसे न एक रचे एकसे अनेक रचे नेक अर्गे-' अन्नेक रचे त्रिगुण रचाता कौन ?

ऊर्णनाभिके समान विस्फुलिंग ज्यौँ कृशानु एक औ-' अनेक मान करता-मिटाता कौन श

अपनेसे अपनेको करके अनेक रूप अपनेसे अपनेको बाह्रसे हुनाता कीन ? असकोती 'आव'

# श्रीभगवान् और उनकी प्राप्तिके उपाय

( लेखक-पं व्यामूपेन्द्रनाथ सान्याल )

स अल्पबुद्धि प्राची ईश्वरके असित्वके सम्बन्धमें क्या प्रमाख पेश करें ? हम-जैसे इन्द्रियाराम मञ्जूबाकी बातों और युक्तियोंका मृल्य ही क्या है ? और छौकिक युक्तियोंद्वारा आजतक उनको सिद्ध ही कौन कर सका है ? ध्याननिष्ठ ज्ञानी और नित्व आरमसमर्पित भक्तके अचल हृत्यासनपर वे सदा ही विराजित रहते हैं; और हम क्या प्रमाख दिखां वें

इसलोगोंके द्वारा अगवान्के अस्तित्वमें प्रमाण प्रदर्शित करना एक प्रकारने पागलका प्रलाप ही समझना चाहिये। स्योंके देखनेके लिये जैसे दीपककी आवश्यकता नहीं होती, जैसे ही ह्रंथरके श्रासित्वके सिद्ध करनेमें भी अन्य प्रमाणोंकी आवश्यकता नहीं है। मक्त और ज्ञानियोंकी म्वानुभूति और सम्पूर्ण ज्ञानोंकी सान, साखाद ईश्वर-वाणी भगवती श्रुति ही उनके अस्तित्वमें सर्वोत्तम और प्रवल प्रमाण है। जो श्रुति-प्रमाणको नहीं मानते, उनसे हमारा कुछ भो कहना नहीं है। मैं यथासाध्य श्रुति-प्रमाण, कुछ लौकिक युक्ति और यत्किञ्चित् अपने अनुभवके आधारपर ही यह निवन्न किस्ता चाहता हूँ, आशा है भगवज्ञक महापुरुष मेरी इस इष्टतापर समा करेंगे।

भगवान्में सभी लोग विश्वास कर सकते हैं, या करेंगे, यह किसी प्रकार भी सम्भव नहीं है। महर्षि नारदने अपने भक्ति-सुत्रमें कहा है—'सा कस्मै परमग्रेमरूपा।'

यहाँ 'किं' शब्दका प्रयोग करके महापुरुष समस्ताते हैं कि जो 'किं' शब्दका थयं है, हमें उन्होंसे प्रेम करना होगा, इस 'किं' शब्दका अर्थ यह है भगवान् सदा ही प्रश्नाई हैं। अर्थान् जिनके सम्बन्धमें किसने छोग कितनी बातें कहते हैं, आजतक कितने प्रश्ना हो चुके हैं और कितने बुद्धिमान् पुरुषोंने उनके कितने प्रश्नासे उत्तम-उत्तम कत्तर दिये हैं, तथापि मानव-हदयके इस पुरातन प्रश्नके विषयमें शंकाहीन, सन्देहहीन, सबके किये प्रहणीय, सबको सन्तोचमद सदुत्तर अभीतक कोई भी नहीं दे सका है। अतपुत्र जब-जब इस प्रश्नकी मीमांसा हुई, तब-हो-तब इस समयके बाद पुतः सन्देहदुआ इकहा हो गया

और बड़ी प्ररत कुछ नवीनरूपमें फिर शामने आ गया। नचिकेताको यसराजने कहा या--

देवैरत्रापि विचिकिरिसतं पुरा न हि सुविक्षेयमणुरेव वर्मः । (कठोपनिवर्षः)

पूर्वमें देवताझोंको भी आत्माके ( ईरवरके ) अस्तित्वमें सन्देह हो गया था। कारण,यह विषय 'न सुविज्ञेयम्' है। सहस्र ही जाननेमें नहीं आता। क्योंकि जगत्को धारण करने-वाला यह आरमा 'अण्:' सुक्ष्म चिन्तनसे भी अगस्य है।

इसीये कहा जाता है, सब छोग अगवान्में विश्वास नहीं कर सकते, बहुतोंको तो उसका पता ही नहीं होता। अगवान्में विश्वास करनेके छिये कोई सहज, सरक भाग भी समझमें नहीं आता, हमछोगींका जो उनपर यस्किश्चिद विश्वास है सो केवज उनकी द्याये ही है।

पुत्र अपनी मातापर सहज विश्वास करता है, वह किसीसे कुछ सुनकर या युक्तियोंका संग्रह करके ऐसा करता हो, सो बात नहीं है। जननीका अनिवंचनीय स्नेह शिशुके हृदयको न जाने क्या समझा देता है जिसको वह बतला नहीं सकता, परन्तु अपने प्राणींके अन्दर वह किसी बन्यक झाकर्षण्का अनुभव करता है, उसीकी प्रेरणासे वह माताको 'माँ, माँ' कहकर पुकारता है और असीम विश्वासके साथ उल्लब्ध माँको गोदमें जा बैठता है। इसी प्रकार युक्तियोंके सहारे कोई भगवान्पर कभी न तो विश्वास कर सकता है और न उनमें प्रेम ही कर सकता है।

भगवान् की विश्वविमोहिनी शक्ति या बाँसुरी, भक्तके प्रायों में न माल्स्म क्या सङ्गीत सुनाती रहती है, उसीसे मक्त सदाके जिये उनके चरण-रजका मिखारी बन जाता है, फिर उसकी किसी भी युक्तिद्वारा उस मार्गसे हटाया नहीं जा सकता। प्रमुके आकर्षणमें ऐसा ही अपार बल है। यदि यह कहा जायिक मगवान् तो सर्वाग्तयांमी, सर्वभ्यापी और सबके आरमा है फिर वे चुन-चुनकर केवक अपने मक्तों को ही बाँसुरीका मचुर स्वर क्यों सुनाते हैं ? हूसरे उसे क्यों नहीं सुन सकते ? इसके उत्तरमें मगवान् गितामें स्वयं ही कहते हैं —

समोऽहं सर्वभूतेषु न मे हेच्चोऽिरत न प्रिमः । मे मजन्ति तु मां भक्त्या मियं ते तेषु चाप्यहम् ॥ (गांता ९ । २९)

यदि भक्तको ही मोचकी प्राप्ति होती है, धभक्तको नहीं, इससे क्या भगवान्में वैषम्य-दोष आता है ? इसके उत्तरमें कहते हैं—'मैं सब भूतोंमें समान हूँ, मेरा कोई शत्रु-मित्र नहीं है, किन्तु जो मुसे भक्तिपूर्वक भजते हैं वे सुझमें रहते हैं और मैं उनमें रहता हूँ।'

बैसे छप्तिके समीप रहनेवाले पुरुषका अन्धकार और जाड़ा अधिकी स्थाभाविक शक्तिमे ही दूर हो जाता है, उसी प्रकार पापी-पुरुयात्मा जो कोई भी मगवान्को भजता है, वही उनकी महिमाको जानता है और वही शान्ति प्राप्त करता है।

पुत्र जैसे जननीपर सहज ही विश्वास करता है, पत्नी जैसे अपने प्रियतम पतिसे स्वाभाविक प्रेम करती है, कुता जैसे अपने अञ्चवाता (स्वामीपर) विश्वास करता है, इनसे कहीं अधिक भक्त अपने भगवान्पर प्रेम श्रीर विश्वास करना है।

जो निराकार, निर्धिकार और न सालूस क्या-क्या हैं; जिनको खोजते-खोजते बुद्धि यक जाती है, युग-युगान्तरोंसे कितने लोगोंके मनोंने उनका कितना अनुसन्धान किया, किन्तु कोई उनकी थाइ न पा सका— ऐसी वह अचिन्त्य वस्तु भी मिल सकती है, उस अधर तत्त्वका भी पता छग सकता है। किन्तु कहाँ?

'हरिके कोमल पद-कमल हरि-जन-हिथमें पेखि।'

भक्तको देखकर ही अभक्त, अज्ञानीका भगवान्में विश्वास होता है मानो उसे कुछ प्रत्यच धनुभव-सा होते लगता है, मानो कोई अचिन्त्य वस्तु उसकी नजरोंके सामने आ वासी है। भगवन्-प्रेममें मतवाले श्रीमान् नित्यानन्द प्रमुको देखकर जन्मके पाप-कलुपित चित्तवाले महापातकी जगाईकी पापवृत्ति शान्त हो गयी। सदाके अभ्यम्त विचयोंसे वह मानो सर्वथा तूर हट गया। यही साधुसङ्ग महिमा है। फिर उसने जब भक्तावतार श्री-वैतन्यवन्द्रके प्रेमप्रित नेत्रोंकी ओर देखा, जब श्रीचैतन्य-देवके शरीरमें लगे, तब तुरन्त ही एक वैच्चतिक किया-सी हो गयी, दोनों भाई अनास्वादित अपूर्व मगवन्नेममें

सर्वया निमम हो गये, उनकी कु-प्रकृत्ति सदाके लिये शान्त हो गयो । जो भूलकर भी कभी भगवानको याद नहीं करते थे, वे ही भगवदकी प्राप्तिके लिये अकुला उठे । भगवदकोंके सक्क विद्या निमहिमा है ।

> 'यदेव सत्सङ्गः तदेव सद्भतौ परावरेशे त्वि जायते रतिः ।'

> > ( श्रीमद्भागवत )

भक्त भी अपने बलपर भगवान्को नहीं पकद सकता, इस बलको स्यागनेकी तो भगवान्ने आज्ञा दी है। भगवान् स्वयं भक्तके समीप आकर उसकी भुजाओं में वैंध जाते हैं। भगवान्की शरण प्रह्या करने और उनको भजनेकी यही महिमा है। जो भगवान्में विश्वास नहीं करता, वह उनके भजनमें भी कभी नहीं छग सकता। भजन बिना केवल बुद्धिवाद्ये कोई भी भगवान्की भ्रपार महिमाका पता नहीं पा सकता। भगवान्का महस्व समग्ने बिना, उनके चरणों अपनेको सब प्रकारमे श्रपण किये बिना, मनुष्य-जन्म ही विफल हो जाता है। श्रुति कहती है—

> इह चेदवेदीदय सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विनष्टिः।

(केन०२ (५)

इसी स्नोकमें यदि उस सत्यसक्त परमात्माका पता जग सके अथवा उनको आना जा सके तभी 'सत्यमित' जीवनकी सफलता होती है। इस जोकमें यदि उन्हें न जाना जा सका ते। 'महत्ती विनष्टिः'— महान् अनिष्ट हो गया—महा विनाश हो गया! क्योंकि जिस धानन्दर्की खोजमें समन्त जीव-समुदाय ध्याकुल हो रहे हैं, जिस आनन्द-की प्राप्तिके लिये लोग सैकहों-हजारों धनर्थ करनेमें आना-कानी नहीं करते सथापि किसी प्रकार भी उस परमानन्द-म्वस्पका सन्धान नहीं पाने। यदि मनुष्यको किसी उपायमे उसका पता लग जाय, यदि वह उस परमानन्दके धन्तहीन, धनादि निर्मरके निकट पहुँच जाय तो फिर उसके धानन्दकी सीमा नहीं रहती, वह जन्म-मरण, शोक-रोग, शीत-उप्ण और अभावके नित्य-निरन्तरके सन्तापंसि—समस्त दुःखोंसे मदाके विषये मुक्त हो खाता है। भृति बहनी है—

> मूतेषु मूतेषु विचित्य चीराः प्रेत्यास्माह्योकादमृता मवन्ति ॥ (केन०२।५)

फिर वे परम भक्त धीर ज्ञानीजन सब मूर्तोमें उन परमारमाकी उपलब्धि कर सकते हैं। इसप्रकार अनुभव करनेवाले धीर पुरुष ही इस लोकसे गमन करके महापद-को प्राप्त करते हैं।

भक्त जैसे मगवान्के लिये पागल हो जाते हैं, मगवान् भी उसी प्रकार श्रपनी स्वाभाविक भक्त-वरसलता-से नहीं च्कते । माता यशीदा वही चेष्टा करके भी जब अपने गोपाल कृष्णको न पकद सकी, तब जननीको परिश्रमसे श्रान्त और क्लान्त देखकर श्यामसुन्दर स्वयं ही आकर उसकी डोरीमें वँघ गये ! धन्य है !

जिन बौंध्यो सुर असुर नाग नर प्रवतः कर्मकी डोरी। सोइ अविश्वित ब्रह्म यसमिति हठि बौंध्यो सकत न छोरी।।

कोटि-कोटि ब्रह्माण्ड जिनके चरण-कमलोंमें धूलि-कण-के सदश नाचते रहते हैं, वे यदि अपनी इच्छासे न पकड़ावें, सो उन्हें कान पकड़ सकता है ? कातर मक्तके समीप भगवान स्वयं ही आकर अपनेको पकड़ा देते हैं। भक्त, भक्ति-प्रिय माधवको भगवाकृषा-रुख्ध भक्तिके वलसे ही पकड़ सकते हैं। जिसके पास भक्तिका यह बरू नहीं है, वह किसप्रकार भगवान्का माझिध्य प्राप्त कर सकता है ? और उनका माझिध्य प्राप्त हुए बिना वह किसप्रकार उनपर परम विश्वास कर सकता है ? अत्तज्व मुझ-जैसे प्राकृत मनुष्य यदि भगवानुमें विश्वास न कर सकें तो उन स्नोर्गोको उत्तना होष नहीं दिया जा सकता।

इसलोगों में साधारणभावये जो यत्किञ्चित् भगवत्-विश्वास है उसमें वाम्नविक विश्वासकी तो गन्ध भी नहीं है। भगवत्-विश्वास एक अपूर्व वस्तु है, वह श्वप्राकृत, अमूख्य सम्पदा है, उसके उत्य होते ही जीव कृतकृत्य हो जाता है भीर उसका भववन्धन टूट जाता है।

> 'यं लम्ब्बा चापरं लामं मन्येत नाविकंततः ।' (गीता ६ । २२ )

भक्त प्रह्वादके सन्दर उस विश्वासकी कैसी अपूर्व शोभा-कैसी अपूर्व माधुरीका विकास हुआ था ? तभी तो उसको समुद्र-गर्भमें निम्नाजित होनेमें और सस्युच गिरि-शिखरसे गिरनेमें तनिक-सा भी भव नहीं लगा । मतवाले हायोके पैरों-तले कुचलनेकी बात भी उसके मनमें किसी प्रकार जरा-सी भी शक्का उरपच न कर सकी, इसका कारण यही था कि प्रक्काद मगवान्के समय मुखारविन्दके वर्शनकर सदाके किये भयसे मुक्त हो गया था। तुष्ट हिरपयकशिपुने जब प्रह्लादको सामनेका लग्म दिखलाकर कहा कि—'क्या तेरा भगवान् इस स्तम्भमें भी हैं?' प्रह्लादने अविचिक्ति चिक्तसे उत्तर दिया कि—'हाँ, हैं, वे सर्वत्र हैं, इस स्तम्भमें भी निश्चय ही हैं।' यही भक्तके ग्रुद्ध भावसे भरे हुए चिक्तका अपूर्व विश्वास है। ऐसा चिक्त बिना मिले क्या किसीको भगवान्के दर्शन हो सकते हैं? यह शुक्ति नहीं है, यह तो भक्तकी प्रस्यक्त की हुई बात है—'येन सर्वमिदं ततम्।'

भगवान् भी शरणागतवस्तल हैं। जो उनकी शरख लेता है, वे उत्पर कृषा करते हैं, अथवा वह उनकी नित्य विद्यमान असीम कृषाके स्पर्शका अपने हृदयमें श्रनुभव करता है। सकाम आर्त, अर्थार्थी भन्तपर भी जब भगवान् कृषा करते हैं, तब जिसकी भक्ति फलकामनासे रहित हैं, उसका तो कहना ही क्या है?

एकवद्या निःसहाया द्रीपदी सभाके श्रन्दर नङ्गी किये जानेके भयानक भय और लाजामे अभिभूत होकर जब कातरकण्ठमे प्राण भरकर भगवान्को पुकारने छगी तब भगवान क्या उसकी पुकारको अनसुनी करके वहाँ बाये बिना चलमर भी रह सके ? आश्चर्यमयी घटना हो गयी, भगवानुका वहाँपर वस्नावतार हो गया। सभाके सभी लोग स्तरिभत और चिकत हो गये। भयानंके भयभञ्जनका अद्भुत इरय हेसकर भक्तोंका चित्त भगवान्के लिये रो उठा ! इतनेपर भी अविश्वासी दुर्योधन अपनी श्राँखोंके सामने आश्चर्य-घटनाको देखकर भी विश्वास न कर सका, उसको यह दश्य तनिक भी विश्वक्रित न कर सका । गुंसा क्यों हुआ ? ईश्वरमें उसका जरा-सा भी विश्वास क्यों नहीं हुआ ? कारण यह है कि वह अहकारी और अभिमानी होनेके कार्या अनिधिकारी था, वह अपने आपको ही बड़ा मानता था । उसका हृद्य अन्धकाराच्छ्रक और सर्वत्र श्रवरुद्ध था, उसके ऐसे हृदयमें भगवानके प्रकाशके लिये स्थान कहाँ था ? इसीलिये भगवत्-शक्ति सर्वत्र प्रकाशित होनेपर भी वहाँ प्रकाशित नहीं हुई।

बाहरी युक्ति और तर्कोंद्वारा जो भगवान्के असित्वका निरूपण किया जाता है वह केवल बाह्य-वाणीका विलास-मान्न ही है, उससे भगवान्का बोध नहीं हो सकता। वह तो मनके स्वधाममें छिपे हुए निज-निकेतनका रहस्य है, सबके सामने कहने-सुननेकी बात नहीं। बहुत दिनोंके प्रवाससे छौटे हुए खामीके साथ बीका जो परस्पर गुद्ध प्रेमाकाप होता है, उसकी भाषाके और उसके भाषके रहस्पको, उसकी करुखरागिनीके अस्पष्ट स्वरको जानने-का अधिकार क्या किसी बाहरी मनुष्यको होता है ? हसी प्रकार मगवद-जानका, उनके अस्तित्वका और भक्त-हदय-में स्थित भगवानके सौन्दर्यकी मधुरताका, छीलाखादका भक्तके हद्यमें ही अनुभव किया जा सकता है, हम अभक्त उसके स्वादको क्या सममें ? और कैसे उसका धर्मन करें ?

ईसाइयोंके 'Imitation of Jesus Christ' नामक ग्रन्थमें किसा है—

The soul is not be satisfied with the multitude of words but a holy life is continual feast. The kingdom of Cod is not in words.

'शब्दोंकी प्रचुरतासे आत्माका सन्तोष नहीं होता, पवित्र बीयनसे निरन्तर सुखका रमास्वाद मिलता है। ईश्वरके राज्यमें शब्दोंका महस्व नहीं है।'

भगवान्को जाननेके लिये चरित्रकी शृद्धि श्रस्यन्त आवश्यक है। विशुद्ध-चरित्र हुए विना कोई भी उनको न तो पहचान सकता है और न देख ही सकता है। विषय-ध्याकुछ चञ्चल-चित्रसे धारमदर्शन नहीं होता। स्थिर-चित्त हुए विना हजारों बार खोंज करनेपर भी और सैक्डों श्रम्य पदनेपर भी भगवान्के अस्तित्वका पना छाना बड़ा कठिन है। भगवान्के वृद्धांनके लिये जिसके मनमें अस्यन्त तीव आकर्षच होता है, वह नचिकेताके समान ही विषयोंकी भ्राप्तांत्रता और अनित्यताको देखकर विषयोंकी भोर ताकता ही नहीं; जिसके प्राप्त हो जानेपर जीवन-यात्रा सवाके जिये समाप्त हो जाती है और मनुष्य-देहका धारण करना सफल हो जाता है— उस परमपदकी प्राप्तिके लिये ही छाजायित होकर वह केवल उसीको चाहता है, इसके सिवा वह और कुछ भी नहीं चाहता।

यह माव तर्क और युक्तिभोंकी सहायताये उत्पन्न होनेवाला नहीं है-'नैषा तर्केख मतिरापनेया' यह महाविपयक बुद्धि तर्कके द्वारा प्राप्त नहीं होती । विषयोंमें निमम्न हुए चिसके हारा हमले गोंमेंसे कोई भी उस गूदतम भगवद-स्वरूपका तत्व नहीं बान सकते । यह इतना सूक्ष्म है और इसीखिये यह इतना दुरवगाह है । श्रवणायापि बहुमियों न सम्बः शृण्यन्तोऽिप बहुवो यं न बिहुः । आश्चयों बका कुरालोऽस्य लग्धा-ऽऽश्चयों ज्ञाता कुरालानुशिष्टः ॥ (कठ० १ । २ । ७ )

संसारमें अधिकांश लोग तो ऐसे हैं जो इस भारमज्ञान अथवा परमेश्वर-सम्बन्धी बातों को सुननेका ही सुबोग
नहीं पाते, कोई अवणका सुबोग पाकर भी इस आरमस्वरूपको यथार्थतः जान नहीं सकते। इस आरमज्ञान—
परमेश्वर-सम्बन्धी ज्ञानके उपदेश भी दुर्लभ हैं, इसके
जानकार श्रोता भी दुर्लभ हैं और इसी मकार प्रारमज्ञानी
पुरुषके हारा उपदेश-पास हुए ज्ञाता पुरुष भी दुर्लभ हैं।
फिर जिस किसी मनुष्यसं इस भारमतस्वके सुननेपर भी
कोई फल नहीं होता। विवेकहीन साधारण मनुष्यके द्वारा
किये हुए परमतस्वके उपदेशसे भारमक्षानका विकास
नहीं होता।

न नरेणावरेण प्रोक्त एव सुविकेयो बहुचा चिन्त्यमानः। (कठ०१।२।८)

इस भारमाके सम्बन्धमें अनेक प्रकारके मत हैं। कोई कहता है मगवान हैं, कोई कहता है नहीं हैं। कोई उनको कर्ता, कोई अकर्ता, कोई साकार, कोई निराकार, कोई न्यायवान ऑर कोई दयालु, इसप्रकार मगवानके सम्बन्धमें अनेक लोग अनेक प्रकारके माब रखते हैं। इमारे इन्द्रिय-प्राह्म ज्ञान और विचारसे उन अतीन्द्रिय प्रमारमाका यथायं बोध नहीं हो सकता। लोग अपनी भावनाके अनुसार ही भगवानको कल्पना कर लेते हैं।

किन्तु वह अहिसीय देव सभी भूतोंके अन्तरमें गूद-रूपने स्थित हैं, वह सर्वग्यापी और सब भूतोंके अन्तरास्मा हैं, वह सबके, सब कर्मोंके साक्षी होनेपर भी निर्मृण हैं, अर्थात् कोई भी गुण उनको बाँध नहीं सकता।

> पको देवः सर्वभूतंषु गृदः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा । कर्माध्यक्षः सर्वभूताधिशसः साक्षा चेता केवला निर्गुणश्च॥ (वेतावतरः ६ । ११)

इन अगवान्को जाननेके विषे उनकी शरख प्रहण करनी चाहिये। स्वयं श्रीअगवान् साज्ञा देते हैं---

> तमेव शरणं गण्क सर्वमावेन मारत । तत्त्रसादात्परां शान्ति स्थानं प्राप्सि शाश्वतम् ॥

> > (गीता १८। ६२)

इस शरणागतिद्वारा मगबदुपविष्ट साधनमें खग जाने-पर शरणागत साधकको भगवान् स्वयं अपने स्वरूपका तथा समझा देते हैं।

शास्त्रिके अध्ययनसे केवळ भगवान्को जाननेकी इच्छा जायत् होती है; नहीं तो अनेक शास्त्रिको पदनेवासा कोई भी उन्हें जान लेता, पर ऐसी बात नहीं है, शास्त्राध्ययनके साथ ही साधन-सम्बद्ध भी होना चाहिये।

> शस्द ब्रह्माणे निष्णातः न निष्णायात् परं यदि । श्रमः तस्य श्रमफलं द्वाचेनुमिन रक्षतः ॥

को केवस शब्द-शास्त्रको जानता है, परन्तु साधनके द्वारा उसका रहस्य उपक्रम्य करनेकी चेष्टा नहीं करता. उसका शास्त्र पदना वैसे ही असमान्न है जैसे बॉक गौ अपनी रचा करनेवालेको केवल परिश्रम ही देशी है। इस-बिये जब कि साधनके बिना भगवानको जाननेका कोई बपाय ही नहीं है, तो फिर उन्हें जाननेके किये साधन ही करना चाहिये। साधन किये बिना जन्म-जन्मान्तरों मे सञ्चित भ्रम्तःकरणका सखनष्ट नहीं हो सकता । सल नाश होकर अन्तः करण्के शुद्ध हुए बिना भगवान्के स्वरूपका दर्शन नहीं होता । भगवान्के स्वरूपका साक्षात्कार हुए बिना केवस इसरेके हारा सुननेसे या मनमानी युक्तियोंके सहारेसे वास्तविक भगवत्-स्वरूपका चस्तित्व समममें नहीं आता। अतपुर भारमतस्य जाननेके किये अथवा भगवत्-स्यरूपका वर्षान करनेके लिये सद्गुरुके उपदेशकी आवश्यकता है। गुरु-कृपा विना कुछ भी नहीं होगा। परन्तु अनुरागी भक्त-पर गुरुदेव कृपा करते ही हैं। इस विषयमें भागवतमें वर्शित भीनारदकी आक्यायिका भ्यान देनेयोग्य है।

#### श्रीनारव कहते हैं---

तस्येवं मेऽनुरकस्य प्रश्रितस्य हतेनसः। अद्यानस्य वाकस्य दान्तस्यानुष्यस्य च ॥ ज्ञानं गुक्कतमं यत्तत् साक्षाज्ञग्यतादितम्। अन्ययोषम् गमिष्यन्तः क्ष्यया दीनवत्सकाः॥

(बीमझा० १। ५। १९-१०)

नारदके मास्किके घरमें चातुर्मास करनेवाले उन दीनवरसत साधुर्घोंने वहाँसे जाते समय श्रद्धालु, विनीत, अनुरक्त और दमगुणायुक्त बालक नारदको जिस गुझतम ज्ञानका रहस्य समझाया था, वह गुझतम ज्ञान अगवान्का ही साधात स्वरूप है।

इससे यह सिद्ध होता है कि विनीत, श्रद्धासम्पद्ध भौर सेवापरायया न्यक्तियोंपर साधुकोग कृपा किया करते हैं। उनकी कृपासे ही यह गुझतम भागवत-ज्ञान जीवके अन्तःकरयामें उत्पद्ध होता है। अवश्य ही भगवान्को जाननेकी रुचि होनी चाहिये भौर भगवान्के प्रति हढ़ विश्वास होना चाहिये।

किसप्रकार यह विश्वास हद हो शीर कैसे भगवान्सें रुचि हो ? इसपर भागवतमें कहा गया है—

> तुः पूषाः श्रद्दषानस्य वासुदेवकयारुषिः । स्यान्महरसेवया विप्राः पुण्यतीर्थनिषवणात् ॥ श्रुष्वता स्वकयां इन्णः पुण्यश्रवणकोर्त्तनः । इयन्तःस्था इत्मद्राणि विष्ने।ति सुहत् सताम् ॥ नष्टप्रायेष्वमद्रेषु नित्यं मागवतसेवया । मगवत्युत्तमक्कोके मिक्निवति नैष्टिकी ॥

> > ( शीमद्रा० १ । २ । १६, १७, १८ )

सेवा और तीर्थ-दर्शनादिसे मगवान्की कथामें प्रेम होता है। पुण्य-भवया-कीर्यनरूप उस भगवत्-कथाको खो सुनता है उसके अन्यःकरयाके मकको भगवान् स्वयं अपने करकमजोंसे थे। डाकते हैं। इसप्रकार निष्य साधुसङ्गसे पूर्व साधुओंके मुखोंसे भगवत्-कथा सुनते रहनेसे जब अन्तःकरयाकी अमङ्गलकारियी शक्तियाँ नष्ट हो जाती है, तब उत्तमक्षोक भगवान्में निश्चला भक्ति उत्पन्न होती है।

भीनारदने भी कहा है-

तत्रान्बई कण्णकथाः प्रगायताः

मनुष्रहेणाश्चणवं मनोहराः ।

ताः श्रद्धमा मेऽनुषदं विश्वण्वतः

प्रियश्रवस्यकः ममाभवद्रभिः ॥

(ओमझा०१।५।२६)

वे (सापु) प्रतिदिन श्रीकृष्ण-कथा कहा करते थे, उन्होंने दया करके मुक्ते उस कथाके सुननेका खिकार दे दिया था, प्रतिदिन श्रदासहित कथा सुनते-सुनते मेरे इदयमें भगवानुके प्रति प्रेम उत्पन्न होने खगा। भादौ श्रद्धा ततः सङ्गोऽध भजनकियाः। ततोऽनर्धःनिवृत्तिःस्यात् ततो निष्ठा रुचिस्ततः॥

पहले अदा होती है। तदन-तर सरसङ्गके फलस्वरूप चित्तमें भगवत-प्राप्तिकी काशा बढ़नेसे भजनद्वारा विक्षेपादि नष्ट हो जाते हैं; पश्चात् निष्ठा और उसके बाद रुचि होती है, रुचिके द्वारा विश्वास हत हो जाता है, फिर भगवान्में प्रवस भासकि उत्पन्न हो जाती है, इसीका नाम मिक और यही विश्वासकी पराकाष्टा है। यह विश्वास हमें सिर्फ वातों भीर युक्तियोंसे कैसे मिल सकता है?

जिसके प्रति इसारा प्रेम बढ़ा हुआ होता है उसका चिन्तन हमें बहुत ही प्रिय प्रतीत होता है, भगवान्में भक्ति होनेपर उनका भी अधिक-से-अधिक चिन्तन करना प्रिय छगता है, फिर वह भक्त अपने प्रियतम भगवान्के चिन्तनमें निमप्त हो जाता है। इसप्रकार आनन्दधन भगवान्का प्रत्यक्ष अनुभव करके भक्त कृतकृत्य हो जाता है।

ध्यावतश्चरणाम्भाजं भावनिर्जित चेतसा । औत्कच्ठवाश्चककाञ्चस्य दृद्यासीनमे शनैर्हरिः॥

(श्रीमद्भा०१।६।१७:

भगवान्के चरणकमछोंका ध्यान करते-करते भक्तिके प्रवक्त होनेपर नारदके चिक्तकी वृत्तियोंका विद्मुंख भाव संयत होने खगा, कमशः प्रगाद प्रेम उत्पन्न हो गया। कब उनके वृद्धम होंगे, क्या मुक्ते भी भगवान् दर्शन देंगे? इसप्रकारकी भावनासे नारदका चिक्त भगवद्-विरहमें स्थाकुछ हो गया, उसके नेश्रांसे आँसुओंकी धारा बहने छगी। उसी समय नारदके हुद्यमें श्रीभगवान्की मूर्तिका आविर्माव हुआ।

ऐसे सर्व-तम-नाशक आनन्दघन मगवान्के दर्शन हुए विना क्या जीवन सफल हो सकता है ? इसी मानन्दके किये ही तो मनुष्य छाछायित है। इसी जानन्दको पानेकी आज्ञासे वह इन्द्रियोंके द्वार-द्वारपर विषयोंके किये भीख माँगता भटक रहा है। वह 'मानन्द' और 'शान्ति' के ब्रिये पुकार सचाता हुआ विना विराम दौद रहा है, किन्तु---

'हरि-सौरम मृगनामि बसत है, दुम तृण सूँचि मरचो।'

- कहाँ है वह शामन्त् ? वह आनन्द विषयों में नहीं है। तथापि जीव इसी शामन्त्रका सेवन करता है। विषयों में इस शानन्त्रका जरा-सा आमास है, इसी श्रिये तो जीव विषयों को होयकर उनसे हटना नहीं शाहता। जीवमें इस शामन्त्रकी शाकोषा साआविक ही है। वह सम्बद्ध आमन्द श्रथवा आनन्दके तरा-से विच्यांको कई बार प्राप्त कर खुका है, किन्तु उससे जीवकी तृसि नहीं होती। वह तो चाइता है आनन्द-स्स-समुद्रको। वह तो उसमें सदाके किये प्रयान के लोकर हूवे रहनेके लिये पागल हो रहा है। यह 'प्यांत प्यंतरं' प्रथवा 'प्यंतम' धानन्द ही भगवान्का स्वरूप है। उसके न मिलनेसे विश्वासके साथ उसका धास्वादन न करनेसे, जीव-की यह जीवन-यात्रा ही व्ययं है। अतप्व भगवान्में विश्वास न करनेसे कितनी हानि होती हैं, इसका कोई धानुमान भी नहीं हो सकता। आनन्दकी तो इच्छा ही पवित्र होकर भित्तरूपमें परिणत हो जाती है। पहले कहा जा सुका है कि आनन्दकी आकांक्षा जीवमें स्वाभाविक हैं, अतप्व भक्ति भी मनुष्यका सहजात संस्कार हैं। इस भक्तिकी चरितायंताके लिये भगवान्की आवश्यकता है। इसारे अन्दर यह भक्ति हैं इसीसे इम समम सकते हैं कि भक्तिय माधव' भी हैं।

## हम भगवान्में क्यों विश्वास करें ?

जो वस्तु संसारमें नहीं इं।ती, उसके छिये किसीको बाछायित नहीं देखा जाता, इसके विपरीत जी वस्तु जितनी सुन्दर और सत्य हो, उसका मिलना असम्भव होनेपर भी कोग उसे प्राप्त करनेकी इच्छा किया ही करते हैं। जीवोंमें, विशेषकरके मनुष्यमें तो खामाविक ही 'सुन्दर' और 'सत्य' के प्रति आकर्षण हैं। 'सरय' और 'सन्दर' को पानेके किये जीव ग्रासाध्य-साधन करनेको भी तयार है । जीवनकी बाजी ख्या देना तो उसके जिये साधारण बात है । वस्तुतः यह सत्य और 'सुन्दर' यदि संसारमें न होता तो केवल चन्ध-कीतृहरू-वश कोई भी इसके प्रति आकर्षित नहीं होता । यह भी देखा जाता है कि सत्य और मिथ्या इन दोनोंमें लोग सत्य-को ही चाइते हैं। स्वप्नमें प्राप्त धन और वास्तविक धनमें. स्रोग वास्तविक धनकी ही इच्छा करते हैं। जबतक सत्य-का यथार्थ बोध न हो, तबतक सम्बक्ते प्रति उपेश्वा दिख्याना सम्भव है, किन्तु एक बार सत्यको समझ लेनेके बाद उसके प्रति बाकर्षित न होना बसम्भव है। जबतक इस सांसारिक वस्तुओंको सत्य समझते हैं तबतक उनको अधिक-से-अधिक पानेकी आक्रीका करते हैं, किन्तु जब वड़ी वस्तुएँ इमारी बुद्धिमें असरय प्रमाखित हो बाती हैं, तब उनके प्रति कोई द्याकर्षण नहीं रहता । इस चजानवहा असत्यको तसीतक चिपटाये रहते हैं, जबतक उसको असत्य समग्र नहीं छेते. इसी प्रकार सत्यके प्रति भी तजीतक वदासीनवद् व्यवहार

करते हैं, जबतक सत्यका खरूप इमारे सामने प्रकट नहीं हो बाता । सत्य सवा उपेचित नहीं रह सकता, इसी प्रकार असत्यके प्रति मोइ भी सदा नहीं टिकता । इसीसे यह सम्भव है कि एक दिन सत्य अवश्य मिलेगा ही। सत्यके प्रति हमारा जो इतना सिंचाव है, यह इमारे प्रस्तर-का एक अति गृद रहस्य है। जो सस्य है, वही तो सुन्दर है। सन्वरके प्रति भाकर्षण इमारा Intuitive सङ्जात ज्ञान है। यह सस्य हमारी चपनी वस्त है, यह हमारे मन-का मोहन प्राचौंका आराम है। जबतक इसको भूले रहते हैं तभीतक 'बदस्त' के साथ खेबना सम्भव है, 'सत्य' के पा जानेपर 'अवस्तु' के प्रति आवर नहीं रहता । जब बाजक खिलीनोंको लेकर खेलमें रम जाता है, तब ऐसा मालूम होता है मानो वह अपनी माँको और धरको भूख गया है। किन्तु उसकी वह भूछ सदा नहीं रहती। भूछ मिटती है, सिखीनोंको फेंक देना पहता है। उस समय उसको भएने घरका, अपनी जननीका स्मरण हो जाता है। तब वह व्याकुल होकर, रो-रोकर भपनी माँको खोजता है और अपने घरकी ओर दौब छटता है, घर पहुँच माँसे मिककर उसे इतना सन्तोप होता है कि खिलाने फेंककर चले आनेका उसकी किञ्चित भी पश्चासाप नहीं होता । उसका अन्तःकरण और अनुभव यही साची देता है कि उसे जो प्राप्त करना था उसको वह पागया है। इस वास्तविक वस्तकी प्राप्तिके आनन्द्रमें वह सब कुछ भूल जाता है। उसकी पाकर सब कुछ भूले हुए पुरुषको इसने अपनी घाँखाँ देखा है । ऐसे कींग किस महानम्दर्भे मझ रहते हैं, कैसे परित्र रहते हैं यह बात उनको देखनेसे ही समझमें आ सकती है। असस्य वस्तके भाकर्षणमें इतना मोह नहीं होता, यदि कभी हो भी जाता है तो वह दीर्घकाकतक उहर नहीं सकता। महापुरुषोंकी जीवनी हमें यह समका देती है कि 'भगवान हैं।' जिस वस्तुको पाकर वे सब कुछ मूछ गये हैं, वह इतनी सुन्दर है कि संसारकी अन्य कोई भी वस्तु उनके मनको वैसा नहीं खींच सकती।

यह सस्य वस्तु किसीकी निराधार कक्ष्यनामात्र नहीं है, यह भूत, भविष्यत्, वर्तमान तीनों काकर्में सस्य है। सम्भेरेमें हम कुछ भी देख नहीं सकते, किसी वस्तुका भी स्वरूप समझ नहीं सकते, परन्तु ऐसा होनेसे हमारे मनको सम्तोष या नृहि प्राप्त नहीं होती। यह मनका एक स्वाआविक थर्म है। मनकी हस स्वाझाविक कृत्तिके कारय

ही हम अन्धकारको पसन्द नहीं करते. अथवा अन्धकारसे तुप्त नहीं होते । जिन सांसारिक सुर्खोंके छिये जीव छाछायित रहते हैं, उनकी इच्छानुसार पाकर भी जो उनकी कुछ मी परवाह न करके - उनकी उपेद्याकर, केवल मनकी करुपनाके आधारपर ही तुम्र हो रहते हैं, सो बात नहीं है, वे इसीछिये तुम हैं कि इस समय उन्हें सत्यके दर्शन हो गये हैं, वे उस असकी सुन्दरपर मुग्ध होकर उसकी ओर सिंच गये हैं। इसीसे अब उन्हें जगत्के विविध वैभव भौर मान-प्रतिष्ठा आदि भाकर्षित नहीं कर सकते । उन्हें प्रकाशके दर्शन हो गये हैं, धतएव वे अन्धकारमें भटकना नहीं चाहते । यह धन्धकार ही अज्ञान है । जबतक धज्ञान इमपर छाया रहता है तबतक हमें वाध्य होकर उसमें निवास करना पढ़ता है, किन्तु सरयका प्रकाश पाते ही इम तुरन्त उसीकी ओर वौद जाते हैं, फिर वह अन्धकार इमें नहीं सुहाता । अनेकों पुरुषोंके जीवनमें यह ज्ञानाकोक प्रकाशित हो चुका है, हमने ऐसे बहत-से कीगोंको देखा है, जो इस ज्ञानाखोकके प्रभावसे विगत मोह हो अज्ञान-भन्धकारके चंगुलसे छट चुके हैं।

सत्यका भाकोक प्रकाशित हुए विना हमारे मनका यह गोरलघन्या मिट नहीं सकता; धन्तःकरणकी अप्रसक्षता और चित्तका मय दूर नहीं होता। ज्ञानी हो या अज्ञानी, सभी निर्भय, निश्चिन्त और भानन्तित होना चाहते हैं, हसीसे सत्य और ज्ञानके प्रकाशको आवश्यकीय समझते हैं और इसीक्रिये जो सत्यस्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप हैं और इसीक्रिये जो सत्यस्वरूप हैं, ज्ञानस्वरूप हैं धौर 'तमसः परस्तात्' हैं उनको पानेकी इच्छा करते हैं। यही जीवमात्रके अन्तर-से-अन्तरकी बात है। यह 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मानन्दरूपमस्तं' परम सत्य है। इसीक्रिये यह हमें इतना आकर्षित करता है, मिथ्या होता तो निश्चय ही हम इतने आकर्षणका अनुभव नहीं कर सकते। जैसे अन्यकारके बाद प्रकाश देखकर हम तृप्त होते हैं, वैसे ही अज्ञानका पर्दा फटनेपर जो ज्ञानाछोक प्रकाशित होता है, उस ज्ञानके प्रकाशमें हम उन्हींका साज्ञात् करते हैं औ- 'प्रेमः पुत्रात् भेयः विज्ञात्' हैं।

वही परम कल्याणस्त्रस्य हैं, वही हमारे आत्मा हैं, वही हमारे सबके राजा, प्रशु और भगवान् हैं। इसक्रिये भ्रज्ञानीको भगवान्के दर्शन न होनेपर भी ज्ञानी भक्त उनको देख पाते हैं। इसमें अविश्वास करनेका कोई भी कारण नहीं है। इनके श्रद्धपको पहचानकर पूर्वकालके क्षियाय सरस शिशुके सदश उच करहसे यह पुकार उठे थे---

'वेदाहमेतं पुरुषं महान्तम् ।' (येताहबतर २।८) वह गम्भीर ध्वनि आज भी मनुष्योंके चित्ताकारार्में प्रतिध्वनित हो रही हैं। धीर, विवेकी पुरुष अब भी उसको सुन पाते हैं।

इस जरात्में भनेकों विषयोंके छिये भाकर्षण भनुभव करते हैं और उनको अपने हाथके समीप ही देखना भी चाहते हैं एवं अवसर मिछनेपर उनपर अपना श्रधिकार जमानेमें भी नहीं चुकते । ऐसा क्यों करते हैं ? इसी खिये कि वे विषय इसकी शाकर्षित करते हैं, शानन्द देते हैं, उनको पाकर सन शान्ति प्राप्त करता है, इसीसे इस उन भानन्दप्रद वस्तुभौंको पाना चाइते हैं। किन्तु इन वस्तुओं-में ज्ञानन्दका स्वम दीखनेपर भी ये क्षणभंगुर हैं, इनकी प्राप्तिसे इसारे प्राणोंकी आकांचा नहीं मिटती। जो सचमुच परमानन्दस्बरूप हैं एवं निस्य सत्य हैं, जिनका किसी काकर्मे ध्वंस नहीं होता, जो धानन्द कभी धुकता नहीं, जिसको पाकर ऐसा नहीं कह सकते कि बस, हो चुका भौर नहीं चाहिये। वह ध्रुव नित्य सत्य परमानन्द ही भगवान हैं। जब क्षियाक विषयानन्दके किये ही जीव उम्मत्त हुआ फिरता है, जिस विषयमे जिसको जितना कुछ मानन्त मिछता है, वह उसीपर अपना अधिकार जमाना चाइता है, तब यह तो पता लग ही जाता है कि इमारा ध्येय आनन्द है। यह सत्य है कि जगत्में अनेकों विषय है, और उनमें हमें आनन्द मिलता है, किन्तु वह आनन्द सदा रहनेवाला नहीं है, इसीलिये चित्त हाहाकार पुकार वदसा है। यही जीवकी सास्यन्तिक मर्मवेदना है। नाना प्रकारके सांसारिक आनन्यको पांकर भी हम उसका स्थायी भोग क्यों नहीं कर सकते ? इसका कारण यही है कि इमें बास्तविक झानन्दका पता नहीं लगता, आनन्दके सस्य स्वस्पको इस पक्र ही नहीं पाते । इस जो कुछ देखते हैं वह काचके अन्दर आवृत प्रकाशका प्रतिविम्बमात्र हैं, अवस्य ही वह आछोकका प्रतिरूप है, किन्तु चनुरूप नहीं है। इस आनम्दको इस नित्य स्थिररूपसे प्राप्त नहीं कर सकते, इसीसे इमारा मन इतना विश्लेपयुक्त और चन्नव रहता है। वास्तविक भागन्य ही जीवनका चरम सत्य है, वदि इस इस चरम सत्वको देख पाते, अथवा इसके सचिकट पहुँच जाते तो इसारे मनमें विकार या चिच्नें विक्षेप किञ्चित् भी नहीं रह सकता । उस भागन्दमें सहान्

आकर्षया है इसीसे तो वह कृष्या है। उसको प्राप्त करनेके बिये न मालूम इम किस अमादिकाक्से दौद रहे हैं। उस परमानन्दको न पानेके कारया ही तो मन क्षिप्त हो उठता है और अझ शिद्युकी तरह उसे पानेके बिये दौदने काता है। इमारे बार-बार एक जन्मसे दूसरे जन्ममें जानेका यही रहस्य तो नहीं है?

वो वस्तु ही व हो, उसे पानेके किये अनका इतना विश्लेष और इतना वेग नहीं हो सकता । निश्लय ही 'वह' है, इसीसे उसको पानेके किये अनकों इतनी प्रवक्त इच्छा है, इसीसे परमानम्बकी प्राप्तिके किये जीवकी इतनी टान है। इस आनम्ब्यस्थ्यकी निस्प्याप्ति ही जीवकी नित्य-इच्छित वस्तु है। और इस परमानम्बके मूर्तिमान् विश्लद ही अभिगवान् हैं। फिर भगवान् नहीं हैं यह बात कैसे स्वीकार करें ?

साधारणतः हम चक्षु आदि करणोंकी सहायतासे शब्द, स्पर्श, रूप, रस, गन्धकी उपलब्धि कर सकते हैं। परन्तु इन इन्द्रियोंद्वारा हम भगवानुको देख या समम नहीं सकते । स्थूल इन्द्रियोंके द्वारा स्थूल विषयोंका ज्ञान हो सकता है, किन्तु अतीन्द्रिय वस्तुके जाननेका उपाय तो दूसरा ही है, वह ज्ञान इन इन्द्रियोंकी सहायतासे सहजर्मे नहीं हो सकता । पदार्थ-समूह इन्द्रियोद्वारा ब्राह्म होनेपर भी ऐसे अनेक सूक्ष्म पदार्थ अथवा कीटाण हैं जिनको इम इन चक्षुचाँद्वारा नहीं देख सकते। उनका देखना या तो सूक्ष्म शक्तिवाले कृत्रिम यन्त्रादिद्वारा हो सकता है या मनुष्यके अन्तरमें स्थित अतीन्द्रिय शक्तिके स्फुरणद्वारा । बस्तु तो यम्त्रादिकी सङ्घायतासे शायद दीख भी सकती है, किन्तु आत्मदर्शन अथवा ईश्वरदर्शनमें इन यम्त्राविकी सहायता बिएकुछ म्यर्थ होती है, उसके छिये तो दिस्य चक्षु चाहिये। भगवान् श्रीकृष्णने अर्जुनको यही दिन्य चक्षु दिये थे, इसीसे वह विश्वरूप देख सका था । वे अतीन्द्रिय दिन्यनेत्र सब मनुर्धीके अन्दर हैं किन्तु वे न तो उनका सद्व्यवद्दार करना जानते हैं और न उन्हें प्रस्फुटित करनेका उपाय ही। इसीविये सबके पास दिव्य चक्क होनेपर भी वे उनके अधिकारमें नहीं हैं। भगवान्का सक्रप मछौकिक है, मतः उसके दर्शनके किये अछौकिक नेत्रोंकी धावरयकता है। सौभाग्यसे विनके व अधौकिक नेत्र खुद्ध गये हैं, वे भगवान्के-

'क्षं मगवते। यत्तनमनः कान्तं शुव्यायहम् ।'

— को देखकर छत्तक्य हो जाते हैं। यह कर्णना नहीं है, भगवत्-खरूपके वर्णन किये जा सकते हैं, यह परम सत्य है। आजीवन विषयोंके पीछे भटकनेके कारण हमारा मन अस्यम्त चन्नक हो गया है। इस चन्नछताके मिटते हो हृदय-पटमें उसका छतित त्रिभक्त सज्ज जबद्कामित, बाँकेविहारी मधुर रूप प्रकट होता है। किन्तु स्थूछ विषयोंका चिन्तन करते-करते हमारा मन बहुत ही स्थूछ हो गया है, इसीसे 'सूक्ष्मचात् तद्विशेषम्' स्चम होनेके कारण अविशेष एरमारमाके दर्शन-छामसे वह वश्चित रहता है। यह बात नहीं है, कि उनका भ्रसित्व ही नहीं है, इसीमे हमें उनके दर्शन नहीं होते। यह है, परन्तु हमारे अन्दर सूक्षम-हि—योग-हिका भ्रमाव है इसी कारण हम उनके दर्शन-छाभसे विश्वत हैं, नहीं तो—

( ইয়০ १ )

— ऐसे भगवान्को क्या इस देख नहीं सकते? भगवान्-को जाननेके छिये पहले ऋधिकार प्राप्त करना होगा । इस परमारमाको जाननेके ऋधिकारीके सम्बन्धमें यमराजने नचिकेसाके प्रति कुछ बार्ने कही हैं—

'ईशाबास्मामेद र सबै यत्किश्र जगत्यां जगत्।'

कामस्याप्तिं जगतः प्रतिष्ठां

ऋतोरनन्त्यममयस्य पारम् ।

स्तोमं महदुरुगायं प्रतिष्ठां

दृष्ट्वा भृत्या धीरा निषकेतोऽत्यसाक्षीः ॥

( कठोपनिषद् १ । २ । ११ )

जो समस्त विषयभोग, संसारका स्वामित्व, गर्जीका अनन्तफल, सब भयोंके नाशकी पराकाद्या और चित्रशय स्तवनीय और सम्पूर्ण ऐन्धर्ययुक्त शुभ फल और अपनी अत्युक्तम गति, इन सबकी आशाको स्याग सकता है, वह महा त्यागिक्द पुरुष ही इस परमतत्त्वको जान सकता है।

जो पुर्य-कर्मों में रत, सरछ, परोपकारी और दम-गुण-सम्पन्न हैं, उनका भगवान्में अपने आप ही विश्वास होता है। भगवान्के मिलते ही सब कुछ मिल जाता है, इस-प्रकारकी निश्चयारिमका दद बुद्धिको धारण करके वे किसी भी सांसारिक फर्क्की कामना नहीं करते। विपर्योका स्तोम सब प्रकारसे छूटे विना भगवान्को प्राप्त करनेकी आशा दुराशामात्र है।

न संदरो तिष्ठति रूपमस्य न अञ्चला पत्रमति कश्चिदेनम्। हृदा मनीषा मनसामिक्लृष्ठो य पनं विदुरमृतास्त मकन्ति ॥ (कठ०२।३।९)

यह परमारमाका स्वरूप इन्द्रियका प्रत्यक्ष विषय नहीं है-इन्द्रियग्राद्ध नहीं है, चक्षु आदि इन्द्रियों द्वारा कोई भी उसको नहीं देख सकता । किन्तु विकल्पहीन अर्थात् संयत वा निश्चक 'इदा' बुद्धिहारा ध्यानकी सहायतामे वह अभिकृत सर्थात् प्रकाशित होता है, जो इमको जान जाता है वह अस्तस्वरूप हो जाता है।

न साम्परायः प्रतिमाति बाहं
प्रमाद्यन्त वित्तमेहिन मृद्धम् ।
अयं होका नास्ति पर इति मानी
पुनः पुनर्वशमायद्यते मे ॥
(कठ०१।२।६)

जिनकी बुद्धि प्रसादमस्त है, जो धनके मोहसे मोहित है, ऐसे ज्ञानरहित बालक-सददा स्वक्तियोंके निकट शास्त्रानुकूल साधनादि और उसका फल प्रकाशित नहीं होता। जो यह समझते हैं कि यही लोक है, परलोक नहीं है, ऐसे पुरुष बारम्बार मृत्युके ही मुखमें पहते हैं, वे अमृतके स्वरूपको प्राप्त नहीं कर सकते।

> नाविरतो दुश्चरितालाशान्तो नासमाहितः । नाशान्तमानसो वापि प्रज्ञानेनैनमान्तुयात् ॥ (कठ०१।२।२४)

को पुरुष असदाचारी है, इन्द्रियोंके भोगोंमें आमक है, एकाम्रतारहित अस्यन्त चक्कल छौर छशान्त मनवाला अर्थात् फल-कामनाके खिये छारयन्त लोलुप है वह यदि बह्म-विषयक विचार भी करे, तो भी इस चैतन्यस्थरूप आस्माको प्राप्त नहीं कर सकता ।

> तं दुर्दरीं गूढमनुप्रविष्टं गुहाहितं गह्नरेष्ठं पुराणम्। अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षदीकी जहाति॥

> > (कठ०१।२।१२)

जो दुईमनीय विषय-जोममें प्रमत्त नहीं है, अर्थात् धीर है, ऐसे धीमान् पुरुष परमारमामें चित्त-समाधानरूप योगके अभ्यासमे उस 'दुईर्घ'-दुविज्ञेय 'गृढ'-इन्द्रियोंसे अग्राद्य भीर 'अनुप्रविष्ट'-सब भृतींके अन्तरमें प्रविष्ट, प्राखियोंकी दुद्धिके भीतर विराजित देहरूप गर्तमें स्थित, सवा विद्यमान उस परमदेवको मानकर विद्योंसे उत्पद्म सुल-दु:लाविका परित्याग करते हैं। अर्थात् गम्भीर भ्यानके हारा आस्मस्वरूपको प्राप्त कर छेनेपर उनको फिर विद्योंसे उत्पद्म होनेवाले सुलदु:सहारा विद्यम्बत होना नहीं पदता।

अङ्गुष्टमात्रः पुरुषोन्तरात्मा सदा जनानौ इदये सन्निविद्यः ।

जो अकुष्ठ-परिमाण-पुरुष हृदयाकाशमें प्रकाशित है, वही जीवोंके अन्तःकरणमें स्थित है।

> ममेवैष वृणुके तेन रूम्य-स्तस्येष आत्मा विवृणुके तनू ४स्वाम्॥ (कठ०१।२।२३)

जो मुमुक्षु साथक इस श्रात्माको प्राप्त करनेके लिये प्रार्थना करता है, अथवा वही एकमात्र प्राप्तज्य वस्तु है, यो समम्बकर उसको वरण करता है, उसी मुमुक्षु साधक-इत्तर यह भारमा प्राप्त किया जाता है। यह भारमा उस मुमुक्षु उपासकके निकट भपनी मूर्ति प्रकाशित करता है। साधककी ऐकान्तिक शरणागित और भगवत्-कृपा ही उसके साक्षात्कारका उपाय है।

यदा सर्वे प्रभिद्यन्ते इदयस्येह ग्रन्थवः। अय मत्यों अमृतो मबत्येताबद्धधनुशासनम्॥ ( कठ० २ । १ । १५ )

जब इस वीवनमें ही धन्तःकरणके समस्त बन्धन (देहादिमें ममस्ववृद्धि) नारा हो जाते हैं, तब यह मरणशील देह-विशिष्ट व्यक्ति अमृत हो जाता है। यहींतक अमुशासन है। इसप्रकारकी अवस्था प्राप्त करनेके बाद फिर उपदेशकी आवस्यकता नहीं रहती।

यह भारमा ही-

उपद्रहानुमन्ता च मर्ता भोका महेश्वरः । परमात्मेति चाप्युको देहेऽस्मिन्पुरुवः परः ॥ (गीता १३ । २२)

यह पुरुष उपद्रष्टा, अर्थात् साक्षीमात्र, अनुमन्ता— प्रतुमोदन करनेवाला, यही सबका भरण करनेवाला, पालन करनेवाला और महेश्वर अर्थात् ब्रह्मादिका भी प्रथिपति है। भृतिमें कहा है—

'एव: सर्वेश्वर: एव: भूताधिपति:'

प्रकृतिके गुणोंसे मोहित जीव वृथा-सारा, वृथा-कर्मी होकर सब भूतोंके महान् ईश्वररूप मेरे परमतस्वको म जाननेके कारण मनुष्य-देह-धारी मुझ परमात्माकी सबज्ञा करते हैं। किन्तु—

महत्मानस्तु मां पार्य देवीं प्रकृतिमाश्रिताः । भजन्यनन्यमनसे। ज्ञात्वा भूतादिमन्ययम् ॥ (गीता ९ । १३ )

हे पार्थ ! दैवीप्रकृतियुक्त महारमा पुरुष मुझमें एकाध-चित्त हुए मुसे जगत्-कारण और नित्य-स्वरूप समस्वर मेरी घाराधना करते हैं। धतएव जिसमें आमुरी स्वभाव बद्छकर दैवी स्वभाव प्राप्त हो, इसके छिये चेष्टा करना परम कर्त्तन्य हैं। दैवी स्वभाववाले पुरुषको ही स्वरूप-साक्षास्कार होता है।

> मां च योऽव्यमिचारेण भक्तियोगेन संबते । स गुणान्समतीरेपैतान्त्रह्मभूयाय करपते ॥ (गीता १४ । २६)

जो अन्य रुक्य त्यागकर एकान्स-भक्तियोगङ्कारा परमेश्वर-स्वरूप मुझ वासुदेवकी सेवा करता है, वह तीनों गुर्योको उल्लोघन करके मोक्षप्राप्तिके लिये समर्थ होता है।

### वह

कीन है, कहाँ है वह, रूप उसका है कैसा ? इसका किसीने कुछ भेद नहीं पाया है । अनल, श्रानिल, जल, व्योम, जगतीतलमें, जीव, जन्तुओं में अणु-अणुमें समाया है ॥ आदि मध्य अवसान उसका नहीं है कुछ, जायेगा कहाँको, वह कैसे यहाँ आया है ? उसका 'प्रकाश' यह जग जल यलमें है, उसकी ही सृष्टि और उसकी ही माया है ॥ स्माकान्त विपार्ठा 'प्रकाश'

## श्रीभगवद्-रहस्य

(केलक-रायवहादुर राजा दुर्जनसिंहजी)

बनति रघुवंक्षतिलकः कौशल्याह्ययनन्दनो रामः । दक्षवयननिवनकारी दाशरियः पुष्परीकाक्षः॥ वसुदेवसुतं देवं कंसचाणूरमर्दनम्। देवकीपरमानन्दं कृष्णं वन्दं जगद्रुरुम्॥

तभेद होना प्राकृतिक धर्म है और यह अनादिकारूसे चला आया है, किन्तु आश्चर्य यह है कि परिवर्तनशील पाश्च- मौतिक सृष्टिका विषय उतना विवाद्मन्त नहीं, जितना कि अटल और अखगड स्थितिवारून भगवत्-विषय है। इस विवादके कारण पारस्परिक विरोधकी नित्य वृद्धि होकर नये-नये सम्प्रदाय

आये दिन जन्म छेते चले जा रहे हैं और राग-द्वेषका वेग बद रहा है।

श्रीभगवान्के बनवास पधारनेपर श्रीदशस्य महाराज-की लोक-मात्रा समाप्त होनेके पश्चान् श्रीभरतजी महाराज अपने प्रिय श्रातासहित ननसालने श्रयोध्याजी पधारकर जिस समय परम सन्तत-हृदया श्रीकोश्चर्याभाताके भवनमें पधारे हैं, तब उनके सम्मुख अपनी शुद्धिके निमित्त की गयी अनेक शपयों में एक शपय यह भी की गयी थी-

> मक्त्या विवदमानेषु मार्गमाश्रित्य पश्यतः । तेन पापेन युज्येत यस्वायोऽनुमते गतः॥ (वा० रा० भयो० का० स० ७५ । ८५)

अर्थात् भिक्ति हारा किसी मार्गका (सम्प्रदाय, मत) माध्य करके शगदनेवालों या उनके देखनेवाले (विवादके मुननेवाले) को जो पाप लगता है वह उसे लगे जिसके परामर्शसे श्रीभगवान् वनको पधारे हों। खबडन-मरहन-पूर्वक भगवर्-विवयपर शास्त्रार्थ करनेमें स्वपद-समर्थनका आवेश होकर जिनके हृदयमें राग-देखकी मात्रा वह जाती है, उनके क्ष्मि यह शपय चुसुरूमीकनपूर्वक पूर्ण शिक्षामर है। यद्यपि इससे स्पष्ट है कि भगवत्-विवयमें विवाद करना प्रायक्षित्रसापेच एक प्रकारका पाप है और यह कदायि साधु-सम्मत नहीं है तथापि विशेषकर इस किलाकालों तो, तशा ससद्य-सी हो रही है और वह प्रवादपूर्व

कोई विषय सम्मुख आता है तो हृदयको परम आधात पहुँचता है किन्तु यह सोचकर कि सर्वधा पचपातहीन परम विज्ञानमय भीमझगवद्गीता या आधुनिक जात्में सर्वाधिक जोकप्रियताप्राप्त श्रीतुलसीहत मानसरामाययासरीखी अनुषम रचनाओं के द्वारा प्रकटित सिद्धान्तों में लोककी अनेक भान्तियों के समूछ नष्ट होनेकी पर्याप्त सामग्री प्रस्तुत है अथवा इनके ही आधारपर अनेक छेख-ध्याख्यान भी भगवत् श्रेममें छीन विद्वान् या महारमाओं के हारा यथासमय जगत्के समझ होते रहते हैं—जब इनका प्रभाव भी विवादिष्य छोगों के शान्तिका कारण नहीं हो सकता तो मुक-जैसे चल्पमित वा अभ्यास-धून्यकी तो गणना हो क्या है ? इस स्थितिमें मेरा छेखनी उठानेका कैसे साहस हो सकता है ? तथापि जब कभी हृदयको पूर्ण धक्का खगकर देवी-प्रेरणा होती है तो श्रीतुलसीहत रामायण्याकीका यह वचन—

सन जानत प्रभु प्रभुता सोई। तदिष कहे निन रहा न कोई॥

—स्मरण हो चानेसे प्रवृत्तिके लिये साहस हो जाता है
और उसी दैवी-शक्तिके अनुरोधसे दीन वा दरिद्र शक्दोंमें
कुछ माय भी निकल पहने हैं। मेरे विचारमें यदि मूख
श्रुतियोंका चाराय हृदयाद्वित कर लिया जाय तो ऐसे
भेदोंका चंकुर ही हृदयमें नहीं उठने पावे और कैसा भी
जटिल विषय हो, सरलतासे समझमें भा जाय।

सबसे प्रथम भगवत्-तत्त्व-द्योतक मृत श्रुतियोंको ही छिया जाय-

पकमेबाद्वितीयं ब्रह्म, नेह नानास्ति किञ्चन । स देव सौम्बेदमग्र आसीदेकमेबाद्वितीयम् । तदैश्चत बहु स्यां प्रजायेय । (छान्दोग्य उपनिषद्)

इनसे सूर्यके मध्याइ-प्रकाशकी भाँति सिद्ध है कि भगवान्, ब्रह्म, परब्रह्म परमारमा इत्यादि अनन्त नामोंमेंसे कुछ भी कहा जाय, है एक वा अहितीय ही। इस सिद्धान्तमें जहाँतक देखा जाता है किसी भी (चाहे सनातन-धर्मी चाहे भन्य) सम्प्रदायका मतभेत नहीं है क्योंकि दो परमेश्वर कोई नहीं मानता।

इतना तो विषय निर्विवाद है, किन्तु सतभेदके कारण-का बीख श्रीभगवान्का स्वरूप-निरूपण है, क्योंकि कोई तो इसको अमूर्त अर्थात् निशकार बताता है चौर कोई मूर्त अर्थात् साकार । इसीके चन्य नाम निर्गुण-सगुण, द्वैत-अद्वेत, निरवयव-सावयव आदि हैं।

पचपास खोककर श्रुतियोंके आधारपर विचार करनेसे ऐसे मतमेदको अवकाश नहीं मिल सकता, किन्तु पचपात- का खंडर हदयमें जमनेसे पूर्वापरका सब विचार नष्ट होकर और पक्ष-समर्थनके आवेशमें यथार्थनापर हिंद न रहकर परिणाम यह होता है कि ऐसे पक्षके सिद्ध करनेका प्रयक्ष होने स्थाता है जिससे भ्रपने जिन श्रृष्टदेव श्रीभगवानके उस्कर्षोपपादनके लिये न्याय-परायणताके भी दमनपूर्वक पचपातका इतना आकाश-पाताल बाँघा गया, कि उस्तरी इत्रमाण्में अधिक भटकनेकी आवश्यकता नहीं । निर्मुण उपासकोंके शिशोमणि और अहैतवादके प्रधान आधार्य श्रीशङ्कर भगवानकी स्थानिक हारा ही उपनिषद्-मन्त्रके आधारपर उनके स्वयंरचित प्रवोध-सुभाकरमें निकले हुए इस वचनको देखिये—

जानन्तु तत्र बीजं हरिभक्त्या ज्ञानिनो ये स्युः । मूतं चैवामूर्तं द्वे एव ब्रह्मणे रूपे॥

जिस ब्राह्मण-भागके मन्त्रको यहाँ लड्ड्य कराया गया है वह इसप्रकार है 'त्रे वे ब्रह्मलो रूपे यन्त्रमूर्ण चामूर्ण चेति' यह मूर्ण ग्रीर अमूर्णका ममुख्य श्रीभगवान्का परमाश्चर्य-पूर्ण न्यापार है जिसका रहन्य त्रिगुणमयी बुद्धिद्वारा प्रहण किया जाना बढ़ा कठिन है—ऐसे ही अद्भुत न्यापारका पुष्टिकारक खेताखतरोपनिषत्का यह मन्त्र है—

> भपाणिपादो जबना ग्रहीता पश्यस्यच्छाः स शृणोत्सकर्णः । स बेत्ति बेद्यं न च तस्यास्ति वेत्ता तमाहुरप्रयं पुरुषं महान्तन् ॥

यहाँ यह सन्देह हो सकता है कि अमूर्त्तका तो सर्वत्र वायु-झाकाशकी माँति स्थापक रहना सम्भव है किन्तु मूर्त्तकी स्थापकता सम्भव नहीं हो सकती। इसमें पहले एक पाझमौतिक सृष्टिका ही उदाहरण श्रीभगवान् सङ्कराचार्यके इन बचनोंमें दिया जाता है—

> साक्षाद्ययेक्देशे बर्तुलमुपकभ्यते संबिंग्बन् । विद्य प्रकाशयति तत्सर्वैः सर्वश्र दृश्यते युगपत्॥

वब कि इस प्रकृति-राज्यमें भी भौतिक सृष्टिका ही अनुपम चमत्कार इम चर्म-चक्कुओं के द्वारा प्रस्यच दील रहा है कि गोलाकार सूर्य-मण्डल साचात् एक देशमें ही दिखलायी देता है किन्तु वह सम्पूर्ण जगत्की प्रकाशित करता है और सबको एक ही साथ सब जगह दिखलायी देता है तो प्रकृतिके स्वामी श्रीभगवान्की अनुपन्न महिमा-का क्या ठिकाना है? जहाँ असंख्य सूर्योका तेज और प्रकाश है, यही क्यों, प्रत्युत विरोधी धर्मवाले अनेक चन्द्रमाओंकी युगपद् ज्योत्सा और शीतलता भी विद्यमान है।

जब इसको श्रीसूर्यनारायगाकी, जो श्रीभगवान्की मायाके कार्य हैं, मूर्त श्रीर अमूर्त दोनों रूपसे व्यापकता इन चर्म-चन्नुओंसे ही नित्य दीख़ रही है तो श्रीभगवानुकी व्यापकतामें क्यों सन्देह किया जाय? यद्यपि श्रद्धावान्के सन्तोपार्थ इतना ही पर्याप्त था किन्तु श्रीभगवान्ने तो इसके प्रमाण देनेमें भी तनिक-सी अपूर्णता नहीं छे। दी, जिसमे किसी सन्देहको ही स्थल शेप नहीं रहता । श्रीकुरुचेत्र-की रणभृमिमें धर्जुनजीको जो विराट्र एका दर्शन कराया, उसके द्वारा इतना ही प्रत्यक्त नहीं दिखा दिया कि श्रीसगत्रानुका रूप आकाश और पृथ्वीके समग्र श्रन्तरमें पूर्ण व्यास है किन्सु विविध प्रकारने विभक्त हुआ जगत् ही अपने शरीरमें दिखाया गया । इस रूपको तो पुनः इतना अवकारा भी था किन्तु श्रीमाता कौराल्याजी और श्रीमाता यशोदाजीको मुखर्मे धौर काकभुशुविडजीको अपने बाल-सारूपके उदरमें ऐसा ही आश्चर्यपूर्ण और अद्भृत चमत्कार दिखाया गया-पुनः वनवासके समय श्रीपार्वतीभाताको भी ऐसे ही परम विसायकारक दश्यमे चिकत किया गया। इयसे सिद्ध है कि श्रीभगवानके दोनीं ही रूप मूर्त या अमुर्त व्यापक और अनादि या अनन्त अर्थात् नित्य हैं--श्रीभगवान्की साकार और निराकाररूपमे न्यापकताके विषयमें श्रीभगवद्गीताजीके सप्तम, नवम, दशम, एकादश और पञ्चदश अध्याय द्रष्टब्य हैं।

इसमें एक धौर भारी चमरकार है। श्रव उसपर दृष्टि वाली जाय। मूर्च और अमूर्च दोनोंका समुचय मानकर भी मूर्चरूपके विषयमें यही समझा जाना सम्मव है कि श्रीभगवान्की यह इच्छा होनेपर, कि मैं एकसे अधिक हो जाऊँ, प्रकृतिकी साम्यावस्था भन्न होकर सन्त, रज, तम तीन गुणोंमें विषमता होते ही त्रिगुणमयी मायाके आश्रयसे सृष्टिका आरम्भ उसी एण हो जाता है और यही मूर्चरूपकी उत्पत्तिका कारक है—जर्मात् मूर्चरूप मायाके संसर्ग विना सम्भव नहीं। यद्यपि ऐसा निश्रय पूर्ण भान्तिमूखक है तथापि यह भान्तिमूखक निश्रय ही सिद्धान्तरूपसे मानना पड़ता, यदि वह द्यामय इन धार्किक सिद्धान्तींकी पुष्टिके निमित्त अपने चरित्रोंसे अम-निवारण इरके अपने सस्यरूपका प्रश्यक्ष प्रमाण न देते। केवल इसी जटिक प्रसंगका प्रमाण देनेके किये श्रीभगवान्-की उस अमोस्री छीछाका होना निश्चय होता है, जिसमें भक्तबहास बज-भूमिमें बह्नबे चराते हुए श्रीभगवान्के ग्वाळवाल और वस्त्रे श्रीब्रह्माजीने सुरा किये थे। उस समय न केवल शुराये गये ग्वालवाल और बछवोंके स्थानमें जो मायिक सृष्टिके क्रमने उत्पन्न हुए थे, दूसरे ग्वालबाल और बलड़े तत्काल उत्पन्न कर विये गये, प्रत्युत उतनी ही संस्थामें सब छन्नणसंयुक्त अपने चतुर्भुज रूपांके भी श्रीब्रह्माजीको दर्शन करा दिये गये। यह सब भमायिक रचना थी,जिसमे सिद्ध है कि भीभगवानुमें केवल मायिक सृष्टि-रचनाकी ही शक्ति नहीं है किन्तु उनकी शक्तिकी अपारता और अपरिमेयता यहाँतक है कि वे अमायिक सृष्टिका भी निर्माण कर सकते हैं। अतः श्री-भगवानका जो मूर्त रूप है वह अमूर्त्तरूपके ही सहश माया-तीत है और उसको मायाका कार्य मानना नितान्त आन्ति-मुखक है। वेदान्त और वैष्णवादि मतीमें ब्रह्म या श्रीभगवत्-तत्त्वके जो भिन्न-भिन्न भेद माने हैं, इनमें अवस्य मायाकी उपाधि हेतु है जिसको किसी मतमें विशेषण भी कहा जाता है, यथा-वेदान्तमें मुख्य दो तत्त्व-चेतन और बढ़ मानकर किसी मतमें चेतनके तीन भेद बताये हैं जैसे शुद्ध ब्रह्म, मायोपहित चेतन जिसको ईइवर कहा है वा अविद्योपहित चेतन जिसको जीव कहा है और किसीमें घटाकाश,जलाकाश,मेघाकाश और महाकाशके तुल्य कूटस्य, जीव, ईश्वर और ब्रह्म ये चार भेद माने हैं। वैष्णव-सिद्धान्ता-नुसार एक मतके ये वचन हैं---

> स पब कठणासिन्धुर्भगवान् मक्तवत्सकः । उपासकानुरोधेन मजते मूर्तिपश्रकम् ॥ तदर्जाविभवन्यूहस्यमान्तर्यामिसंश्रकम् । यदाश्रित्यैव चिद्वर्गस्तकारश्चेषं प्रपद्यते ॥

अन्य भतसे पर-स्वरूप, स्व-स्वरूप, उपास्य-स्वरूप, मूज-स्वरूप, विरोधी-स्वरूप है।

अन्यान्य मतींके द्वारा को ऐसे भेद माने गये

हैं, सब माया-प्रधान हैं किन्तु उस अमायिक परम तत्त्वके वे ही दो रूप हैं जिनका आरम्भमें ही निरूपण हो चुका है।

श्वस एक रहस्यका भी रहस्य और सुनिये। वास्तवमें वात यह है कि जो श्रीभगवान्का व्यस्तकतापूर्ण हस्त-कमल मलकपर हो तो यह इतना अगाथ विषय है कि हसमें वितनी-जितनी सूक्ष्म बुद्धिका प्रवेश कराया जाता है, उतना-उतना ही रहस्य उद्घाटन होता है। उपर जो दशम्य-रूपसे अर्जुनिकोको विराट्स्प अवलोकन कराने और श्रीभाता कौशल्या और श्रीभाता वशोदा और काकभुश्विह्ळीको कमशः मुलारविन्द और उदरमें मद्यायहांको दिखानेकी अर्लोकिक छीलाएँ कथन की गयी हैं, इनपर गम्भीर दृष्टि हाली जाय। स्व-शरीरमें विराट्स्प दर्शन करानेसे तो श्रीभगवान्ने व्यापकताके हारा अपनी पूर्णता सिद्ध कर दिया—

क पूर्णमदः पूर्णामदं पूर्णारपूर्णमुदच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ।।

किन्तु इसके समच एक दूसरा मन्त्र देखना चाहिये। 'महतो महीयान् अणोरखीयान्' यह मन्त्र भी उपर्युक्त मूर्त्त'-अमूर्त्तवाचक मन्त्रके तुल्य एक अधिष्ठानमें दो विरोधी धर्मीका समुखय सुचित करनेके द्वारा श्रीभगवानकी अलांकिक शक्तिका प्रमाख देता हैं,इसके पूर्वाईसे तो उपर के मन्त्र'ॐ पूर्णमद: ……..'का पूर्णतया समर्थन होता है और इसमें वही श्रीभगवानकी विश्वरूपता सिद्ध होती है, जिसके दर्शनका अर्जुनजीको सौभाग्य प्राप्त हुआ। परन्तु उत्तरार्द्ध सर्वथा विरोधवासक प्रतीत होता है और प्रस्पन्में यही सममा जा सकता है कि पूर्णतावाचक मन्त्र-की इस दूसरे मन्त्रके साथ संगति नहीं बैठती। परन्तु इस भारी उलम्बनको श्रीभगवान्ने दूसरे उदाहरणोंसे इस-प्रकार सुजमा दिया, जैसे उलमे बालोंको कंबी सुलका देती हैं। प्रथम इस विराट्रूपमें पूर्ण विशास देहधारी प्रासी और पदार्थोंके सम्मुख तो श्रीभगवान्का बालखरूप अग्रु है और उस अकुसे भी अया उनका उदर श्रीर उस उदरसे अगु उनका मुलारविन्द्-इस मुखारविन्दसे भी अणु कर-के सम्पूर्ण विस्तृत ब्रह्मायसको ही नहीं, ऐसे-ऐसे असंस्थ ब्रह्माक्टोंको अन्तर्भृत करके दिला दिया । यद्यपि यह निवान्त आक्रपीत्यादक दरय है तथापि इसके समर्थनमें

भीभगवान्ने इस गुणमयी सृष्टिमें ही भान्त पुरुषोंका भावरण इटानेके निमित्त एक सामान्य-से-सामान्य उदाहरण उत्पन्न कर रक्सा है। बड़े यन्त्र वा बड़े काचोंको जाने दिया आय । दो चार पैसेमें एक अंगूठी श्राती है उसमें मसुरकी दास्त्री भी छोटा काचका दुकड़ा लगा रहता है-जिसमें सैकड़ों गर्जोंमें आनेवाला दरय अन्तर्भृत होकर स्पष्ट दीलता है। जब इस भौतिक सृष्टिमें ही इमको ये चमत्कार दिखायी देते हैं तो उस मायापतिके अमायिक चरित्रों में क्यों सम्देहको श्रवकाश देना चाहिये ? इससे अधिक उक्त श्रुति 'अगोरणीयान् महतो महीयान्' का सुला हुआ और क्या दशन्त हो सकता है ? इस रीतिसे यद्यपि श्रीभगवान् बृहत्-से-बृहत् और इस्ब-से-इस्ब हुए तो भी उनकी पूर्णतामें कोई अन्तर नहीं आया। जैसी पूर्णता वृहत्-मे-बृहत् रूपमें थी, वही इस्ब-से-इस्बर्मे भी रही । यदि कोई कहे कि वृहत् रूपसे जो अवकाश ब्याप्त था वह इस्ब-रूप धरनेपर कहाँ गया तो इसका उत्तर बहुत सरल है कि वह अवकाश उस पूर्ण तत्त्वके बाहर थोदा ही था, जब वह फेला वह भी फैछ गया और जब वह संकुचित हुआ, वह भी सिकुद गया । श्रतः उक्त पूर्णतावाचक मन्त्रकी संगति श्रीभगवान्के मूर्त और धमूर्त दोनों रूपोंके साथ ही बेठ गयी।

इसी सिद्धान्तको १८ करनेके लिये श्रीभगवान्ते वामनरूप धारण करके, जिसमें उस ही सणके भीतर उस एक ही शरीरके द्वारा भणुता वा महत्ता दोनों दिखायी गयी, एक दूसरा उदाहरण संसारके सम्मुख रक्खा। जह्याण्डके बृहद काम भनेक पदार्थों से अणु देव-शरीर थे भीर उन शरीरोंसे भी अणु वामनरूप धारण किया गया। नहीं तो इतनी हस्बता करनेका इससे श्रधिक महत्वपूर्ण प्रयोजन भीर क्या हो सकता? पुनः उसी शरीरको इतना कराया कि दो ही पैंडमें चौदह लोकको स्यास कर किया।

अब इस महाबाक्यरूप पूर्ण प्रसिद्ध श्रुति 'सर्वं सिल्वदं प्रक्ष' पर भी कुछ विचार प्रकट किया जाता है। इसको अमूर्त अयवा निराकारवाचक ही समम्मा जाता है परन्तु अमूर्त रूप मूर्त रूपसे भिन्न थोने ही है श्रेयह श्रुति दोनों रूपोंपर ही छागू है। इसको भी श्रीभगवान्ने मूर्तिमान् उदाहरणके द्वारा सिद्ध कर दिया — इस श्रुतिका अर्थ है 'यह सब निश्चयरूपसे ब्रह्म हैं' 'इदम्' शब्दसे जिसका अर्थ 'यह सब निश्चयरूपसे ब्रह्म हैं' 'इदम्' शब्दसे जिसका अर्थ 'यह है इस ब्रह्मायडको वा बदि किसीकी करपनामें इससे भी विस्तृत हुन्न और हो तो उसको और इसमें

ब्याप्य किसी भी देश, काल, द्रव्य वा प्रामीको समझ किया जाय-अतः कोई स्थान, वस्तु, प्राची, काल इत्यादि ऐसा नहीं जिसमें और जब कि ब्रह्म न हो। 'ब्रह्म' शब्द उसी परम तत्त्वका वाचक है, जिसका चारम्ममें ही निरूपया किया जा चुका है और जिसके धमूर्त और मर्त्त हो रूप सिद्ध हो चुके हैं। अमूर्त्त की न्यापकता तो प्रसिद्ध है ही, किन्तु जिस समय हिरययकशिपुने कोधान्निसे प्रज्वित होकर हरिदास श्रीप्रह्वावजीके वधके लिये सहग उठाया तो प्रह्लादजीके पुकारकर यह घोषित करते हो कि 'इस लग्भ-में भी श्रीभगवान् हैं' उसी स्थलसे तत्काल भीषवातापूर्वक दहाइते हुए विकराल स्वरूपमें भगवान् चर्म-चक्षुओंके विषय हो गये । अब कैसे कहा जाय कि उक्त श्रुति क्या केवल निराकारकी ही वाचक है और साकारकी नहीं ? वास्तवमें श्रीभगवान् जो यथावसर अनेक रूपोंमें चर्म-चक्कुओं के विषय होते रहते हैं, उसका कारण धर्म वा साधुधोंकी रचा और दुष्टोंका निकन्दन तो है ही, किन्तु अपने श्वास-निःसरित श्रुतियोंके मूर्तिमान् उदाहरण जगत्के सम्मुख रखना भी अभिमत होता है, जिससे अतियों में जो एकका दूसरीसे विरोध दीख पहता है, उसका सहज ही समाधान हो जाय। यही यथार्थमें भवतार-तस्त्र है।

भगवद-रहस्यके विषयमें श्रुतियों या पुराण-कथाओं के आधारपर अपनी अल्पमितिके अनुसार ये विचार उपस्थित किये गये हैं। सनातनधर्ममें ऐमे आस-वाक्योंसे प्रबक्त और कोई प्रमाण नहीं है, किन्तु विषय ऐसा है कि इसका प्रत्येक अंग आध्ययंसे पूर्ण है, जिसको तर्क और विज्ञानके हारा सिद्ध करनेका उद्योग करनेवालों के लिये श्रीमद्भागवत-जीका यह वचन हृदयाङ्कित कर लेना चाहिये—

'सेयं भगवते। माया यक्तयेन विरुध्यते।' (स्कं० ३ अ०७)

श्रयोत् वह श्रीभगवान्की साया है जिसका तर्कशास्त्रसे विरोध है—यहाँ साया 'शब्दका सर्थ प्रकृतिका त्रिगुणसय विकार नहीं है किन्तु आश्रर्यसयी शक्ति है।

इस वचनके विना भी यथार्थतापर दृष्टि रसकर सीचा जाय तो भला 'कर्तुमकर्तुमन्ययाकर्तुं'वाले भगवान्की शक्ति ही क्या हुई, जिसको भगरिमेया और अभित कहा जाता है, वह यदि विज्ञान या तर्कके साँचेमें ढाळ दी जाय और यदि वह गुयामयी बुद्धिका विषय हो जाय दिश्तर उसमें और गुवामयी सृष्टिकी शक्तिमें अन्तर ही क्या रहा दिवा वहाँ वेद्यक 'नेति-नेति' कहकर हार मान गये, वहाँ गुखमयी बुदिका (चाहे वह कैसी ही तीव क्यों न ही) क्या चम्खुप्रवेश हो सकता हैं?

प्रथम 'अजोरणीयान् महतो महीबान्' आदि श्रुतियोंके हारा विरोधी धर्मीका यौगपधरूपसे समुख्य बताया गया जो कि पूर्ण आक्षर्यमय सिद्धान्स है किन्तुयह भी स्थिर नहीं रहा और इस श्रुतिके द्वारा इसका भी खबडन कर दिया गया-- 'नेति नेत्यस्थूलमन्णः' अर्थात् यह म स्थूब है और न सूदम, इसिलये वह यही है ऐसा नहीं कहा जा सकता? इन सब श्रुतियोंका सामृहिकरूपसे यही भर्य निकलता है कि बहाँ इयत्ता स्रोर इदिमत्यता करना कदापि सद्बुद्धिका व्यवहार नहीं है और सनातन-धर्मके नियमानुसार भगवत्-तरबके विरुद्ध विवाद वा शास्त्रार्थको सुननातक प्रायश्चित्त-जनक है। आज इस किल्युगी सृष्टिकी तो स्या चर्चा है, इस समय भी ब्रह्माजीके द्वारा चुराये गये ग्वाल-बारू और बलुइंकि स्थानमें अमायिक ग्वाल-बल्ड् उत्पन्न होनेका उनके पिता-माताओंतकको ऐसा अलाकिक प्रेमका वेग उमहनेपर भी कि जो मायिक सृष्टि-नियमोरपच दूध पीते हुए शिशु उनकी गोदोंमें थे उनसे सर्वधा ध्यान हटकर इन बछदे चरानेवाले बालकोंके लिये ही जो यद्यपि दूध पीनेवाले नहीं थे, म्तनोंमेंसे कुध झरने जग जाता था, श्रनुभव नहीं हुआ और उस रहम्यको केवल श्रीबखदेवजी महाराजने ताद लिया जो स्वयं मूर्सब्द में श्रीभगवान् ही थे।

इस समग्र विवरणका स्त्रहरूप यह है कि उस मझ अर्थात् भगवत्-सन्दके अमायिक दो रूप हैं—एक अमूर्ल तूसरा मूर्त जो यौगपधरूपसे नित्य हैं और श्रीभगवान् इन दोनों ही रूपोंमें महत्-से-महत् और अणु-से-अणु हो सकतं हैं और यह सब कुछ होते हुए भी वे न महत्-से-महत् हैं और न अणु-से-अण्।

चन इस सिद्धान्तके समक्षमें इस मतपर विचार किया जाता है, जिसके द्वारा चनेक विज्ञजनोंकी ऐसी चारणा है कि श्रीभगवानके मूर्तरूप अर्थात् जो भवतार होते हैं वे सब खयं भगवानके ही नहीं होते किन्तु अधिक संस्थामें उनकी अंश वा ककाके होते हैं और एक अवतारसे दूसरे अवतारमें गीरव चौर काचन अर्थात् चटती बदती है। ऐसे निश्चयका मुख्य कारण चनेक शास्त्रीय वाक्य हैं जैसे श्रीभगवान् श्रीकृष्ण्यन्त्रजी महाराजके विषयमें श्रीभद्भागवतके तृतीय अथ्यायान्तर्गत सुतजीका जवन है कि—

पते चांशकलाः पुंसः कण्णस्तु मगवान् स्वयम्॥

इसके आधारपर एक महाजुभावने अपने पूर्ण गरमीर और हेतुगिमंत लेखमें अन्य सब कलाओं के विकासमें समानता मानते हुए सिद्ध किया है कि जो आनन्दके दो भेद हैं समृद्धयानन्द वा शान्त्यानन्द हनमें श्रीभगवान् श्रीरामचन्द्रओं महाराजमें समृद्धयानन्दक अभाव है किन्तु श्रीभगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराजमें इन दं नोंका पूर्ण विकास है। इस रीतिपर इन दोनों अवतारों में भी जो अन्यों से संसारमें मुख्य माने जाते हैं, भेद बताया है। अन्य महापुरुषोंने ऐसा प्रकट करते हुए कि भगवान् श्रीरामके समान श्रीकृष्णको प्रौढ़ अवस्था प्राप्त होनेपर अपनी शक्तियों का भान हुआ हो, यह बात नहीं है, यह तो जन्मसे ही पूर्ण थे। श्रीभगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराजकी धनेक जीलाओं वा चरित्रोंका मधुर वा प्रीढ़ भाषामें निरूपण किया है।

इधर श्रीभगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराजके सम्बन्ध-में तो ऐसा निर्णय किया गया है, उधर श्रीभगवान् रघुनाथ-जी महाराजके महत्व-वर्णनमें उपर्युक्त वचनसे भी कहीं अधिक महत्वके वचन प्राप्त हैं। यथा-

> यस्यांशेनेच ब्रह्मा महेश्वरा अपि जाता महाविष्णुर्यस्य दिन्यगुणक्ष । स एव कार्यकारणयोः परः परमपुरुषो रामो दाशरयी बभूव ॥ (अथर्वण उत्तराई)

अंशभूता विराड् ब्रह्मविष्णुरुद्रास्तथापुरे । ब्रह्मतेजो घनीभूतं वर्तते जानकीपतेः॥ सगुणं निर्गुणश्रेव परमात्मा तथैव च । पते चांशा हिरामस्य पृर्वं चान्ते च मध्यत॥ (रामतापिन्युपनिषद्)

पते चांशकला मूता शक्तिबीर्यसमन्विताः । रामचन्द्रांत्रिसंत्राता रामस्तु मगवान् स्वयम् ॥ (महारामायण)

इन वचनोंसे यह और प्रकाशित हुआ कि जो श्रुतियों-के आधारपर सगवत्-तत्त्वकी इनसे पहले विजन्नणताएँ निरूपण हो चुकी हैं उनके अतिरिक्त यह विजन्नणता और है कि उस तत्त्वके संश सौर कजा भी हो सकते हैं। यही विश्वकृतता स्यों, यहि कितनी भी विचित्रताएँ प्रकटकी जायँ तो उसमें भापत्त और घामयं क्यों होना चाहिये? क्योंकि वह तो विचित्रताओंका भरदार है चौर यहाँ 'इयत्ता' करना निताम्त भूख है—परन्तु जो कुछ निश्चय किया जाय वह केवछ कल्पनामात्र न होकर श्रुति भयवा श्रुतिके ही तुल्य महत्त्व रखनेवाले शाख-वचनके भाषारपर होना चाहिये जैसे कि प्रसन्न-प्राप्त कवा और घंशवाले रहस्यके समर्थनमें उपर्युक्त वचन हैं।

यहाँ यह बात पूर्यस्पसे समझ लेनी चाहिये कि इस कवा और अंशवाले मतका आदर केवल शासीय वचनोंके कारण ही है, नहीं तो इसमें कई प्रवल अवचने पास है, जैसे-सर्वप्रथम तो श्रीभगवान्की गगनभेदी इस उद्धोषणाके-

> यदा यदा हि धर्मस्य स्कानिर्मवित भारत। अम्युत्यानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहम्॥ परित्राणाय साधूनां बिनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्मवामि युगे युगे॥

-यह अनुकूब नहीं है क्योंकि इस प्रतिज्ञारूप घोषणाये अंश-कलाओंके द्वारा नहीं किन्तु पूर्णरूपसे ही आविर्मूत होनेका अर्थ स्पष्टरूपसे प्राप्त होता है।

दूसरे, इसके द्वारा भगवत्-तस्वकी महिमाकी वृद्धि न होकर उछटा द्वास होता है, क्योंकि अपने इटके असिरिक अन्योंको जिनका कि कोई पृथक् व्यक्तिस्व नहीं है किन्तु नाम और रूपकी भिक्षसासे वही एक परम तस्व है, इंश-कछारूपमें बताकर उनमें शक्ति-विकासकी न्यूनता और महत्त्व-संकीर्णता सिद्ध करनेका प्रयास होता है जिसका तूसरे शक्तोंमें यही झाशय है कि अपने इष्टके ही गौरवकी हीनता की जाती है।

तीसरे, जिस पारस्परिक विरोधका कलंक किसी सम्प्रदाय वा मत-विशेषपर लगाया जाता है उसका तो सुक्य कारण इस शाकीय रहम्यने ही उत्पन्न कर दिया।

इन समयर दृष्टि डालते हुए यह दशा अवस्य पूर्ण संदिग्ध है किन्तु यह सब कुछ होनेपर भी धार्मिक जगत्-की क्ष्मितिके किये ऐसे सिद्धान्तकी उपयोगिता अनिवार्य थी, जिससे सिद्ध है कि धर्म-संकटके द्वारा जगत्में विच-कितताकी सम्मावना होनेपर मुक्य कक्ष्म उसके निवारणका रक्ता जाकर अन्य कैसे भी आपक्ति और आक्षेपोंकी उपेचा की जाती है-इसका ज्वतन्त उदाहरख श्रीन्यासची महा-हाजने अपने पुराय-रचनाके उदेह्यानुसार जगत्के सम्मुक्त रस दिया है, जिसमें उन्होंने जिस अवतार और वेदता-विशेषका प्रतिपादन किया है, उसीको मुख्य और अभ्योंको गौरा माना है।

श्रीव्यास भगवान्का यह उद्देश्य नितान्त दूरवृक्तिता-पूर्य था, यित ऐसा न होता ता धोर धर्मसंकटकी प्राप्ति थी; क्योंकि इस सिद्धान्तको प्रकृत्त करके उसको इतना रूप दिये बिना वही एक सिद्धान्त रहता जिसके हारा अमाधिक भगवत्-तत्त्वके दो रूप बताये गये हैं और जिसका अधिकारी केवल सत्त्वगुण्यय जगत् है, जिसका विस्तार सत्त्ययुगतकमें संकुचित था; द्वापर-किन्युगर्की तो चर्चा ही क्या है और विशेषकर इस किन्युगर्में तो उसका एक प्रकारसे अभाव भी बता दिया जाय तो श्रसङ्गत नहीं सममना चाहिये, क्योंकि इस राजस और तामस सृष्टिके सवेग प्रवाहमें सारिवकी भावपूर्ण अति विश्ले उदाहरगों-की गयाना ही क्या हो सकती है ?

अब सोचा जाय, यदि ऐसा सिद्धान्त स्थिर न किया जाता, जिसकी राजसी और तामसी प्रकृतियोंके छिये परमावश्यकता थी तो ये प्रकृतियाँ सर्वया निराधार रहतीं श्रीर मुख्य सिद्धान्तपर इनकी श्रद्धा न होनेसे उसका उपदेश निष्फल था। अतः नास्तिक-भाव उत्पन्न होना प्राकृतिक हो जाता, जिसमें धार्मिक जगत्की सब स्थिति ही ढावाँडोख हो जाती। इसीकिये राजसी-तामसी प्रकृति-वार्छोंको, जिनकी रुचि भगवत्-तत्त्वकी और हो, रुचि-विचि-त्रताके कारण स-प्रकृति-अनुकूल उपासनाके लिये इष्टींकी आवश्यकता होनेसे ऐसा पन्न स्थिर किया गया। यद्यपि विभिन्न प्रकारकी उपासनाओंकी सृष्टि रागद्वेषके द्वारा विरोधका कारण अवस्य समझी बाती हैं परन्तु देखना तो यह है कि यदि ऐसा न होता तो क्या विरोधकी शामित रहती ? इस विषयपर नहीं तो, बन्य सांसाहिक मंझटोंमें विरोधका बेग यदि श्रतिमान्नापर न पहुँच जाता तो इससे मल्प मात्रामें तो कभी रह ही नहीं सकता था, क्योंकि यह तो राजसी और तामसी प्रकृतियोंका श्रनिवार्य धर्म है विसका भनुभव नित्य होता रहता है। भौर यह तो जितना भी कुछ है, धार्मिक विरोध है जिसमें सर्वधा सम्मावना है कि अपने इप्टमें चित्त-वृत्ति कराते-खराते उसकी कृपाये इतनी बग जाय कि उसमें तन्मयता होकर सब भेद-भाव इदयसे निकल जार्य और मूक-सिद्धाश्तपर स्वतः ही इष्टि स्थिर हो आय । यदि यह न होता तो

सांसारिक विषयों में ही टक्टर मारते-मारते वैसे ही जनम मह हो जाता। इससे सिद्ध है कि इस पक्के प्रवर्तनसे बड़ा ही उपकार हुआ है और ऐसा करनेमें भगवत्के अमायिक तत्त्व वा मायिक सृष्टिकी भिष्नताका विवेक न रखकर और उनको एक रूपसे ही दिखाकर सृष्टिके प्रवाहके साँचेमें इस धार्मिक तत्त्वको भी ढालना पड़ा, क्योंकि सृष्टिकी विचित्रताकी यह स्वाभाविक माँग भी । अपने इष्ट-देवकी कृपासे जिनका हृत्य निर्मल होकर विवेकपूर्वक तस्त्र-विवेचनके योग्य हो जाता है, उनको स्वतः ही यह अन्तर प्रतीन होने जगता है, नहीं तो अपनी-अपनी प्रकृतियोंके अनुसार अधिकार-भेदसे जिसको जो मार्ग रुचिकर हुआ है, उसकी प्रवृत्ति उसमें ही हो रही है। वस्तुतः प्रत्येक प्रकारके अधिकारीके लिये ऐसी विधि निकालना सामान्य काम नहीं था, जिसका सम्पादन कैवल भगवत्-स्वरूप श्रीव्यासजी महाराजके ही हारा हो सका । और एक बात यह भी है कि अन्यके द्वारा प्रचलित ऐसा मिद्धान्त जिसके विरुद्ध इतनी भापतियाँ थीं, इतने आदर-योग्य भी नहीं हो सकता था। वास्तवमें श्रीम्यासजी महाराजका अवतार इसी धर्मसंकटकी निवृत्तिके छिये हुआ था।

इमीके जोड़का एक प्रसङ्ग और है। जब रजे,गुणकी वृद्धिने देशमें पूर्ण धर्मसंबट उपस्थित हो गया अर्धात् पशुहिंसा-प्रधान यज्ञादि-रूप कर्मकारहके चक्रमें, जिसका उदाहरण महाराज प्राचीनवर्हिके इतिहासका पर्याप्त है. मोश-मार्गका सर्वया लोप-सा हो गया था, उस समय श्री-मगवान्को ऋषम देवजीके नाम और रूपमें चर्मचनुर्जीका विषय होना पड़ा और इसी प्रकार ऐसे सार्ग चलानेकी आवरयकता प्रतीत हुई, जिसके विरुद्ध अनेक आपसियोंके होनेपर भी उमकी पूर्ण उपयोगिता समझी गयी। बस्तुतः आपत्तियाँ निर्मु ल नहीं थां, क्योंकि पीछे भ्रास्तिग्रस्त बुद्धि-बालोंके द्वारा उसका दूसरा ही रूप सममा जाकर संसार-में धर्म-विरुद्ध मतकी प्रवृत्ति हो गयी, किन्तु यह धर्म-विरुद्धता उस धर्मविद्भवके सम्मुख गणना योग्य नहीं थी, जो श्रीऋषम-भगवान्के द्वारा प्रचलित मार्गके समावमें जगत-को स्थास कर लेता। श्रीऋषभ भगवानुके भवतारका प्रयोजन-चोतक भीमझागवतके एखम स्कन्ध अध्याय पहका यह वचन देखना चाहिये---

अयमनतारो राजसोषः ठूतकैनस्योषशिक्षणार्थः ॥

यह तो हुआ अंशकलामें अवतार होनेका विषय। अब रह गया इस मतपर विचार कि अमुक अवतारमें अमुक गुण प्रकट न होनेसे लाघव है। बस्तुतः ऐसा मन भी इस श्रंशककाके सिद्धान्तके आधारपर ही है, क्योंकि जिनको सन्वग्णेतर प्रकृतियोंके द्वारा अपने इष्टकी उस्कर्षता और अन्योंकी हीनताका निश्चय हो रहा है, उनका अन्योंमें लाधव देखना प्राकृतिक है किन्तु सस्वग्णी बुद्धिसम्पद्ध उच कोटिके अधिकारीके लिये इस विषयपर इसप्रकारसे विचार करनेकी आवरयकता है कि श्रीभगवान सत्यसंकल्प हैं और संकल्पके अनुसार ही गुणोंका विकास किया जाता है तो क्या जिस गुणका विकास नहीं हुआ, वह उनके सङ्करपके आधारपर था अथवा श्रीभगवान्के उक्त रूपमें उक्त गुराके विकसित करनेकी शक्ति ही नहीं थी ? प्रथम श्रीभगवान रघनायजी महाराजके अवतारकी ही झाँकी की जाय। कुछ लोगोंका जो यह कहना है कि 'उनको प्रीडावस्थाके प्राप्त होनेपर अपनी शक्तियोंका भान हुआ और श्रीभगवान् कृष्णचन्द्रजी महाराजको बाल्यकालमें ही हो गया था' यह केवल चरित्रकी विम्मृतिके कारण कहा गया है, नहीं तो श्रीभगवान रामचन्द्रजी महाराजने भी बाल्यावस्थामें ही पुत्र-प्रेम-तन्मया श्रीमाताजीको अपने मुखर्में हो विराट स्वरूपके दर्शन कराये हैं। पुनः काकभुशुविद्यजीको भी ऐसी ही अञ्चलता दिखलायी है। अथवा जो यह कहा जाता है कि, इनमें समृद्धानन्दका अभाव था और भीभगवान् कृष्णचन्द्रजी महाराजमें इसका पूर्ण विकास था जिसके हेतु बतलानेमें यह बात मुख्यरूपसे कही जाती है कि आपके जीवनभरमें कोई दिन ऐसा नहीं कि जिस दिन आप शोकाकान्त हो औंसू बहा रहे हों परन्तु यह भी चरित्रोंके अनुकूल नहीं है, श्रीमद्वागवतके एक ही स्थलके इस वचनको देखना चाहिये---

अहा नः परमं कष्टमित्यसाक्षी विलेपतुः ।

अर्थात् इसको बढ़ा कष्ट है, ऐसा कहकर आँसू गिराते हुए आप विलाप करने लगे । ऐसा होनेपर भी यदि इस पूर्वपक्षको ऐसा ही माना जाय तो इसमें विचारणीय बात यह है कि क्या इनमें वस्तुतः शक्तिकी इननी न्यूनता थी अथवा अपने संकल्पानुसार इस गुणके विकासका अवसर ही नहीं आया । सामान्य उदाहरणसे समझिये कि यदि कोई मनुष्य केवल एक ही कोसकी यात्रा करके ठहर गया

तो देखना चाहिये कि उसमें केवल इतनी ही यात्राकी शक्ति भी अथवा प्रयोजनानुसार उसको उतना ही चलना था ? यदि प्रयोजनपूर्वक उतना ही चलना है तो भला उसमें शक्तिशीनताका दोष कैसे लग सकता है ? इसी प्रकार यदि सत्य-सङ्कल्पके कारण श्रीभगवानके किसी रूप-में किसी गुराके विकासका अवसर ही न आया या उससे किसी प्रयोजनिवशेषके सिद्धिकी आवश्यकता ही न हुई सो उनका लाघव कैसे समझा जा सकता है ? किन्तु यदि जिस रूपमें जिस शक्तिका विकास हुआ उसके द्वारा प्रकृति-राज्यमें असम्भव-से-असम्भव समझी जानेवाली यदि एक भी कियाका सम्पादन हो गया, तो यह स्वतः अनुमान कर लेना केवल इठधर्मी है कि उससे वैसी ही अन्य क्रियाओं का सम्पादन सम्भव नहीं है। मेरे विचारमें श्री-भगवान् रघुनाथजी महाराज ही क्यों श्रीनृसिंह भगवान्, श्रीवासन भगवान, श्रीसत्स्य भगवान्, श्रीकच्छ्प भगवान् आदि नार्मोके द्वारा श्रीभगवानुने चर्म-चन्नुओंके विषय होकर जिस शक्तिका विकास किया है, उसके विषयमें सन्देह करना प्रत्यक्ष श्रीभगवानको महिमाको घटानेका प्रायश्रित संप्रह करना है। यदि श्रीभगवान् कृष्णचन्द्रजी महाराजकी म्तुति करते हुए इस उनके अन्य नार्सोकी महिमा घटार्वे तो वह किसकी हीनता है ? उन्होंकी हीनता है। ऐसा करना तो उनकी स्तुतिके बहाने उलटी निन्दा करना है। छोटे-बढेका तो प्रसंग तभी आ सकता है, जब कि पृथक् स्यक्तिस्व हो । किन्तु जब वही स्वयं अपनेको अनेक रूपसे संसारके चर्म-चचुओंका विषय बनाते हैं, तो यहाँ ऐसे भेद-भावकी असंगनता स्वयंसिद्ध है। उदाहरणरूपसे एक राजाको ही लिया जाय। वह आवरयकतानुसार अनेक रूप धारण करता है। कभी राजसभामें सिंहासन-पर विराजनेका राज्य-चिद्वादि-सहित श्रंगार, कभी आखेटमें जानेका ठाट, तो कभी न्यायालयमें बैठकर कास करनेका स्वरूप, कभी एकान्त-अमण्की दशा, कभी भोजनागारके वस्त्र, कभी शयनागारका सामान्य वेश. इत्याप्ति यधावसर घनेक रूप धारण करने पदने हैं। अव कहिये. उस राजाको एक भावसे देखा लावेगा, अधवा श्रम्य श्रवसरॉपर राज्य-चिह्नादि न होनेसे छोटे-बढ़ेका व्रसंग आवेगा ? मेरे विचारमें ही सामान्य-से-सामान्य बुद्धि भी भाव-विषयंयका निर्माय नहीं करेगी और यदि भाव-विपर्ययका राजाको निश्चय हो जाय तो जो परिणाम हो वह प्रकट है।

श्रीभगवान्का को इसप्रकार अनेक रूपोंमें प्रकट होना है इसमें एक रूपकी प्रतिमुखतामें दूसरे रूपकी भ्यूनता देखना, छिद्रान्वेषसा है। यदि प्रत्येक रूपके चरित्रकी ग्रगाघतामें घुसा जाय तो कितने भी छिद्रान्वेषण किये जा सकते हैं। जैसे कुछ उदाहरसा यहाँ ही सीजिये—

- (१) श्रीभगवान् रामचन्द्रजी महाराजने धनेक ऋषि-मुनियोंको दरहवत्-प्रशाम किया, यज्ञादिमें देवनाओं-का पूजन किया है और श्रीनृसिंह भगवान्के सम्मुख तो ब्रह्मासे लेकर सब देवता थर-थर काँप रहे थे।
- (२) श्रीभगवान् रामचन्द्रजी महाराजकी सेवार्मे पुष्पक-विमान सदैव उपस्थित रहता था, किन्तु भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजी महाराज तो जरासन्थके भयसे मथुराजी छोडकर पैदल भागे थे।
- (३) जिस समय श्रीभगवान् कृष्णचन्द्रजी महाराज अर्जुनजीके साथ मृत बाहकोंको लेने वैकुण्टमें पधारे हैं वहाँ कोई अन्य भूमा पुरुष विराजमान थे, जिनकी दोनों-ने वन्दना की है।
- (४) श्रीनृसिंह-अवतारमें एक श्रस्त्रीकिक रूप धारण किया गया किन्नु अन्य अवतारोंमें तो ऐसा नहीं हुआ, इत्यादि ।

यदि खोज की जाय तो ऐसी-ऐसी अनेक बातें भिल सकती हैं जिनका यथार्थ आशय और मर्म समसे बिना कुछ भी श्रयं लगाया जा सकता है। वस्तुतः श्रीभगवान्के परमतत्त्वमें गुरुता-लघुताका कोई प्ररुन ही नहीं उठ सकता। हाँ, इसमें यह तर्क अवस्य किया जा सकता है और यह सर्वधा सङ्गत है कि यदि श्रीभगवान्के रूपोंमें गुरुता-लघुता नहीं है तो क्या सभी अवतार समान हिम्से ही देखे जायँगे और श्रवतार ही क्यों, समस्त सृष्टि भी तो उनका ही रूप है, क्या वह भी उसी दृष्टि ये देखी जायगी?

शास्त्रों और महान्माओं के मतका अवलोकन करनेसे इसका उत्तर यही मिलेगा कि अवश्य सर्वोचभावसम्पद्म और तास्विक सिद्धान्त यही है कि सभी सृष्टिको अपने इष्टदेव श्रीमगवान्का ही रूप देखे और ग्रम्य सब नार्मीको उनके ही नाम समसे। सर्वोत्तम ज्ञान, परमोत्कृष्ट भक्ति और यथार्थ उपासना इसीका नाम है। इन बचर्नीपर ध्यान दिया जाय, यह उद्धवजीको श्रीभगवान्का अस्तिम उपदेश है— अपनी इँसी करनेवाले खाजनोंको, 'मैं सच्छा हूँ, वह दुरा है' इस देइइडिको तथा खोकलजाको छोदकर कुचे, खायहाल, गौ धौर गधेको भी द्रयहवत-प्रणाम करे। जब-तक समस्य प्राणियोंमें मेरी सत्ता न दीखे, तबतक उक्त प्रकारसे मन, वाणी और शरीरके सम्पूर्ण व्यापारोंद्वारा मेरी उपासना करता रहे। इसप्रकार आवश्या करनेवाले पुरुष-को सर्वत्र घारमबुद्धि हो जानेसे सब कुछ ब्रह्ममय ही दीखता है। ऐसी दृष्टि हो जानेपर वह सारे संशयसे छूट-कर सर्वथा उपराम हो जाय। मन, वाणी, शरीरकी सम्पूर्ण इतियोंसे समस्य प्राणियोंमें मुझे ही देखे। मैं इसीको अपनी प्राप्तिका सर्वोत्तम साधन समस्तता हैं।

(श्रीमद्भाव ११। २९। १६-१९)

श्रीगीताजीका भी यह वचन इसी सिद्धान्तका चोतक है—

> विद्याविनयसम्पत्ने त्राह्मणे गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्रपाके च पण्डिताः समदर्शिनः ॥

(4126)

इन वचनोंसे सिद्ध हैं कि जान, कर्म, उपासना चादि साधनोंके द्वारा जो सिद्धि प्राप्य है, वह यही श्रीभगवानुमें तन्मयता है जिससे चराचरमें उनको स्थापक देखा जाता है। यथा--'मैं सेवक सचराचर रूपराशि भगवन्त' ऐसे उदाहरण त्रिकालदर्शी योगी सथा परम भागवत श्रीशुक मुनि, जनकजी, हनुमान्जी, प्रह्लादजी धादिके सो हैं ही किन्तु वजरजको पाद-पद्म-परागसे पुत करनेवाली गं पियों-में भी यही तक्षीनता थी। श्रीगोखामी तुल्मीदासजीके भी बालकागदके श्रारम्भके वन्दना-भागका यही रहस्य है जहाँ प्रथम ही साधु और उनके साथ लगे हुए ही खलीं-की वन्दना करके जगत्के सब भले-बुरेको 'सीय-रासमय' जानकर वन्दना की गयी है। इस दशाको प्राप्त करना हँसी-खेल नहीं है। ऐसी दशाको प्राप्त करनेवालोंके नाम उदाहर एरू पर्मे प्राचीन कालमे चले आ रहे हैं। किन्त इस कालमें तो ऐसी दशाका उपलब्ध होना श्रसम्भव-सा डी प्रतीत होता है। प्राचीन समयमें भी कोई विरले ही इस अपूर्वताको प्राप्त हो सके थे, अतः यह दृष्टि सर्वधा श्रसामान्य है । सामान्य भावसे श्रीमगवानुको दो रष्टियों-से ही देखना युक्तियुक्त है, एक तो अमायिक मूर्त और बमूर्त रूप, जहाँ गुण-संसर्गके अभावसे कोई भिन्नता नहीं है और दसरा मायिक जिसमें उनकी विशेष इच्छा होकर त्रिगुर्णोकी विषमताद्वारा नाना रूपोंमें यह समस्त सृष्टि उत्पन्न होती है।

अब इन अवतारोंको किस दृष्टिये देखना चाहिये, इसपर विचारकी आवश्यकता है। इस शब्दको जो बहुवचनमें प्रयुक्त किया गया है यह केवल प्रचलित स्यवहार-के कारण लोक-बोधके लिये हैं, नहीं तो व्यक्तित्व भिन्न नहीं है। एक ही मूर्तरूप श्रीभगवान स्वसंकल्प और मावरयकतानुसार रूप धारण कर लेते हैं और उस रूपके अनुसार ही नाम पड़ जाते हैं, यदि किसीको श्री-भगवानके किसी अवतारके जन्म-कर्मादिके कारण ग्य-बद्धता भान होनेसे सायिक भाव दीखे तो भले ही वह उस अवतारको उस रिष्टमे देखे अथवा कोई भक्त अपनी प्रेमविद्वलतामें अपने इष्ट नाम-रूपको ही सर्वोच समझता हुआ उसके अतिरिक्त अन्य नाम-रूपोंको अपने हृद्यमें वह स्थान न दे तो इसमें उसका दोप थोड़े ही है, क्योंकि यह तो अपनी-अपनी श्रद्धा और भावनाकी बात है। यों गुणमयी सृष्टिमें भी तो चमन्कारोंका श्रभाव नहीं है और श्रीभगवानुकी अनेक विभूतियाँ हैं जिनको उनके ही रूप-में देखा जाता है।

इस विवेचनपर एक बढ़े महरवकी यह तर्कणा उठती है कि यहाँ तो श्रीमगवान्की अनगंछ शक्तिवाले मूर्च-रूपको अमायिक सिद्ध किया गया है, परन्तु श्रीगीताजीकी चतुर्य अध्यायमें नीचे लिग्वे वचनके हारा उनका म्पष्ट मायाके साथ आविर्भाव होना प्रकट है—

> 'अजाऽपि सन्नव्ययातमा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृतिं स्वामधिष्ठायः संभवास्थातमायया॥'

उपरसे देखनेमें अवश्य ऐसा ही मान होना है किन्तु इन शब्दोंमें बढ़ा रहस्य भरा हुआ है। प्रथम शब्दायंपर विचार किया जाय। सरल रीतिपर तो इन शब्दोंका यही अर्थ हो सकता है 'में जन्मविरहित बिना व्यय (विकार) आत्मावाला प्राणियोंका स्वामी होता हुआ भी अपने स्वभावको आश्रित करके (अर्थात् मूर्च, अमूर्च 'अयोरखीयान् महतो महीयान्' 'अस्थूलमनणुः' इत्यादि विवक्ष्मण्यक्तिनामधिष्टानः) अपनी मायाके साथ धाविर्मूत हुआ करता हूँ।' 'मायया' शब्दका अर्थ कई प्रकारसे हुआ है, किसीने प्रकृति, किसीने ज्ञान, किसीने बल-वीर्यादि शक्ति इन्यादि किया है, किन्तु ऐसा करनेमें जो दूसरा शब्द 'प्रकृति' आया है उसकी संगित नहीं वैठतो। एक द्वितीयान्त है, हसरा तृतीयान्त है और दोनों एक ही आश्रयमें छिये जायँ तो पुनरुक्ति होती है। हाँ,

दोनोंकी सङ्गति बैठते हुए यह अर्थ तो हो सकता है कि प्रकृतिको अधिष्ठान करके उसके विकार साथाके हारा प्रकट होते हैं मर्थात् इस सृष्टिकी भाँति प्रकृति-नियमानुसार गुर्खोंके विकारद्वारा ही जन्म लेते हैं, किन्तु प्रथम तो जिस रूपमें श्रीभगवान्का शाविभाव हुआ है वह प्रकृतिके सर्वथा अतीत था, वे तो तत्काल चतुर्भुजरूपमें आवरण हटाकर चर्म-चक्षुओंके विषय बन गये, इससे बैसा अर्थ करना प्रस्यक्ष यथार्थ कथाके विरुद्ध कहना है। वूसरे जब यह सिद्ध हो चुका कि भगवानका रूप स्वतन्त्र और निर्विकार है और त्रिगुणमयी मायाका विकास केवल उनकी इच्छासे होता है तो मायाके हारा श्रीभगवानुका जन्म होना प्रकट करना वास्तवमें ग्रसङ्गत है। अतः वही अर्थ सङ्गत है कि श्रीभगवान् प्रकृतिको, जिसे उनका स्वभाव शक्ति कुछ भी कहा जाय, धपने श्रधीन करके सायाके साय प्रकट होते हैं, यहाँ यदि मायाका आशय ग्णवियमता-पर्वक प्रकृतिका विकार लिया जाय तो सङ्गत नहीं हो सकता, क्योंकि जब स्वयं प्रकृति ही उनके अधीन है तो माया जो उसका श्रंश है कैसे प्रवल हो सकती है ? इस-किये इन सब बाधाओंको ध्यानमें लाते हुए 'माया' शहरू-का यथार्थरूपसे यही आशय किया जा सकता है कि श्रीभगवान् जिसप्रकार स्वयं चर्म-चन्नुओंके विषय वनते हैं, चैसे ही अपनी मायाको भी सावयवरूपमें चर्म-चन्नुका विषय बना लेते हैं जो वस्तुतः उसी परम तस्वका मूर्त-रूप है। यहाँ यह योग-माया जो श्रीभगवान्के साथ आविर्भृत होती है, त्रिगुणमयी माया नहीं है किन्नु यह दिज्य अमायिक रूप है अर्थात यह अमायिक माया है। बाम्नवर्में भगवत्-रहस्पकी यही तो विख्लणता है, इसपर तुलसीकृत रामायणजीका वचन भी विचारणीय है-आदि सृष्टि जिहि जग उपजाया। सो अवतरहि मार यह माया॥

इस योग-माया अथवा महामायाको रामावतारमें श्रीजानकीमाता कहा जाता हैं और श्रीकृष्णावतारमें श्रीराधिकामाता अथवा श्रीक्षेत्रणीमाता या सस्यभामा-माता इत्यावि अष्ट पटरानियाँ और इतनी ही क्यों, सब-की-सब सोलह सहस्र एक सौ आठ ही क्यों न समझी जावें और इनके अतिरिक्त श्रीरामावतारमें श्रीभरतजी महाराज, श्रीलक्ष्मणजी महाराज और श्रीशत्रुप्तजी महाराख एवं श्रीकृष्णावतारमें श्रीवलरामजी महाराजका मी इसी तत्त्वमें प्रहण क्यों न किया जाय? जब कि एक प्रसिद्ध उदाहरण श्रीब्रह्माजीके बछड़ें-ग्वाजवाल चुरानेकी लीखाका मूर्तिमान् आँखोंके सम्मुख नृत्य कर रहा है, जहाँ अनेक खनुभुंज-रूपोंका दर्शन कराया गया तो फिर इस उपर्युक्त निर्णयमें क्या प्रतिबन्धकता हो सकती है ?

यदि श्रीभगवान्को उपर्युक्त श्रीगीताजीके वचनका ऐसा आशय अभिमत न होता तो एक ही वचनमें 'प्रकृति' वा 'माया' शब्दोंके प्रयोगका विभिन्न विभक्तियोंसहित कोई प्रयोजन नहीं दीस्वता, जब सामान्यरूपसे प्रकृति और माया दोनों शब्द एक प्रकारसे पर्यायवाची ही समसे जाते हैं।

इस विचाररूपी मागरमें जितनी-जितनी हुककी लगायी, उतने-उनने ही रहस्यरूपी गुप्त रक्ष मिले; जिनपर इतनी आयु व्यनीत होनेपर भी अवतक दृष्टि नहीं गयी थी और तरकाल ऐसी उलक्षनींका समाधान समस्ममें न आनेमे चित्तमें एक प्रकारमें अशान्ति हो जाती थी किन्तु इसकी समासिपर अब वही शान्तिका अनुभव हुआ है। वान्तवमें पत्रपानको हृदयमें निकालकर श्रीमगवानकी गरण-प्रहणपूर्वक प्रवृत्ति की जाय तो स्वतः ही मार्ग-दर्शिता होती जली जाती है। लेख-पंक्तियाँ चित्त लुभाने-वाली नहीं हैं किन्तु यदि इस निर्ययमें श्रीमगवन्-चरणार-विन्दमें सस्य अनुरागपूर्वक किसीके भी हृदयमें विरोधका श्रंकर निकल जाया। तो मैं अपनेको धन्य मानुँगा ?

इरिः 👺 तत्सत्

**--1>+**}®;+**€**1.--

जिन हरि-कथा सुनी नहिं काना। श्रवणरन्ध्र शहिभवन समाना॥
जिन हरि-भक्ति हदय नहिं आनी। जोवत शव-समान ते प्रानी॥
जै नहिं करहिं राम-गुण-गाना। जोह सो दादुर-जीह समाना॥
कुल्सि कठोर निटुर सोइ छाती। सुनि हरि-चरित न जो हपाती॥

## ईश्वर तर्क-सिद्ध है

( लेखक-अाचार्यभक्त पं अधिविष्णु वामन वापट शास्त्री)

मायां द्व प्रकृतिं विद्यानमायिनं तु महेरुवरम् । तस्यावयवमूतैस्तु व्याष्ठं सर्विमिदं जगत् ॥

( बेता ० ४ । १० )



रखपुरके 'कल्याया' मासिक-पश्रके ईश्वर-भक्त सञ्चालकों ने सातवें वर्षके प्रवेश-मंकमें ईश्वरकी सत्ताका समर्थन कर नेवाले विविध प्रकारके लेखों, कविताओं, चिश्रों आदिके प्रकाशित कर नेका निश्चय किया है । भारतवर्षकी वर्तमान स्थिति, शिक्षण-पद्धित, तथा समयानुसार सामान्य जनताकी

प्रकृतिको देखकर इसप्रकारके लेखादिका प्रकाशित करना बहुत ही आवश्यक जान पड़ता है। भारतवर्षमें सृष्टिके आरम्भ—सत्ययुगमें राजस और तामस स्वभाववाली प्रजाका अय्यन्त अभाव था ऐसा शास्त्र-प्रमाणों मे नहीं कहा जा सकता; स्योंकि स्वयं श्रीभगवान्ने कहा है कि—

> न तदिस्त पृथिव्यां वा दिवि देवेषु वा पुनः । सन्त्वं प्रकृतिकैर्मुकं यदिमिः स्मास्त्रिभिर्गुणैः ॥ (गीता)

अर्थात पृथ्वी अथवा देवताओं के छोकों में भी ऐसा प्राणी प्राप्त नहीं हो सकता जो सख, रजतथा तम प्रशृति तीनों प्राकृतिक गुर्णोसे मुक्त हो। तथापि सत्ययुगके अत्यन्त प्रारम्भमें आचार्य पृतं ऋषि-मुनियोंकी प्रधानता तथा उनकी अधिकता थी, इसमें संशय नहीं। राजस और नामस प्रकृतिके मनुष्य भी उस समय थे, पर सारिवक भावों और सान्विक वृत्तिके पुरुषोंकी उस समय अधिकता थी। उस समय ऋषि-मुनियोंने ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें जो भाव जनताको सिखाये, वे ही आजपर्यन्त चले आ रहे हैं, यद्यपि उनमें दिन-प्रतिदिन कमी होती जा रही है, तथापि प्रख्यकाल-तक वे, अंशतः ही क्यों न हो, टिके रहेंगे, इसमें संशय नहीं। प्राचीनकालमें भारतवर्षके वैदिक लोगोंमें ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें किसीको कोई विशेष संशय न या परन्तु साल्विक जनता तथा सास्त्रिक युगका जैसे-जैसे उत्तरोत्तर चय होता गया और राजसी एवं तामसी जनता तथा बुगका उत्कर्ष होता गया, वैसे-ही-वैसे ईश्वरकी सत्ता, पूर्वजन्म, पुनर्जन्म, विद्वित भीर अविद्वित कर्मीका जन्मान्तरमें अवस्य प्राप्त होनेवाका फल आदिके विषयमें विविध संकाएँ तथा उन शंकाओं के समाधान करनेवाले विविध पन्ध उत्पन्न होने छगे। वर्तमान कलियुगमें इसी क्रमसे उत्पन्न हुए अनेक वाद और पन्य इमारे देखनेमें आते हैं। इसका कारण यही है कि वेट-सम्प्रदाय-प्रवर्तक ऋषि, मुनि आचार्यों के वचनींपर लोगोंका विश्वास नहीं रहा और वे कामाचारी, कामवादी और काम-मक्ष हो गये । आजकल नास्तिकोंके जी अनेक बाद उत्पन्न हुए हैं, उनमें 'ईश्वरको संसाका मानना अज्ञान है, वह वस्तुतः है नहीं; यह जगत् म्वतः उत्पन्न होकर यहच्छासे चल रहा है, इसका नियामक कोई नहीं है, यह सब प्रकृतिका ही परिणाम है, भोलेभाले भारतीय वैदिक धर्मानुयाबी पुरुप ईश्वरके दिखलायी न देनेपर, तथा किसीको भी उसकी प्रतीति न होनेपर, एवं उसके अस्तित्वके विषयमें कोई प्रमाया न होनेपर भी, उसकी सत्ता मानते हैं तथा उसकी प्रसन्ताके लिये काल, शक्ति और द्रव्य इत्यादिका व्यर्थ व्यय करते हैं। इससे भारतवर्षकी अध्यन्त हानि हुई है। ईश्वरका अस्तिस्व मानना अज्ञानसूचक है। अपने भोले-भाले देशवासियोंके इस बज्ञानको तूर किये बिना भारतकी उन्नति नहीं हो सकती।' इत्यादि बार्ते प्रधानतया कड़ी जाती हैं। इसिछिये 'कल्याण्' के सञ्चालकोंने विविध उपार्योद्वारा इस प्रवेशाक्कमें ईश्वरकी सिद्धिके प्रयक्ष करनेका विचार किया है। उसमें में 'ईश्वर तर्कसे सिद्ध हैं' इस विषयको इम सास्विक जनताको समझानेका यथामति प्रयक्त इस लेखमें करेंगे, विहानोंको इसपर उचित विचार करना चाहिये।

श्रुति, स्मृति, इतिहास और पुराणेंसि सर्वज्ञ, सर्व-शक्तिमान्, सर्वारमा ईश्वर सिद्ध होता है। योगशास्त्र और न्यायशास्त्र भी ईश्वरके मस्तित्वको मानते हैं। इनके अतिरिक्त अन्य शास्त्र और पुरुष-प्रणीत मत ईश्वरके अस्तित्वको नहीं मानते। गीताके उपदेश मगवान् श्रीकृष्णने मगवद्गीताके १६ वें अध्यायके—

असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । अपरस्परसं मूतं किमन्यत्वामहेतुकम् ॥ — इस स्रोकमें नास्सिकों के कथनका सुन्दर वर्ष है । प्राचीन या अर्वाचीन सभी नास्तिक इसीकाः करते हैं। वे इससे भिन्न कोई नवीन बात कहते हों, सो नहीं। इसिक्षिये यह नहीं कहा जा सकता कि यह मत शास्त्रज्ञोंको अपिरिचित तथा विरुचण है। और यह भी नहीं है कि इनका उत्तर प्राचीन ऋषि, मुनि और श्राचार्यों ने नहीं दिया है। नास्तिकोंके कथन आरम्भमें धापातरमणीय जान पहते हैं, तथा साधारण लोगोंको श्रनुकूल जँचते हैं। परम्नु वेदशास्त्रज्ञोंको वे युक्तियुक्त नहीं जान पहते तथा भगवान श्रीकृष्णकी इस उक्तिके अनुसार—

प्रमवन्त्युग्रकर्माणः क्षयाय जगताऽहिताः।

वे उप्रकर्मा लोग जगदके नाशके लिये ही उत्पन्न हुएसे जान पहते हैं। इसलिये जिस समय उन लोगोंके नास्तिक
मत्तका जोरोंसे प्रचार होने जगे, उस समय श्रुत्यादि
प्रमाणोंद्वारा ईश्वरकी सिद्धि होनेपर भी श्रुतिसम्मत तर्कोंद्वारा ईश्वरकी सिद्धि होती है, इस यथामित बतलाना
और ईश्वरके अस्तित्वका साधारण जनतामें विश्वास उत्पन्न
करना विद्वानोंका कर्तप्य है। इसलिये इस लेखमें हम प्राचीन
वेदकों और शास्त्रक्षोंके कथनोंका ही अनुवाद करते हैं और
वह ईश्वर-सिद्धि अप्रतिष्ठित तर्कोंद्वारा न करके प्राचीन
वैदिकोंका अनुसरण करते हुए श्रुतिसम्मत तर्कोंके द्वारा ही
करते हैं। क्योंकि भगवान् ज्यासदेवने अपने श्रुमसुशोंमें
कहा है कि ईश्वरके विपयमं केवज तर्क अप्रतिष्ठित होता
है, परम्तु श्रुतिसम्मत तर्क अप्रतिष्ठित नहीं होता, इसलिये
उनका अनुसरण करते हुए हम इस लेखमें श्रुतिसम्मत
तर्कका ही अवलम्बन करेंगे।

म्याय-शास्त्रमें ईश्वरास्तित्वका विचार स्वतन्त्र तर्कद्वारा भी किया गया है। न्यायकुसुमाअलिके लेसकने तो इसका विशेष विचार किया है। परन्तु जगत्गुरुश्री १०६ आधशङ्कराषार्य आदि वैदिकोंने श्रुतिसम्मत तर्कका हो अवस्थ्यन किया है; अतः इस भी उन्होंका अनुसरण करते हैं। चार्वाक आदि नास्तिक कहते हैं कि 'इंचर नहीं है, उसकी सत्ता तर्क-सिद्ध नहीं होती, वह कभी किसीको दिखलायी नहीं देता तथा उसका दिखलायी देना सम्भव भी नहीं है। 'इसपर वैदिक-सिद्धान्तानुयायी कहते हैं कि सर्वज़ ईश्वरके प्रयक्तके द्वारा ही इस विचित्र जगत्का होना सम्भव है। क्योंकि गृह, प्रासाद, रथ इस्यादिके समान जगत्का विलचण कार्यस्व है। बिना चेतनके प्रयक्तके इस-प्रकारका विलचण कार्यन हीं हो सकता। इसप्रकारका अनुसान वैदिक लोगोंने निस्य आरमाके अनुसार ही ईश्वरके विषयमें किया है। इसमें जगत 'पण' है; वह सर्वक्र प्रयक्षपूर्वक है, यह 'साध्य' है; और उस जगत्का विचित्र कार्यल है, यह 'हेतु' है। जो-जो कार्य होता है वह कर्तृ प्रयक्षपूर्वक होता है अर्थात् वह कर्ताके प्रयक्षोंसे ही उत्पन्न होता है, ऐसी 'व्यासि' है। गृह, प्रासाद आदि 'कार्य' हैं। वे कत्तांके प्रयक्षोंसे ही उत्पन्न हुए हैं। पक्षान्तरमें, आत्मा कार्य नहीं है, क्योंकि वह कभी उत्पन्न नहीं होता-'अजो नित्यः शाम्रताध्य पुरायों।' इस श्रुति-स्मृति-वाक्यमें यही वात कही गयी हैं। यही कारण है कि आत्माको कर्ताके प्रयक्षोंकी अपेक्षा नहीं हैं। जब सामान्य घट-पट आदि कार्योंके लिये भी जिन्हें हम प्रत्यक्ष देखते हैं, कर्ताके प्रयक्षोंकी आवश्यकता हं,ती हैं, तो जगत्के समान अत्यन्त विशिष्ट कार्यके लिये तो अवश्य ही उसकी आवश्यकता होनी चाहिये।

जो वस्तु पूर्वक्षणमें प्रकट न होकर उत्तरक्षणमें प्रकट होती है उसे 'कायं' कहते हैं । केवल तार्किक कहते हैं कि 'कार्य' शागभावका प्रतियोगी होता है। परन्तु अभावसे भाव-की उत्पत्ति सम्भव न होनेके कारण वैदिक सिद्धान्तवादी नैयायिकोंके इस मतको म्बीकार नहीं करते । 'कथमसतः सजायेत' अर्थात् अभावसे भावरूप जगत् कैसे उत्पन्न हो सकता है ? इसप्रकार असत्कारणवादपर आक्षेप करते हुए छान्दोम्पके छुटें अध्यायमें श्रुतिने 'सदेव साम्येदमप्र आसीन्' अर्थात् हे साम्य ! पहले यह सन् ही था इसप्रकार-का सिद्धान्त निश्चित किया है। श्रीभगवान् ने भी गीतामें कहा है कि 'नामतो विद्यते भावो।' अर्थात् जो पूर्वक्षणमें नहीं है उसका उत्तरक्षणमें उत्पन्न होना युक्त नहीं । पूर्व-क्षणमें वर्तमान मृत्तिकाके ही घटादि कार्यका आकार लेने-पर घटकी उत्पत्ति होती है। और वह कर्ताके प्रयक्तसे होती है, इसमें कुछ भी संशय नहीं। यहाँ यह भी ध्यानमें रखना चाहिये कि पाणिनि-पठित मूलधातु 'जनी प्रादुर्भावे' से ही जन्म, उत्पन्न शब्द निष्यस होता है।

जब सामान्य कार्य भी कर्ताके प्रयक्के बिना प्रादुर्भूत नहीं होता, तब जगत्के समान विलक्षण कार्य कर्ताके प्रयक्के विना हो उत्पन्न हो, यह विल्कुल ही सम्मन नहीं। जगत्की विलक्षणता साधारण नहीं है। उसमें देव, गम्बर्व, यक्ष, राक्षस, पितर, पिशाच इत्यादि अद्द प्राणियोंका विचार यदि न किया जाय तो भी दृष्ट होनेवाले हस भू- क्षेकको हम मनुष्य पद्य, पक्षी इत्यादि चीटीपर्यन्त चर-जीव और बृक्ष-लता प्रभृति स्थावर-प्राणियोंसे पूर्ण पाते हैं।



भगवान् — परशुराष्ट्रसमे

इनमें प्रत्येक प्राणियोंमें जातिगत विकक्षणता भी है, स्वर्गाद उर्ध्वकोक और अतल भादि अधोक्षोकोंको अस्ट होनेके कारबा यदि छोड़ दिया जाय. तथा कोई आकार नहीं होनेके कारण आकाशका भी विचार न किया जाय तो भी पृथ्वी और उसके आश्रयसे स्थित ससूत्र, सूर्य, चन्द्र, प्रह, नक्त्र इस्यादिमें तो यह विचित्रता है ही । अन्य कोकके प्राणियों-का विचार छोड़ भी दें तो भूलोकमें ही जलचर और यत-चर नाना प्रकारके प्राणियोंके उपभोगके योग्य स्थान तथा उनके उपभोगके साधन भरे हुए हैं.इसमें प्रतिक्षण असंख्य प्राशियोंका श्राविभाव और तिरोभाव होता है। अनेक प्राणी द:स-सुख आदि विचित्र अनुभव प्राप्त करते हैं। इन्हें अत्यन्त कशल शिल्पी—कारीगर भी कभी निर्माण नहीं कर सकते । ये देश-काछ-निमित्तके धनुरूप नियत प्रष्टुचि और निवत्तिमे यक्त हैं। तब यह कहना कैमे उचित हो सकता है कि ऐसा विचित्र जगत् कर्ताके बिना ही हुआ है। फिर जिस कर्ताके द्वारा इस जगत्की सृष्टि हुई है वह सामान्य है यह भी नहीं कहा जा सकता । श्वतः जगत्के भोक्ता जीव और उनके कर्मीके विभागको साजात जाननेवाला कोई चेतन अवस्य होना चाहिये और उसीके प्रयक्त इस जगत्का आविभीव भी होना चाहिये। इसके बिना इस विचित्र जगतकी उत्पत्ति सम्भव नहीं। इसके अतिरिक्त, इस आविर्मृत जगवमें प्रतिक्षण वस्तुश्रोंकी उत्पत्ति श्रीर नाश होता रहता है, यह अनुभवकी बात है। और वह भी निस्य कर्ताके श्वभावमें सम्भव नहीं हो सकता।

इसपर कोई कहे कि 'जगत एक विचित्र कार्य है' इसमें संशय नहीं, परन्तु आपके कथनानुसार वह जगत 'भोका जीव और कमंके विभागके जाननेवाले चेतनके प्रयक्षद्वारा होता है' यह हमें स्वोकार नहीं; 'कमं-वैचिन्यके कारण ही जगत्का वैचिन्य सम्भव है।' यह कथन ठीक नहीं, क्योंकि कमं तो कर्ताके अधोन होता है, इस कारण वह जगत्की उत्पत्तिका केवल निमित्त हो सकता है, परन्तु स्वतन्त्रक्पसे निमित्त नहीं हो सकता। इस विपयमें शासकार पूर्व-मीमांसक भी कहते हैं कि, 'प्राणियोंके उपमोग-वैचिन्य, उपमोगोंके साथनोंका वैचिन्य, देश-काल-निमित्तानुरूप नियत प्रवृत्ति-निवृत्ति-क्रम हत्यादि नित्य, सर्वज्ञ, ईश्वर-कर्तृक नहीं हैं, वे सब तो कर्मोंके हारा ही होते हैं। क्योंकि कर्मका प्रभाव अच्छित्य है। और सब शासकार तथा छोकिक विचारवान् भी कर्मको ही फलका हेतु मानते हैं। घर्षात् यदि कर्ममें ही फल्ल्डेनुल है तो उसके लिये ईश्वरकी अधिक कल्पना करनेकी आवरयकता ही क्या है ?' सांक्य-शास्त्रज्ञ भी कहते हैं कि 'कर्मका फल-खरूप यह जगत्रूप कार्य यदि कर्मसे ही डल्पच हो सकता है तो इसके ज्ञिये अधिक ईश्वरकी हुया करूपना करनेका प्रयोजन हो क्या है ?'

कुछ छौकिकवादी और शास्त्रज्ञांका यद्यपि ऐसा सत है तथापि यह युक्त नहीं। 'केवल कर्मसे ही उपभोग-वैचित्र्य-की उपपत्ति प्राप्त होती हैं क्योंकि कर्म कर्ताके अधीन होता है। चेतन जीवके प्रयक्षसे कर्म होता है और उसके प्रयक्षके उपरत होते ही कर्म भी उपरत हो जाता है तथा देशान्तर और कालान्तरमें नियत-विशेष निमित्तकी अपेक्षा न करते हए भी कर्त्ताको फल देता है। और यदि यह आग्रह हो कि कर्मको दूसरे प्रवर्शककी भी आवश्यकता है तो कर्ता जीवको ही उसका प्रेरक माना जा सकता है।' यह कथन भी युक्त महीं। क्योंकि कर्म जह है और कर्त्ता भी देश. काल, निमित्त इत्यादि विशेषणोंका ज्ञाता नहीं है। यदि वह देशादि विशेषींका ज्ञाता होकर स्वतन्त्ररूपसे कर्मको फल देनेकी प्रेरणा करता तो वह अभिष्ट फलकी प्रेरणा कभी नहीं करता । इससे जीवको द:स भागनेका प्रसंग ही न आता । परन्तु अनुभवर्में तो यही भाता है कि जीव अनिष्ट फरूरूप दःखको सदा अनिच्छासे ही भोगता है। अतः यह नहीं कहा जा सकता कि कर्त्ता ही कर्मकी फल देनेकी प्रेरखा करनेवाला है ।

यह भी नहीं कहा जा सकता कि कर्म किसीको प्रेरणा-के बिना ही कर्त्ताको फल देता है। क्योंकि कर्म बिना किसी निमित्तके फलस्पमें परियत होनेमें समर्थ नहीं होता। इसके अतिरिक्त, जीवको एक जन्ममें किये हुए ग्रुभाग्रुभ कर्मोंका स्मरया जन्मान्तरमें नहीं होता। तब वह स्वतः पूर्वजन्मके कर्मोंको प्रेरित कैसे कर सकता है ?

सुगत-मतानुयायी बीब क्षणिक विज्ञानको ही तस्व मानते हैं भौर उसीको भारमाका स्वरूप मानते हैं। तब उनके पक्षमें ही क्षणिक विज्ञानरूप आरमासे किया हुआ कर्म कालान्तरमें विद्यमान न रहनेवाले कर्त्ताको अपना फल कैसे दे सकता है ? इसके अतिरिक्त, 'सर्व क्षणिकम' ऐसा उनका सिद्धान्त होनेके कारण कर्म भी दीर्घकालतक कैसे रह सकते हैं ? यदि यह मानें कि वह फल देनेपर्वन्त सूक्ष्म भूतोंके आश्रयसे रहता है तो यह भी सम्भव नहीं, क्योंकि भूत ही कर्मके साधन हैं। कर्त्ता जिस समय कर्म करता है उस समय यद्यपि वह ज्यापार करते हैं, तथापि कर्मकी समाप्ति होनेपर तो कर्ता उनका त्याग कर देता है। इससे वे काखान्तरमें फक्क प्रेरक नहीं हो सकते। इसके सिवा कर्मानुसार वे साधनरूप भूत भी अचेतन (जब) होते हैं। और यह प्रसिद्ध है कि किसी भी अचेतन-की प्रकृत्ति चेतनकी सहायता विना नहीं होती।

यदि कोई कहे कि अधेतन-वायुके अनुसार उसकी प्रवृत्ति होती है, तो वायु भी जब है और वैदिक सिद्धान्सा- नुवाची यह नहीं मानते कि जबकी प्रवृत्ति चेतनकी सहायता- के बिना हो सकती है। क्योंकि प्रचेतन स्थ, पाषाणादिकी प्रवृत्ति चेतनकी सहायताके बिना हो, ऐसा कभी धनुभवमें नहीं बाता। इसके विपरीत, चेतनकी सहायतासे ही उनकी प्रवृत्ति होती है, यह बात धनुभव-सिद्ध है।

यह तो अवैदिकोंका सिद्धान्त है, परन्तु वेदोंको नित्य प्रमाया माननेवाले मीमांसक भी जब 'स्वर्गकामो बजेत' आदि शास्त्रकर्म करनेको कहते हैं तो उससे यही प्रतीत होता है कि शास्त्रीय कर्मोंसे ही कर्ताको फलकी प्राप्ति होती है। वेदोक्त कर्मोंका ज्ञान प्रमायमृत वेदोंसे होनेके कारण, वह ध्ययं होंगे अथवा धपना फल बिना दिये ही विजीन हो आयाँ। यह नहीं कहा जा सकता। अर्थात ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें दूसरा कोई प्रमाण न होनेके कारण उसे मानना ध्ययं ही है। यद्यपि उसके धास्तित्वके विषयमें कुछ अतियाँ मिलती हैं, तथापि वे अर्थवाद होनेके कारण ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें प्रमाण नहीं हो सकर्ती।

पाठकगण! मैंने यहाँतक ईश्वरके अस्तित्वके न मानने-वाले खौकिक और शास्त्रज्ञादियोंके कथनका संक्षेपमें समुवाद किया है। अहैत वेदान्तशासमें इसप्रकारके मतौंका सविस्तर अनुवाद करके श्रुति और तकसे भी उनका निराकरण किया गया है, ऐसा अनेक प्रन्थोंमें देखा जा सकता है। उन सबका यहाँ विस्तार करनेसे लेख बहुत बद जायगा। इसल्पिये उपर नासिकोंके मतका जैसे संचेप-में अनुवाद किया गया है बैसे ही शास्तिकोंके कथनका भी संक्षेपमें अनुवाद करना शावश्यक है।

कर्ताको उसके शुभाश्चभ कर्मोंका फख देनेवाका ईश्वर है, यह बात दष्ट न्यायके विरुद्ध नहीं है। क्रिया दो प्रकार-की होती है—रष्टफका और भरष्टफका। रष्टफका-क्रिया भी दो प्रकारकी है---श्चनम्बरफका और आगामिफका। गति, भोजन प्रमृति क्रियाको सनम्तरफल कहते हैं क्योंकि गमनक्रियाके करते ही गम्तन्य प्रदेशकी प्राप्तिरूप फल मिकता है तथा भोजनक्रियाके करते ही तत्क्य नृप्तिरूप फल मिकता है। इसक्रिये क्रियाके करमेके साथ ही कर्ताको लिस क्रियाका फल मिलता है वह शष्टफला-क्रिया कहजाती है। परम्तु कृषि, सेवा इत्यादि क्रिया कालान्तरफला अर्थात् दीर्घकाकर्मे फल देनेवाबी होती है।

इन दो प्रकारकी कियाओं में अनन्तरफ्का-किया फकोद्यके होते ही नाशको प्राप्त होती है। उसके किये दूसरे फलदाताकी प्रपेक्षा नहीं होती। परन्तु दूसरी कालान्तर-फका-किया उत्पन्न होकर फल न देनेके पहले ही नष्ट हो जाती है। उसका फल कालान्तरमें मिलता है प्रधांत् वह कालान्तरमें फलदाताकी अपेशा करती है। कृषि, सेवा आदिका फल स्वामीके अपीन होता है। कर्मके फलके विक्यमें यह दोनों दृष्ट न्याय हैं, इनका स्थाग करना ठीक नहीं। विहित्त शुभ कर्मके शान्त होनेपर सेव्य स्वामीके अनुसार कर्ता, कर्म और फलका विभाग जाननेवाले और उन विहित्त शुभ कर्मोंके अनुस्य योग्य कालमें योग्य फल देनेवाले नित्य-चेतन ईश्वरका होना धावश्यक है। यह नित्य ईश्वर हो सबका आत्मा है। वह सर्व किया, फल और प्रस्थांका साथी, नित्य विज्ञानस्वस्य, समन्त सांसारिक धर्मोंसे अन्दृष्ट है,ऐसा ही मानना पढ़ता है।

जगत् कार्य है। जो पहले बज्जत नहीं होता, पीछे जिसका आविर्भाव होता है, यही कार्यका लक्ष्या है। कार्यके लिये कर्ता तथा उसके बीजरूप उपादान-कारणका होना आवश्यक हैं। कर्ताके प्रयत्नके बिना बीजरूप उपा-दान-कारवाकी अभिज्यक्ति नहीं होती, इत्यादि कार्यमात्रके सामान्य नियम उपर्युक्त वर्षनहारा पाठकाँके ध्यानमें आ जायँगे। जगत् एकरूप कार्य नहीं है, यह विचित्र कार्य है। इसमें असंख्य कर्ता और भोकाओंका अन्तर्भाव होता है। जो कर्ता है, यही भोक्ता है। पूर्वकृत कर्मोंके फकका अमु-भव प्राप्त करना ही भोक्ताव है, परन्तु भोका जीवींको मिछनेवाछे कता बहुचा भागामी होते हैं, उन्हें उचित देरा, उचित काक और उचित मिमिक्से प्राप्त होनेके लिये शाता ईश्वरकी भावरमकता है, क्योंकि कर्म और उसके फक्के जाननेवाळे द्रष्टाके विना ऐसा सम्भव नहीं। इससे ईचरके फल-दातृत्वकी सिद्धि होती है। जगद् ही फल है, परम्तु वह भोकामात्रके पूर्व द्यभाद्यम कर्मीका एक होनेके

कारण कर्मफलके विभागको जाननेवाछे ईश्वरको उसका कर्तृत्व सिद्ध है, तथा उसीमें जगत्के अनम्त वीवींको उनके पूर्वकर्मानुसार फखदातृत्व है, यह कहना पदता है। परम्त सेम्य-स्वामी अथवा राजाके अनुसार ईश्वरका फल-दातृत्व माननेपर तो छौकिक फछदाताओंके श्रदुसार ही ईन्दर भी राग-देव-युक्त हो जायगा और अनुप्राद्य जीवीं-मेंसे किसीपर अनुग्रह करेगा तथा किसीका निग्नह करेगा, किन्तु यह कहना ठीक नहीं, क्योंकि ईश्वर फलदाता होते हए भी समस्त क्रियाची, फर्लो तथा प्रत्ययोंका साची है। राजा आदिके समान वह फल्पज्ञ नहीं, इससे किसी भी भोक्ताके विषयमें उसको विषरीत ज्ञान होना सम्भव ही नहीं है। स्वामी, राजा इत्यादि फलदाताओंसे उनके असर्वज्ञ होनेके कारण सेवक आदिको कदाचित् अयोग्य फल मिलना जिसप्रकार सम्भव है, उसी प्रकारका फलदातुरव सर्वज्ञ ईचरको है, यह नहीं साना जा सकता । क्योंकि 'किसने, कब, कौन-सा काम किया है और उस कर्मके अनुसार कौन-सा फल, कब और कहाँ देना चाहिये' इसका ईश्वरको यथार्थ ज्ञान होता है। इसलिये उसके फलमें गरयन्तरकी सम्भावना ही नहीं है, सबका धारमा होनेके कारण ईश्वरका व्यावहारिक साजित्व भी सिद्ध है और वह बुद्धिस्थ किएत जीवॉसे भिन्न होनेके कार्या सांसारिक धर्मीसे युक्त नहीं होता। इसलिये प्रत्येक कर्ता जीवको सभाग्रभ कर्मोंके भागामी फलको देनेवाले किसी विभागज्ञ ज्ञाताकी आवश्यकता है. उसके बिना जीवोंको उचित कालमें, उचित देशमें, उचित फलकी प्राप्ति सम्भव नहीं । कर्म तत्काल नष्ट हो जाते हैं । शरीरादिकी चेष्टाके रुकते ही कर्म भी रुक जाते हैं, यह प्रत्यच सिद्ध है। परन्तु उसके फल दीर्घकालमें, तथा जन्मान्तरमें भी प्राप्त होते हैं और ऐसा उन कर्मोंके साक्षी फलदाताके विना नहीं हो सकता।

इसी प्रकार उक्त फलदाला ईश्वरके अनित्य होनेसे भी काम न चलेगा, इस देखते हैं कि सृष्टिके जीव प्रत्येक चया विचित्र अनुभव करते हैं । जीवोंकी चनम्तता, जातियोंकी असंस्थाना तथा प्रत्येक चराचर प्राचीके मोगोंकी विचित्रता-का विचार करनेसे सर्वज्ञ, सर्वज्ञतिमान् और सर्वसाक्षी ईबरकी कल्पना आवस्यक हो जाती है, इसे नात्तिकोंको भी मानना पढ़ेगा । उसके विना प्रत्येक प्राचीकी उत्पत्ति, नाज्ञ, सुल-दुःख इत्यादि उपपन्न नहीं होते ।

उचित समयपर आविर्भृत होकर उचित समयपर तिरोस्त होनेवाका जगत् अनादि और अनन्त है। उपादान कारचके विना कार्यकी उत्पत्ति सम्मव न होनेके कारण उसको सादि नहीं कहा जा सकता और तिरोश्रत होनेसे बर्धात् अपने कारणमें छीन हो जानेसे उसका बन्त हो जाता है, इसकिये यह साम्त है, ऐसा भी नहीं कहा वा सकता । यदि उसका निर्वीज नाश हो जाता तो पुनः उसका आदिर्भाव सम्भव न होता । परन्त प्रत्येक कल्पके आरम्भमें उसका आविर्भाव होता है, इसमे उसको सान्त न कड्कर उसका तिरोभाव होना ही मानना चाहिये। किसी भी कार्यके नाशका अर्थ है उसका अपने उपादानमें तिरोभाव होना । तिरोभावको लय भी कहते हैं. परन्त लयका अर्थ अस्यन्ताभाव नहीं है। ऐसे आविर्भाव या तिरोभाषका कोई भी साक्षी द्रष्टा अवस्य होना चाहिये। उसके बिना उनकी सिद्धि नहीं हो सकती। परन्त वह हुन कोई अचेतन अथवा शरीर-इन्द्रिय-सम्पन्न जीव नहीं हो सकता । क्योंकि अचेतनको द्रष्टुत्व नहीं और शरीरेग्द्रियवान्को नित्यत्व नहीं होता । इसिख्ये चेतन भारमा ही उसका द्रष्टा है और वही सस्य ईश्वर है। वह जन्म-मरग्रा-रहित होनेके कारण नित्य है। नित्य होनेके कारण ही प्रपञ्चरूप कार्यके अनन्त आविभाव और तिरोभाषको देख सकता है। वह प्रत्येक शरीरमें साजी अन्तर्यामीरूपसे रहकर जीवोंके किये हुए शुभागुभ कर्मों को और उन कर्मों के शुभाशुभ फल तथा भोगों को भी देख सकता है तथा तद्वुसार लौकिक म्यामीके समान प्रत्येक जीवको उचित देश और उचित कालमें उचित विचित्र फर्लोको दे सकता है।

आत्मा ही परमात्मा है। वह चेतन है। इससे ज्ञान ही उसका स्वरूप है। वह स्येके प्रकाशके समान नित्य है। अर्थात् वह न तो कभी उत्पन्न होता है तथा न बिनाशको ही प्राप्त होता है। क्योंकि उसका विनाश होने से वह किसीको ज्ञात होना ही चाहिये। उसी प्रकार उसकी उत्पत्ति भी बिना ज्ञाताके सिद्ध नहीं हो सकती। परम्तु चेतनसात्रके नाश और उत्पत्तिको चेतनसे भिन्न कौन देख सकता है ? और जब देखनेवाला ही नहीं सो उसकी सिद्धि किर कैसे हो सकती है ? इसिन्ये परमात्मा-का चेतन स्वरूप नित्य और निर्विकार है, ऐसा ही मानना चाहिये।

प्रकाश करना जिसप्रकार प्रकाशरूपी सूर्यकी किया नहीं है, उसी प्रकार जानमा भी ज्ञानरूप ग्रास्माकी किया नहीं है। चेतना तथा ज्ञानको तार्किक लोग आस्माका गुण मानते हैं, परम्तु वह उसके गुण न होकर स्वरूप ही हैं। चेतनको प्रतिशरीरमें भिन्न-भिन्न माननेका कोई प्रमाण नहीं है। इसीछिये बहुत-वेदान्त-शाखमें आस्माको सत्-चित् अहितीय निर्विकार शुद्ध सर्वज्ञ सर्वविद

इत्यादि कहा गया है और वह सब अनुभवसिद्ध है।
श्रुति-स्मृति-पुरावादि अन्धोंमें आरमाके स्वरूपका विस्तारपूर्वक विवेचन किया गया है। परन्तु 'तर्कसे ईबर-सिद्धि'
हमारा यह विषय होनेसे हम उनका यहाँ उक्षेख नहीं
करते। केवल तर्कसे भी ईबरकी सिद्धि होती है और वह
ईबर नित्य झारमा है, ऐसा प्रतिज्ञापूर्वक कहकर इस
लेखको समास किया जाता है।

-- <del>(\*\* 303</del>--

## क्या ईश्वर तर्कसे सिद्ध हो सकता है ?

( लेखक-श्रीयुत वेंकटाचलमृतिंजी एम० ए० )



स छेक्समें हम ईथरको तर्कसे सिद्ध करनेकी चेष्टा करते हैं, फिर देखिये क्या परिणाम होता है। ईथर-विषयपर चिम्तन करते ही ऐसा जान पक्ने छगता है मानो हम कुछ हैं ही नहीं, अपनी अशक्तिसे धमण्ड भी कुछ चूर हो जाता है। ठोंक-बजाकर कोई बात कहना इसिछये शोभा नहीं देता कि विषय इसना अचिन्त्य है जिससे बहुत दूरतक शब्जोंकी दाल नहीं गलती। जिन्हें यह दावा

है कि इस ईश्वरको सिद्ध कर दिखावेंगे या जो यह कहें कि इम उसे असिद्ध ही करके छोड़ेंगे, इन दोनोंमेंसे किसीकी भी हिमायत हमें नहीं करनी है, क्योंकि दोनों ही अम-में हैं। दोनों ही बहत भोले हैं। ईखर तो चाहे सिद्ध या असिद्ध न हो सके, पर जो दबी जें दोनों ओरसे दी जाती हैं वे जरूर असिद्ध होती हैं। छोग तर्कमे उसे सिद्ध करना चाहते हैं जो तर्कके मानका नहीं है। अब कुछ समयमे दार्शनिक छोग भी सचेत हो गये हैं, वे शपथपूर्वक किसी बातको कहना अच्छा नहीं समकते, उनका मतवाद विदा हो रहा है। अब सर्कके बजाय नीति और धर्मका आश्रय इँडा जाता है। पढ़े-खिखे छोगोंकी रंगत नो झास्तिक और नास्तिक दोनोंसे बिरुएण है, वे तो ईश्वरके विषयमें उदासीन बन गये हैं। उद्मीसवीं शताब्दीके अन्तिम माग्रमें रहनेवाले को गॉर्मे ईश्वर-विक्यक जो गर्मी थी, घव वह अस हो गयी है। ईसर हो तो ऋच्छा, न हो तो अच्छा-अब तो इस तरहकी मनोकृति बनती जाती है।

किसी समय भ्रम्धा धार्मिक मतवाद अपने सामने कुन्न सुनता ही न था। विज्ञानने बुद्धिवादका अस्त्र चकाकर थीये धमंको हटा दिया, फलतः अब धमंकी बात कोई नहीं पूछता। इसका यह अभिप्राय नहीं है कि सब लोगोंने अपनी बुद्धिका बल छगाकर धमंके सिद्धान्तोंको तोल छिया है और उन्हें निस्सार जानकर पीछे छोब दिया है, बिल्क इसकी वजह यह है कि इस विषयकी रुचि क्षीण-सी हो गयी है। सच बात यह है कि ईश्वर, धमं, आत्मा सब तूसरी दुनियाके झगड़े जान पबने हैं। लोग अपने आपको नकद धमंका माननेवाला कहते हैं; वे समझते हैं इन हवाई बातों में कुछ नहीं रक्खा है। पर इस तरहकी उदासीन कृत्ति मुख्युका छक्त है। ऐसा मालूम होता है कि हमारी विचारशक्ति मुख्ति हो गयी है। जब कमी झास्तिक-नास्तिक दोनें। दछोंकी मिब्न्त थी तब विचार-शक्ति जागरूक रहती थी। अस्तु, हमारा आश्चय तो यहाँ इतना ही है कि योड़ेमें दोनें। मतांके सारासारका कुछ विवेचन कर दें जिससे उभय पक्षके गुण-दोष सामने आ जायँ।

(1)

ईसर-सिद्धिके तर्क सनेक हैं। सब एक-मे नहीं हैं।
सबमें पोच तो यह है कि जगत् कार्य है, इसका बनानेवाला निमित्तकारण या कर्ता होना चाहिये। 'यह विश्व
कार्य है'—इस वातका निर्णय आपने कैसे कर लिया?
यहि आप कहें यह हमारी प्रतिज्ञा है, तो यह बताइये
कि क्या किसी समय अस्तित्वमें न रहनेवाले जगत्को
किन्हीं कारणोंसे कार्यमें आते हुए सापने देखा या असुभव
किया है? हमारा अनुभव तो केवल एक युगका है, वह
श्रय-पट जो इमारे सामने अभी फैला है, उसीके ज्ञानके
आधारपर हम इसे न कार्य कह सकते हैं, न कारण। किसी

भी वस्तुमें ऐसा कोई लक्ष्या नहीं है जो निश्चयरूपसे उसे कार्य या कारण कहा जा सके । हमारे देखते हए दनियाकी चीज़ोंमें परिवर्तन होना दसरी बात है, पर समस्त विश्वको कार्य कहनेके लिये उसके प्रागमायका निश्चित प्रमाण होना आवश्यक है। संसारके प्रागमावका केवल अनुमान करना ठीक नहीं, क्योंकि तकों अन्योन्याश्रय-दोष सा जाता है। प्रत्यचप्रमाणसे प्रागभावकी सिद्धि तो और भी दक्कर है, क्योंकि किसी भी पदार्थसे यह नहीं मालुम होता कि वह पहले था या नहीं और भागेको रहेगा या नहीं। दसरी ओर यह भी ठीक है कि ऐसा बाधक प्रमाण भी हमारे पास नहीं है जो किसी वस्तुका अवसे पहले या आगे रहना या न रहना आननेसे हमें रोकता हो । हो सकता है यही बात ठीक हो, कि विश्व पहले नहीं था और किसी समय उसका जन्म हुआ । या कहें कि वह अनन्त कालमे इसी कार्य-दशामें था। इस तरह होनीं विरोधी पत्नींमें सध्यका श्रंश है। यहाँ हमें दार्शनिक केंग्टके प्रथम हन्द्र-नियमका ध्यान भाता है, जिसमें कहा है कि जगत् सादि और अनादि दोनों ही है। पद्म और प्रतिपद्म दोनों निर्दोष और मान्य हैं, लेकिन तमातक जबतक हम दोनोंके मौलिक आधारको ठीक मानते हैं, वह मुलभूत आश्रय यह है कि देशकाल-परिच्छित्र दृश्य विश्वका कारण निःसीम देशकालातीत तिरपेन होना चाहिये । यदि इसप्रकार सापेक्ष और निर्पेक्त कार्य-कारणवादको इम न मार्ने तो ऊपर विखाये हुए मत, कि संसारका प्रारम्भ है या अनादिकालये यह ऐसे ही है. दोनों ही लबक्बा जाते हैं।

यह नियम भी, कि कार्यका कर्ता होना ही चाहिये, चिन्त्य हैं। प्रकृतिके कार्य उसके हो उपादानसे होते हैं ऐसा मान लेनेसे तर्ककी हानि नहीं होती। विचारसे मालूम होता है कि निमित्तकारण या कर्ता माननेका हेतु मनुष्य-स्वभाव-से कल्पित है। हमारा शरीर हमारी इच्छासे कार्य करता है। हम मान लेते हैं कि ब्रह्मायह भी किसी चैतन्यका शरीर है जो उसकी बाजासे कार्य करता होगा। पर क्या हमारा और शरीरका सम्बन्ध हमारी समक्तों ठीक बा गया है? शरीर और मनकी प्रस्थिको सुखकानेमें सब दार्शनिक अटक गये हैं। देकोर्टके बादके सभी दार्शनिकोंने इसपर सिर मारा है। ब्रभीतक शरीर और मनका पारस्परिक सम्बन्ध ठीक तरह समझों नहीं लाया है। जिसने ब्रह्मायहरूपी देहमें पहले प्रेरला की, वह भी शरीर होगा, विना शरीरके

प्रेरणा कैसी ? उसका शरीर क्या ब्रह्माण्डके वाहर था ? ब्रह्माण्ड था ही तो सृष्टि क्या की ? यदि यह कहा जाय कि ब्रह्मका ईक्षण नित्य है, उसे शरीरादिसे सापेच होनेकी आवश्यकता नहीं, तो भी ठीक नहीं, क्योंकि जो प्रेरणा नित्य है उसकी समाप्ति कैसे होगी ? जब जी चाहे तब रक जानेवाली प्रेरणा नित्य नहीं हो सकती। सापेक्ष और अनित्यकी समीचार्मे नित्यकी करूपना भी युक्तिसङ्गत नहीं है। नित्य और अनित्यका सम्बन्ध क्या श्रनित्य हो सकता है ? हन दोनोंमें न तो सम्बन्धकी हेतुमत्-श्रास्था है और न हमें उस सम्बन्धका श्रनुभव है।

इस तर्कमे कि कार्यका निमित्तकारण होना आवश्यक है, यह नहीं सिद्ध होता कि वह निमित्तकारण ज्ञानवाला हो । हाँ, एक दूसरा हेतु है जो कर्ताको ज्ञानमय सिद्ध करता है । वह है विश्वकी रचना आयोजनवाला हेतु जिसे कुसुमा-अधिकारने निम्नलिखित शब्दोंमें स्थक किया है—

> कार्यायोजनभूत्यादेः पदात् प्रत्ययतः श्रुतेः। वाक्यात् संख्याविशेषाश्च साध्यो विश्वविद्वययः।। (५।१)

यह सिद्धान्त श्रीशङ्कराचार्यके शब्दोंमें बढ़ी मुन्दरतासे कहा गया है-- 'जिसमें अनेक कर्ता-भोका हैं. जिसमें कार्य और उनके फल प्रतिनियत देशकालका निमित्त पाकर होते रहते हैं, जो मनसे अचिन्य है, ऐसे नाम और रूपमे प्रकट हुए इस जगत्का जन्म, स्थिति, नाश जिस सर्वज्ञ सर्वशक्तिमान् कारणसे होता है, वह बक्क है।' (बक्कसूत्र १।१।२) यह सर्वज्ञ कम प्रकृतिका एए नहीं है। प्राकृतिक परार्थीके आलम्बनसे इसका प्रकाशमात्र होता है। जह-प्रकृतिके संयोग और परिवर्तन तथा उसके सन्त, रज, तम तीन गुण ज्ञानसय सृष्टिका अवतार करानेमें विल्कुल अशक्त हैं और प्रत्येक परमाण्के भीतर जिस ज्ञानपूर्वक रचनाकी सत्ता है उसकी व्याख्या प्रकृतिके गुणोंसे नहीं हो सकती। इसलिये एक ऊर्जित ज्ञानशक्तिका सानना अनिवार्य है जो इस ज्ञानमधी रचनाका कारण है। 'जब प्रकृतिके अवगर्वोंमें परस्पर सम्बन्धकी एकतासे प्रकृति एक मानी जाती है तो अनुमानमे उपर्युक्त ज्ञानमय शक्तिको एकता भी स्वीकार कर लेनी चाहिये (कैण्टकत Critique of pure Reason, Transcendental Dialectic Book II. Chap. III, 'The Ideal of Pure Reason' p. 521, Prof. Norme Smith's Transli

इमारी समझमें ईश्वर-सिद्धिके चास्तिक प्रमार्खें

का मत ही ऐसा है जो बहुत दुरतक मनमें पैठता है। पर यहाँ भी बही दिक्करों सामने था जाती हैं जो सृष्टि-कर् ख-से ईश्वर सिद्ध करनेके मार्गमें पहले दिखायी जा चुकी हैं। दोनों जगह इस भनित्व और दृश्यसे कृतकर नित्य और अन्यक्तपर चले जाते हैं। दोमोंकी प्रन्थिका या सम्बन्ध-का हमें कुछ ज्ञान नहीं है, यही सारी कठिनाई है। चेतन निस्य सत्ता किसप्रकारसे, किस सम्बन्धसे, अनिस्य जह अगत् या प्रकृतिको प्रभावित करती है या उसतक अपनी शक्तिका प्रवाह भेजती है, यह बात बुद्धिगम्य नहीं होती क्योंकि अब देशकास्त्रवत जगतमें शक्ति-प्रवाहका ज्ञान तो इमें है. परन्तु नित्य और देशकालातीत क्षेत्रमे हम बिल्कल भनजान हैं। अगर हम उस शक्तिको जान जाते हैं, तो वह भी सापेच हो बाती है, फिर उस सापेचसे आगे निरपेच-की आवरयकता रह जाती है। यह कहना कि सापेच पदार्थीकी उत्तरोत्तर सुक्ष्म होती हुई परम्परामें ईश्वर सर्व-प्रथम है, जटिखताको हरू नहीं करता । क्योंकि जो सर्वा-तिशायी बनकर भी जिस परम्परामें है, वह उसी विरादरी-का तो गिना जायगा । सब सापेच पदार्थीका जो मुद्दुर हमें मिलेगा, वह भी सापेच ही उहरेगा। ऐसा ईश्वर तो वेदान्त-शासमें माने गये उस ईश्वरकी जोड़का हुआ जो अनिस्य मायासे उपहित पदार्थीमें सबसे अन्तिम शक्ति है, पर जो निर्वचनीय होनेसे या जगत्-सम्बन्धसे उपहित होनेके कारण सापेच है। यदि ईश्वर श्रीर जगतके सम्बन्ध-का ज्ञान हमें वैज्ञानिक अर्थात् अनुभवगम्य रीतिसे नहीं होता और फिर भी हम ईश्वरको मानने हैं, तो इमारा मानना केवल विश्वासकी बात हो जाती है। यस बात तो यह है कि नित्य और अनित्य, उपाधिगम्य और अनुपाधि-गम्य, सीमित और अतीतके बीचकी गहरी खाइँको पार करना इसारे मानकी बात नहीं है । यदि ईश्वर इसारे ज्ञान-का विषय बन जाता है सो वह उपहित हो गया, यदि ज्ञानातीत है तो भन्तर बना ही रहा । पर अनित्यके लिये नित्यका भाश्रय हुँ दे बिना काम नहीं चलता, दृश्यसापेच-को निरपेक्षके साथ सम्बद्ध किये बिना गति नहीं है।

वेदों में ऐसा बिखा है, इलहामी शाकोंने ऐसा कहा है-इस तरहकी बारों तर्कि हिएसे कोरी हैं उनके वारेमें इस कुछ नहीं कहना चाहते। ज्यादा-से-ज्यादा इस रीतिसे इसना ही सच्च निकल सकता है कि विश्व अनादि है, उसका ईश्वर-कर्ष्ट फिर भी साबित नहीं होता। भीमांसक लोग इसी प्रकारका सनादित्व मानते थे। एक तर्क और भी है जिसे प्रायः पश्चिमी विद्वान् हिया करते हैं। यहाँके दार्शनिक भी उससे अनिभन्न नहीं थे। हम एक अनन्त पुरुवविशेषकी कल्पना करते हैं जो सब प्रकारसे पूर्ण हो। हम वल, शक्ति, ज्ञान, दया, करुया, सख्य आदि गुणोंकी पूर्णता मानते हैं और उनका आश्चय एक सत्तामें कल्पित करके उसे ईश्वर कहते हैं। कुसुमाज्ञिक कारने जिला हैं—

पदात् खलु अपि । श्रूयतेऽपि प्रणतेदबरेशानीदिपदं, तच सार्यक्रम् '' ''' (क्रुगुमाश्रलि काशी सं० १० ७६)

इसमें यह बात विचार नेकी है कि कल्पनाके साथ ही करूप विषयकी सत्ता भी माननी पहती है। बिना सत्ताके पूर्णता कैसे हो सकती है? पूर्ण पुरुषकी करूपना अपूर्णसे नहीं है, बल्कि पूर्णसे अपूर्णका ज्ञान हमें है। अपूर्णता जहाँ न हो, इस तरहकी नकारास्मक योजना पूर्ण पुरुषके लिये नहीं है। बल्कि पूर्ण ही उपाधिके कारण अपूर्ण बन गया है। परन्तु प्रस्थय अर्थात् विचारमात्रमे बम्तुकी सन्ता मान लेना असंगत है। प्रस्थयमात्रमे बिपयकी गोचरता नहीं है। सकती। इसके विपरीत वेदान्त तो प्रस्थयलक्ष्यको ही मिच्या मानता है। जगन् मिच्या है। क्यों ? हरयखात्। [देखिये अहँत-सिद्धि] विषयरूपमें जगन् ज्ञानगम्य है, अर्थान् प्रस्थयोपहित होनेसे अस्तिस्वविद्दीन है। जो कुछ हम सोचन हैं यदि सबका अस्तिस्य निर्ववाद हो तो फिर शास्त्रका अन्त ही समिमिये। हमने सोच लिया, हो गया, समीक्षाकी क्या आवस्यकता रही ?

(२)

उपरके विवेचनमें सब ही हेनु पोच ठहरे। यह कुछ हमारी विद्या-बुद्धि या पायिक्यका प्रताप नहीं है। बात यह है कि हम नर्कके सहारे अपने ज्ञानके हारा अज्ञेयकी सिद्धि करना चाहते थे। ज्ञानमे जिस विषयको जाना जायगा, वह उसी समय उपिहत बन जाता है। सान्तमे प्रनम्तका प्रस्थय ध्रसम्मव है। ज्ञाना स्वयं उपाधिप्रस्त है। ज्ञाताके ज्ञानमें जो बात जा जाती है, वह स्वयं सीमित बन जाती है। इसप्रकार इंचरकी सिद्धि जगतके अधीन बन जाती है। दोनों परस्पराधित और उपिहत ठहरते हैं। किसीको भी निर्यक्ष कह सकना जसम्मव हो जाता है, यही तर्ककी हार है। ब्रह्मकी अनन्तता और सर्वज्ञताको बद्ध अल्यक्ष पुरुष उसी दशामें सिद्ध कर सकता है जब बह स्वयं सर्वज्ञ हो।

कपरकी सब विचारशैकी क्यों पैदा होती है ? इसकी बजह यह है कि इस प्रत्यक्ष, अनुमान आदि प्रमार्योपर जो साधारणतः हमारे ज्ञानके साधन हैं, बहुत अधिक मरोसा करके सेरमरके पात्रमें उतनी तोल भर लेना चाहते हैं जिसके बोझका हमें कुछ पता नहीं है। अनुमान अर्थापिस आदिकी सीमा दश्य ज्ञेय पदार्थोतक है। अनुमान अर्थापिस आदिकी सीमा दश्य ज्ञेय पदार्थोतक है। अन्नेयके दुर्गको ज्ञेयके हथियारोंसे सर करना मूर्खता है। ज्ञेयसे आयो जहाँ आपने पैर रक्खा, बस फिर अँधेरा है, आपके प्रमाण रो देते हैं और आप भटक जाते हैं।

प्रश्न यह है कि क्या ज्ञेय अनन्त हो सकता है ? जो ज्ञानमें भाता है उसका कुछ धर्म होता है। ज्ञानमें जिसका आकार है उसके लिये यह 'ऐसा है' या 'ऐसा नहीं है' कडना डी प्रता है। ज्ञेयके सब धर्म ज्ञानमें आ जाते हैं। ज्ञेय यदि कुछ अंशमें ज्ञानातीत रह जाय तो उसे ज्ञेय या जाना हुआ नहीं कह सकते । आपका यह कहना कि कुछ ही भंश जाना जाता है और उसीसे मिळा हुआ शेष अज्ञात रह जाता है, किसी तरह मान्य नहीं हो सकता ! अनन्तके भर्मौका ज्ञानाकारमें परिसमाप्त हो जाना असम्भव है। ईश्वर अनन्त है क्योंकि उसके धर्म या गुरा अनन्त हैं या सब ही गुण उसके विधेयांश हैं। सर्व इ अनन्त है। पर हर एक गुर्या जिसका हमें ज्ञान है, सान्त और सीमित है। इसलिये ईश्वरका भी प्रत्येक गुण, जो ज्ञात है, सीमित मानना पहला है । हाँ, ईरवरकी भटेती करके उसके गुण गाना बात इसरी है। पर तकके लिये तो जब ईश्वरको अनन्त कहते हैं तब उसके धर्मोंको भी अनन्त ही मानना पडेगा जो कि ज्ञंय धर्मींसे विषरीत है। सान्त धर्मींसे अनन्त कैसे बन सकता है ? एक-एक द्वायकी रस्सी जोड़नेसे जो महारज्ज बनेगी वह भी क्षेय या सान्त होनी चाहिये। जिसके अन्ततक इस न पहुँचें वह अनन्त नहीं है। गणित-शासने भी अब अनन्तकी इस परिभाषाको पीछे छोड दिया है। अन्तद्दीनताकी क्रपाका फल अनन्तता नहीं है. अनन्तरा स्वयं पूर्ण है. वह स्वयं ज्ञान है। ज्ञानकी बागकतासे उत्पन्न अनन्तता निपट निस्सार है।

प्क मार्केकी बात यह है कि ज्ञेय ईखर आत्मा नहीं हो सकता । जिसका हमें ज्ञान है वह प्रकृति है। आत्मा तो खर्च ज्ञाता और अनुभवज्योति है। प्रत्ययगोचरको आत्मा कहना अन्याय है। आत्मा प्रमाता है, वह प्रमेय नहीं बन सकता। जिसे अवतक हम अनन्त-अनन्त कहकर पुकारते आये हैं वह भी कोरी करूपना ही होती यदि वह ज्योति स्वयंप्रकाश होकर हम सबके अन्दर न विराजती। आस्मा विषयी है, वह दूसरोंको प्रकाशित करनेवाला है, तब कम-से-कम उसे प्रकाशरूप मानता ही पड़ता है। जो लोग आस्माको ज्ञेयातिरिक अथवा ज्ञेय-विषय मानते हैं, वे सब ही उसे स्वयंप्रकाश माननेको बाध्य हैं। औरोंका ज्ञान करानेवाला दीपक स्वयं ज्योतिष्मान् हो यह तो कम-से-कम शर्त है। कहा भी है—

> प्रमाणमप्रमाणं च प्रमाभासस्त्ययैव च। कुर्वन्त्वेव प्रमां यत्र तदसंभावना कुतः॥ ( २० २० मान्य वार्तिक १ । ४ । ८७४ )

अर्थात् प्रमाण, अप्रमाण अथवा प्रमाणाभासके हारा जिसमें एक प्रकारका निश्रयात्मक ज्ञान (प्रमा ) उत्पन्न होता है, उसकी स्वयं असम्भावना अर्थात् अनवस्थिति कैसे कही जा सकती हैं? यह चैतन्य विषय न होनेसं धर्म-बिशिष्ट नहीं कहा जा सकता। विशेष तो हमारे ज्ञान-के विषय हैं, चैतन्यमें उनकी उपाधि नहीं है। विशेष धर्म और चैतन्यका क्या सम्बन्ध है इसे हम यथार्थरूपसे नहीं जान सकते--इस कारण यह विश्वासका विचय रह जाता है। इसप्रकार धर्मानुषहित चैतन्य अनन्तका यथार्घ उदाहरण है। यह प्रत्ययाधीन नहीं है, न इसे सास्त धर्मीका अनन्तसंज्ञक पुजनात्र ही कह सकते हैं। आर वस्त-तरवकी परिभाषा इसप्रकार मानी जाय कि उसकी सत्ता निरपेक्ष, स्वयमाश्रित और स्वयंप्रस्थयी है, तो कहना पहेगा कि ज्ञान ही उस तरहका तत्त्व है। ज्ञान अनन्त और निर्विशेष है। शानके प्राटुर्भावका ज्ञान अशक्य है। ज्ञानकी उत्पत्ति सिद्धिका विषय नहीं है। अगर हम ज्ञान-की सत्ता सिद्ध करने चलें, तो कहींपर गाड़ी जरूर रहेगी और वहाँ ज्ञानको निर्विशिष्ट और अनन्त माननेके सिवा हमारे पास और कोई चारा नहीं रहेगा । जैसे हमने कहा है कि ज्ञानका विशेष धर्म नहीं है, वैसे हो यह भी नहीं कहा जा सकता कि ज्ञान किसीका धर्म है, न यह किसी कर्ताका ऐसा गुण है जो उससे पृथक है। यह खयं अपना रूप है और इसकी सत्ता सबसे अनूप है।

शानमें संस्थाकृत बहुत्वकी उपाधि भी नहीं मानी जा सकती। एक चैतन्य शानको दूसरेसे प्रथक् आननेके लिये विशेष धर्मकी कल्पना करनी पबती है। यह सम्भव नहीं है। क्योंकि शान विषय नहीं है। लोगोंने अपनी-अपनी समझके मुताबिक शानको विशेषका विषय बनाकर निना माँतिके ईश्वरोंकी कल्पना कर की है। जब ज्ञानको विशेष मानकर उसको विशेषणोंसे कल्पित किया जाता है तब यही दुरवस्था उत्पक्ष होती है। अगर ज्ञान या चैतन्य-को ज्ञेथ—विषयकी कोटिसे बाहर रक्खा जाता तो धर्मोंके ध्रानेक मेद और झगड़े न पैदा होते। ईश्वर सोचनेवालेके ज्ञानके तदाकार होकर नाना रूपमें कल्पित हो गया है! यदि हम एक अखण्ड सार्वभीम अनन्त निरुपाधि सत्ताको मानें तो चैतन्य-ज्ञान ही वह सत्ता हो सकती है। वही ईश्वर है। इस ईश्वरको जब ज्ञेय-विषय बनाया जायगा और ज्ञाता अपनेसे विशिष्ट शक्तिशाकी बाह्य-तत्ताकी कल्पना ईश्वरस्पे करेगा तभी अनेक ईश्वरोंकी मृष्टि हो जायगी। ज्ञाता-भेदसे ईश्वरके विशिष्ठ गुण उनके अनुयायियोंके लिये आपसमें रुक्वनेका कारण बनेंगे।

विषयक्षमें ईश्वरकी पृथक सत्ता माननेसे दो बढ़ी उछक्रनें पैदा होती हैं। एक तो यह कि ईश्वरका जगत्से क्या सम्बन्ध है? ऑर दूसरी यह कि ईश्वरका मनुष्यमें क्या सम्बन्ध है? जैसा कि उपर सिद्ध हो चुका है— इन दोनों सम्बन्धोंका कुछ भी निश्चित प्रमाण या रूप हमारे पास नहीं है। दूसरी ओर जब हम स्वयं ज्ञानरूप आस्म-चैतन्यको ईश्वर कहते हैं तथ कोई झमेला नहीं उठता। हाँ, शर्त यह है कि इस चैतन्यको हमारे प्रमाणोंसे सिद्ध होनेकी ज़रूरत नहीं है। इसने अपना नापनेका गज़ उठाया कि झगड़ा पैदा हुआ। इसिब्धिय ओ कुछ हम कहते हैं उस सबका प्रमाता साची होनेके कारण स्वयंसिद्ध चैतन्यको ईश्वर मान लेना ठीक है। इस सचाका न किसी-से हाग है न हेथ। यह विश्वन्यापी है।

इसप्रकारके अनम्त चैतन्यका रूप मनुष्य-जैसा नहीं कहा जा सकता। क्या ज़रूरत है कि वह हमारे रोने-घोनेसे प्रसन्न हो, उसे किसकी पूजाकी चाह है? विन चाहे प्रापकी ऐसी खुशामद कोई किया करे, तो आपको क्या लाम होगा? सवाज होता है कि फिर साधना क्यों करनी चाहिये? क्या धार्मिक जीवन होंग है? इसका जवाव यह है कि चैतन्यके स्वयंप्रकाश-स्वरूपका ज्ञान होनेके छिये आवर्या या स्कावटोंका दूर करना ज़रूरी है। चैतन्यकी स्वाभाविक साध यह है कि वह धनात्म और जबसे छूटकर निज स्क्रूपमें स्थित हो। इस स्थितिको प्राप्त करानेवाले प्राप्तात्मक साधन उचित और आवर्यक हैं। धर्म, ज्ञान और प्रध्यात्मक प्रयं यहां है कि मनुष्य जह अनात्मधर्मींसे इसप्रकार छूट जाय जैसे सर्प भपनी जीर्य खचासे। भावरखों-के छूटनेका नाम साधनसिद्धि है। स्वतःप्रकाश जान उपाधियोंसे छूटकर स्वरूपमें प्रकट हो जाता है। भनेक प्रकारके भोगजनित सुस्वसे इस ज्ञानका आनम्द विलक्षण है।

ब्रह्म-जिज्ञासा मनुष्यका स्वाभाविक धर्म है, क्योंकि यह उसका धपने ही रूपको देखनेके समान है। इस मार्ग-में जो कुछ सहायक हो सके, अपनानेयोग्य है। जप, तप, तीर्थ, पूजा, दान, धर्म सबका मुख्य यही है कि भ्रात्म-चैतन्यका तेज निखर जाय । इस मार्गमें सबसे अधिक महत्व गुरुका है क्योंकि गुरु वह है जिसने अपना स्वरूप देख लिया है। उसका अध्यात्म-ज्ञान हमारे लिये दीपकका काम करता है। ईश्वरको ही गुरु मान लेनेसे मनुष्यकी प्रवृत्ति कुछ तम हो जाती है। हम अनित्य हैं, हमारा गुरु ईश्वर हमसे कुछ कम ही श्रानित्य धर्मवाला होगा। ऐसा ईश्वर ब्रह्म नहीं है। यह तो योगवालींका 'पूर्वेषामपि गुरुः' है। ब्रह्मसे हमें क्या सहायता मिलेगी ? वह निरपेक्ष है, इमारे साथ उसका सम्बन्ध असम्भव है। इसकिये गुरुरूप ईमार जो स्वयं देश-कालसे परिन्छिमा है हमें ज्योतिके देखनेमें सहायता पहुँचा सकता है। इमें तो भन्धकारकी जगह ज्योति चाहिये । बस, ईश्वरसे जो धन-धाम, पुत्र भादि विभूति माँगते हैं वे मुद्र हैं। ये चीजें तो हमारी हानि करनेवाली है, हमारे आत्मसरूपको भावत करनेवाली हैं. ईश्वर ऐसा नहीं है जो हमें अज्ञान और तसकी और बढ़ावे । पर ज्योति या ज्ञान ही ऐसी चीज है जो आवश्यक है। ज्ञानके गुण-दोष भी बिना ज्ञानके नहीं जाने जा सकते।

हमारे इस प्रश्नका उत्तर कि 'क्या ईश्वर तकंसे सिद्ध हो सकता हैं ?' निश्चयरूपसे यही है कि ईश्वर तकंसे सिद्ध नहीं होता । दोनों पक्षोंसे दिये जानेवाले प्रमाणोंमें बड़ा दोप यह है कि वे अपनी सीमाको पार करके अनित्य नश्वर पदार्थों के अनुभव नित्य अविनाशी तत्त्वमें छगाना चाहते हैं । हमें इस बातका बहुत सन्तोप है कि, प्रयक्ष करनेपर भी तकंके हारा ईश्वर सिद्ध नहीं हुआ । जो ईश्वर तकंसे सिद्ध हो जाता तो महान् अनर्थ होता और वह ईश्वर भी किसी कामका नहीं होता । तकं बुद्धिसे होता है, बुद्धि विश्वय है, उससे जाना गया ईश्वर स्वयं प्रमाता चैतन्य नहीं हो सकता । अनन्त, सर्वज्ञ, सर्वेश, सर्वञ्यापी, सर्वान्त्वांसी, निर्मुक्त चैतन्य तकं और बुद्धिके मानका नहीं है ।

Q 38 D-T-

## घनदास

( लेखक--पं व भारामनरेशजी त्रिपाठी )

#### पहला दश्य

(स्थास-धनदासका ख़्ब सजा हुआ कसरा। समय-चार बजे सन्ध्याकाछ। धनदास मिन्नोंके साथ जलपान कर रहा है। कुछ दूरपर गवैये बैठे गा रहे हैं।)

एक अपरिचित पुरुषका प्रवेश; शरीर बहुत विष्ठह; चेहरेपर शौर्य; नेत्रोंमें विकशक्ष तेज ।

धनदास-( मन-इी-मन ) यह असम्य कीन चा रहा है? क्या दरवाज़ेपर पहरेवाले नहीं हैं ? (नीकरमे ) देखो, पहरेपर कीन हैं ?

पुरुष-( नीकरसे ) तुम रहरो, पहरेदारकी ओरसे मैं ही धनदासको जवाब दे खूँगा।

( नौकर ठहरकर धमदासका सुँह देखने लगता है।) धनदास-(क्रोधसे विद्वल-सा होकर) तुम कौन हो? पहलेसे सूचना तिये विमा किसीके घरमें इसप्रकार घुस आना शिष्टाचार नहीं है।

पुरुष-( रहतापूर्ण स्वरमें ) में काल है। मेरे लिये कहीं रकावर नहीं। मुझे कोई रोक नहीं सकता। मैं मनुष्यें-के शिष्टाचारके वक्षमें नहीं हूँ, इससे तुमको सूचना देनेकी मुन्ने कोई आवश्यकता नहीं थी ।

घनदास- (कालका नाम सुनकर गर्वको कुछ कम करते हुए) सूचना देनेकी आवश्यकता आपको न सही, पर आपके आनेका यह कौन-सा समय है मैं मित्रोंके साथ जीवनका सुच अनुअव कर रहा हूँ, इस समय बसमें आप विश्व डालने क्यों आये है

कारु-मैं तुनले पहने ही कह चुका कि मुझपर किसी-का अधिकार नहीं, मैं चाहे जहाँ और चाहे जब जानेमें पूर्व खतन्त्र हूँ ! मैं तुमको केने चाया हूँ । चरते ।

घनदास-(भवशीत होकर) मुझको लेने ? मला, कल हो येरा विवाह हुआ है ? अभी मित्रोंको मैं विदा भी नहीं कर पाया ! जीवनका सुख क्या है ? यह मैंने घन्छो तरह जाना भी नहीं; कुछ दाम-पुज्य भी नहीं कर सका और जभी आप मुझको लेने आ गये ? आप खतन्त्र हैं, और निभूत भी प्रसिद्ध हैं, पर इतनी शिहता तो आपमें होनी ही चाहिये कि किसीके यहाँ आये तो पहलेसे सूचना देकर आयें।

काल-अध्छा, जीवनका सुख भोगनेके लिये मैं तुमको धोड़ा अवसर और देसा हूँ। अब मैं तुमको पाँच सूचनाएँ देकर आऊँगा।

चनदास-( प्रसन्त होकर ) भ्रम्थवाद !

(काछका प्रस्थाम)

धनदास-( मिन्नोंसे ) बातोंके फेरमें डाळकर मैंने काल-को कैसा उष्टस् बनाया ।

मित्रगण-आस आपने कालको जीत लिया। आपके समान बुद्धिमान् मनुष्य भू-मण्डलपर कोई नहीं है। ( उत्सवकी समाप्ति)

#### दूसरा दृश्य

(समय—प्रातःकाछ; धनहास अपनी बैठकमें आराम-इसीपर बैठा है; साममैकी खिड्की खुछी हैं; ईश्वर एक अस्यन्त दुर्बेछ और कंगालके भेषमें खिड्कीके सामने आता है।)

कंगाल-सेठजीका कल्याण हो । आज तीन उपवास हो गये; मैं रोग और भूखसे पीदित हूँ। कुछ खानेको दिका दीजिये ।

धनदास-पहरेपर कीन है ?

पहेरदार-जॉ सरकार !

वनदास-तुम वहाँ बेंटे रहते हो और लफ्ते यहाँतक चल्ले आते हैं ? एक वही भी आरामसे बेंटने नहीं पाता। काओ, तुम मौकरीसे अलग किये जाते हो। (दूसरे पहरेदारसे) इस भिल्मांगेको अले देकर बाहर निकाल तो।

कंगाल-सेठजी ! भगवान्ते भाषको धन दिया है, आप नृरीबोंकी न सुनेंगे तो कीन सुनेगा ?

वनदास-अगवान्ने मुक्ते धन सुख भोननेके सिये दिया है, आवारोंको बाँटनेके लिये नहीं।

कंगात-अवद्या तो, भोगिवे !

वनदास-(क्रोधके आवेशमें) निकास दो इस टरेंखाँको । (कंगास्टका प्रस्थान )

#### तीसरा दश्य

(कई वर्ष बाद)

स्थान-गरीबोंका समृह, धनदासकी घोषयाका प्रभाव) धनदास-में फूळोंके पास नाक छेकर जानेका कष्ट नहीं उठाना चाहता, फूळोंकी सुगन्धको मेरी नाकके पास आमा चाहिये।

कुछ ग़रीब-इमलोग फूलोंसे तरह-तरहके इत्र बनायेंगे भौर भापको घर बैठे दे आयेंगे।

घनदास-झाँखोंके लिये रूप चाहिये । कुछ ग्रीब-इम आपके लिये चित्र बनाया करेंगे । कुछ ग्रीब लियाँ—(वेश्याएँ) हमें देखिये: इम हाज़िर हैं। घनदास-कार्मोंके लिये मधुर स्वर चाहिये । कुछ ग्रीब-इस गा-बजाकर आपको प्रसन्न करेंगे । घनदास-भोगके लिये स्वियाँ चाहिये।

कुछ ग़रीब सियाँ-(मनमें) हाय! इस पेट पापीको भरनेके छिये सब कुछ करना पहेगा। (प्रकट) शरीर बेचनेके सिये इस तैयार हैं।

धनदास-जीभके लिये स्वादिष्ठ भोजन चाहिये ।

कुछ ग्रीब-इम आपके लिये तरह-तरहके व्यक्षन
क्याचेंगे ।

वनदास-शरीरके छिये सुन्दर और सुखदायक वस्न चाडिये।

कुछ ग़रीब-इस सूत कार्तेगे, कपड़े हुनेंगे और आपको वैंगे।

धनदास-पैरोंके छिये सवारियाँ चाहिये । कुछ ग़रीब-इस घोड़ा-गाड़ी हाँकेंगे और पाछकी क्यावेंगे।

धनदात-समके सुलके किये शिकार खेलूँगा । कुछ गरीब-इस आपको जंगली जानवरॉका पता बतायेंगे ।

वनदास-मीजके स्थि शराब चाहिये। कुछ ग्रीव-इम सराब बनानेका पेशा करेंगे। धनदास-मांस खानेको जी चाइता है।

कुछ ग्रीब-इम चिबियाँ मार खायँगे। इम बकरे इलाल करेंगे। इम खरगोरा और हिरनको मारकर बनका गोरत आपको लाकर हेंगे।

धनदास-सुम्हे अपनी प्रशंसा बड़ी प्यारी खगती है। कुछ गरीब-इसलोग बड़े ही मधुर शब्दोंमें प्रशंसा करनेका पेशा करते हैं।

धनदास-कुछ मरभुक्ते मेरा धन लूटना चाइते हैं। कुछ ग्रीब-इम पहरा देंगे।

धनदास-में सिले हुए कपड़े पहुनुगा ।

कुछ गरीब-इस कपड़ा सीनेका पेशा करेंगे ।

धनदास मुझे पैरॉको धूप और ठण्डकसे बचानेबासे जुते चाहिये।

कुछ गरीब-इसलोग धसदा कमार्थेगे और अूते बनायेंगे ।

धनदास-उन वरिक्रोंको मेरा ऐश्वर्य देखकर जलम है। उनको मारो ।

कुछ गरीय-इस अभी उनकी इड्डी-इड्डो च्र कर देते हैं।

धनदास-में उनको काशगारमें देखना चाइता हूँ। कुछ ग्रीब-इसलोग वकील हैं। आपके मानस-सन्तोषके लिये इस उन्हें न्यायालयमे दिखत करायेंगे।

धनदास—अब मेरी अवस्था पचाससे अधिक हो गयी, सुख भोगते-भोगते शरीर शिथिछ पड गया, पर छाछसा सो प्रवछ ही होती जा रही हैं। शरीरकी छाछसाके साथ कोई दीड़ सकता है?

कुछ ग्रीब-( बैचके रूपमें ) हाँ, इस तरइ-तरइकी ओषधियोंने आपके शरीरको बना सकते हैं, इससे नथी-नयी लालसाएँ उत्पन्न होने स्नीती।

घनदास-आइये, आपका स्वागत है।

घनदास-जो लोग मेरा वैभव देखकर ईंप्या करते हैं, उनके आन्दोलनसे मुस्रे बचाओ ।

कुछ गरीन (पश्चित और धर्मगुरुके रूपमें) इस छोग भाग्य और अरहनामकी दना गुरीबॉके शरीरमें उसी स्थानके पास रख देंगे, जहाँ दूसरोंका बैभव देखकर विचोध उत्तरक होता है। उस दवासे ईम्पोंका उत्थान होने ही नहीं पाता।

धनदास-(प्रसक्ष होकर) आपस्तोगोंको सादर प्रणाम है। आहुने, उच्चासनपर बैठिये। आप तो हमारे पृत्रप हैं। धनदास-(मन-ही-मन) सब प्रकारका सुन्त है।यह सब मेरे भाग्यमें था।

### चौथा दृश्य

### [कई वर्ष बाद]

(सङ्कपर धनदास सम्या-समय धीरे-धीरे भ्रमण कर रहा है। एक किनारे एक कोदीके रूपमें ईरवर उसकी ओर काकायित होकर देख रहे हैं)

के। दी-हे सेठ ! गरीबॉपर दया करी ।

धनदास-सुखर्मे व्याघात डाकनेवाका यह दरय सक्कीं-पर क्यों रहने दिया जाता है ? आज ही में पुक्रिसको चिट्ठी किल्या कि राम्नीपर कोदी, सूले, कॅंगदे, अपाहिज न रहने पानें, इनके कारण नागरिकोंके हरवर्मे क्रेश उरपन्न होता है।

कोदी-सेठजी ! दया कीजिये ।

धनदास-मुझपर दया करी बाबा। अपना दृश्य दिखळा-कर मेरा मुख क्यों फीका करते हो ?

कोड़ी-मैं कमा नहीं सकता।

धनदास-मैंने गरीबोंसे कुछ पाया नहीं तो उन्हें क्यों हैं?

कोई।-गरीबोंद्दीसे तो तुन्हें सब सुख मिछ रहा है। धनदास-चुप रहो। बको मत। (धनदास चला आता है।)

#### पाँचवाँ दृश्य

(धनदास बृद्ध हो गया । उपवनमें सन्ध्या-समय बायु-सेवन कर रहा है। कालका प्रवेश ।)

काल-कही मित्र धनदास ! सुकासे ही ?

धनदास-(चिकित होकर ) कौन ? काल ?तुम अभी आ गये ?

कार-हाँ, कहो जीवनका सुक्त भोग क्षिया ? जनदास-अभी कहाँ ! शरीरका योदा सुक्त भोगा है । पर परकोकके किये तो सभी कुछ नहीं किया । दवा-धर्मका तो सुक्ते सवसर ही न मिछा ।

कारू-ईरवरने तो तुमको कई अवसर दिये। धनदास-कडाँ ?

काल-एक ग्रीब कई दिनोंसे मुखा था, तुम्हारे पास आया, तुमने उसे दुकार दिया। इतना ही नहीं, एक दूसरे ग्रीब पहरेदारकी तुमने जीविका भी छे सी। एक बार एक कोदीने तुमसे सहायता माँगी, तुमने तमाम तुखियोंके विरुद्ध पुष्टिसको छिखा कि वे आँखींके धागे न रहने पावें, सुखर्मे न्याधात पहुँचता है। एक ग्रीबिनी विभवा कई बच्चे छेकर तुम्हारे पास आयी थी, तुमने उसे ठोकर सारकर निकलवा दिया।

धनदास-और में क्या उनकी पूजा करता ?

काऊ-पूजा करते तो ईश्वरके दर्शन भी हो जाते !

वनदास-बाह ! ईश्वर ऐसे ही भूमता फिरता है ?

काल-और क्या ? तुम्हारे उद्धारके लिये हुरवर हो तो तरह-तरहके रूप धारण करके तुमको दया-धर्मके क्रिये उत्साहित करते हैं।

धनदास-(कुछ चिन्ताकुछ होकर) मुन्ने मालूम नहीं था।

कार-ख़ैर; अब चको । मैं तुम्हें छेने भाषा हूँ ।

वनदास—(झत्यन्त विस्मयके साथ) भला, अभी तो मैंने कुछ किया ही नहीं। न तीर्थ किया न वतः न किसी-को कुछ दिया न किसीके काम आया। (यकायक कुछ स्मरण आनेसे कुछ उसैजित होकर) हाँ जी, काल! तुम निष्दुर तो प्रसिद्ध ही हो, पर मूठे भी हो, यह तो मैं नहीं जानता था?

काल-देसे ?

धनदास-तुमने बादा किया था कि पाँच स्थनाएँ देकर काऊँगा । क्या भूछ गये ?

कारु-(इँस देता है। फिर विषयको बदछता हुआ-सा) इँ, भनदास ! तुम्हारे बाछ तो बिल्कुल सफेद हो गये ?

धनदास—(यह सोचकर कि वार्तकी याद दिखाकर इस बार काछको फिर टाल दिया, प्रसन्न होता हुआ ) हाँ, सिन्न ! पचास वर्षकी अवस्थाके बादसे बाख सफेर् होने करो ! अब तो एक भी काछा नहीं होगा । काल-चरमा कबसे कगाने खगे ?

धनदास-बस, बाछ सफोद होने शुरू हुए कि ऑलें भी चुँचकी होने छगी।

काळ-कानसे भी शायद कुछ कम सुनायी पदता है ? धववास-बी हाँ, कई वर्षोंसे कुछ ऊँचा सुनता हूँ। काळ-भका, तुम्हारे गुँहके सब दाँत कहाँ गये ? बनदास-एक-एक करके सब दाँत गिर गये। काल-टौगोंका क्या हाल है ?

वनदास-टाँगें श्रव शरीरके बोझको कम सँजाख सकती हैं। हाँ, मित्र ! तुम इसकी कोई दवा जानते हो ? कार-व्या लेकर तो आया ही हूँ । चको, मेरे साथ। यनदास-और पाँच स्चनाएँ ?

कारु-तुम क्षमी स्वीकार कर रहे हो कि तुमको स्वनाएँ मिक चुकी हैं। बाल सकेद हुए, माँखें थुँघली हुई, कान बहरे हुए, दाँत टूटे धीर टाँगें निर्वक हुई, यही दाँच स्वनाएँ हैं। बजो।

धनदास-(धिधियाकर) अभी थोदे दिन कीर रहने दो। मैं धन-दौरूत किसीको दे तो आऊँ। हाय, मैं तो धोखेडीमें रहा। अरे! बेटा, बेटी, खी, नाती, पोते, दौदो-दौदो, मैं जा रहा हूँ।

(धनदासका शरीर निर्जीव होकर गिर पवता है।)

## जिन खोज्या तिन पाइया

( लेखक-भक्तवर श्रीयादवजी महाराज )



सी जानी महण्यासे एक जिज्ञासु अक्तने अणाम करके पूछा—'महाराज ! शासोंमें परमेश्वरको अगाध, अनन्त और अपरम्पार सतलाया गया है, बेद भी 'नेति-नेति'पुकारकर रह गये हैं, उनका निश्चित स्वरूप कोई भी नहीं

बतला सका, इसिकिये मैं बहुत असमश्रसमें पड़ा हैं। मेरी गित वहाँतक पहुँच ही नहीं सकती। कृपा करके मुसे आप ही समझाइये कि परमेहबर कैसा है ?'

महारमा-तुम जैसा मानोगे, वैसा ही। मक-यह कैमे हो सकता है?

महारमा-इसमें आश्चर्यकों कोई वात नहीं है। सवासे यही होता आया है और यही अब भी होता है। वस्तुतः परमेरवरका कोई नाम, रूप या गुण नहीं है तथापि अन्तः-करखके सच्चे प्रेमसे मक भगवान्कों जिस नामसे पुकारता है, वह उसी नामसे उत्तर देता है, जिस रूपकी उपासना करता है उसी रूपमें वह दर्शन देता है; जिन गुणोंवाजा समझकर हुँदता है, उन्हीं गुणोंवाजा होकर वह मिल जाता है।

नरसी सेइताने श्रीकृष्य-रूपसे आराधना की तो उसको भगवान्ने श्रीकृष्य-रूपसे दर्शन दिये, गोस्वानी तुससीदास- ने कहा—नहीं, में श्रीकृष्णको प्रयास नहीं करूँगा, मैं तो श्रीरासको ही सजूँगा तो उसको श्रीरास-रूपके दर्शन हुए। कोई देवी-सक्त कहेगा कि मैं तो एक जगजननी साताके सिवा और किसीको नहीं मानूँगा तो प्रभु उसको देवी-रूपसे दर्शन देगा और वदि कोई अन्य धर्मा समुख्य उसको किसी दूसरे ही रूप, दूसरे ही गुण और दूसरे ही नाससे मजता होगा तो उसको भी सगवान् उसकी अपनी श्रार्याके श्रमुसार ही सिख जायगा।

श्रीकृष्णासे श्रीराम वन जाना, श्रीरामये देवी हो जानाया देवीसे घीर कोई अन्य देवता वन जाना, इसमें परमेरवरके किये कुछ भी अम नहीं है।

जीव मर्यादित शक्तिवाला मरूपज है, परम्यु म्यु तो सब कुछ कर सकता है, वह सर्वशक्तिमान् और सर्वसमर्य है तब फिर धपने मक्तकी माबनाके अनुसार उसके सामने प्रकट हो और उसकी हुण्डा पूर्ण करे, इसमें कौन-सी अनहोनी बात है ? तुम्हारी, तुम्हारे शास्त्रोंकी, या सुम्हारे गुरुकी परमेरवरके सम्बन्धमें जैसी धारणा है, बैसी इस दुनियाके सब धर्मौकी नहीं है इससे क्या परमेरवर उन्हें छोड़ देगा ? कश्विप नहीं।

यदि प्रभुमें उनका सन्ना प्रेम होगा तो वे नाहै किसी भी नाम या रूपसे भगवान्की उपासना करते हीं, उनकी सावनाके भन्नसार प्रभुसे उनका सिकन होगा ही। कत्तप्व शाक्षीमें जिसकी अनन्त, धागम जैर प्रपार बताया गया है, उसका पार हूँ दने बानेकी कोई आवश्यकता नहीं। तुम भी अपनी समस, व्यये माता-पिवाकी शिति बीर अपने गुण्के उपवेशातुसार हृदयके सखे प्रेमसे भगवान्-को अजो। तुम्हारी सेवा भी प्रमु खीकार कर केंगे।

मक-महाराज! आपने मुझे अपनी धारखाके अनुसार मजनेको कहा सो तो ठीक है परम्तु मैं यह जानना चाहता हूँ कि आपने इतने समयतक साधन करके क्या निर्णय किया है ? प्रभुके विषयमें आपकी क्या धारखा है ? यदि आप मुझे इस गुद्ध बातके सुननेका अधिकारी समस्ते हों, तो कृपया कहिये।

महाता-वह कैसा है, कैसा नहीं, इस बातकी जाँच करनेकी खटपटमें पड़ना मुझे खावरयक नहीं दीख पड़ा । मैंने तो आँखें मूँ दुकर अपनी जीवनहोरी उसके हाथों में पकड़ा दी है और मुस्ते बिखास है कि बह जैसा कुछ होगा, अपने बाप ही मुस्ते आ मिडेगा । उन्नें-उन्नें उसका भजन अधिक होगा रनें-ही-रनें मुस्ते अधिकाधिक धानन्द, नित नया-नया आनन्द, बाह्य जगत्की हरकतींसे मझ न होने-वाकी अपूर्व शान्ति और अखयद सुखकी प्राप्ति होती जाती है। इसकिये में समस्ता हूं वह आनन्दरूपसे तो मुस्ते मिछ गया है। इसियोंने उसे सिखानन्द कहा है, इससे मालूम होता है उनको वह उसी रूपमें मिला होगा।

मक-आप बिस आनन्द-पुषाका स्वाद छे रहे हैं उसमें-से थोड़ी-सी कृपा-प्रसादी इस सेवकको मिछ जाय, मैं आपका ऐसा धनुमह चाहता हैं।

महारमा-भोजम में करूँ और पेट तुम्हारा अर जाय, कहीं ऐसा भी हुचा है ! मिश्री में खाऊँ चौर उसका खाद तुमको आवे, यह कैसे हो सकता है ! परमेश्वरके सम्बन्धमें हमछोग जो बातें कर रहे हैं, यह कोई ऐसी वस्तु नहीं है कि जो उठाकर तुम्हें दे दूँ। परिश्रम दूसरा करे भीर फल तुमको मिछ जाय, ऐसा कदाश्वित संसारमें हो सकता है परम्तु भजन दूसरा करे और उसका चानम्द तुम्हें मिले, प्रमुक्ते मार्गमें ऐसा कभी नहीं हो सकता।

मक-आपने मुझे कोई गुत भेद नहीं बतबाबा और किर बाप धर एक प्रश्नमें सारा आर मुख्यर ही बाक रहे हैं। परन्तु मुखे तो कहीं भी परमेश्वर नहीं दीवाता, किर बताहरे, मैं कहाँ हुँहूँ ? उसको कहाँ पाऊँ ? भीर वह कब मुझको मिलेगा ?

बहारमा-अब तुम्हारे हृदयमें सचा प्रेम जागृत होगा, तब वह मिलेगा। फिर तुम उसे क्या कोओगे ! वही तुम्हें कोबता हुआ आवेगा। भक्तिमार्गका सबसे महान् सिद्धान्त प्रेम है। प्रेमीसे वह प्रभु कभी विपता नहीं चौर प्रेमहीनको कभी दीखता नहीं। तुम उसको नहीं देखते, परन्तु वह तुमको देख रहा है। तुम उसको नहीं जानते, परन्तु वह तुम्हें जानता है। पुकारकर देखों चुनी पता खग जायगा।

परमेश्वरने प्रपना गुप्त भेद न तो किसीसे कुछ छिपाया है और न किसीको दे ही बाला है। उसका मार्ग तो सीचा, सरक और सबके क्षिये सदा ही खुला पड़ा है।

आगो, आकस्य छोदकर लड़े होओ, चलना शुरू कर दी, तुम्हारी विजय होगी। माँगोगे तो मिलेगा, दूँ दोगे तो प्राप्त होगा, बुलाओगे तो वह आवेगा, नाम केकर पुकारोगे सो अवाद मिलेगा।

मूल तुम्हारी ही है, उसकी नहीं। वचा हाथ कैंचा करें तो पिता उसे गोदमें उठाकर साथ से जानेके किये हमेशा ही तैयार है। श्रद्धालुकी दृष्टि ठेठ महास्रोक-तक पहुँचती है और अश्रद्धालुकी नजर अपने हृद्यसक भी महीं पहुँचती, यही आश्रये हैं।

मक-अब शेषकी बात बताइये, क्या मैं उसको अपने अन्तर ही खोजूँ है

महरमा-अन्दर देखोंगे तो अन्दर मी दिखायी देगा। बहुतेरे साधकोंने उसे सहज ही प्राप्त करनेके किये यही किया था। याद रक्खो परमेश्वर वातोंका विषय नहीं है, कि को बहुत बकनेसे, कम्बे प्रवचनोंसे अथवा बहुत सुननेसे मिक जाय। उसको प्राप्त करनेके किये तो तुम्हें स्वयं कुछ करना पहेगा। जैसे आप मरे बिना स्वर्ग नहीं मिखता, बैसे ही दूसरेके परिश्रमसे तुमको परमेश्वरकी प्राप्ति होना सर्वथा ससम्भव है। जिन्होंने खोजा है उन्होंने पादा है, तुम खोजो तुन्हें भी अवस्य मिखेगा।

रमता जोगी आया साथो, रमता ओगा आया ॥ सरवर तटपर बाँधा आसन, ऊपर तटवर छाया। काची माटीकी मटकीमें, अनृत रस भर लावा॥ नगरकें। नव दरबांव वश कर लीन्हें, दशवेपर चढ़ आया। शिष्य मछन्दर गोरक बोले जिन कोज्या तिन पाया॥ नगरमें। वातें वनामा होइ हो, पाद-विदादको हटा दो, तर्क-वितर्कका त्याग करो, बुद्धिके विद्धासको दूर करो भीर अञ्चासे—अन्तः करणके सर्वभावसे विद्धास रखकर प्रेम-पूर्वक प्रभुका भवन करो, तुम इस परमद्यालु, कृपाके महासागर प्रभुकी प्रीतिको श्रवह्य प्राप्त कर सकोगे। योगी गोरसमाय कह रहे हैं कि उसके किये दूर जानेकी जरूरत नहीं है। इन्त्रियोंको बसमें करके रटन खगाओ, तुम्हारे अन्तरमें गाभिकमकमें ही तुम्हें प्रमु दिखायी देगा। इस क्णभन्नुर देहमें ही इसी जीवनकालमें तुम उस ज्ञानन्य-सुसको प्राप्त कर सकोगे।

# ईश्वरकी ध्रुव सत्ता

( लेखक-पं० श्रीगणेशदत्तजी शास्त्री, विवानिधि )

**ईवदीषदनधीतिविद्यमा तातमातृमुदयादिवर्धयन् । क्षेपणाय भवजन्मकर्मणां कोपि गोपतनया नमस्यते ॥** 



श्वरके श्रस्तित्व-विषयमें सृष्टिके धारम्भ-कास्त्रसे लेकर आजतक सितने अन्वेषण्य हो चुके हैं उन्हें दो विभागोंमें बाँटा जा सकता है, एक प्रमाण्याद धौर दूसरा तकंवाद । इन दोनों वादोंमें भी धन्तरंगरूपसे अनेक भेद रहते हैं, किन्तु मुख्य सिद्धान्तमें दोनों पक्ष अपने-अपने पक्षमें एकमत हो जाते

हैं। इस तरह एक एच 'आसिक' और दूसरा 'नासिक' नामसे समिहित किया जाता है। सासिकवर्ग प्रत्यक्ष, सनुमान और शब्द (आस-वाक्य) द्वारा प्रमेयकी सिद्धि स्वीकार करते हैं और उनके मतर्मे श्रुति, स्मृति, पुराय, दर्शनादि सास-वाक्यों द्वारा प्रमित परमात्मा सर्वज्ञ, सर्व-चाक्तिमान, अनादिनिधन और अनन्त, स्विच्य, स्वाभाविक ज्ञान, वर्ष और क्रियाओंका भगदार स्वीकार किया गया है।

मास्तिक या अनीसरवादी केवल प्रत्यक्त प्रमाणको ही स्वीकार करते हैं। उनके मत्तमें शाब्दीप्रमा प्रमाणीभूत न होकर केवल युक्ति और तर्कद्वारा जो वस्तु सिन्ध् हो सकती है, वे उसे ही स्वीकार करते हैं। उनका मत है—

> युक्त्यामुक्तं वाक्यं बालेनापि प्रमापितं प्राह्मम् । त्याज्यं युक्तिविद्दीनं श्रीतं वास्यातस्मातंकं वास्यात्॥

अर्थात् युक्तिरहित बाक्य चाहे भृति या स्मृति किसी-का भी हो, बहुख नहीं किया जा सकता और युक्तियुक्त वाक्य चाहे बाककद्वारा भी कहा गया हो, वह सर्वधा बहुणयोग्य होता है। यद्यपि धास्तिक क्षोग भी तर्क भीर युक्तिसे प्रस्येकपदार्थका सूक्ष्म विवेचन किया जाना स्वीकार करते हैं, उनका सत है कि— 'यस्तकांगानसंबत्ते स धर्म वेद नेतरः।

किन्तु फर्क इतना ही है कि अचिन्त्य, अक्टोंकिक एवं इन्द्रियातील पदार्थोंकी सिद्धिको ने केवल बौद्धिक तर्क-हारा न मानकर शाखानुमोदित तर्कहारा सिख होना स्वीकार करते हैं, पर मास्तिक छोग कैवल बौद्धिक तर्कते ही प्रत्येक पदार्थका सिद्ध होना मानते हैं। उदाहरणार्थ हिर्ययकशिपुको लीजिये। इसने बन्मसे मरणपर्यन्त ईश्वर-का अस्तित्व स्वीकार नहीं किया और त्सरी तरफ इसके विपरीत प्रह्लावने गर्मये ही ईश्वरकी सर्वस्थापकतापर पूर्व विश्वास किया। इसी प्रकार बीर महाबीर इनुमान्जीको क्रीजिये, उनका कथन हैं—

> 'पत्रे पत्रे च पत्रयामि रामं चारु जटावरम् ।' 'जले विष्णुः स्वलं विष्णुः विष्णुः पर्वतमस्तके । ज्वालमालाकुले विष्णुः सर्वे विष्णुमयं जगत् ॥'

कायातप और दिन-रातके समान परम्पर-विशोधी थे रोनों ही एक संसारमें भ्रमादिकाक्रमे लेकर भ्राजनक रेख-की दो पटरियोंके तुल्य समानाम्तररूपमे भ्रनविष्कृत चले भ्रा रहे हैं भीर म्यूनाधिकस्वरूपमें प्रक्ष्यतक बराबर रहेंगे।

किसी भी पदार्थका यथार्थ ज्ञान प्रत्यकादि प्रमाणत्रय-हारा ही हुआ करता है। प्रत्यक, अनुमान और आस-वाक्यको ही प्रमाणत्रयके नामसे आस्तिकवर्गने स्वीकार कर, हनके द्वारा प्रमित ईश्वरको भ्रुव-सस्य स्वीकार किया है। किन्सु अनीश्वरवादी कहते हैं कि ईश्वर एक करूपनाके सिवा कोई वास्तविक वस्तु नहीं है। यदि वह वस्तुतः कोई पदार्थ होता तो हम अपनी इन्द्रियोंद्वारा घट-पटादि पदार्थों के तुरूप उसका भी अवस्य प्रस्थक कर छेते। जब वह किसी भी इन्द्रियका विषय नहीं है तो ऐसे अवस्तुरूप ईश्वरको स्वीकार करना केवळ अम ही कहा हा सकत है। ऐसा नहीं तो उसकी सत्तामें प्रमाय ही क्या है ? इस प्रमाके उत्तरमें कहा जा सकता है कि प्रत्येक जीवको अपने-अपने आत्माकी उपस्तिष ही ईवाके अस्तित्वमें सबसे बड़ा अकाव्य प्रमाय है—

सबों द्वात्माऽस्मित्वं प्रत्येति, न नाहमस्मीति—यदि हि नात्मास्मित्वप्रसिद्धिः स्यात् सर्वोऽपि लोकः नाहमस्त्रीति प्रतीयात्

अर्थात् सम्पूर्व जीव अपने आत्माका अस्तित्व प्रतिक्षण अनुभव किया करते हैं—'मैं हूँ' यह ज्ञान समीको सदा रहता है, 'मैं नहीं हूँ' ऐसा ज्ञान कमी किसीको नहीं होता। यदि आत्माका अस्तित्व भुवरूपसे सत्य न होता तो 'मैं नहीं हूँ' ऐसा ही ज्ञान प्रत्येक जीवात्माको होना जाहिये था,किन्तु ठीक इसके विपरीत 'मैं हूँ' यह ज्ञान होना ही आत्माके अस्तित्वका सबसे बढ़ा स्ववंसिद्ध प्रमाख है।

यद्यपि आरमा हिन्द्रयातीत और मन-बुद्धिके परेकी वस्तु है, इसिलये इन्द्रियों और मन-बुद्धिद्वारा उसका प्रस्थिकरूप किसी भी प्रकारसे नहीं किया जा सकता और प्रस्थक करता करणों उसकी सत्ताकी उपलक्षित्र अल्याहरूपमें विद्याना पायी जाती है। यह सत्ता बाह्य, यौवन, जरा आदि अवस्थाओं के परिवर्तन होनेपर भी सदा एकरस एवं अजर, अमर, अनादि, धननत्तरूपसे विद्यमान रहती है; यही कारण है कि वह अपनी सिद्धिके लिये प्रस्थकारि प्रमाणान्तरकी अपेक्षा नहीं रक्ता—वह स्थयंप्रकारा एवं स्थयंज्योति होनेसे सबका विज्ञाता स्थयं ही है, उसे अन्य प्रमाणोंने नहीं जाना जा सकता, इसीलिये अति पुकारकर कहती हैं—

'विज्ञातारमरे केन विजानीयाम्' 'स्वयंज्योतिरयं पुरुषः'

उक्त विवरणहारा यह स्पष्ट हो गया कि आस्मा स्वयं-सिख पदार्थ है, यह यद्यपि इन्द्रियासीत है तथापि इसकी भूव उपछन्त्रिय सर्वत्र विद्यमान है। इससे सिद्ध हुआ कि इन्द्रियोंका विषय न होनेपर भी वह संसारके सभी पदार्थोंकी अपेचा अधिक सस्य है और उसकी सस्यतासे ही संसारकी सस्यताका मान होता है। 'मैं हूँ' यदि यह प्रतीति नष्ट हो जाय तो 'संसार है' इसका भी ज्ञान नहीं हो सकता। ज्ञास संसारकी सत्यताका बोध करानेवाचा एक वेतन आस्मा ही है, यद्यपि यह परिष्मुख है तथापि अपिरिक्ष और सर्वस्थापी आस्माका शंश होनेके कारण. अपने अंशांशीभावसे अपनी सिद्धिद्वारा परमास्म-सिद्धिका साम्रात् परिचायक है।

डक भारमसिद्धि ही परमात्म-सिद्धिमें साम्रात् प्रमाख है, स्योंकि---

> 'असमात्मा ब्रह्म' 'ममैवांशो जीवलेके जीवसूतः सनातनः ।'

इत्यादि श्रीत,सार्त-वाक्यों द्वारा जीवारमाको परमात्मा-का ग्रंश बत्तकाया गया है, ग्रंशरूप आत्माका प्रत्यक्ष अनुभव ही ग्रंशीरूप ग्रंपरिच्छिक्ष सर्वक्यापक परमात्मा-के शस्तित्वका बोधक है, क्योंकि त्यष्टिके द्वारा समष्टिका ज्ञान होना स्वाभाविक हैं। इससे सिद्ध हुआ कि ग्रंशी-रूप परमात्माका अस्तित्व केवल कोरी कश्यना ही नहीं प्रत्युत वह त्रिकालावाण्य भुव सत्य पदार्थ है।

यदि प्रस्पक्ष प्रमाण ही सब पदार्थोंका निर्णायक माना जावे तो ईश्वर तो द्रकी वस्तु है, संसारहोके अनेक पदार्थ ऐसे मौजूद हैं कि जिनकी सिद्धि होना सर्वथा असम्भव है—जैसे ज्ञान, इच्छा, ह्रेष, सुल, दु:ख, मन, दुद्धि, दिशा, काछ, परमाणु, गुरुष आदि ऐसे पदार्थ हैं कि जिनका प्रस्पक्ष हन्द्रियोंसे नहीं हो सकता, पर उनके अस्तित्वमें किसीको भी सन्देह नहीं होता, क्योंकि उनका अनुभव प्रस्पेक जीवको होता है।

इसी प्रकार जिन इश्त्रियों हारा हम प्रन्य परायों का प्रत्यक्त करते हैं—स्वतः उन इश्त्रियों का प्रया-परिमाणमें होने के कारण आजतक किसीका प्रस्थक नहीं हुआ, तब स्था हश्त्रियों भी नहीं हैं ऐसा मान लेना चाहिये ? वास्तवमें प्रस्थक प्रमाया ही इतना पंगु एवं अल्प-शक्ति-वाका प्रमाण है कि यदि हम इसीके भरोसेपर पदार्थों की सक्ताका निर्याय करना चाहें, तो हमें अपने सक्त्य और अपनी इश्त्रियोंसे भी हाथ धो बैठना होगा। यही कारण है कि त्रिकाछदर्शी महर्षियोंने केवत परिमित्त गितमत प्रस्थक्षपर अवलिवत न होकर प्रस्यक-सहकृत योग्य अनुमान और आस-वाक्यको प्रमाण-स्वरूप स्वीकार किया है। जिस स्थानपर प्रस्थक प्रमाणकी गति पंगु हो जाती है वहाँ अनुमतिहारा पदार्थकों निर्याय और कार्यकारण-भावकी मीमांसा की जाती है। प्राय: अक्ष्य और अक्षीकक पदार्थों में जहाँ प्रस्थक प्रमाख सर्वतोमावेन

कुविरुत हो जाता है, वहाँ अनुमानहारा पदार्थका निर्वाप करना भावरयक हो जाता है।

पर्वतपर भूकको देखकर अदृष्ट विद्वका अनुमान स्थासिश्रद्दके बखसे किया जाता है। इसी प्रकार कार्य-कारच-सम्बन्धद्वारा घटको देखकर कुछाछका, पटको देख-कर तम्तुवायका, मठको देखकर शिल्पकारका अनुमान किया जाता है। स्थोकि—

यत्र यत्र कार्यत्वं तत्र तत्र सकर्तकत्वम् ।

बहाँ कहीं भी कार्य देखा जावे, वहाँ उसके कर्ताका अनुसान अवश्य ही करना पहता है। कर्ताके विना कोई भी कार्य नहीं बन सकता। जिसप्रकार घट-पट आदिको देखकर उनके कर्ता कुलालादिका ज्ञान युक्तियुक्त और खामाविक है, ठीक उसी प्रकार अनन्त आश्रयोंका अण्डारमूत यह महान् विश्व भी एक कार्य है, तब इसके अमुरूप कर्ताका भी अनुसान करना ही होगा।

'क्रित्मकुरादिकं कर्तृजन्यं कार्यत्वात् घटवत् ।'

संसारके पृथिबी और अंकुरादि पदार्थ कार्य होनेमे किसी कर्तांकी कृति हैं, ऐसा खोकार करके इसके कर्ताका अस्तिस्य अगरवा स्वीकार करना ही पढ़ेगा। यदि जगर-स्थय कार्य केवल कस्पना न होकर भावरूपमे विद्यमान है तो इसका कर्ता भी कास्पनिक नहीं प्रस्पुत प्रव सस्य हैं।

जगत्के अन्तरंग कार्य घसंख्य हैं, इन कार्योंके कार्य भी असंख्य ही डोंगे। प्रत्येक कार्यकी योग्यता उसके क्तांके क्लान, बख, शक्ति और योग्यताका परिचायक होता है। घटकप निर्माख-कौशल और कार्यक्षमता देखतेले इस्मकारकप कर्ताकी साधारण शक्ति और सामान्य बुद्धि-बा कर्तस्य भी समझमें आ जाता है। इसी दृष्टिये जब कन्त्रक्षी कार्यका विचार किया जावे तो इसके प्रत्येक बंदाने अवस्त जाअकीका अच्छार भरा हुआ नजर आता है। किसप्रकार कार्यसहिसे हम अनेक प्रकारकी विचित्रताओं-को देखकर चकित हो बाते हैं उसी प्रकार यदि कारण-स्विकी और क्यान हें तो इमारे आश्चर्यकी सीमा डी नहीं रहती । सूर्व, चन्द्र, प्रह, नक्षत्र, मेघ, विशुत्त, नद, नदी, पृथिती, पर्वत,अप्ति, बायु,अरू, समुद्र और अवस्क,उद्रिज, रवेदव, जराबुब आदि अनन्त सब-जङ्गम पदायौँ और उनके बाकार-प्रकार-स्वभावींकी विचित्रताएँ देसकर उनके महान् क्षकिशाकी कर्ताका अनुमान अवरव करना पदता है। क्वॉकि जब प्रकृति या अध्यक्त परिष्ण्यक जीव इस महान् राशिका कर्ता नहीं हो सकता, तब एक सविदानन्त्रक सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् परमात्नाको खोडकर और कौन है जो संसारकी रचनामें समर्थ ही सके ?

### ( रचना-चातुरी )

वब इस ज़रा-सी भी विवेक-बुद्धिको कासमें लाते हैं तो आदि-सृष्टिकारूमें पृथिष्वादि पाँची मुस्ततत्त्व एवं पश्चकानेन्द्रिय, पश्चकर्मेन्द्रिय, पश्च-तन्मात्राएँ मन, बुद्धि, चित्त, अहरूहर, प्राणापामादि सुरम एवं आश्चर्यमय शक्तियोंसे परिपूर्ण जवयवीं और इनके यथास्थान विनियोग-के लिये जनना प्रकारकी देहोंका निर्माण देखकर उस परमारमाकी अनन्त बृद्धि और अनन्त शक्तिका पता लगता है। दूर न बाकर बदि हम सबसे पूर्व अपनी शरीर-रचनापर डी क्यार करें तो पता समता है कि सामान्य रज-वीर्यके संबोगसे उसने इस धरीरको पैश किया है। नखसे लेकर शिक्सापर्यन्त इस शरीरमें जहाँ किस बस्तकी आवश्यकता थी, उसे उसी स्थानपर कितनी कारीगरीसे सलाया है जो देखते ही बनता है। जैसे चक्रनेको पैर, आदान-प्रवानके लिये हाथ, बीखनेके लिये जिल्ला, समनेके लिये काम, देखने-के किये नेत्र चावि चड़ोंका निर्माण जड़ाँ जैसा अपेक्षित था, देकर फिर उसकी शोमाके छिये सौम्बर्यका भी समाबेध किया गया है। जैसे नेत्रोंकी समता, अधरींकी छकाई, बाकोंकी स्वाही, अकी कुढिलाई, पलकोंकी क्रिलिकी शास्त्र, मासिकाकी तिलाई, क्योजीकी गोकाई, बायेकी उँचाई, छातीकी चाँबाई बादि सुन्दरताएँ स्थल-स्थलपर ऐसी रक्ली हैं जिनके वर्णनमें कवियाने अनेक काम्य रचकर पार नहीं पाया । यह शंगविन्यासकी सुन्दरता केवल मनुष्यद्दीमें है यह बात नहीं, प्रस्युत सच्छरसे लेकर हाबीपर्यन्तके जीवोंको जी-जो अङ्ग जडाँ-जडाँपर अपेचित थे, वहाँ-बहाँ उन्हें इस सुन्दरतासे सगाया है कि बुद्धि बाधर्यचकित होती है । इसी प्रकार बन्नावि वह परार्थोंका जब विचार करते हैं तो वन-इपवर्गी और वर्वतीं-में चित्र-विचित्र दुष्य-पत्र और रंग-विरंगे बीट-पत्रश्रींबी सुन्दरताको देसकर प्रत्येक प्राणी सुरुव ही जाता है। अनेक रंगींके फल-पूक और कीए-पराङ्ग, बच्च-बच्ची ब्राविकी देखनेसे उनवी सुन्दर, सबीठ विकिध जारीरिक रचनार्वे माअर्थसागरमें बाल देती हैं । चीटी और सन्छर आविके शरीरोंकी सुक्ष्म बन्दियों और उनके शाहार-विद्वारके साधन, इसी प्रकार जकीय बीचों और कीटाणुओंकी सहसता, हाथी आदि पशुओंके शरीरकी स्थूकता, सिंहादि हिंसक जीवींके नल-दन्त आदि हिंसायोग्य साधनींकी रचना चौर अहिसक पशुर्जीके नवा-दन्तादिकी विभिन्न रचना और उनके देहेन्द्रिय-प्राणादिका यथायोग्य विश्यास जो कि आकांक्षा और अपेचासे युक्त देखा जाता है, कर्ता-के ब्रियसापूर्ण रचना-कौशलका चोतक है। इस रचना-की बारीकी समस्रना भी जब जीवके छिये कठिन है तो निर्माणकी तो बात ही क्या कही जा सकती है? वर्षाप बाजकर विज्ञानवेता अपने भिन्न-भिन्न आविष्कारीके किये जगत्में प्रसिद्ध हो रहे हैं, पर वे सब-के-सब मिलकर भी एक बाल भी बनानेमें असमर्थ हैं। और जब-प्रकृतिमें प्रतिदिन सूर्य-चन्द्रका नियमित समयपर उद्यास, ब्रह्मॅकी गति, ऋतुओंका परिवर्तन, नदियोंका प्रवाह, बीजॉसे यथा-समय, यथास्थान श्रंकुरीका प्रसर, फल-फूलीका समयपर भाना धादि नियमित एवं सुव्यवस्थित कार्यप्रणास्त्री अपने महान् शक्तिशासी सर्वज्ञ परमारमाकी रचना-चातुरीके निवर्शक हैं।

कितने ही स्वभावकारणवादी सृष्टिकी उत्पत्ति केवल स्वभावसे ही मानते हैं, उनका कथन है कि वेर और बब्छ-के कॉटोंकी तीक्ष्णता कोई नहीं बनाता, वह स्वभावसे ही बनती है। गोवरमें उष्णतामें उत्पन्न होकर मक्सी, विच्छू आदि कीट अपने आप पैदा हो जाते हैं, जूँ, चीछ, स्वटमकादि जन्तु प्रस्वेदसे स्वयं उत्पन्न हो जाते हैं, तब प्रक अष्ट और अज्ञात कर्ताकी करुपना करना स्पर्ध है।

किन्तु यह पक् अस्यन्त निर्देख है, क्योंकि स्वभाव शब्दका अर्थ विद (स्वस्य मादः स्वभावः) अपने झाप अपना भाव होना माना आवे तो उसे आप ही अपना हेतु बनना होगा, ऐसा होनेसे आस्माश्रय-दोष झाता है और इसका कोई दृष्टान्त भी नहीं मिछता। योड़ी देरके छिये यदि हम ऐसा भी मान छें तो भी प्रयोजन सिद्ध नहीं होता, क्योंकि जिस पदार्थकी उत्पक्तिके छिये जिस देश, जिस काल और जिस निमित्तकी अपेक्षा रहती है, यदि वह प्राप्त न हो तो केवल स्वभावसे पदार्थ-की उत्पत्ति होना असम्भव है। जैसे केसरके बीजांका कारमीरमें ही स्वयं पेदा होना, कृष्णुसार और कस्तूरीसृगों-का सर्वत्र पेदा न होना, कोकिकका स्वर वसन्तमें ही प्रस्फुटित होना, बळाका पद्योका नदीन मेक्स्वित सुनकर डी गर्भ भारण करना आदि कार्य अपने-अपने देश. कारू और निमित्तादिकोंकी अपेचा रखते हैं। यदि स्वभावसे डी इनका डोना सत्य होता तो देशादि निमिलोंकी अपेचा होनी चाहिये थी । इसी प्रकार मिट्टीका घड़ा, रुईका कपड़ा, सुवर्णका कंकय, पीतलकी कटोरी, काठकी कुर्सी आदि अपने आप स्वभावसे ही विना किसी कर्ताके, बनते रहने चाहिये। पर ऐसा नहीं होता। अकावा इसके यदि आरम्भके परमायओं में सृष्टि-रचनाका स्वभाव मानें तो प्रलय सिद्ध नहीं होता, यदि प्रलय स्वभाव माना जावे तो स्थिति सिद्ध नहीं होती। एक ही वस्तुमें उत्पत्ति, स्थिति, प्रक्रय ये विभिन्न विरोधी गुण रह नहीं सकते। इसी प्रकार संसारी प्राणियोंमें कोई सुखी, कोई द:सी, कोई पहछे सुखी फिर दु:खी, कोई पहछे दु:खी और फिर सुस्री और अन्तर्में दुःस्ती होते देखे जाते हैं, क्या ये सब परिवर्तन अकस्मात् बिना किसी चेतनकी प्रेरणाके स्वयं घटते हैं ? ऐसा नहीं माना जा सकता। इन क्रियाओं-का परिवर्तक वा नियासक जद-परमाण्डोंसे भिन्न एक चेतन नियम्ता भवरय स्वीकार करना होगा। और वह केवछ एक ईश्वर ही हो सकता है, अन्य नहीं।

इसी प्रकार परमाणुकारणवादियोंका यह कहना, कि
प्रिष्यादि भूतचतुष्टयके परमाणुकांके पारस्परिक संयोगसे
ही संसारका निर्माण हो जाता है, किसी कर्ताकी आवरयकता
नहीं, विचार-तुलापर आरोहण नहीं करता । क्यांकि सृष्टिके
आरम्भकाक्ष्में परमाणुकोंके अन्दर जो क्रिया उत्पन्न होकर
रचनाका आरम्भ होना चाहिये, वह चेतन-शक्तिकी प्रेरणाके
वगैर नहीं हो सकती । दो परमाणुकोंके मिलनेसे द्रयणुक,
तीन परमाणुकोंके मिलनेसे त्रसरेणु बनते हैं । परमाणुकोंका स्वयमेव नियमबद्ध संयोग विना चेतनकी प्रेरणाके
दिख-त्रिस्वादि संख्यामें परिणत नहीं हो सकता । इससे
सिद्ध हुआ कि सृष्टिके आदिकालमें जड-परमाणुकोंने
किया उत्पन्न करना और उसके द्वारा जगत्का निर्माण
करना चेतनकप परमारमाकी ही इच्छासे होता है । इसी
बातको दृष्टिमें रखकर श्रुति कहती है—

'सतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्प्रयन्त्यमिसंविशन्ति तद् विजिज्ञासस्व तद्वद्वेति।'

क्रयात्—इस चराचररूप संसारकी उत्पत्ति, स्थिति, स्व परमास्माद्दीके द्वारा होता है—

अह सर्वस्य प्रभवा मत्तः सर्व प्रवर्तते ।

-इत्यादि स्मृतियाँसे भी सिद्ध है कि परमारमा ही इस जगतके जन्म, स्थिति, रूपका परमकारण है।

पूर्व-सन्दर्भमें कार्यहारा कारवाके अनुमानसे परमात्मा-की सिद्धि एवं उसका भ्रुव सस्यत्व सिद्ध किया जा चुका है। आगे अन्य हेनुऑड्डारा भी परमात्माके श्रस्तित्व-का दिग्दर्शन कराना अभुचित न होगा।

किसी भी कार्यके लिये कारण-सामग्रीकी अपेचा होना स्वाभाविक है और कारण-सामग्रीमें अधिष्ठान, कर्ता, करण, भाषोजन और देव इन पाँच पदार्थीकी प्रावश्यकता रहती है। घटरूप कार्यके क्रिये पृथ्वी अधिष्ठान, मृत्तिका उपादान, कुकाक कर्ता, दण्डादि करवा, विवडीकरवा एवं पृथु-बुन्नोदरादि आकृतिका अनुसन्धानरूप आयोजन अपेचित होता है । सब सामग्री जुटनेपर जबतक कर्तारूप कुम्भकार आयोजन नहीं करता, तबतक द्राड-चक्र-मृत्तिका आदिके रहते हुए भी घटरूप कार्यकी उत्पत्ति नहीं होती। मृत्तिकाका पियडीकरण चक्रका सम्राक्षन आकार-निर्माणकी आयोजनाके खिये विशेष प्रकारकी चेष्टा करता है, तभी घटरूप कार्यका निर्माण होता है। इससे सिद्ध हुआ कि सृष्टिके शादिकालमें द्वयण्यके आरम्भक परमाण्ड्यका संयोग पैदा करनेवाका कर्म चेतनहीके प्रयक्षपूर्वक उत्पन्न होता है और वह चेतन परमारमा ही संयोजक तथा आयोजक है ऐसा स्वीकार करना ही पर्वगा। इसीक्रिये भृति निर्देश करती है कि---

श्रधौत् उस स्वयम्भू परमारमाने ही सूर्य-चन्द्रादि सब प्रश्लाचडका यथायोग्यरूपसे जहाँ जिसप्रकारकी चेष्टा या आयोजनकी अपेणा थी, वहाँ उसी प्रकारकी क्रियाहारा उस-उस पदार्थका निर्माण किया, अतप्रव जिसप्रकार वह हस जगत्का कर्ता सिन्ध होता है, उसी प्रकार उसका आयोजक भी वही सिन्ध होता है। इसीकिये उसे भ्रव सस्य कहा जाता है। पृथ्वी, पर्वत, समुद्रादि स्थावर-चंगम जगत्का निर्माण जीव और जह-प्रकृतिके सामप्यंसे बाहर है।

कार्य वन चुक्रमेयर उसका धारण करना भी आवश्यक होता है---धतिके अभावमें कृति सुरचित नहीं रह सकती । सूर्य, चन्द्र, पृथ्वी, चर्चतावि जड-पिचर्डीका निर्माण करनेके अनन्तर दन सबको यथायोग्य स्थानपर टिकाये रखना आवश्यक है, अन्यथा निरवस्त्रम्य आकाशमें टिके हुए अनम्य मह-पिवड एक तूसरेसे परस्पर टकराकर नष्ट-भ्रष्ट हो जाते । अपनी सत्ताहारा प्रस्येक ग्रष्ट, उपग्रह और पृथिन्यादि कोकोंको आकाशमें उद्यनेवाके पत्तीके मुखमें टिके हुए काहके अनुसार निरवस्त्रम्य धाकाशमें अपने-अपने केन्द्रके अन्तर ठहराये रखना और नष्ट न होने देना इसके किये असाधारय शक्तिसम्पद्म धारणकर्ताकी आवश्यकता है। वह केवस्त्र परास्ताको कोवकर अन्य कोई नहीं हो सकता। यही बात श्रुति और स्मृतिसे भी सिद्ध है—

'यतस्याक्षरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिवयी विष्ठृते तिष्ठतः ॥' 'गामाविष्टय च भूतानि धारयाग्यहमोत्रसा ।'

'हे गार्गि ! यह चुलोक और पृथिबोलोक उस अन्नररूप परमारमाके शासनमें धारण किये हुए टिके हैं।' उपर्युक्त गीताके बाक्यमें भी मगवान्ने स्वयं संसारका धारक होना अपने श्रीमुखसे ही स्वीकार किया है।

सांसारिक घट-पटादि पदार्थोंके नाम धौर स्वरूपका ज्ञान बिना किसी अन्य व्यक्तिके उपदेशके नहीं होता। सृष्टिके आदिकालमें ज्यवहारयोग्य घट-पटादि पदार्थोंके नाम और रूपका निर्देश करनेवाला भी एक चेतन सर्वज्ञ गुरु अपेकित होता है। उस कालमें एक परमारमाको ब्रोब अन्य कोई ज्यवहारप्रदर्शक होना सिद्ध नहीं होता, ध्रतः सृष्टि-निर्माणके अनन्तर सृष्टिके सम्पूर्ण पदार्थोंका ज्यवहार-प्रदर्शक और नामरूपका निर्देशक उसे ही मानना पढ़ेगा। यही बात मगवान पत्रक्रकिने योगदर्शनमें कही है—

स एव पूर्वेवामपि गुरुः कालेभानवच्छेदात्॥

अर्थात वह परमारमा ही संसादके समस्त गुरुघोंका आदिगुरु है। उसीके द्वारा सृष्टिके आरम्भकाकमें सांसादिक घट-पटादि पदार्थोंका ज्ञान प्राप्त होता है अर्थात न्यवहार-ज्ञानके सम्प्रदायका प्रवर्षक एक ईश्वर ही है। ऋतः सिद्ध हुआ कि ईश्वर अ्व सत्य है, वह न होता तो स्यवहार-का ज्ञान सर्वया असम्भव हो जाता, इसी काश्य उसे आदिगुरुके नामसे योगाचार्य महर्षि पत्रशक्ति अमिहित किया है।

समूचे केसका सारांश यह है कि ईश्वर केवक एक इन्दरनाका विषय ही नहीं, प्रत्युक्त शुव सस्य है। 1-यदि ईश्वर न होता तो जीवात्मारूपी अंशभूत परिच्छित्र बेतनको भी 'मैं हूँ' ऐसा ज्ञान कदापि न होता।

२ -यदि ईसर न होता तो संसाररूपी कार्यकी उत्पत्ति कभी न होती, क्योंकि कर्ताके विना किसी भी कार्यकी उत्पत्ति ससस्भव है। जड-प्रकृति या परमायु साकांच एवं सापेक्ष जात्के निर्माणमें कभी भी समर्थ नहीं हो सकते, क्योंकि जहाँ कहीं भी कर्तृत्व रहता है, वहाँ कार्यके उपादानका प्रत्यच् ज्ञाम एवं कार्य बनानेकी इच्छा और कृति ये तीन पदार्य आवश्यकरूपमे रहते हैं, जो जड परमायु या प्रकृतिमें असस्भव हैं। अचेतन पदार्थों से कार्यकी उत्पत्ति चेतनकी प्रेरणा विना हो नहीं सकती। इससे सिद्ध हुआ कि समस्त स्थावर-संगम जगत्का कर्त्ता एक अपरिच्छिन्न चेतनरूप परमेखर ही हैं और वह सर्वज्ञ एवं सर्वशत्तिसम्पच होनेके कारण इच्छामान्नमे संसारकी रचना करनेमें सर्वथा समर्थ है।

३-कोई भी कार्य आयोजनरूप कर्मके बिना नहीं होता, यह नियम है। तब सर्गके आरम्भकारूमें दो परमाणुओंमें संघटन या संयोगरूप क्रिया उत्पन्न होकर इयणुकका आरम्भ करानेवाला कर्म चेतनरूप ईश्वरकी प्रेरणा-से हो उत्पन्न होता है और वही द्वयणुक-संयोग आगे चलकर अगतके रूपमें परिणत होता है। अतः यदि ईश्वररूप आयोजक न होता तो संसाररूप कार्य कभी न बनता, अत्तपुत्र ईश्वर भूव सत्य है।

५-पि मनस्य मझायडोंको रचकर भी इसका भारक कोई सर्वशिक्तसम्पन्न चेतन न होता तो उत्पन्न होकर भी यह कभीका नष्ट हो गया होता । निरवसम्ब आकाशमें छटके दुष सूर्य, चन्न्य, ब्रह्मेपब्रहादि पिण्डोंको यह्मपूर्वक पतनसे बचानेके लिये पतनका प्रतिबन्धक अर्थात् धारण करनेवाका एक ईखर ही हैं । जिसमकार धाकाशमें उदता हुआ पक्षी अपने मुखमें काष-चण्डको धारण किये रहता है, उसे गिरने नहीं देता, उसी प्रकार ईखरकी शक्ति ही समूचा बझायड धारख किया हुआ टिका हैं । यदि वह न हो तो संसारके सम्री परार्थ परस्पर टकराकर नष्ट हो लावें । अतप्रव समस विश्वराशिका कर्ता, धर्मा, हर्त्ता जगदीश्वर सदा सत्यरूपसे विश्वमान है ।

४-सर्गके आरम्भकासमें घट-पटादि यावत् पदार्थोंका झावक एक स्वतन्त्र चेतम बदि न हो तो तरकासीन जीवाँ-को किसी भी पदार्थका जान नहीं हो सकता और पदार्थ- ज्ञानके अभावमें व्यवहार नहीं हो सकता । अत्तप्य आरम्भ-काखमें परमेश्वर ही प्रयोज्य एवं प्रयोजक वनकर व्यवहारके सम्प्रदायका प्रबर्शक होता है । अतः वह श्रुव सस्य है ।

६-बहाँ प्रस्यक्ष भीर अनुमानादि प्रमाण भी पंगु हो जाते हैं, वहाँ शब्द ही एक ऐसा प्रमाण है जिसके हारा बस्तुकी यथार्थ प्रमा की जा सकती है। इसी कारण वेद-बाक्योंको आसवाक्थरूप शब्दप्रमाण माना जाता है, क्योंकि वेद-जन्य ज्ञान कारण-गुण-जन्य है। इसीछिये उसका प्रामाण्य है। और वेदमें पदे-पदे परमारमाके श्रस्तिःवका वर्जन मिछता है, यथा --

> 'सक्का वै बिण्णुः'
> 'अग्निदेंवानामबमः निष्णुः परमः'
> 'न तस्य कार्यं करणं च निद्यंत न तत्समक्षाऽभ्याधिकश्च दृश्यते। पराऽस्य शाकिनिनिषेन श्रूयते स्नामानिकी ज्ञाननहास्त्रिया च ॥'

'अपाणिपादो जनने श्रहीता पश्चत्यचक्षः स श्रुणोत्यकर्णः ।

'असरस्य प्रशासने गार्नि धावापृथिव्यै। बिश्रृते तिष्ठतः' 'स पेक्षत एकोऽहं बहु स्यान् प्रजायेय' रत्यादि ।

अर्थात् यज्ञ विष्णुका स्वरूप है। अग्नि सब देवताओं में प्रथम भीर विष्णु सबसे परम है। उसका न तो कोई कार्य है, न करवा है और न कोई उसके समान ही है, न उससे अधिक कोई सद्वान शक्तिशाखी एवं अद्वितीय है। उसकी शक्ति अप्रतिस है, विविध शक्तियाँ उसमें ज्ञान, वल और कियारूपसे सदा विद्यमान रहती हैं। वह विना नेत्रके देखता है, विना कानोंके सुनता है, विना पैर चलता है, विमा हार्थोंके ब्रहण करता है, वड़ी एक सबका वेच है पर उसका यथार्थ वेसा दूसरा नहीं, उसीको वेदमन्त्र एवं महात्माजन सबसे अग्रय भीर महान् पुरुष कहते हैं। उसी अक्षररूप परमारमाकी शक्तिसे सह संसार धारण किया हुआ टिका है। सर्गके आरम्भकालमें उसने एकसे अनेक होनेकी इच्छा की। उसकी इस इच्छासे दिख या त्रिख-रूप संस्थाका आरम्भ होकर दो परमाणु मिछे और संसार-का आरम्भ हुआ, स्वतन्त्र एक चेतनके विना संक्या नहीं प्रकट हो सकती। संख्या सदा चेतन सारेश है। मैं एक हूँ, बहुत हो जाऊँ, इस संकल्पको ही संख्याका आरम्भक कहना चाहिये । संस्था-विशेषते ही परमायुसे दृधयुक, श्रसरेणु श्रादि बनते हैं जिनसे जगत्की रचना हुशा करती है उपर्युक्त वेदवाक्योंसे भी जगदीश्वरका त्रिकालाऽवाधित असित्व और प्रभुत्व एवं सर्वज्ञता एवं सर्वशक्तिमत्ता अकाव्यरूपेय सिद्ध है।

इसप्रकार विविध युक्ति और तर्कसङ्कृत प्रमाणोंके निर्मेख गंगाजलसे बारम्बार धोनेपर भी जिनका इत्य ईश्वरके अस्तित्वमें निश्चयरूपसे विश्वास करनेमें असमर्थ हो, उसे कठिन पत्थर या लोहका हृदय ही समसना चाहिये। ऐसे विमुख जीवोंकी जीवनरूप पत्थरकी नौकाको वही विश्वम्मर अपनी अकारया करुगासे पार छगा सकता है, दूसरा साधन नहीं।

> र्श्यरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥ तमेव शरणं गच्छ सर्वमावेन मारत । तरप्रसादारपरां शान्ति स्थानं प्राप्स्यासे शास्त्वम् ॥

> > ओ ३ म् तस्सव्

### **→**

# ईश्वर-शरणागति और प्रार्थना

( लेखक--पं० श्रीरामदयालजी मज्मदार एम० ए०, सम्पादक 'उत्सव' )



सर्गिक नियमके अनुसार कल्लियुग क्रमशः घोर तमसाच्छक होता जा रहा है। श्रिष्ठकांश की-पुरुष आन-कल मोहाच्छक्त हो रहे हैं। कुरुक्षेत्रके युद्धके पूर्व अर्जुनको जिसप्रकार मोह उत्पन्न हुआ था, आज समस्त पृथ्वीकी सभी जातियाँ उसी प्रकार अथवा उससे भी अधिक मोहाच्छक्त हैं। प्रायः लोगोंकी विचार-धारा

क्षिणिक सुविधाओं की ओर ही रहती है। जिसप्रकार अर्जुन भगवान्की आज्ञानुसार चलना नहीं चाहते थे तथा उनकी आज्ञाके विपरीत कुतर्क करते थे, आजके लोग भी उसी मार्गका अवलम्बन कर रहे हैं। श्रीभगवान्ने अर्जुनको भयावह परधर्मका त्याग कराकर स्वधर्म-पालनमें जीवन उत्सर्ग करनेके जिये युक्तिपूर्ण विचार प्रदान किया था। मगवान्के आशीर्वाद्मे जिसप्रकार धर्जुनका मोह नष्ट हो गवा था और मगवान्के श्रीमुखकी वाणी सुनकर धन्तमें कृतार्थताको प्राप्त धर्जुनने जिसप्रकार कहा था—

> नष्टां मोहः स्मृतिर्कश्वा त्वत्रसादान्मयाध्युत । श्वितोऽस्मि गतसन्देहः करिण्ये वचनं तव ।। (गीता १८ । ७३)

'हे अध्युत ! मेरा अज्ञानजनित मोह नष्ट हो गया है, मैं आपके आज्ञीर्वादसे अपने खरूपकी स्वृति प्राप्त करके अब समस्त सन्देहोंसे रहित होकर आपके आदेशका पालन करनेके लिये स्थिर-निश्चय हो गया हूँ, अब आप जो कहेंगे

मैं वही करूँगा।' हाय! गीताके मोह त्याग करनेके क्षिये दिये हुए भगवानके उपदेशोंको मानकर न्या उसी प्रकार आजके मनुष्य अपने मीहको स्यागकर कभी यह कह उठेंगे कि 'करिष्ये वचनं तव ?' ऐसा शुभ अवसर कव उपस्थित होगा ? मालूम होता है अभी इसमें बहुत विलम्ब है। कलियुगकी आयु चार काल बत्तीस हजार वर्ष है। इसमेंसे अभी पाँच इजार या उससे कुछ ही अधिक वर्ष बीते हैं। इसीकिये कहा जाता है कि अभी कछियुग - अन्धकारका लीलाचेत्र है। व्यभिचार चारों ओर नम्न नृत्य कर रहा है। श्रिकालदर्शी ऋषियोंने इस बातको समझ कर ही, किबयुगमें जगन्भरके नर-नारियों-की क्या स्थिति होगी, उसे पहले ही कह दिया है। उन्होंने जो कुछ कह दिया या आज हम उसीको प्रत्यच देख रहे हैं। देवर्षि नारदने जगत्के जीवींकी भाषी दुर्गति देलकर भगवान् ब्रह्माको दु:लकी कथा सुनाकर उसके प्रतिकारके विषे यह प्रार्थना की थी-

'घोर किछयुगके आ जानेपर सारे मनुष्य पुरायद्दीन, दुराचारी, असस्यवादी, परिनिन्दक, दूसरोंके द्रम्मकी इच्छा करनेवाले, परायी स्त्रीये प्रेम करनेवाले, दूसरोंकी हिंसामें रत, शरीरको ही आत्मा समझनेवाले, मूर्ख, नास्तिक, पशुओंकी-सी जड-बुद्धिवाले, माता-पितासे वर करनेवाले, स्त्रीपरायख एवं कामनाओंके दास होंगे। नाझ्य लोभ-स्पी पिशाचसे पीइत होंगे, वेदको बेचकर जीवन-निर्वाह करेंगे, धनोपार्जनके निमित्त विद्याभ्यासकर अपनी विद्वत्ता-के गर्वसे पागल हो जायेंगे, अपनी जातिके कर्मको छोड़ वैठेंगे और प्रायः दुसरोंकी बञ्चना किया करेंगे। इत्रिय

एवं वैश्य अपने-अपने धर्मका परित्याग कर देंगे और इसी प्रकार खुद्र ब्राह्मणोंका-सा आचरण करने करोंगे। स्त्रियाँ प्रायः चरित्रक्षष्ट, पतिका अपमान करनेवाकी, निवर एवं सास-ससुरसे ब्रोह करनेवाकी होंगी, इसमें कोई सन्देह नहीं। इन सब क्षोगोंकी बुद्धि मारी गयी है, इनकी परलोकमें क्या दशा होगी, यह चिन्ता मेरे चित्तको निरक्सर व्यथित करती रहती है। कोई ऐसा उपाय बताह्ये, जिससे इन क्षोगोंका परलोक सहजहीं में सुधर जाय, क्योंकि आप सब कुछ जानते हैं।

केवल भारत हो नहीं, जगत्मरमें आज उपर्युक्त सभी बार्ने प्रायः प्रत्यक हो रही हैं। लघु उपायोंसे घोर कलियुगको दुर्गतिका उपशम किसप्रकार होगा, इस बातको भी ऋषियोंने विशेषरूपसे कह दिया है। उनके निर्धारित मार्गपर चले बिना अन्य किसी प्रकारसे भी मनुष्यका यह हाहाकार निकृत नहीं हो सकता।

प्र्व-पुर्थों के प्रतापसे स्वधर्म-प्रथपर चछनेकी इच्छा रखनेवाले पुरुषोंको आज पद-पदपर कठिनाइयोंका सामना करमा पदता है, यह देखा जाता है। इतनेपर भी ये महानुभाव स्वधर्मका श्याग करके, पर-धर्म प्रइण करनेकी अपेका सृत्युको आर्छिगन करना उत्तम समझते हैं और उसके छिये सर्वदा प्रस्तुत हैं। पर जो जोग ऋषियोंके दिखलाये हुए मार्गको छोड़कर अपने कपोछ-किएस पथपर चलते हैं उनकी क्या स्थिति हैं? 'आप मेरे लक्का लुटवायी' की कहावतके अनुसार ही उनकी अवस्था है। इन सब लोगोंको ईश्वरकी शरण लेनी होगी। साम, दाम, भेदके द्वारा भी जो शरवामें नहीं आते, भगवान कृपापूर्वक उनको दयह देकर किसप्रकार अपने पथपर छौटाते हैं, इस सम्बन्धमें यहाँ कुछ आछोचना करना अप्रसंगिक न होगा।

### (१) शरणागतकी खाभाविक अवस्था-प्रार्थना

संसार-पथपर चकते-चकते जब मनुष्य विपत्ति-जाकर्में फँस जाता है, जब वह काल चेटा करके भी धपनी, अपने परिवारकी, समाजकी और जातिकी रचा नहीं कर सकता, तब उसके प्राया अस्यन्त कातर हो उठते हैं! इसी कातरताके अवसरपर मनुष्यके प्राणोंमें अपने भाप ही एक प्रार्थना जागृत हो उठती है और बही स्वामाविक प्रार्थना होती है। जब प्राण सस्यन्त स्थाकुरू हो जाते हैं, तब मनुष्य निराश्रय होकर सहसा कह उठता है-'हाय ! क्या मेरा कोई नहीं है ! क्या मुशको बचानेवाला कोई नहीं है ! क्या मुशको बचानेवाला कोई नहीं है ! क्या मुशको बचानेवाला कोई नहीं है ! जिसमकार जल्में हुवते हुए मनुष्यके लिये एक साधारण तृण भी सहारा हो जाता है, उसी प्रकार जब मनुष्य सुनता है कि उसका भी एक आधार है और वह त्याका सागर है, वह कंगालका परम आस्मीय है, कंगालोंको तो वह स्वभावये ही हूँदा करता है और मिल जाते हैं तो उन्हें अपना लेता है, वह श्रमामय, तुली होकर शाश्रय लेनेवालोंके सारे अपराध श्रमा करता है, वह अस्पन्त प्रेममय है और सर्वशक्तिमान् है। इसप्रकार विपक्तियों में कँसकर जब मनुष्य यह सुनता है—कि वह सब मनुष्योंका अपनेसे भी अपना है और रूपा करके पुकार-पुकारकर मनुष्योंको यह कह रहा है कि 'अरे! हताश क्यों होने लगे ! में ही तो तुम छोगोंका—

'गतिर्मत्ती प्रमुः साक्षी निवासः शरणं सुहृत्।' (गीता ९ । १८)

—हूँ, मैं ही तुम्हारी एकमात्र गित हूँ। एकमात्र प्राप्त करनेयोग्य वस्तु हूँ, मैं ही भक्तां यानी भरण-पोषण करने-वाला हूँ, मैं ही तुम्हारा प्रभु-हक्तां-कर्ता-विधाता हूँ, में ही साक्षी हूँ—शुभाग्रम कर्मों का दृष्टा हूँ, मैं ही तुम्हारा निवास हूँ कर्यात तुम सब मुझमें ही निवास करने हो, मैं ही तुम्हार भोगींका स्थान हूँ, में ही तुम्हारे दु:खोंका हरने-वाला, रक्षक तथा एकमात्र सुहृद् हूँ, तुमसे कुछ भी न पाहकर तुम्हारा उपकार करता हूँ।' तब वह पुमः जागृत हो उठता है।

### भगवान् फिर गीतामें कहते हैं कि-

'तमेव शरणं गच्छ सर्वमोवन मारत ।' (१८ / ६२)

—मैं सबके हृत्यमें निवास करता हूँ, सब छोग सर्व-भावसे मेरे शरणापच हो जायें फिर (१८।६६) में कहते हैं 'मामेकं शरणं वज' वर्षात् एकमात्र मुझको ही आल्रय बना छो । जो मेरा आक्षय ग्रहण करता है—

'तेषामहं समुद्धती मृत्युसंसारसागरात् । ( १२। ७)

—मैं उनका मृत्यु-संसार-सागरसे उद्धार कर देता हूँ। इसील्यि यह कहा जाता है कि साधुसंग और सत्-शासके द्वारा श्रीसगवानकी आवासन-वाणी सुनकर विषद्यस्त सांसारिक मनुष्य भी भरोसा पाकर, भगवान्का आश्रय प्रहण करता है। इसप्रकारका मनुष्य भी कमशः भगवान्की शसस्ताका अनुभवकर कुछ तूसरे ही इंगका वन जाता है।

इसीसे कहा जाता है कि 'बचाओ, बचामी' की प्रार्थनाके साथ शरणापञ्च होना सनुष्य-हृद्यकी स्थाभाषिक भवस्था है। जिसप्रकार ज्ञान मनुष्यका स्वरूप ही है---वस्तुतः ज्ञान तो उसे प्राप्त ही है-इसके क्रिये कष्ट नहीं सहना पहता-ज्ञानकी प्राप्तिके छिये किसी प्रकारकी तपस्या नहीं करनी पदती--तपस्या तो करनी पदती है आवरण-अज्ञानको दुर करनेके लिये ! इसी प्रकार शरणागतके छिये कुछ करना-धरना नहीं पहता-करना पहता है यह कि नाजा प्रकारसे, विभिन्न वस्तुओंमें, विभिन्न मनुष्योंमें आसक्त होकर सबको मेरा-मेरा करके, 'ये सब मेरे ही हैं, ये सब सुक्ते आश्रय देंगे' इसप्रकार जो मोइ हो रहा है-इस माया-मोइके आवरगको भगवान्से दूर इटा देना । इस आवरवाके इटानेका नाम ही तपस्या है । जिस अवस्थामें पहुँचनेपर मनुष्यपर कृपा करके भगवान् उसे यह समझा देते हैं कि 'भगवान्के सिवा मनुष्यका आश्रय कोई नहीं है,' उस अवस्थामें मनुष्य अपने आप ही पुकार उठता है 'निराश्रयं मां जगदीश रक्ष' हे भगवन्! हे करुकावरुणालय! मैं जान गया हूँ कि तुम्हारे सिवा मेरा जीवन-मरणका साथी और कोई नहीं है। जीवनमें भी तुरहीं आश्रय देते हो और मरनेपर भी तुर्वे छोड़कर दूसरा कोई अपना महीं है।

घोर संसारी मनुष्य भी नाना प्रकारसे धक्के खाकर अन्तमें भगवान्की शरण लेता है। वह आसक्तिके समुद्रमें गहरा ह्वकर संसार चला रहा है, अकसाल एक-एक करके सारे दीपक हुझ गये-एक ही क्षणमें 'हरी-मरी फुळवाड़ी सूख गयी!' तब उसका मन निरम्तर दृष्य होकर पुकार उठता है-'हाय! किसी प्रकार भी तो शाम्ति नहीं मिखती। हा! क्या जगन्में मेरा कोई नहीं है ?' दृष्य-हृत्यकी इस अवस्थामें मनुष्य भगवत्-कृपासे भगवान्का आश्रय प्रहच करता है और उसके द्वारा कर्यायको प्राप्त होता है। इसीका नाम यथार्य करपाण है।

जो लोग धक्के साकर शरणमें बाते हैं वेभी भाग्यवान् हैं। मनुष्य धक्के साकर कुद्ध दिन उदासीन-सा रहता है। पुनः वो दिनके बाद कुद्ध सुभीता मिक्स्ते ही सब कुद्ध भूखकर फिर पूरी तरह विषयों में रम काता है। ऐसे मकुष्यको जो दो-चार दिनोंके किये बैराग्य होता है, उसे रमझान-वैराग्य किया मर्कट-वैराग्य कहते हैं। शीतकाड़के अन्तमें जिसमकार हुझ-छता पत्र-झुन्य होते हैं, परन्तु देखनेवाले देखते हैं कि पत्रहीन हुझ-जताके अन्दर नये पत्र-पुष्य छह्छहा रहे हैं, यहाँ भी ठीक वैसा ही है। ऐसे कोगींपर भी भगवान कृपा करते हैं। इनके भी दाख्य प्रारब्ध भोग करा देनेके छिये, इनके पापके पके फोद को बीरनेके छिये करुणामय इनके उत्तर भी अनुमह करते हैं। फिर ये छोग भी सब प्रकारसे अन्तःकरणपूर्वक भगवानका ही आश्रय महण करते हैं शरणागतिके मूछ सूर्योको पकड़कर जीवन-यापन करनेकी चेष्टा करते हैं। वायुपुराणमें शरणागतिके छः अंग बत्तछाये हैं—

आनुक्रयस्य सङ्कत्पः प्रातिक्र्यस्य वर्जनम् । रक्षिण्यतीति विश्वासः गाप्तृत्वे वरणं तथा ॥

निश्चेषणं अकार्पण्यं षड्विचा शरणागति. ॥

शरबय वस्तुके अनुकूछ संकल्प ( हुच्छा ) करना, उसके प्रतिकूछ आचरणमे बचना, वह हमारी रक्षा अवस्य करेगा यह विश्वास करना, उसे अपना रक्षक समम्मना, उसे अपनेको घरोहरके रूपमें सींप देना और उसे अपना सर्वस्य सींव देनेमें सङ्कोच ( कृपणता ) न करना।

यहाँतक शरणागतके विषयमें कहा गया, भव दूसरी वार्ते सुनिये।

### (२) ईश्वरका खरूप

शरण हो किसकी ? ऐसे मी हतमान्य मनुष्य हैं जो ईश्वरके अस्तित्वमें ही विश्वास नहीं कर सकते । जिसके हृदयमें इसप्रकारकी दर धारणा है कि ईश्वर है ही नहीं वह किसके शरणापत्र होगा ? मनुष्य यदि विल्कुछ ही पागल न हो तो वह सहज ही यह धारणा कर सकता है कि 'ईश्वर है ।' ईश्वरका अस्तित्व तो मनुष्यमात्रकी स्वामाविक अवस्था है । यह कैसे हैं ? इसी सम्बन्धमें कुछ कहा जाता है, ईश्वरके स्वरूपके सम्बन्धमें इसके वाद आछोचना की जावगी ।'

'मैं हूँ' यह बात किसीको सिखानी नहीं पवती । सब मचुष्य अनुभव करते हैं कि 'मैं हूँ ।' इसप्रकार अनुभव करनेवाका कीन है ? सभी मचुष्य समझते हैं कि इस

जिसका अनुभव नहीं करते उसका अख्तिस्व कम-से-कम इसारे अन्दर नहीं है। इसारे भीतर को कुछ है उसका अनुभव करनेवासा कोई अवस्य होना चाहिये, तभी किसी विषयका अनुभव होता है जो अनुभव-कर्तांके न रहनेसे नहीं हो सकता । यह जो विशास्त्र जगत् स्थित है, यदि इसका कोई अनुसब करनेवाला न हो तो इसका अस्तित्व ही नहीं रह सकता । हिमाछयके अत्यन्त जनशून्य स्थान-में एक सुन्दर फूल लिका है, उसके चारों ओर चूम-घूमकर एक तितली संधुपान कर रही है। तुम भीर इस इस दृश्यको नहीं देखते, उसका अनुभव नहीं कर सकते । केवछ कल्पना करते हैं तथापि यह विश्वास करते हैं कि तित्तकी भी है और पुष्प भी है। किन्तु पदि इसका अनुभव करनेवाला कोई भी न हो, तो इसका अस्तित्व ही नहीं हो सकता । हम मनुष्योंको चाहे इसका अनुभव न हो परन्तु सर्वन्यापीको निश्चय ही इसका अनुभव है, क्योंकि अनुभव विना किसी वस्तुका अस्तिरव कायम रहना सर्व प्रकारसे युक्तिके विरुद्ध है। यह अनुभव-कर्ता ही ईश्वर है। किसी वस्तुका सनुष्यके अनुसव न करनेपर भी. उसका अनुभव करनेवाला ईश्वर है, इसीलिये वह वस्तु है। जगत् है, इसिक्ये जगत्का भनुभय-कर्सा भी है। अनुमच-कर्ता न होता सो जगत्का अस्तित्व ही न रहता। इस युक्तिको सुनकर कचं नास्तिकमें शायद कुछ प्रास्तिकता पा जाय, किन्तु पक्का नासिक नास्तिकताको सम्भवतः नहीं छोड़ेगा। जागते हुएको कैसे जगाया जाय ? भगवान्की कृपाके सिवा इन खोगोंकी नासिकताको तूसरा कोई नहीं मिटा सकता।

अब ईश्वरके स्वरूपके सम्बन्धमें कुछ आछोचना की जाती है---

को ईश्वरके स्वरूप हैं, यही नहीं, किन्तु जो इस परिदरयमान समिट और व्यष्टि जगत्के स्वरूप हैं, वे (सिंबरामन्द्रघन) सदासे हैं, थे और रहेंगे। वे सदा एक ही रूपसे हैं, थे और रहेंगे। जो स्वरूप हैं वे तिस्य ही स्वप्रकार, ज्ञामस्वरूप, अनुभवस्वरूप तथा सदा ही समभावसे निरतिष्ठाय आनम्बस्थरूप हैं। 'ईश्वरका स्वरूप है—सद, विद और आमन्द्र अथवा अस्ति, भाति और प्रिय।' फिर मनुष्य उनका अनुभव क्यों नहीं करता है कैसे ज्ञान सर्वस्थापी स्वतःसिद्ध बस्तु है। परन्तु—

'अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुक्कन्ति अन्तवः ॥

(गीता ५। १५)

उसके अझानसे आहुत होनेके कारण मनुष्य दुःस पाता है। इसी प्रकार सत्, चित्, आनन्य—असि, भाति, प्रिय भी नामस्पके आवरणसे हके होनेके कारण मनुष्य दनका अनुमय नहीं कर सकता। वह नामस्प देखता है, नामस्पसे दके हुए सक्तपको नहीं देख पाता। नामस्पके आवरणको इटा सकनेपर, नामस्पकी वाद तोव हाजनेपर ही सास्पमें पहुँच जा सकता है। स्वस्पमें पहुँचना ही स्वस्प-स्थित होना है। यही सर्वदुःस-निवृत्तिरूप परमान्यन्की प्राप्ति है।

बचिष मनुष्य ईश्वरके पूर्ण स्वरूपका अनुमव नहीं कर सकता, तथापि उसके सद्-स्वरूप या अस्ति-स्वरूप-का अनुभव तो सभीके किये ही स्वाभाविक हैं। सर्वव्यापी आरमा ही प्रस्येक प्राणीका जीवारमा है। मनुष्य जो निरन्तर 'मैं-मैं' करता है, यह 'मैं' ही आरमा है। 'मैं' न देह हैं, न मन है और न जगत् ही हैं। जो निस्य-कर्मके पश्चाद् प्रतिदिन प्कान्तमें शारमविचार कर सकते हैं, जो —

'प्रकृतेर्भिजमाःमानं विचारय सदानधाः

— इस शाख-वाक्यके अनुसार कार्य करते हैं, वह तो सर्वत्र ही इस सत्-वानुका अनुभव करते हैं। जो ऐसा नहीं करते, वे भी स्वभावतः अनुभव करते हैं कि 'मैं हूँ।' यह 'मैं हूँ' का अनुभव किसीको सिखलाना नहीं पहता। इस स्वतःसिद्ध अनुभवको प्राप्त करके भी अनुष्य नामरूपविशिष्ट देहके, नामरूपविशिष्ट जगत्के नामरूपको हटानेके किये साधना नहीं करता। इसीखिये वह जगत्की सब वस्तुकोंमें सत् आस्माका अनुभव नहीं करता। सत् अथवा अस्तित्वके पूर्व अनुभवके जिये नामरूपको मिण्या समझना, नामरूपको भूज जाना ही साधन है।

परन्तु इस नामरूपको भूलकर सत्का अनुभव होने-पर भी, जो सत् है, वही चित्, ज्ञान और स्वप्रकाश अनुभृति है, इस बातका अनुभव नहीं होता। सत् और चित्का एक साथ अनुभव करनेके लिये अन्तर्जगत् अथवा मनका द्रष्टा होना होगा। बिसप्रकार सत्के अनुभवमें नाम-रूप विक्ररूप हैं, उसी प्रकार सत् और चित्के समकावीन अनुभवमें भी सुल-दु:ल-बोध विद्र हैं। सुल-दु:ल न चित्में है और न जहमें है। अञ्चानके द्वारा जह-चेतनका मिश्रया होनेके कारण ही सुल-दु:लका बोध होता है। जबतक सुल-दु:लका बोध है, तबतक ज्ञान अञ्चानसे इका हुवा है, इसीकिये सत् और चित्का समकाकमें अनुभव नहीं होता । को विचार कर सकते हैं, कर्म करते हैं, 'प्रकृति—आत्माका कोई कर्म नहीं हैं' इसिक्ष्ये अज्ञान हुए बिना प्रकृतिमें महं अभिमान हो ही नहीं सकता !' जो लगातार बहुत दिनोंतक इस विचारका अभ्यास करते हैं, वे सुख-दु:खको मग्नाझ करकं—अन्तमें सुख-दु:खका अनुभव न कर सद और चिद्का समकाक्रमें मनुभव कर सकते हैं । परन्तु इसप्रकार सद-चिद्का अनुभव होनेपर भी ईश्वरके आनग्दस्वरूपका अनुभव नहीं होता ।

आनन्द ही सब जीवोंका जीवन है। सभी जीव भानन्दके किये काकायित हैं। जीवोंको जो विषय-भोगर्मे धानम्य मिछता है वह धानन्द भी ब्रह्मानन्दका ही धंश है। किन्तु ब्रह्मानम्द निरतिशय आनन्द है, अखयह आनम्द है। यही धानन्द सबके मूलमें रहता है। इसी भामन्द्रके जपर जगत् प्रवाहित हो रहा है। श्रद्ध आधार-मेंसे प्रकट होनेके कारण आनन्द चुद्र हो जाता है। शुद्र भानन्दके भोगमे मनुष्यकी तृति नहीं होती। मनुष्य तो आनम्य-समुद्रमें हुवा रहना चाहता है। जैसे हिमाखय-गिरि-कन्दर-विदारिया। गङ्गाजीके वक्तःस्थकपर स्थित बार-बार उत्पन्न, नष्ट और प्रवाहित होनेवाले क्षुद्र बुद्दुदेकी गित महासमुद्रकी और होती है। यह जबतक अपनेको महासमुद्रमें ले जाकर खो नहीं देता, तबतक उसे शास्ति नहीं मिकती। इसी प्रकार जीवबिन्दु भी जवतक परमारमा-रूप महासमुद्रमें अपनेको घुळा-मिलाकर स्रो महीं देता, तबतक वह किसी प्रकार भी शान्ति नहीं पा सकता ! क्षुद्रमें मनुष्यका भानन्द नहीं मिलता। श्रुति भी कहती है-

'यो वै भूमा तत्मुखं नातंप सुखमस्ति'

यह भूमा ही जीवका विश्वान्ति-स्थान है।
सत्-चित्का अनुभव होनेपर भी इस भूमानन्दका
अनुभव जीवको नहीं होता, इसके किये साधन करना
पढ़ता है। भगवान् पतञ्जलिने मनकी जिन पाँच
अवस्थाओंका उल्लेख किया है, उनमें चिस, मृद और
विचिन्न-अवस्थाओं आनन्दमें हुवा नहीं जा सकता।
इस आनन्दकी अनुभूति एकाअ-समाधिमें होती है; परन्तु
जवतक निरोध-अवस्था प्राप्त नहीं होती, तबतक सर्वदा
आनन्दमें निमग्न होकर नहीं रहा जा सकता।

यहले एकात्र होना होगा । एकको सत्र रक्तनेके क्षिये किसी अवसम्यनकी सावस्यकता है। 'मक्तिनतानुसारेण जायते मगदानजः।'

अर्थाप् भगवान् अजन्मा होते हुए भी भक्तकी हच्छा-नुसार जन्म छेते हैं। ईश्वर जीवोंके जपर करणा करके मूर्त्ति धारण करते हैं—जिससे कि जीव अपने मनको उनमें एकाप्र कर सके। भगवान् भक्तके किये, मैं अपनी कीखासे प्रकट होता हूँ 'सम्भवामि आस्माग्यया' ऐसा कहते हैं।

अवतार-सम्बन्धी दूसरी युक्तियाँ भवतारवादके प्रसंग-में दिखळायी जायँगी । मनुष्य पहले मनको ईश्वरमें एकाग्र करके फिर जब उसीमें हुवा दे सकता है, तभी वह ईश्वर-के स्वरूपका पूर्णरूपसे अनुभव कर सकता है। नाम-रूपको दूर करके जो कुछ देखता है उससं सदका अनुभव होता है; सुख्य-दुःखको हटाकर मनके व्यापारोंपर ध्यान दे सकनेपर सद तथा वित्का एक साथ अनुभव हो जाता है और एकाम एवं निरोधके हारा मनको ईश्वरमें छय कर सकनेपर कमा-नुसार सद, चित्र और भानन्दको एक साथ अनुभव होता है, जिससे निरतिशय आनन्दमें स्थिति प्राप्त होती है। यही संसारसे मुक्ति है, हसीको सर्व दुःकोंकी आस्यन्तिक निवृत्ति तथा परमानन्दमें नित्य-स्थिति कहते हैं।

शाकों में सर्वत्र ही यह बात मिकती है कि 'जो सदा-सर्वदा मगवत-चिन्तनमें छगे रहते हैं, वे ही विषय-मोहसे उत्तीर्ण हो सकते हैं।' परन्तु ईसरके विषयमें शाक्ष को कुछ कहते हैं उसे शाक्ष-मुख तथा गुरु-मुखसे सुने बिना हस बातको मनुष्य नहीं जान सकता कि 'ईसर-चिन्तनमें क्या-क्या करना चाहिये ?'

जं हं खर हैं, वही उसी काक में निर्मुण बहा, सगुण बहा, आरमा एवं प्रवतार भी हैं। इनमें पर्कको भी छोड़ देनेपर ईश्वरचित्तन प्रत्येके हाथी देखनेके समान एक देश-दर्शनमें पर्यवसित हो जायगा। ईश्वरका चित्तन करते समय यह विचार करना चाहिये कि जब महाप्रक्यमें आकाश, वायु, जब, अधि, एम्बी प्रशृति कुछ भी नहीं रहते, तो इंश्वर कहाँ रहते हैं? फिर सृष्टिके आरम्भें जब वह विश्वरूप धारण करते हैं तब वह समष्टि और स्पष्टिमें किसप्रकार स्थित रहते हैं? महाप्रक्यमें इंश्वर अपने भावमें रहते हैं—एणं-स्वरूप निर्मुण बहा रहते हैं, जिस स्वरूपका कभी स्थाग नहीं करते और उस समय—

'मक वेदा विज्ञानन्ति मने। यत्रापि कुण्ठितम्। न यत्र बाक् प्रमबति।'

×

—वेव भी उनको व्यक्त नहीं कर सकते। मन उनका विन्तन करनेमें कुविटत होकर कीट बाता है। मन जिनको नहीं पा सकता, फिर भका वाखी तो उनको कैसे व्यक्त कर सकती है है निर्मुण ब्रह्म हैं। किन्तु निर्मुख नहां जब अपनी मायाको श्रवक्रमन करके सगुख होते हैं तब वे बगवाकार-धारी वा जगवाकार-धारिखी होते हैं, यही सगुज विश्वक्ष्य होते हैं। समष्टि-मावमें जो विश्वक्ष्य है, व्यक्ति-मावसे वही प्रत्येक जीवमें, प्रत्येक वस्तुमें बारमा है।

इन निर्गुण, सगुण और आत्मासे भी मनुष्यका काम नहीं चकता, इसीविये वे कहते हैं—

> 'यदा यदा हि धर्मस्य स्कानिर्मवति भारत । अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सुजान्यहम्॥ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च हुम्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे॥' (गीता ४ ( ७-८ )

इसीकिये शास्त्र यह बतालाते हैं, जो ईबार हैं वही एक ही कारूमें निर्मुण, सगुण, सात्मा एवं सबतार हैं। कोई ऐसा शास्त्र नहीं मिलता, जिसमें हन बारों मेंसे किसी एकका अभाव हो। श्रीभगवान् रामचन्द्रजीके सम्बन्धमें जो कहा गया है, वही सन्य सब अवतारों के सम्बन्धमें समझना चाहिये। भागवतमें सैसे 'कृष्णस्तु भगवान् स्वयम्' कहा गया है बैसे ही वेदमें 'रामस्तु भगवान् स्वयम्' कहा गया है। श्रीचयही में कहा गया है —

> 'पकैवाई जगत्मन द्वितीया का ममापरा। पक्षेता दुष्ट मस्येव विशस्त्वो मद्विमृतयः॥'

> > --इस्पादि ।

इस जगवमें केवल मैं ही हूँ, मुझसे भिन्न कोई नहीं है। रे दुष्ट! देख, ये मेरी विभूतियाँ मेरे ही अन्दर समा रही हैं।

श्रीभगवान् रामचन्द्रजीके खरूपके बारेमें कहा गया है कि---

> अद्वितीयश्चिषात्मेकः परमातमा सनातनः । यस्तु जानाति रामस्य स्वरूपं तत्त्वतो जनः ॥ तक स्पृशति द्वःसादि किमुतानन्दमद्वयम्॥

वे (अगवान् भीराम) एक अहितीय, विदारमा भर्यां व विज्ञानयम समातन परमारमा है। जो मनुष्य रामके स्वस्पको तरबसे वान छेता है, उसे दुःब छू भी नहीं सकते हैं, क्योंकि भीराम तो केवछ आनन्दस्वरूप हैं।

भीराम वस्तुतः निर्मुख नक्ष हैं। इस सम्बन्धमें भौर भी कहा गया है। बगव्-जननी सीतावेबी भीइनुमान्जीको उपवेश करती हैं—

> रामं विद्धि परं श्रद्धः सिचदानन्दमद्भयम् । सर्वोषाधिविनिर्मुकं सत्तामात्रमगोचरम् ॥ अनन्दं निर्मकं शान्तं निर्देकारं निरक्षनम् । सर्वञ्यापिनमारमानं स्वप्रकाशमकरमवम् ॥

श्रीरामको सम्बदानम्दविग्रह, सारी उपाधियोंसे रहित, सत्तामात्र, इन्द्रियातीत, श्रानन्दमूर्ति, शुद्ध, शान्त, विकारद्यून्य, निरञ्जन अर्थात् निर्छेष, सर्वस्थापी, स्वतः-प्रकाश, कल्पायहीन ( श्रयात् दुःखोंसे रहित ) आत्मस्वरूप श्रद्धितीय परव्रद्धा ही समस्तो ।

निर्गुय होकर भी श्रीराम सगुण हैं, इस विषयमें कहा है—

> 'रामो न गच्छति न तिष्ठति नानुशोध-त्माकाङ्कते त्मजित ने। न करोति किथित्। आनन्दमूर्तिरचलः परिणामद्दीने। मायागुणानुगतो हि तथा विमाति॥'

श्रीराम न तो कहीं जाते हैं, न कहीं उहरते हैं, न किसीके छिये शोक करते हैं, न किसी बस्तुकी आकाङ्श करते हैं, न किसीका परित्याग करते हें, न कोई कर्म करते हैं, वे तो अचल आनन्दमूर्ति एवं परिणामहीन हैं, अर्थात् उनमें परिवर्तन नहीं होता, केवल मायाके गुर्धोंके सम्बन्धसे उनके झन्दर ये बातें होती हुई-सी प्रतीत होती हैं। श्रीराम परमात्मा, पुराखपुरुषोत्तम, नित्य उदयवाले, किस्तु फिर श्री मायाके गुर्धोंसे सम्बद्ध होनेके कारण उन्हें बुद्धिश्री कोग मुखी अथवा दुखी समक छेते हैं।

श्रीराम ही सब बोबोंके आत्मा है---

'सर्वेषु प्रामिजातेषु क्रहमप्तमा स्यवस्थितः॥

× × ×

इप्रया मां चेतनं शुद्धं जीवकपेण संस्थितम् । तस्मात् कदाचिकेकेतः भेदमीववरजीवयोः॥

समल भूत-प्राणियोंके अन्दर मैं आतारूपते स्थित हूँ, इसकिये मुझ खुद्ध खैतन्यको जीवरूपसे स्थित देखकर कोई भी जीव और ईश्वरमें भेदश्विन करे।

#### अवतारके सम्बन्धमें---

त्रमाणामपि लोकानां कार्यार्थं मम सम्मदः ।

त्रिकोकीका कार्य करनेके किये मैं अवतार लेता हूँ।

श्रीकृष्यके सम्बन्धमें भी इसी प्रकारकी उक्ति गीता, भागवत तथा धन्य शाखों में है। सभी अवतारोंके सम्बन्ध-में यही कहा है कि भवतार एक ही कालमें भारमा निर्मुण अश्व और समुख नक्ष हैं। अन अवतारवादके सम्बन्धमें कक्ष कहकर नियम्भका उपसंहार किया जाता है।

#### ३-अवतार-कथा

बदे भाग्यसे मनुष्य विश्वासी होता है। मनुष्य को कुछ विश्वास करता है, अब उसका प्रत्यक्ष करता है अधवा अपने भीतर उसका अनुभव करके आनम्द पाता है, तब वह कृतकृत्य हो जाता है। विश्वास नष्ट करनेके किये किल महाराजका सबसे बढ़ा शका है संशय! संशय उरपण करके मनुष्यको चौरासी लाख बार नाना योनियों में भटकानेसे ही किलिको जानन्द सिखता है। ठीक ही है। साधु-हृदय दूसरोंको आनन्द देकर आनन्दका अनुभव करने हैं और ससाधु दूसरोंको दु:ख देकर अपनेको सुखी समझते हैं।

श्रीमतावान्के अवतार एक ही कालमें आत्मा समुवा श्रम और निर्मुण नहा है, कल्यिमके भतिरिक्त अन्य युर्गीमें इस सम्बन्धमें मनुष्यको किश्चित् भी संशव नहीं था। परन्तु आज इस कल्यिमकी स्थिति कुछ और ही है। ईन्तरके सम्बन्धमें स्कूल, कालेजके छात्रोंके सामने चर्चा चलाकर देखिये, आप देखेंगे कि अधिकांश छात्रोंके मनमें संक्षीं-हजारों सन्देह भरे हैं, आज संज्ञपञ्चल मनुष्योंसे जगत भरा था रहा है। वेदोंको न्यों मार्ने, आच न्यों मार्ने, ईन्वरको न्यों मार्ने, आविस्तेद च्यों मार्ने, जरिवरोंको खालन वर्षों सार्ने, खावार-विचारको न्यों मार्ने हैं इस प्रकार 'क्यों' के क्यमें सन्देहका ताँता करा रहा है, इन बातोंमें आज अधिकारा मनुष्य संज्ञयपुष्ठ हैं। 'स्वचर्में निधनं भ्रेयः परधर्मों नयाबहः' 'संज्ञयास्मा विनरवति' आदि सिद्धान्तोंको मानना तो आजके कोगोंकी दृष्टिमें कुसंस्कार है। इम मनुष्योंके इस संज्ञवकी निवृत्तिके किये श्रीमगवान्के ही शरणापन्न होते हैं। यहाँ तो, सबतारको मानना मानव-हृदयका स्वामाविक धर्म है। इसी विचयमें कुछ कहकर ही दुमें बुप होना है।

मनुष्यके जिसप्रकार बुद्धि है, उसी प्रकार प्रत्येक मनुष्यके हृत्य भी है। बुद्धिका धर्म विचार है धीर हृहच-का प्रेम, स्नेड, अजन, पूजन । ईश्वरूकी विभूतिके चिन्सनसे बुद्धि हुस हो सकती है। किन्तु हृदयकी हुसि केवल पृश्वर्यसे नहीं होती, हृदय माधुर्यको पाये बिना किसी प्रकार भी शान्ति नहीं पा सकता। हृदय असीमको ससीसरूपमें पाये विना कभी चैन नहीं हे सकता। इत्यको निराकार सीमाञ्चन्य वस्तुद्वारा सन्तीय नहीं कराया जा सकता। हृदय एक ऐसे पुरुषको चाहता है जो-'शिर्ति पदनकात् सर्वसौन्दर्वसारम्'तया'सर्वाङ्गे सुमनोइरम्' अर्थात् जो सिरमे लेकर चरणेंकि नसपर्यन्त समान सीम्बर्यका सार है, तथा जिसके समन बंग चिसको हरने वाले हैं । ऐसे पुरुषोत्तमको भाँससे देखना, उसकी मधुर वाणी कार्नोंसे सुनना, उसकी प्रेम-कीकार्जीको प्रत्यक्ष करता, उसकी कीका-कथाओंका बारम्बार एठम-पाठन करना, इन सब कार्योंके हुए बिना इत्यको शान्ति नहीं मिल सकती । मुखसे मिराकार निरवयव कहनेपर भी प्राण कहते हैं-- 'प्यारे ! तुम्हारे किये में बढ़े प्रेसमे यह फूक्कोंका गजरा लाया हैं, तुम इसे गलेमें पहन लो न। जरा ठहरो, मैं तुम्हें प्रणास करना चाहता हैं! एक बार भपने चरण-कमछोंमें मेरे इस मन्तकको खुट तो जाने दो। मेरे हाथ तुम्हारी चरण-सेवा करना चाहते हैं। मेरे कर्ण तुन्हारी कथा सुननेके किये अध्यन्त ही म्याकुछ हो रहे हैं। तुम कब मुक्ते अपना दास या दासी मानकर सेबाका अधिकार सौंपोगे में तुमको क्या-क्या देना खाइता हैं और कितने दिनोंसे में मन-ही-मन सोचता हूँ। प्यारे ! तुम्हें कौन-सा धन हूँ, तुन्हें मैं को धन दिया चाहता हूँ, वह धन तो तुम्हीं हो, तुम्हारे हत्य-स्पर्शके किये मेरा हबय रो रहा है और ये प्राण तमहारी प्रीतिमें छहपटा रहे हैं।'

वे सथी इत्वके धर्म हैं। इत्यकी ताव बुझानेके किये तुम्हारे आकाशवल् सीमा-शूम्य रूपसे काम नहीं चकता। मेरी सेवाकी अभिकाषा पूर्ण करनेके किये किससे मैं तुम्हें देख सकूँ, तुम्हारी मधुर बाबी धुन सकूँ, तुम्हारी अधिरयाकमककी सेवा कर सकूँ, ऐसे ही रूपमें तुम्हें सुमको दर्शन देने पहेंगे। इसीलिये मगवान् भक्तोंके इत्यको शीतल करनेको मूर्ति धारण करते हैं। पहले किखा जा खुका है, शाखा भी कहते हैं—'भक्तवित्तानुसारेया जायते मगवानजः' इसीलिये कहा जाता है कि मनुष्यके अन्तर भगवान्ने एक ऐसी बीज़ दे ही है जिसकी रृक्षिके लिये उनको अवतार छेकर झाना पहला है। 'अहा! प्यारे! इच्छा होती है, तुम्हें माँ कहकर पुकारूँ, तुम्हें पिता कहूँ, तुम्हें स्वामी कहकर सम्बोधन करूँ और तुम्हें सखा बनाकर तुम्हारे साथ खेलूँ। तभी तो मैं यह कहता हूँ.—

माता रामा मित्यता रामचन्द्रः स्वामी रामे। मत्ससा रामचन्द्रः । सबंस्वं मे रामचन्द्रो दवातुः-र्नात्वं जांन नैव जाने न जाने ॥

इसी आकांचाको पूर्ण करनेके खिये भगवान् अजन्मा होकर भी जन्म ग्रहण करने हैं।

मनुष्यकी दृष्टिसे देखनेपर जिसप्रकार अवतार-प्रदृण त्वाभाविक है, उसी प्रकार ईश्वरकी दृष्टिसे भी भगवानुका मृतिं प्रहण करना नैसर्गिक है। ईखर सर्वशक्तिमान् है; जो समल शक्तियोंका केन्द्र है, उसमें मूर्ति भारण करनेकी शक्तिका ही अभाव क्यों होने क्या ? उसके स्वभावकी भी आखोचना करनेपर पता खगता है कि वह सर्वशक्तिमान् होनेके साथ ही अत्यन्त प्रेममय भी है। यदि मनुष्यके प्रेमकी गति तीवभावसे भगवानुकी ओर हो जाय, यदि अगवान्के क्षिये मनुष्वके प्राण सर्वदा हाहाकार करने छ्यें, तो फिर वह अनन्त प्रेमके आधार प्रभु भक्तोंकी आकांका-को पूर्ण किये बिना कैसे रह सकते हैं ? वह तो मक्तोंके निकटसे भी निकट भारमीय हैं। जो निर्मुनसे सगुनमें आकर जगहाकार वन जाते हैं, उन्हें अपने विश्वक्यकी मनुष्यकी प्यान-धारणाके किये नराकार बतानेमें कह क्यों वान पर्वेगा ? भव लेख न बढ़ाकर ज्ञानी डोनेपर भी परम अक प्रातःसरमोग महापुरुष महारमा श्रीतकसी-

वासबीके सिद्धान्तका उच्छेल करके इस प्रसङ्गको समास करता हूँ—

> 'बानि सब्धु तो जानहू, निर्गुण-सगुण-खरूप। मम हिय-पंकज-मृंग इव, बसहिं राम नर-भूप॥'

बिनमें जाननेकी शक्ति है, वे तुम्हारे निर्जुण, सगुण स्वरूपको जानें। मैं तो प्रशु! अध्यन्त ही दीन-हीन हूँ, नितान्त ही कंगाक हूँ। दयामय! मुने वही साच है, मेरे इदय-कमछ, अष्टव्छ कमकपर निराकार राम मुंगस्पमें, नरमूपस्पमें स्थित होकर इस इदयपक्रके मधुका पान करें। मैं इसीको सर्वापेका भेष्ठ सुख समझता हूँ। अमर जो कमलके मधुका पान करता है, उसमें अमरकी अपेका कमलको ही अधिक सुख मिकता है। मधुपान करनेवालेकी अपेका मधुदान करनेवालेकी अधिक सुख मिकता है। वही निरतिक्षय आगन्द है। तुन्हें सुख मिकता है यह देखकर मुने वो सुख प्राप्त होता है, वह सुख तुन्हारे लिये ही है—तुन्हारा ही है।

'आत्मसुख इच्छा जाहा तारे बिले काम । कच्चासुख इच्छा तार धरे प्रेम नाम ॥'

#### ४-अन्तिम बात--नाम-महिमा

गुरके हारा प्राप्त नित्यकर्म, स्वाध्याय आदि करनेके छिये तो यथासाध्य चेटा होनी ही चाहिये। किन्तु यदि मनमें कभी ऐसा विचार हो कि शाक्षानुसार प्रेमके साथ कर्मयोगका साधन मैं न कर सका, भक्तियोगका भी शाक्षानुसार आचरण मुक्तसे नहीं हुआ, ज्ञानयोगकी तो बात ही क्या है? ऐसी अबस्थामें साधकको नया करना चाहिये और आपामर सर्वसाधारय जनता क्या करे? इसका उत्तर यह है कि वे सब मुख्यस्पसे नामका अबक्कावन करें और सर्वदा मगवबामको ही अपना विद्याम-स्थान बनावें।

कियुगर्से भगवनामका आश्रय ही निरुपद्रव साधना है। कवीरदासकी इस युक्तिको कच्छहारको मध्यमिक्स्पसे इद्यपर घारण करना चाहिये—'सोवत में चवत राम' सबको 'भएना राम' समस्कर गोस्वामी तुल्सीदासकी माँति सर्वदा सब वस्तुओंको देखकर ही कहना चाहिये—

'सीयराममय सब जग बानी। करीं प्रणाम जोरि खुग पानी॥'

अववा गीताकी शिक्तके बनुसार 'वासुदेवः सर्वमिति' का अभ्यास करना चाहिये । जो कुछ दील पदे, सुन पदे, को मनमें उठे, उसीको भगवान् समझकर 'मां नमस्कुर' का अभ्यास करना । यह बक्षा ही सहज साधन हैं।

शौकियाना अभ्यासमे काम नहीं चलेगा। सर्वदा प्रत्येक श्वासके साथ नामका जप करना पढ़ेगा, श्वास ऊपरको उठता है, उसकी ओर छस्य करके पहले एक बार, दो बार जितना हो सके नाम-जप करे, इसी प्रकार श्वासके गिरते समय एक-दो-बार अभ्यास करे। पश्चाद इस संख्या-को बढ़ाकर श्वासके उठते समय छः बार और गिरते समय छः बार करे! यही पामर, चावडाल सबके लिये कलिसे सुखपूर्वक तरनेका उपाय है। इसीय भगवानकी प्राप्ति हो जायगी, भगवान वामदेवका निम्नलिखित आश्वासन सुनकर इताश-भावको तिला अलि दे, नामपर प्रवल विश्वास करना चाइिये।

'राम रामिति ये नित्यं अपन्ति मनुषा भुवि । तेषां मृत्युभयादीनि न मर्वान्त कदान्तन ॥'

जो मनुष्य इस संसारमें 'राम-राम' जप करते हैं, उन्हें मृत्यु ब्राहिका भय कदापि नहीं होता ।

इस घोर कलियुगमें जो लोग नित्य राम-नामका जप करते हैं, उनको मृत्युभय आदि कोई इर कदापि नहीं हो सकता । रामायणमें राम-नामके सम्बन्धमें जो कहा गया है कि—

'रामनाम्नैव मुक्तिः स्यात् कर्तः नात्यंन केनाचित्।'
किख्युगर्मे केवल राम-नामसे ही मुक्ति होती है।
इसी प्रकार गीता-भागवतादि प्रन्थोंमें भी, ब्रीकृष्यानामके सम्बन्धमें यही वात कही गयी है। इसी प्रकार शिव
तथा दुर्गा-कालीके सम्बन्धमें समझना चाहिये। जिसको
गुरुने जो नाम-मन्त्र दिया है, वह उमीको जपे। उसीमे
उसका काम बन सायगा। यह ध्वान रहे कि, नाम अनैक

हैं किन्तु नामी एक ही है। इस नामीकी अपेक्षा किछ्युग-में नामकी महिमा सौ-गुनी अधिक है, इस सम्बन्धमें भृगुदेव कहते हैं—

> 'नामैन तव गोविन्द कहाँ त्वत्तः शताधिकम् । ददारयुक्तारणानमुक्तिं विना वाद्याह्मयोगतः ॥

हे गोविन्द ! इस किल्युगमें तुम्हारी अपेक्षा तुम्हारा नाम सौ-गुना बढ़ा है । यम, नियम, आसन, प्राचायाम, प्रथ्वाहार, घारणा, ध्यान, समाधि इस अष्टांगयोगके बिना ही नाम-जप मुक्तिप्रदान करता है। सभी नार्मोके सम्बन्धमें यही एक बान है। आदि-पुराणमें भगवान् श्रीकृष्ण अपने प्रिय सखा अर्जुन हो अपने नामके सम्बन्धमें कहते हैं—

जीवके लिये मेरा नाम ही बारण है, नाम ही बिलोकी-का गुरु एवं मूल है, नामसे बदकर कोई पावन करनेवाली वस्तु नहीं है। नामके समान न तो ध्यान है, न जप है, न स्थाग है और न नामके समान कोई गित है। नाम ही जीवका जीवन अर्थात् अवलम्बन है, नाम ही बड़ी भारी सम्पत्ति है, नाम ही संसारमें सस्य वस्तु है और नाम ही प्रिय वस्तु है। जो लोग श्रद्धासे अथवा विनोदसे परम-मंगल नामका यान करने हैं उनके मध्यमें वह नामस्प परमान्त्व मदा निवास करना है, इसमें कोई सन्देह नहीं। जिस किसी प्रकारसे केवल नामका उचारण करनेवाले लोग बिना ही प्रयासके आदरके साथ परम धामको प्राप्त होते हैं।

श्रीअर्जुन नाम-प्रताप श्रवण करके उरख्वामित हर्ज्यसे पुकार उठते हैं---

> भवत्येव भवर्येव भवर्येव महामते । सर्वपापपरिच्याप्ताः स्मर्शन्ति नाम बान्धवाः ॥ नमे।ऽस्तु नामकपाय नमोऽस्तु नामजरिपने । नमे।ऽस्तु नामगुद्धाय नमे। नाममयाय च ॥

### मेरे मालिक !

बह सच है, तुम मुनते हो दीनोंकी कहण गुहार।
पर में देव ! सम्हाल सकूँगा कैसे प्यार-दुलार॥
एक मधुर झाँकीको मेरे प्राण तरसते रहते।
खड़ा रहूँगा पर कैसे जब होगी आँखें बार॥
आवेंगे मेरे मालिक, स्वागत कैसे कर पाउँगा।
कम्पित ठर लेकर में कैसे ठनके सम्मुख जाउँगा॥१॥

मुनता हूँ, तुम दानजनांक आँसूमे रहते हो। दीख न पहने पर जब टनंक साथ नाथ बहते हो।। कहीं निकल मत जाओ तुम अनजाने, मैं बरबा हूँ। इसीलिये तो बरजोरी में ठदन नहीं करता हूँ!!

## ईश्वरका अस्तित्व

( लेखक --- 'सत्य' )

स्थके बिना संसारका अस्ति व ही नहीं रह सकता। ईश्वर सत्यस्वरूप हैं; इसी कारण संसारमें सत्यकी महत्ता है। अत्रुप्त सत्यके माननेवालेकी ईश्वरको अवश्य ही मानना चाहिये। संसारके अधिकांश कार्योंमें दूसरोंसे जिज्ञामा करनी पदती है। जैसे मनस्य किसी

पान, ध्यक्ति, मस्दिर, जलाशय धादिकी जिल्लासा दूसरे मनुष्यमे करता है। विद्या, कला-कौशल शादिकी शिल्लामें मनुष्यमे करता है। विद्या, कला-कौशल शादिकी शिल्लामें मनुष्यको दूसरेकी सहायता अपेलित होती ही है। पुम्नकोंके हारा जो ज्ञान प्राप्त होता है वह भी दूसरे मनुष्यके हारा ही पुम्मकबद्ध (लिखा हुआ) होता है। इसप्रकार देखा जाता है कि मनुष्य दूसरे मनुष्यकी महायताके उपर अध्यन्त श्वलिक्त होता है। और वे महायता मनुष्य को मार्गप्रदर्शक, शिक्षक अध्वा लेखक होते हैं, श्रपनी मतिके अनुसार सत्यका ही व्यवहार करते हैं और उनके उस सत्य व्यवहारपर विद्वास करके हो संसारका कार्य चलता है। अतः यह कहना गलत न होगा कि संसारका सम्बालन सत्यके हारा ही होता है।

इस सत्यका मूल आधार ईश्वर है। यदि सत्यका अमित्व म रहे मो जिज्ञामा करनेपर किमीको या तो कुल उत्तर ही न मिलेगा या यदि मिलेगा भी तो अन्यथा। जिसका अनुसरण करनेसे ममुख्यका अभीष्ट सिद्ध न होगा और परस्परमें अविद्वास वदने लगेगा, (जैसा कि नाम्तिक-वादसे होना सम्भव है) अविश्वासके बदनेसे हेच बदेगा और तब संसारमें बड़ी अशाम्ति मच जायगी। अतः सम्यका अस्तित्व अस्यम्न आवश्यक है और सम्य ही ईश्वर है।

इंधरका नूसरा गुण है त्याग । इंधरके त्याग (यज्ञ)
में ही यह विश्व बना है और सम्जातित हो रहा है।
अर्थात असीम इंधर अपनेको अपनी मायासे सीमाबद्ध
करके स्वयं संसाररूप हो अपनी शक्तिये इसको सञ्चालित
कर रहा है। अतः संसारमें मनुष्यके किये त्याग करना
प्रधान धर्म है। म्यबहारमें धर्म और नीतिका बर्ताब किया
जाता है, इनके बिना संसारमें स्यवहार चक्र ही नहीं सकता
है। यह धर्म और नीति त्यागके ही स्यान्तर है. अतः

सिद्ध हुआ कि त्यागका श्वास्तित्व आवश्यक है। उसी प्रकार स्यागगुणसम्यक ईश्वरको मानना परमावश्यक है। यदि ईश्वरको न माना जायगा तो मनुष्य निम्सन्देह पशुवत् हो जायगा, स्यांकि पशुओं में ईश्वरके ज्ञानका अभाव होता है। परिणाम यह होगा कि फिर मनुष्य निपट स्वार्धी होकर पशुके समान आचरण करने छागेगा। पशुवत् बछवान् होकर वह श्रपने सुखके छिये निर्वर्छोंका नाश करेगा, तथा उसकी सम्यक्ति हरणकर उसे भोगेगा। जो उस बलवान् मनुष्यमे भी अधिक बछवान् होगा वह उसका नाश करेगा। इसम्बक्तर यह त्याग-अगत पशु-जगत् बन जायगा।

सबके परमिता अथवा परमकारण ईश्वरको मानकर इसी नातेमे मनुष्य आपसमें श्रातृभावका सम्बन्ध रखते हैं तथा उसके अनुसार एक दूसरेकी सहायता करते हैं। ऐसा न हो तो फिर यह संसार ही न चले। ईश्वरके अस्तित्वपर विश्वास न होनेपर एक मनुष्य दूसरेकी किस ज्ञान और सिद्धान्तके बलपर सहायता वरेगा? सहायता तो दूर रही वह अपनी पुष्टिके लिये दूसरेकी हानिकी चेष्टामें लगा रहेगा।

फिर नाम्तिकताका प्रचार हानेसे ईश्वर और उसकं न्यायमें मसुष्यका विश्वास न रहेगा और तब पाप-पुरुवकी भाषना भी संसारसे उठ जायगी। परिणाम यह होगा कि चोरी, हकती, परम्त्रीगमन, हत्या, गृहदाह, मादकता आदि दुष्कर्मीकी श्रिधकाधिक वृद्धि होती जायगी, क्योंकि इनके द्वारा ताकालिक लाभकी आशा होती हैं। फिर तो कोई दूसरेकी हानिकी कुछ परवा ही नहीं करेगा, जिससे पाप-कर्मोंमें कोई भी रुकावट न रह जायगी। सब-के-सब मनुष्य येन केन प्रकारेग अपने ही जीवनके मुखको बढ़ाने-के उद्योगमें लगेंगे। और तब यह जगत पशु-जगत्में भी अधिक होनतर अस्याचारमयी अवस्थाको प्राप्त हो जायगा।

नास्तिकबादके प्रचारमे भिष्यत्-जीवनमें विश्वास न रहनेके कारण लोग मृत्युमें बहुत ही हरेंगे और उससे बचनेके लिये अनेक अप्याचार करेंगे। तथापि जब मरनेका समय आवेगा तो वं बहुत ही वबदायेंगे,जीवनमर पापमें रत रहनेके कारण अस्तकालमें उन्हें मर्मान्तक पीड़ा होगी, अत: बड़ी ही कठिनाई और दु:लसे उनका प्राणान्त होगा। माजकल भी देखा जाता है कि जो मनुष्य जीवनमें मिकक पाप करता है, मरनेके समय उसे महा कष्ट होता है और व्यथासे स्थाकुल होनेके कारण उसका उपर्व श्वास बहुत मिक समयतक चलता रहता है एवं माँगनेपर भी उसकी मृत्यु जल्द नहीं होती। इसप्रकारका कष्ट संसारमें प्रबल वासना होनेके कारण ही होता है और नास्तिकोंके लिये तो यह संसार ही उसका सर्वस्य होता है।

पशु-जगत्की सृष्टि प्रकृतिके अनुसार हो सकर्ता है क्योंकि पशु प्रकृतिका अनुगमन करते हैं, परन्तु मनुष्यके छिये यह बात नहीं। यद्यपि मनुष्यका शरीर अन्तये पळता है तथापि वह केवल फलाहार या प्याहारमे शरीरको सुरक्षित रख सकता है और रखता भी है। यही क्यों, मनुष्य केवल वायुके आहारमे जीविन रह मकना है। मैंने एक ऐसे व्यक्तिको देखा है जो महीनेमें केवल एक बार खाता है। मनुष्य हस जगतका अन्तिम फल है।

जहाँ देखा जाता है वहाँ वस्त्र, अन्न, गृह, बाग-बर्गाचे, पथ, सवारी, जलाशय, शस्त्र, आभूषण, पात्र, पुस्तक आदि समस्त वस्तुएँ किसी-न-किसीके सङ्कल्प, तथा उस सङ्कल्पके अनुसार अध्यवसायमे बनती हैं। इनमें एक भी वस्तु ऐसी नहीं जो विना सङ्कल्प या श्रध्यवसायके स्वयमेव बन जाय। ऐसी अवस्थामें यह कव सम्भव हो सकता है कि ऐसा बृहत् चौर विचित्र संसार विना किसी संकल्प-कर्ता चौर अध्यवसायों के बन गया हो ?

#### दिव्य घटनाएँ

इसके शतिरिक्त साधकके जीवनकी श्रमेक दिन्य घटनाएँ ईरवरके अस्तित्वको सिद्ध करती हैं। अच्छे साधक पुरुष तो अपने जोवनकी अकौकिक दिन्य घटनाको प्रकाशित नहीं करते क्योंकि इससे शहहार और श्रमिसानकी अभिवृद्धि होती है। तथा इन दिन्य अनुभवेंके प्रकाशित करनेसे इनका होना भी बन्द हो जाता हैं। इसीस्त्रिये दिन्य श्रमुभवोंका कहना श्रीर सुनना दोनों अविहित माना जाता है। संसारमें द्रन्य-प्राप्ति वही कठिगाईसे होती हैं परन्तु यह कितनोंका अनुभव है कि अस्पन्त श्रावद्यकता परनेपर जब द्रन्यकी नितान्त कभी होती है और उसकी प्राप्तिका कोई उपाय नहीं रह जाता तो श्रकसात् उस अभावकी पूर्ति हो जाती है जो भगवान्की कृपाके बिना श्रसम्भव है।

इसके श्रांतिरिक्त संसारमें एसे पुरुष भी हैं जिनकों भगवानके श्रवतार तथा श्रद्धरय महारमाश्रोंके केवल दर्शन ही नहीं होते बल्कि जो उनसे साक्षात बानें भी करते हैं। परन्तु यह बहुत साधारण श्रवस्था है श्रीर इसमें आपन्ति भी हो सकती हैं। ऐसे महारमाश्रोंका भी श्रभाव नहीं है जो नित्य श्रीभगवान और महर्षियोंका दर्शन ही नहीं करते बल्कि उनके दिल्य रममय आनन्द और शान्तिसय तेजपुञ्ज-का श्रमुभव भी करते हैं, जिसका वर्णन नहीं किया जा सकता तथा जिसके विषयमें शान्त्र 'मूकान्वादनवन्' कहकर चुप हो गये हैं।

## ईश्वर सर्वव्यापक है [शिखरिणी]

महींमें, जालामें. भुवनभरमें, ब्यामतलमें। प्रमामें, आभामें, निविद् तममें, ऋत्य पलमें॥ प्रहोमें, तारोमें, पत्रम, बनमें, फूल, फलमें। वहीं सर्वव्यापीं, अचल, जलमें और यलमें॥?॥

सूर्यमें समीरण, सुगन्य, सरसीरुहमें, कानन, ककुभमें है, कीर्तिमे, कलक्कमें।
तीनों लोक-काल-वर्ग और अपवर्गमें भी, निस्तिल निसर्गमें, परागमें है, पक्कमें॥
देखों मेघमाला, महाद्वीप, महासागरमें, नम, मेदिनीमें, महाचलमें, मयक्कमें।
सारमें, असारमें, चराचर सुरासुरमें, सर्वव्यात ईश्वर है राजा और रक्कमें॥ २॥
--भगवनंत्रमाद विपादी एम०ए०,एक-एक-वी०

# ईश्वरवाद और समाज-धर्म

( तेखक--पं० भीसदाशिवजी शासी भिडे, संस्थापक 'गीताधर्ममण्डल' प्मा )

🕶 ईज्ञाबास्विमिद ९ सर्वे यातिक जगत्वां नगत्। तेन तकेन मुजीया मागृधः बस्यस्विद्यनम् ॥

\* \* \* \* \* हमें जो कुड़ भूतजातादि दीसता है, यह स्मृ के सब ईश्वरसे स्याप्त है। उस ईश्वरके दिये हुए पदार्थोंसे ही जीवन-निर्वाह करो। किसीके \* के \* \* किसीके अनकी (वस्तुको) श्रमिकावा सत करो।

यह ईशाबास्योपनिषद्का पहला सन्त्र है। ईशोपनिषद वाजसनेय-संहिताका अन्तिम अर्थात चालीसवाँ अध्याय है। इससे यह सहज ही अनुमान किया जा सकता है कि इस अध्यायमें वेदाध्ययनके पूर्ण होनेपर ही गुरुने शिष्यको उपवेश किया है। इस पहले मन्त्रमें आयी हुई मध्यम पुरुषकी दोनों क्रियाओंपर ध्यान देनेसे उपर्युक्त अनुमानकी पृष्टि होती है। सम्बद्धे पहले वास्यमें भाये हुए 'जगती' शब्दका ऋद धर्घ पृथ्वी है परम्तु उपलक्ष्यमे उसका 'सृष्टि' अर्थ किया जा सकता है। आदिमें आया हुआ 'ईशा' शब्द बहुत ही अर्थपूर्ण है। केवल परमान्मा अथवा पर-अहा अर्थको दिखलानेके सिये ही इस शन्दका प्रयोग यहाँ नहीं हुआ है, बह्कि सारी मृष्टिमें स्वाप्त सत्ताके उद्गमस्थानके श्रर्थमें ही इसका प्रयोग हुआ है। मलाका अर्थ है स्वामित्व अथवा प्रभुग्व और बड़ी 'ईश' धानुका मूल ऋर्य है। म्बामित्वके अर्थमें प्रचिकत भाषामें 'सत्ता' शब्दका प्रयोग होना है। सृष्टिमें स्थित समन्त स्थूल और सुक्स पदार्थीपर ईश्वरकी सन्ता ( स्वामिग्व ) है । ईश्वर सर्वव्यापी है स्रौर साथ ही वह समम्म सत्ताका संधीश्वर है, यह पहले वाक्यमें दिसकाया गया है। ध्यापकत्व और मत्ताधीशत्व, ये दीनों शब्द करीय-करीय समान होनेपर भी बिस्कुल ही एक हीं, ऐमा नहीं कहा जा सकता । इसीलिये 'शावास्य' श्रयवा 'वास्य' शब्दसे स्यापकत्व स्चित करते हुए 'ईश्व' शब्दके हारा सत्ताधीशस्य दिसकाया गया है। यहाँ सत्ताधीशस्य मर्थ ही मुल्य है। यह बात मन्त्रके इसरे वाक्यसे सिद होती है। ईन्बरके सचाधीम होनेपर भी उसकी सत्ताका ज्ञान भाना प्रकारकी उपाधियों हारा होता है। उन उपाधियों-का वर्गीकरण करनेपर उनके तीन माग विसायी देते हैं---म्बक्ति ( व्यष्टि ), समाज ( समष्टि ) और अक्तिल सृष्टि (परमेष्टि) । एक ही व्यक्ति और समाजमें भवयव और अवयवीका सम्बन्ध है। कौद्रस्थिक संस्थायँ समाजके आन्तरिक अवयव हैं, ऐसा माननेपर व्यक्तिके स्थानमें कुटुम्बके अधिपतिको रखनेमें कोई आपत्ति नहीं। सांसारिक पदार्थीका समावेश इन तीन प्रकारकी मसाओं मेंसे किसी-न-किसीके अन्तर्गत हो जाता है। उदाहरणार्थ, किसी मकानको अपने उपयोगमें लानेके लिये उस धरके मालिक-की आज्ञा अपेक्षित होती है क्योंकि वह घर उस माछिक, व्यक्ति-विशेषके सत्ता (स्वामित्व) में होता है। हमप्रकार व्यवहारमें यह वैयक्तिक सत्ता अनेकी प्रकारकी देखनेमें भाती हैं । ऐसे ही किमी सार्वजनिक स्थानका उपयोग करने-के लिये उस समाजकी आज्ञा भावश्यक होती है। राजसत्ता समाजकी प्रतिनिधि-स्वरूप होनेके कारण राजसना और समाजसत्ताको तारिक दृष्टिये एक समझनैमें कोई हानि नहीं हैं। बस्कि तस्वज्ञानकी इष्टिये यही कड़ना चाहिये कि ममाजसत्ता ही यथार्थ है; राजसत्ता व्यवहारकी सुविधाके क्षित्रे समाजसंशाका रूपान्तर श्रथवा संकुचित रूप-मात्र है। सनुष्यके कितने ही प्रयोजन ऐसे होते हैं जिनके मिद्ध करनेकी सामर्थ्य उपर्युक्त दोनों सत्ताओंमें नहीं होती। श्राधुनिक युगर्मे भौतिक शास्त्रोंकी अत्यन्त प्रगति होनेके कारण पहले जो बातें मानवी सत्ताके बाहर समझी जाती थीं, उनमेंसे कितनी ही अब मानव-प्राणीके हम्तरात हो चुकी हैं। तथापि मानवी सत्ताकी मीमार्मे न श्रायी हुई भभी बहुत-सी बानें ऐसी हैं जो मानवी-जीवनके किये त्रस्यम्त भावश्यक है। उदाहरणार्थ, बादलींका बरसमा मनुष्य-जीवनके लिये ग्रास्यन्त प्रयोजनीय है. परन्तु उसकी कुनी जिस सत्ताके हाथमें हैं, बह परमेही सत्ता है। 'परमे ब्योम्नि'अर्थात् परमाकाशमैं रहनेवाला मर्वमत्ताधीश परमेश्वर ही यहाँ 'परमेष्ठी' राज्यसे अभिग्रेत हैं। श्रतः जिसप्रकार सब पटार्च 'ईशावास्व' अर्थात ईश-सत्ताके भीतर हैं उसी प्रकार मनुष्यके जीवनका क्रम भी उसी समाके आश्रयसे सञ्चास्ति होता है।

ईश्च-सत्ताक विभाग

सनुष्यको सपने धारण-पोष्णके लिये अनेक पदार्थीकी निरम आवश्यकता पदाती है। परन्तु वे सद पदार्थ उस एकके ही सामित्समें नहीं होते। उनमेंसे कुछ अन्य व्यक्ति-

की सत्ताके, कुछ राजसत्ताके तथा कुछ परमेष्टीसत्ताके होते हैं। यह तीनों सत्ताएँ एक ही ईश-सत्ताके विभिन्न स्वरूप हैं। अपने जीवन-यात्राकी आवश्यक सामग्री हमें किसी भी सत्ताहारा प्राप्त हो, परम्त बस्तुतः हमें वह ईश-सत्तासे ही मिलती है, यह बात ध्यानमें रखना आवश्यक है। मनुष्यके लिये प्रयोजनीय पदार्थ जिसकी सन्ता (स्वामित्व) में होते हैं, वहीं जब हमें देता है, तभी हम उनका प्रयोग कर सकते हैं। किसी वस्तुको दूसरेको देनेका अर्थ यह है कि उस वस्तुपरमे अपना स्वामित्व हटाकर, जिसका वह वस्त दी जाती है उसका स्वामित्व उत्पन्न कर देना, इसीको शास्त्रीय भाषामें दान कहा जाता है। परन्तु यह दान धर्मादा नहीं है. 'खरवनिवृत्तिपूर्वकपरस्वरवापादानम्' शासकारीने दामकी यही ध्याख्या की है: इसिछिये उस सर्वसत्ताधीश ईश्वरद्वारा किसी भी रूपमे प्राप्त वस्तुसे मनुष्यकां धवना भरण-योषया करना चाहिये। इसी धमि-प्रायसे सन्त्रके दूसरे बाक्यमें 'तेन त्यक्तन भुआधाः' यह पद आया है। इसमे यह दसरा सिद्धान्त निकलता है कि किसी पदार्थका, जनतक कि उसपरसे इसरेका स्वामित्व इटकर अपना स्वामित्व न उत्पन्न हो जाय, उपभोग करना परधन-अपहरण होता है। यहाँ 'धन' शब्द जीवनके किये प्रयोजनीय वस्तुके ब्यापक छर्थमें आया है, यह ज्यानमें रखना चाहिये। भ्रपने जीवनके लिये उपयागी वस्तु जिस सत्तासं मिलनेवाली हो, उसी सत्तामं वह यथायोग्य उचित उपायोंद्वारा प्राप्त करमी चाहियं । इसी चमित्रायते वुसरे वाक्यमें 'तेन स्यकंन' पद श्राया है । इस नियममें थोड़ी-सी भी भूछ होनेपर दूसरेके धनका भपहरयाही जाता है। बतः व्यक्तिमं खेकर परमेश्वर-पर्यन्त सत्ता (स्वामित्व) के जो-जो क्षेत्र हैं, उन सबका सुषम दृष्टिमें विचार करके अपने जीवनको पवित्र रखनेके लिये अस्यन्त सावधान रहना आवश्यक है।

### खामित्वका तान्त्रिक अंग

इस मन्त्रमें आये हुए नियम जिसप्रकार नैतिक-दृष्टिये भरपन्त महत्वके हैं, उसी प्रकार भार्थिक-दृष्टिये भी बड़े ही महत्वके हैं। कुछ कोग समझते हैं कि नीति और अर्थमें कोई पारम्परिक सम्बन्ध नहीं है, परन्तु यह ठीक नहीं। वेदान्त, धर्म और धर्मशासके मूल तस्वीमें सामान्यतः मेक होना ही चाहिये, यह हिन्दू-संस्कृतिका

सिद्धान्त है। वैयक्तिक सत्ता और सामाबिक सत्ताकी मीमा निर्धारित करना तथा व्यक्तिगत सत्ताकी समाप्तिके और सामाजिक सत्ताके प्रारम्भके स्थानको ठीक-ठीक सम-झना बहत हो कठिन है। अर्थ-शास और राजनीति-शास दोनींका विशास अभ्यास होनेपर ही सत्ताकी सीमा निश्चित की जा सकती है। भीर तभी मनुष्यके किये उपर्युक्त सन्त्र-के आदेशानुसार 'बस्तेय' का पालन सम्भव होता है। 'सत्ताकी इन विभिन्न सीमार्थीको निश्चितरूपसे समझना प्राय: असम्भव है, इसिछिये इनके बलेड्में न पड़ना ही ठीक हैं' ऐसा कुछ लोग कहते हैं परन्तु यह बात विश्कृत ही ठीक नहीं । 'शास्त्राय विषय समझमें नहीं आना, इस-छिये शास्त्रोंको छोड़ हो' इसप्रकारके ओछे विचारींसे हिन्द-समाजकी भाजतक वर्षा हानि हो पूर्की है। अर्थ और राजनीतिके विषयोंको जो मलीभाँति समझते हैं, उन्हें इस सत्ताके खरूप तथा इमको सीमाका ठीक-ठीक ज्ञान है। प्रमुत मन्त्रके उपदेशानुसार चलकर मनुष्य अपने जीवनको पूर्ण पवित्र बना सकता है। परमेश्वरीय सत्ताका स्वरूप, उस सत्ताहारा होनेवाले संसारके वर्ष-वर्ष कार्य, उनके साथ मानवी जीवनका सम्बन्ध, समाज, व्यक्ति, श्रयं-शास्त्र धीर राजनीति-शास्त्र-इन तस्वाँका प्रस्तुत सन्त्रमें बतायं हुए नियमोंके साथ प्रत्यन्त या अप्रत्यन्त सम्बन्ध होनेके कारण यह सभी ब्रह्म-विद्याके शंग है ऐसा सिद्ध होता है। कुछ उधमहीन सम्प्रदार्थोकी आदत पह जानेके कारण बुद्धिवायसम्बन्धी शास्त्रीय तर्कणामं स्रोगी-के सनमें एक प्रकारका भय-सा हो गया और उपनिषदी-के समान पारमार्थिक साहित्यमें श्राधिभौतिक शास्त्रीकी ब-तक नहीं आनी चाहिये, ऐसी उनकी धारणा दन गर्यः । परन्तु यह धारणा मूल भूति-मन्त्रको इष्टिसे किसप्रकार स्थाउय है, उसे यहाँ श्वत श्राधिक बतलानेकी आवरयकता नहीं।

सत्ता (स्वामित्व) का ज्ञान और उसकी पवित्रता

इस मन्त्रमें जो नितक नियम आया है वह समाजकी रिष्टिमें अत्यन्त महत्त्वका है। मनुष्यको अर्थ कैसा व्यवहार करना चाहिये, यह न वतलाकर, मनुष्यमात्रको दूसरों के प्रति कैसा व्यवहार होना चाहिये, इस मन्त्रमें मुख्यक्रपेसे इसीको बतलाया है। इसमें अन्तेयकी अत्यन्त ही सूचम कल्पना है। किसी प्रकारका बदला दिये यिमा दूसरोंकी वस्तुका उपमोग करना महान् पाप है, वह बात सहज ही बहुतोंके ध्यानमें नहीं आती। माकिकसे बिना पूछे उसकी वस्तुको काममें छाकर, फिर उसे अहाँ-का-तहाँ रख देनेमें कोई दोष नहीं, ऐसा बहुतोंका मन है। पर वस्तुतः नीति-ज्ञास्त्रकी हिंहमें ऐसी मनोवृत्ति पापयुक्त ही समझी जाती है। उउज्यब नीति-निष्ठामें पापवृत्तिको जरा-सा भी स्थान नहीं है। यह नीति-निष्ठा ही ब्रह्मविद्याका धाधार है, ऐसा धुतिमें स्पष्ट कहा है। (देखिये कट० १।२।२४) नीति-ज्ञास्त्रके इस महान् तत्त्वका इस सन्त्रमें जसा स्थापक, स्थम और निर्धान्त वर्णन है वसा शायद ही धन्यत्र कहीं मिके।

### संन्यास-मार्ग-कृत अर्थ-विपर्यय

इस मन्त्रके सरस्र ऋथंपर ध्यान देनेसे यह बात सहज ही दिखजायी देती है कि इसका संस्थास-मार्गमे सम्बन्ध नहीं ज़ब सकता। परन्तु बदा आक्षर्य है कि श्रीधकांत्रा प्राचीन टीकाकारोंने इस मन्त्रको विरुक्त संन्यास-परक ही खगाया है। ऐसा करनेमें शन्दार्थी-की खींचतान होना कोई भाश्रयंकी बात नहीं है। 'तेन स्पक्तेन भुक्षांथाः' इसका धर्य उन्होंने ऐसा किया है कि जा कुल्यहरूकामं (अपने-आप ही ) प्राप्त हो जाय उसीको इंशरका दिया हुआ समम्तना चाहिये। तारपर्य यह है कि उनके मत्रसं 'यरच्छा-काभ-सन्ताष' ही उपयुक्त बाक्यका अभिप्राय है। यहच्छामे प्राप्त होनेवाला वस्तुश्रांपर जीवन-निर्वाह करना ही संस्थासधर्म होनेके कारण इन तीन पदों-में (स्वरूपतः) सर्वकमसंन्यासका ही उपदेश किया गया है, ऐसा सन्यासमार्गी महानुभावींका कहना है । उसी प्रकार 'मागृधः' इस पद्मे एक स्वतम्त्र वाक्यकी कल्पना-कर उसका सम्बन्ध पहले वाक्यके सर्वकर्मसंन्यासकी करपनासे कंद दिया गया है । ऐसा करनेमें वास्य-भेद-दोष तो भाता ही है, साथ ही पहुँ भावे हुए 'धनम्' कर्मकी अलग छोदकर 'मागूधः' कियाके लिये 'किमपि' कर्मका बज्बाहार करना पहला है, यह भी ब्बाकर्यानुसार दीव ही है। परम्तु 'किसी वस्तुको भी अभिलावा मत करो' इसप्रकारका प्रथंतुक वाक्य बन जाय और वह सर्वकर्म-संन्यासकी कल्पनाके लिये उपयोगी हो, इस खामके छिये संस्थास-मार्गवालीने उपयुक्त सब दोवोंको खरी-खरी अपने सिर ले विया है। इसी प्रकार 'कस्यस्विद्धनम्' इस अवशिष्ट तृतीय पदको प्रथक् बाक्य मानना पदा है। 'धन किसका ?' इसप्रकार आक्षेपयुक्त प्रश्न करके, धन किसीका भी नहीं है, जगरके सहश धन भी मिथ्या है, धन भी सस्य वस्तु नहीं है—इसप्रकार इस तीसरे वाक्यका कर्य करके जगिन्मध्यास्य प्रतिपादन करनेवाले भायावादकी कल्पना सिद्ध करनेका प्रयक्ष किया गया है। 'कम्यस्वित्' में 'स्वित्' शब्दका कर्य 'अपि' शब्दके समान भी होता है, परन्तु वह संन्यास-मार्गके अनुकूल नहीं होता, इसिल्ये उसे खोद दिया गया है। संन्यासमार्गकी कल्पनाको बँठानेके क्रिये दूसरे वाक्यकी ऐसी खींचातानी करके भी अन्तमें यह प्रयक्ष सफल नहीं होता, संन्यासमार्गर्योसे ऐसा कहनेका प्रसंग अगले सन्त्रमें भी आ जाता है—

> कुर्विज्ञेबेह कर्माणि जिजीविषेच्छत\* समाः । एवं त्वयि नान्यथेते।ऽस्ति न कर्म क्रियांत नरे ॥

> > ( \$ · 2 )

भर्यात् इस संसारमें कर्मोंको करते हुए ही सी वर्ष (प्री धायु) जीनेकी इच्छा करे, ऐसा होनेपर मनुष्यमें कर्म लिपायमान नहीं होते (अर्थात् कर्म बन्धनकारक नहीं होते) इसके भ्रतिरिक्त दूसरा प्रकार (कर्म-बन्धनसे छूटनेका दूसरा मार्ग) नहीं हैं।

पिछ्छे मन्त्रमें कहा है कि अनेकरूपमें ईश्वरीय सत्ता-द्वारा उचित रं।तिसे प्राप्त हुई सामग्रीय ही अपनी जीविका चलावे, किसी भी वन्तुसे अनुचित लाभ न उठावे। परन्तु पदार्थपर दूसरेका म्यामित्व नष्ट होकर अपना म्यामित्व उत्पन्त हो जाय, इसका कौन सा उपाय है १ इस बातको बतलाये बिना मन्त्रके सिद्धान्तका प्रा वर्णन नहीं होता, धतप्त यह दूसरा मन्त्र केवल पहले मन्त्रके सिद्धान्तकी ही पूर्त्त करता है।

### मनुष्य-जीवनका श्वास्त्र-शुद्ध मार्ग

जिजीविषा अर्थात् जीनेकी इच्छा प्राणीमायमें एक समान ही होती है। यह इच्छा नैसर्गिक होते हुए भी धर्म्य है। उसी प्रकार यह वेदान्त-सम्मत भी हैं, क्योंकि वेदान्त-शास्त्रके नियम पिण्ड-प्रह्माण्डके म्वभावके अनुसार ही होते हैं। ब्रह्मज्ञानी हानेपर मनुष्यको जिजीविषा होती है या नहीं ? संन्यास-मार्गवालोंने यहाँ ऐसा प्रश्न उपस्थित करके उत्तर दिया है कि 'ज्ञानी मनुष्यको जिजीविषा नहीं होती।' परम्तु यहाँ कर्मसम्बन्धी विशेष नियम बतलाया गया है, इसका विचार करनेसे यह स्वीकार करना पदता है कि कोई भी स्वरूपता कर्म-स्थाग नहीं कर सक्ता। इस आपत्तिको टाछनेके क्रिये संन्यास-मार्गवाळ सकता। इस आपत्तिको टाछनेके क्रिये संन्यास-मार्गवाळ सकता। इस आपत्तिको टाछनेके क्रिये संन्यास-मार्गवाळ सकता। इस आपत्तिको टाछनेके क्रिये संन्यास-मार्गवाळ सकता।

उपर्युक्त उत्तर देते हैं। परन्तु ब्रह्मज्ञानी पुरुषोंको जिजीविचा नहीं होती, यह कल्पना बैदिक ऋषियोंको बिल्कुछ ही अभिप्रेत नहीं थी; अधिक तो क्या, संन्यास-मार्गवास्त्रोंको भी यह करुपना मान्य नहीं है, मान्य होती तो सर्व-कर्म इंन्यास कर नेवाले ज्ञानी पुरुषके जिये शारीर-कर्म कर नेकी भी अनुजा संस्थास-मार्गमें क्यों दी जाती? इसका सरछ उत्तर यहां है कि जिजीविया एक प्रकारकी इस्छा है सही, परम्तु बह दसरी इच्छाओंकी भाँति विचारपूर्वक धारण की बाती हो अथवा प्रसंग-विशेषमें ही उत्पन्न होती हो, पेसी बात नहीं। सजीव शरीरका जिजीविया (जीनेकी इस्का) एक स्वभाव-सिद्ध धर्म ही है। धर्मशास्त्र अधवा बेबान्त-शास्त्रने भी इस जिजीविषाका विरोध नहीं किया है, बल्कि इस जिजीवियाको नष्ट करना शास्त्रींने निन्दनीय बत्तकाया है। नैसर्गिक नियमोंके अनुसार जीनेकी इच्छा कर ना मानव-प्राणीका स्वभाव है,इसके प्रनुसार मानव-प्राणी यह इच्छा यावजीवन करता ही रहेगा । इस बातपर ध्यान बेकर ही वैदिक ऋषियोंने इस जीवनेच्छाके साथ एक महत्त्वपूर्ण शास्त्रीय नियम जोड् दिया है। जिसप्रकार जीवने ब्लाका त्याग नहीं किया जा सकता और वैसा करना भी नहीं चाहिये, उसी प्रकार इस शास्त्रीय नियमका भी कोई बहुंधन न करे, यही उसका अभिप्राय है। वह नियम यही है कि इस छोकमें मनुष्य कर्मों को करते हुए जीनेकी इच्छा करें। इसमें एक और सिद्धान्त यह निकलता है कि जिसकी कर्म करनेकी इच्छान हो वह जीनेकी इच्छान करे। तारपर्य यह है कि जिसप्रकार जिजीविया अटल और अपरित्याज्य है उसी प्रकार कर्मच्य-कर्मको भी अटल झौर अवरित्याज्य समझना चाहिये । यद्यपि 'कर्स' शब्दका यहाँ सकाशा नहीं है तथापि इसमें कोई संशय नहीं है कि उसका 'बर्णाश्रम-बिहित' विशेषण मन्त्रमें विवक्षित है। बहाँ 'जिज्ञीविषेत्' कियापद विश्वर्धक है, पर वह मुख्य ( अपूर्व ) विधि नहीं है। क्योंकि जिजीविपाके स्वभावतः प्राप्त रहनेके कारण उसके लिये स्वतन्त्र शासाज्ञाकी आवश्यकता नहीं है। परम्तु विहित कर्मकी बान दसरी है। वर्णाश्रम-विहित कर्मके आचरणकी चौर मनुष्यकी म्वासाविक प्रकृति नहीं होती, इसीलिये कर्मके विषयमें शासाजाकी अत्यन्त प्रावश्यकता होती है। सुतरां इस मन्त्रमें कर्मविषयक बाज्ञा ही मुक्य है, ऐसा समजना चाहिये। 'दार्त समाः'

प्राचीत् सी वर्षका यह उक्केस मनुष्यके आयुकी सामान्य सीमा दिखलानेके लिये हुआ है। इस'वर्ष'शब्दके उस्ने सका अभिप्राय यह है कि प्रश्येक मनुष्य इसप्रकारकी महत्त्वाकांका रक्के कि वह अपनी सम्पूर्ण आयुका कर्त्तस्यकर्मोंके आचरणमें ही उपयोग करेगा। इसप्रकारसे अपने सम्पूर्ण सीवनक्रमको ज्ञानपूर्वक कर्त्ता व्यक्तमंसे जगा देनेपर मनुष्यको वे कर्म वन्धनकारक तो होते ही नहीं, प्रत्युत मोक्षदायक होते हैं।

## वर्ण-धर्म अर्थात् समाज-धर्म

पहले मन्त्रमें 'स्येन त्यक्तेन भुक्षीथाः'--यह पद शाया है, इसका तारपर्य उपर बनछाया जा चुका है। ध्यक्ति, समाज और सृष्टि इन तीन रूपेंड्रारा सर्वसत्ताधीश ईश्वर की देता है उसीसे मनुष्यको अपना जीवन-निर्वाह करना चाहिये. यह निश्रम हो गया है। परन्तु इस न्यवहारमें स्वामित्वका परिवर्तन (श्रद्छा-बद्खी) किसप्रकार द्वीना चाहिये ? इस प्रइनका उत्तर प्रस्तुत सन्त्रमें बहुत ही सुन्दर रीतिसे दिया गया है। मानवी-कमंके दो विभाग होते हैं-वर्ण-धर्म धीर आश्रम-धर्म । आधुनिक युगर्मे इन्हें समाज-धर्म और स्यक्तिः धर्म नाम दिये जाते हैं । मनुष्यके द्वारा बुद्धिपर्धक जो कमं होते हैं, उनका समावेश अवश्य ही उपयुक्त किसी-न-किसी विभागमें होता है। चार वर्ग और चार आश्रमहर वर्षाश्रमकी स्ववस्था प्रसिद्ध ही है। सन्द्यको स्वयं कैसे बर्तना चाहिये, यह आश्रम-न्यवस्थाये निश्चित होता है तथा इसरेंकि साथ कैमे बर्तना चाहिये, यह वर्ण-धर्मके द्वारा जाना जाता है। पदार्थीके स्वामित्वके परिवर्तनका प्रश्न मुख्यतः वर्ण-धर्ममें हो आता है। मन्द्य यदि अपने वर्ण-धर्मका नियमितरूपमे आचरका करे तो म्बामितके पश्चितंत्रका प्रश्न इसप्रकार सहज हो इस हो जाता है, जैसे, बाह्मय यदि अपरा (आधिर्भातिक)तथा परा(आध्यारिसक) विचा-की शिवा समाजको दे तो यह सिद्ध होता है कि उसने बाह्य एके वर्ण-धर्मका पालन किया । इस कार्यके बदछे में शिष्य, समाज अथवा राजाके द्वारा उसे जो वेतन मिले उसपर उसका अधिकार स्वतः हो उत्पन्न होता है. इस वेतनके हारा अपनी जीविका चलानेसे पूर्व-सन्त्रमें कहे भनुसार वह पूर्णतः निष्पाप रहता है । परन्तु उसे अपने काममें भाकत्य, प्रमाद तथा दस्म तनिक भी नहीं करना बाहिये। बदि वह ऐसा करेगा तो पूर्व-अन्त्रके कपदेशायसार

(उसका) वह (वेतन ब्रह्ण करना) चोरी होगा, इसमें कोई शंका नहीं । वैयक्तिक व्यवहारमें भी उपर्युक्त उदाहरण छागू हो सकता है। अध्ययन, अध्यापन, यजन, याजन, दान और प्रतिग्रह यह छः कर्म ब्राह्मण-वर्णके धर्ममें आते हैं। उनमेंसे तीन कर्म बाह्यणके उपजीविकाके छिये हैं, ऐसा धर्म शास्त्रकारीने कहा है (मन्० १०। ७६)। शिक्षके बदलेमें कुछ भी लेना ठीक नहीं, ऐसा कुछ लोगींका मत है परन्तु इस विषयमें मनुम्मृतिकारने जो स्पष्ट निर्णय दिया है (मन् २ १ ११२, ११३) उत्पर ध्यान देनेसे यह बात समझमें बा जाती है कि उपर्युक्त मन शासीय नहीं। इस-प्रकार चारों ही वर्ण धर्मोंका पुरा-पुरा मेल बैठाया जा सकता है। ध्यक्तिये अथवा समाजये अपनी आजीविकाके जो साधन प्राप्त किये जाते हैं उनके बदर्वमें मन्द्यको उक्त ब्यक्ति तथा समाजके लिये पर्याप्त परिश्रम करना श्रहयन्त आवश्यक है। समाज और व्यक्तिके कल्याणकी दृष्टिमे वर्णाश्रम-धर्मकी रचना होनेके कारण यह बदला कर्त्तक्य-बुद्धिये चुकाया जा सकता है और इसीसे वर्णाश्रम-धर्मकी रचनाका महत्व दृष्टिगं।चर हो सकता है। दुसरोंके लिये परिश्रम किये विना उनसे किसी प्रकारकी सहायसा लेनेका अधिकार मन्द्रपको नहीं है। इसीसे सिद्ध होता है कि भिक्षा श्रयवा याचनाका सिद्धान्त श्रुतिको विल्कुछ ही मान्य नहीं है। इन दोनों मन्त्रीका श्रमिप्राय ब्रह्माएड-प्राण्में आया है। और उसने- 'तहत्तेनैव भूभीया चता नान्यं प्रयाचयेत्'-प्रन्थकारने ऐसा निष्कर्ष निकाला है। हिन्द (वैदिक) मन्ध्य अपने वर्णाश्रम-विहित कर्मीका नियमानुसार आचरण करनेपर उसके व्यावहारिक और पारमाधिक प्रभाका समाधान धाप ही हो जायगा । ऐसी धर्मरचना ऋषियोंने की थी। जिसमे एकको दूसरेके समीप बाचना कर नेका काई कारण ही नहीं रह जाता था । ऐसी ही परिस्थिति समाजमें उत्पन्न हो गयी थी---

> 'न केनाचित् याचितन्यं कश्चित् किश्चिदनापदि । इति न्यवस्था मुतानां पुरस्तानमनुना कृता॥'

अर्थात् सङ्कटकालके सिवा कमी भी कोई किसीमें किसी वस्तुकी याचना न करे, पूर्व-काळमें मनुने मानव-प्राणोके किये ऐसी व्यवस्था की थी; यह महाभारतमें कहा गया है। सामाजिक समताकी पूर्णताका यह एक ही लक्षण है। परन्तु ऐसी पूर्ण समता उच्चत व्यामें ही समाजमें उत्तर हो सकती है। औपनिषद प्रश्नविद्याके युगमें समाच उत्ततावस्थामें था। इसी कारण प्रम्तृत मन्त्रमें कथित सिद्धान्तका उस समय व्यवहार हुन्ना होगा, ऐसा कहना अयुक्त नहीं। मेघ-वृष्टि-जैसा घटनाओं के छिये, जो ईश्वरीय सत्ताके अधीन हैं, ईश्वरोपासनाके नाना प्रकारके मार्ग उस समय भी प्रचलित थे, उन उपासनान्नोंका भी वर्णाश्रम-धर्ममें अन्तर्भाव हो गया था। उसमे वर्णाश्रम विद्वित कर्मोंके आचरण्रूपी अहितीय मार्गकी स्थापना वैदिक ऋषियोंने समाजके जिये किसप्रकार की थी, इसकी ठीक-ठीक करूपना की जा सकती है। यह मार्ग प्यावहारिक और पारमार्थिक उन्नतिके लिये अत्यन्त हितकर होनेके कारण श्रम्युद्य तथा निःश्रेयस्प्रद है, यह बात निर्विवाद सिद्ध है।

### मंन्याम-मार्गकी अर्थविषयक खींचतान

पहले मन्त्रमें यह अभिप्राय स्पष्ट है कि ईश्वरीय सत्ता सर्वगामी है, उसके द्वारा जो मिन्ने उसीये जीविका चळावे. किसीकी भी सम्पत्तिका अपहरण न करें। और इस सर्ध-गामी ईश-सत्तामे आजीविकाकी सामग्री किसप्रकार मिल सकती है यह बात इसरे मन्त्रमें कही गयी है। इसये यह बात सबके ध्यानमें सहज हो ह्या सकती है कि वे दोनों मन्त्र एक इसरेकी पूर्ति करनेवारे हैं। परन्तु संन्यासमार्गवालीने इन दोनीं मन्त्रींको एक-इसरेने अलग करके यह निश्चय किया है कि पहला मनत्र ज्ञानीके लिये है। परन्तु इस व्यवस्थामें वास्यभेव-दोष आता है, इसपर उन्होंने बिल्कुल ही ध्यान नहीं दिया । इसके अतिरिक्त इन दोनों सम्त्रोंको ज्ञानी और अज्ञानीकी इष्टिये विभिन्न माननेपर दोनों ही मन्त्रोंके वाक्यायं त्रपूर्ण रह जाते हैं जिसमें कोई सा भी एक सिद्धान्त पूर्ण नहीं होता। ईश्वरमे जीवन-निर्वाहके साधन किसप्रकार प्राप्त हों, इसका उत्तर श्रतिके ही शब्दों में नहीं मिलता । यहच्छासे प्राप्त वस्तुको ही ईश्वरप्रवृत्त समझा जाय, ऐसी कल्पना करनेसे 'तेब स्यक्तेन' इस प्रका लाइणिक धर्य मानना पड़ता है और 'किसीके भी धनका अपहरण न करा' यह वास्य न्यर्थ हो काता है उसी प्रकार 'तेन ध्यकेन' वाक्यका केवल संस्थास-परक बर्ध करनेसे 'भुओधाः' और 'मागृधः' ब्रादि बंश क्यर्थ हो जाते हैं। इसरे मन्त्रमें भी इसनकार 'तू कर्ममें किएायमाय व होगा.' 'इसके सिवा संसारमें इसरा मार्ग

नहीं,' इसप्रकारके धर्मका उत्तराई निरुपयोगी ही जान पहला है। इसप्रकार इस मन्त्रभेदकी कन्यनाके कारवा भाषा-शासकी दृष्टिये इन होतों ही मन्त्रोंके वाक्यार्थमें अनेक आपत्तियाँ उत्पन्न होती हैं चौर इतना होनेपर भी किसी एक सिद्धान्तका सांगोपांग पूर्ण वर्णन नहीं हो पाता. यह भी एक विचित्रता है। मन्त्र-विच्छेदकी यह कल्पना बहुत ही उत्तरकाछीन और साम्प्रदायिक है, इस बातका बद्धासूत्रमे पता लगता है। इस मन्त्रको लक्ष्य करके बादरायणाचार्यके बहासुत्रमें दो सुत्र शाये हैं (बहासुत्र ३ । ४ । १३-३४ ) । इनमें ये पहुरे सुत्रमें कहा गया है कि ईशावासका यह दूसरा मन्त्र सामान्य नियमसुचक है, विशेष नियमसूचक नहीं । परन्तु प्रकरण-सन्दर्भसे इस दूसरे मन्त्रमें ज्ञानी मनुष्य ही विवन्तित मानना पड़ता है। क्योंकि पहला मन्त्र ज्ञानी पुरुपको लक्ष्य करके कहा गया है, इसलिये तुसरा मन्त्र भी उसीको लक्ष्य करके होना चाहिये । ऐसा कमपूर्वक कहनेमें आता है । इस बातको बादरायण जानते थे, अतः उन्होंने दूसरे सुवमें मिब किया है कि 'कुर्वश्रेवेह कर्माणि' यह मन्त्रविधाकी स्तृतिके लिये है अथवा ज्ञानी मनुष्यद्वारा किये जानेवाने कर्मके अनु-मोदनके लिये हैं। इस सुत्रपर शाङ्करभाष्य इसप्रकार है-

'यद्यप्यत्र प्रकरणसःमध्यादिद्वानेव कुर्वन्निति संबध्यते तथापि विद्यास्त्तये कमान्छानमेतदद्रध्ययम ।

अर्थात यद्यपि यहाँ प्रसंगानुसार 'कुर्वन्' सन्त्रसँ ज्ञानी पुरुष ही सम्बद्ध होता है तथापि यह कर्मानुष्ठान विद्याकी स्तुतिकै लिये ही जानना चाहिये!

#### अब प्रस्तुत मन्त्रके ऊपर शाङ्करभाष्य देखिये---

'अध्यतस्यानाऽऽत्मतयातमग्रहणायाशकस्येदमुर्पादशितमन्त्रः कुर्वज्ञेवेतिः पूर्वेण मन्त्रेण संन्यासिना ज्ञाननिष्ठोका द्वितीयेन तदशकस्य कर्मानिष्ठेत्युष्यंत । ज्ञानक्रमणार्वितीर्ष पर्वतवदकारयम् ॥

अर्थात् ' (पहले मन्त्रके विवरणके भनन्तर) अब ज्ञानके अभावके कारण आस्माके प्रहण करनेमें श्रमसर्थ (श्रज्ञानी) मनुष्यके छिये इस अगले मन्त्रका उपदेश दिया गया है।' (दूसरे मन्त्रके विवरणमें) पहले मन्त्रमें संन्यासी पुरुषकी ज्ञाननिष्ठा कही गयी है और दूसरे मन्त्रमें ज्ञाननिष्ठाके अनिधकारी अज्ञानी मनुष्यके छिये कर्मनिष्ठा कही गयी है। क्योंकि कर्म और ज्ञानमें परस्पर पर्वत-सदश विरोध अनिवार्य है, इत्यादि।

ब्रह्मसूत्रपर शाहरभाष्यकी पंक्तियाँ और ईशोपनिषद-पर शाहरभाष्यकी पंक्तियाँ उपर दी गयी हैं, इनको सुक्स और तुलनात्मक दृष्टिये देखनेपर पाठकांके मनमें यह प्रश्न उत्पन्न हुए बिना नहीं रह सकता कि 'क्या यह दोनीं लेख एक ही ग्रन्थकारके हैं ?' स्वतन्त्र विचारकोंको इस प्रभक्त यथार्थरूपमे निर्णय करना बहुत ही धावश्यक है। जो कुछ हो, यह तो निर्विवाद सिद्ध है कि बहासू प्रके शाङ्करभाष्यमे भी ईशावाम्यके इस दूसर मन्त्रका उपदेश ज्ञानी पुरुषको ही छक्ष्य करके किया गया है। इसलिये इन दोनों सन्त्रोंमें एक ही अभ्युदय और निःश्रेयस्कर वैदिक मार्गका उपरेश श्रुतिने दिया है। इस मार्गमें परमात्मतस्व और सृष्टिमें स्थित उसकी सत्ताका पूर्णज्ञान, म्बार्थायाम और कर्नध्यतत्परता इन सन्बोंका मुन्यसः समाधेश होता है चौरह सी मार्गको गीताशास्त्रमें 'कर्मथीग' संज्ञा दी गयी है। इस कर्मयोगका ही इन दोनों मन्त्रोंमें श्रुतिने निःश्रेयसके श्रद्धितीय मार्गके रूपमें उपदेश दिया है ।

यह इच्छा किसीको भी नहीं करनी चाहिये कि अपने जीवन-क्रमको चलानेके लिये आवश्यक सामग्री विना परिश्रम हो मिल जाय । विना परिश्रम अधवा बढ़ ठेमें कुछ दिये बिना हुमरेकी वस्तु ठेनेसे मनुष्यके धन्तः करणामें लजा उत्पादन करनेवाला दोष उत्पन्न हो जाता है और वह महावचीस्वताके लिये अत्यन्त धातक हैं । इसके विपरीत अपने कष्टमें धाजन किये हुए प्रध्यवा उचित बदला देकर प्राप्त किये हुए पदार्थपर धपना जीवन-निर्वाह करना महावचीस्वताका मृल आधार हैं । ऐसे मनुष्यकी दुद्धि अत्यन्त तंजस्वी होती है । इसमकार इस पहले होनी मन्धीमें श्रुतिने झान, स्वावलस्त्रनके साध निःस्पृहता श्रीर कर्नथ्यनिष्टा इन तस्वींपर अधिष्टित श्रायन्त श्रेयस्कर वैद्धिक कर्मथोगका उपदेश किया है।

### ममाज-धर्मका महस्व

प्राचीन सहिषंसीने उपनिष्योंने बैदिक 'कर्सयोग' का प्रतिपादन किया है। उसमें व्यक्ति-धर्म और सभाज धर्मकी सर्योदा किसी प्रकार पहचानी जा सके, इसके लिये ताचिक दृष्टिसे अत्यन्त ही उत्तम रीति बनलाची गयी है। समाज-धर्म ष्यक्ति-धर्मका नियासक है, इसकिये समाज-

करपासके विधातक किसी भी कामको करनेका अधिकार किसी व्यक्तिको नहीं है, ऐसा बैदिक धर्मका दृष्टिकोण है। इसमें यही सित्र होता है कि प्रत्येक स्पक्तिके निजी सुसकी अमिवार्च इच्छापर सामाजिक बन्धनकी शर्त जरूर खगानी ही चाहिये। समाजर्में सामान्य मन्ष्यको भी सर्वमस्मत रूदि तथा शिष्टाचारका पालन करना पड़ता है एवं उसे अपनी अनिवार्च सन्त-तृष्णाको अधिकांशमें सीमित करना पहता है। समाज-धर्मके इन बन्धनीका पालन करते हुए बेचारा सन्त्य इस बातको अच्छी तरहमे जानता है कि अपने समाजसे अलग होकर जीना असम्भव है। इसल्यि वह अपने कल्याणके लिये ही इन सामाजिक बन्धनीका चुपचाप पालन करनेके लिये तैयार रहता है। सामाजिक बन्धनकै परे जानेके लिये कोई कितनी भी उछल-कृद क्यों न करे, अन्तमें उसे निष्कल-प्रयक्ष होकर समाजकी शरण लेनी हो पहनी है। वर्तमान समयमें भी यह बात अनुभव-सित है। इसलिये व्यक्ति-धर्म अर्धात आध्रम-धर्मकी अपेक्षा वर्ण-धर्म अर्थात समाज-धर्म श्रेष्ट है। भगवान श्रीकरणने गीतामें जो ऐसा निर्णय किया है, यह निरपवाद है और सबको स्वीकार करना पहला है।

### समाज धर्मके नियामक तत्त्व कान हैं ?

जिमप्रकार समाज-धर्म व्यक्ति-धर्मका नियामक है,उसी कार समाज-धर्मका नियामक तत्त्व कीन-मा है, क्रमानुसार इसका विचार करना आवश्यक है। बहतरे सनुष्योंका कहना है कि परमेष्टी-धर्म अथवा अन्तिल सानव-जातिका कल्याण किंवा सर्वभूनहितकारक धर्म ही समाज-धर्मका नियासक है। उपर्युक्त तीनों शब्दोंसे प्रधित कल्पना एक बार देखनेसे ठीक जान पहली है परन्तु उस कस्पनामें अव्यव-हार्यताका एक बढ़ा दोष है। समाज-धर्म पूर्णतया व्यवहार्य है, यह बात आजनकके इतिहासमें स्पष्ट वीन्त पहती है। वासीन कालमें भारतवर्षमें समाज-धर्म वर्ण-वयवस्थाके रूपमें पूर्णतया व्यवद्वार्च हुआ था । आधुनिक युरामें पात्रास्य होगोंने स्वदेश-अक्ति अथवा स्वदेशाभिमानके रूपमें समाज-धर्मको पूर्णतया व्यवहार्य करके दिल्लाया है। परन्त ईसाइयोंका 'विश्व-बन्धुस्व' अथवा बायोंका 'सर्वभूतहित' ये तत्त्व प्रत्यक्ष व्यवहारकी कक्षामें ककी नहीं आये। सर्व-भूतहित अथवा विश्व-वन्धुत्वकी अन्यवहार्यसाको ध्यान्सँ रसकर ही भारतीयोंने 'ईश्वरोपासना' को समाज-धर्मका नियासक निश्चित किया है। 'स्वदेश-भक्ति' के क्पर्में यूरोपिय-

नोंने समाज-धर्मको तो स्वीकार किया परन्तु इस समाज-धर्मके नियासक तत्त्वका विचार करते समय पाश्चारय समाज-शासने बहत ही शिथिलता दिखलायी है। इस विषयमें उन्होंने अखिल मानव-जातिके हितका निर्देश सवस्य किया है परन्त यह तस्त्र मानव-स्वभावके कितना अनुकुछ है, इसका दिवार उन्होंने नहीं किया। पादरी लोगोंने धर्म-पीठपर आसीन होकर 'विश्व-वन्धुख' की चाहे किसनी ही डींगें डाँकी डॉ. परन्त युरोपियन लोगोंने कभी उसपर अधिक प्यान दिया ही नहीं, इसका कारण यह है कि विश्व-बन्धाल' की करूपना मानव-म्बभावको महमा अङ्गीकृत नहीं होती। यही कारण है कि पाश्चारवींका समाज-धर्म निवंत्य और मर्यादामे रहित हो गया । मन्ध्य स्वभावकी आम्री-सम्पत्तिको दूर करने अथवा उसको उचित सीमार्मे रखनेमें उनके समाज-धर्मका उपयोग तो हुआ ही नहीं, उलटे वह सन्त्यके स्वभावमें छोलुपता वदानेमें ही महायक इक्षा । इसी कारका युरोपियन संस्कृति पूर्णरूपमे राक्षमी आदर्शकी ओर गयी। इस संस्कृतिके प्रति संसारमें किसी-को भी प्रेस अधवा आदर न हुआ। यूरोपियन सम्यताके वर्तमान उन्कर्पने संपारमें भय और निरम्हार ही उत्पन्न किया है। संसारके इतिहासहारा यह बात सिद्ध की जा सकती है कि यह राक्षमी उंग सदा शीकपर्यवसायी ही सिज होता है। इस युरोपियन संस्कृतिके उदाहरणसे यह बात निश्चित होती है कि समाज-धर्मका नियामक कोई नत्व होना चाहिये जो सामान्यतः मानव-वृद्धिके लिये अङ्गीकृत करनेयोग्य तथा मानव-स्वभावके अनुवृक्त हो। इस विषयमें वैदिक ऋषियों ने वर्ण-रुपवस्थाके द्वारा जो मार्ग निर्धारित किया है, वही यथार्थ है यह बाध्य होकर स्वीकार करना ही पढ़ेगा। वह मार्ग ईचरोपासना है जिसे आयौंने स्याज-प्रसंका नियास रु निश्चय किया है।

### ईश्वरापासना और सामाजिक कर्नेव्यता

विश्व-बन्धुस्वकी करूपनाके अनुसार ही मानव-बुद्धिके छिये ईस-सम्बक्त भी आकलन नहीं हो सकता तो फिर हंग्ररोपासनाकी करूपना समाज-धर्मका नियासक कैसे हो सकती है। ऐसा प्रश्न यहाँ सहज हो उरपन्न हो सकता है। इसका उत्तर यह है कि मानव-बुद्धिके लिये परमात्म-तम्ब पूर्णतया अङ्गीकृत नहीं होता, यह बान ठीक है, परन्तु परमेश्वर-का अस्तित्व और उसकी महायताकी अपेक्षा, यह दोनों बार्रे सावब-स्वभावके लिये इतनी सावद्यक हो गयी हैं कि यह

करपना भी नहीं हो सकती कि वे किसी समयमें मानव-स्वभावमें नष्ट होंगी। इसिलिये इसमें कोई भी शक्का नहीं कि मानवी बुद्धि परमारम-तस्व पूर्णतया धाकरून कर सके या नहीं, परन्तु परमेश्वरकी कृपाकी छन्न-छाया अपने उपर लेनेकी अभिलाषा मानव-स्वभावमें चुल-मिल गयी है। इस मानव-स्वभावको ध्यानमें रखकर ही वैदिक ऋषियों ने समाज-धर्मके नियामकका निश्चय किया था और इसके अनुसार समाजके घारण-पोषण करनेके लिये मनुष्यको चानुवर्ण्यके जो-जो कर्म करने पहले हैं वे समस्त कर्म वह ईश्वरोपासनाकी बुद्धिये नि:स्वार्थ-भावसे कर सकता है। विकि यह विदेक धर्मका सिद्धान्त है कि इसप्रकार पवित्र अन्तः करण्ये समाज-धर्म-का धावरण करना मनुष्यका इस संसारमें श्रेष्ट कर्तव्य है।

### ईश्वरोपासना और समाजका सामध्ये

ईश्वरोपासनाके श्रतिरिक्त समाज-धर्मका नियासक दूसरा कोई तस्व भी नहीं बसलाया जा सकता। आधुनिक तस्वज्ञ कहते हैं कि 'कर्त्व्य समझकर ही कर्त्व्य करो, कर्त्व्य-कर्ममें किसी प्रकारकी श्रपेक्षा न रक्खो । मैंने अपना कर्तब्य ठीक-ठीक पालन किया है, ऐसा मालूम होनेस मन्ष्यको जो सन्तीय प्राप्त होता है उसे ही कर्तध्यवद्विका आधारभूत तत्त्व समझो।' परन्तु इनका यह प्रतिपादन हवाईसहरूके समान जान पडता है। किसी व्यक्ति-विशेषकी कर्तब्यजन्य समाधान प्राप्त होनेपर भी यह कर्तस्यनिष्टा सामान्य मन्त्यके अन्तःकरणमें घर नहीं कर सकती । पुरुष, पुनर्जन्म, ईखरोपासना इत्यादि तत्त्वों में से किसी-न-किसी तत्त्वको ध्येय म्बीकार किये विना कर्नब्य-निष्ठामें स्थिरता नहीं आ सकती । ऐसी श्रम्थिर कर्नच्य-निष्ठा समाज-धर्मके छिये कितनी उपयोगी होगी, यह जात ही है। इस कर्तव्यनिष्ठाके बदले मन्च्यकी भोगवासना ही उसका ध्येय वन बेठती है और समाजका भी एकमात्र ध्येय स्वार्ध बन जाता है जिससे मनुष्य स्वार्थ-परायण हो जाता है। 'ऐसा स्वार्थान्य समाज (राष्ट्र) संसारके लिये उपयोगी न हो तो भी अपने उन्कर्प-सम्पादन करनेके छित्रे तो पूर्ण समर्थ होता है। फिर समाजके म्बार्थपरताकी बोर प्रवृत्त होनेमें दोष ही क्या है ?' यह प्रश्न देखनेमें नो काजवात मालुम पहला है, परन्तु थोड़ा-सा विचार करनेपर यह निश्चयपूर्वक समसा जा सकता है कि यह प्रश्न विरुक्त अमपूर्ण है, क्योंकि समाज-धर्मको व्यक्ति-धर्मका नियामक होना ही चाहिये। स्वार्थान्य समाज सपने सन्दर रहनेवाले

म्यक्तिके आचरणका नियमन करनेमें असमर्थ होता है। आत्मसंबम्, नीति-प्रियता, सदग्रा-विषयीसे प्रेम, निरक्तस उद्यमशीलता, उदास ध्येयनिष्ठा इत्यादि सद्ग्णींका व्यक्तिमें परिषे प्रा होना हो चाहिये. तभी व्यक्तिमात्रका जीवनक्रम समाधानपूर्ण और कह्याग्रकारक ही सकता है। परन्त म्बार्थनिष्ठ समाज स्वार्थत्यागकी नीवपर उठे हुए सदग्रोंके मन्दिरका विनाशक हो तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ? स्वार्थपरायण समाजके व्यक्तिकी नीतिमत्ता गिर जाती है, उसके नीति-बन्धन बिस्कुल शिथिल हो जाते हैं। नीतिश्रप्ट मन्ष्यको कीटुन्त्रिक सुखकी प्राप्ति नहीं होती और इस सुखके अभावमें मनुष्यके अन्तःकरणमें सन्तोष न होनेके कारण दुर्ध्यमन घीर तजन्य रोगोंके प्रसारके कारण सारा समाज भीतर-ही-भीतर खोखला हो जाना है। इसिछिये वैयक्तिक चरित्रके नियासक समाजको म्बार्थान्ध कभी नहीं होना चाहिये। अर्थान समाजको इसके ही समान एक नियासक तस्वकी आवश्यकता है जिसके योगसे वह व्यक्तिवर्मको सन्मार्गमें लगानेमें समर्थ हो और ऐसा तस्य ईश्वरीपायनाके अतिरिक्त दसरा नहीं मिल सकता। वैदिक ऋषियोंने ईसरोपासनाके हम तत्त्वको निर्श्नोन्त होकर ही चुना और उसके साथ भारतीय समाज-धर्म ही बाँध दिया। समाज-धर्म और ईश्वरोपासनाका कार्य-कारण-भाव

'समाजके लिये म्वार्थकी अपेक्षा ईचरोपासनाकी और मुकना यद्यपि अच्छा है नथापि समाज-धमके सर्वथा नष्ट होनेकी अपेक्षा नो उसका स्वार्थपर होकर जीवित रहना चच्छा है।' बाजकल भारतीयोंने यों कहना शुरू किया है। जिनके पूर्वजॉने समाजके आक्रांरूप धर्मकी शिक्षा जगत-को ही, उन्हीं भारतीयोंके जीवनक्रमयं वह समाज-धर्म नष्ट-प्राय हो गया, इसमे बढ़कर दुउँव और स्या हो सकता है ? भारतीय सन्दर्य अपने वैयक्तिक धर्ममें तत्पर होनेपर भी ममाज-धर्मे अथवा राष्ट्र-धर्म क्या वस्त् है, इसकी कश्पना भी नहीं कर पाता। ऊपरके मिंत्रलके गिर पदनेपर नीचेकी मित्रल जैसे खली हो जाती है वैसी ही शोचनीय अवस्था आज सारतीयोंकी हो गयी है। इसी कारण उन्होंने समाज-सत्ताकी बानोंको ईश-सत्ताके बावर खमें हैंक दिया है। 'अब महँगा हो गया, ध्यापार बैठ गया, वृक्ष देनेबा हे परा नष्ट हो गये, लोग वाने-वानेके किये तरस रहे हैं।" इत्यादि समल वातींको उन्होंने ईश-मत्ताके ही उपर होड दिया है। जनाष्ट्रिष्ट हुई -- पानी नहीं बरसा, इस कारण सेती

मही हुई आदि बातोंको तो ईश्वरीय सत्तापर छोदना ठीक ही है, परम्तु वर्षा होने तथा श्रम और चारा-पानीकी प्रमुरता होनेपर भी दरिव्रता नष्ट न हुई तथा वृथ देनेवाकी गौओंका भवानक द्वास न रुका, इस अवस्थामें भी भारतीय इंग-सत्ताकी बुहाई दे अपचाप बैठे हुए रहते हैं, इसका प्कमात्र कारण यही है कि भारतीयोंने समाज-धर्मको विष्कुछ ही अ्छा दिया है। देशमें धन-धान्यकी समृद्धि तथा उनका उचित विभाग, रोग मादिका निवारण, व्यापारका संरक्षण, गोरचा इत्यादि बातें समाज-सत्ताके भिकारकी होनेके कारण समाजकी सत्ताके द्वारा ही सम्पादित होनी चाहिये । राखा समाज-सत्ताका प्रतिनिधि हैं । कोगोंको समाज-सत्ताका पूर्य ज्ञान होनेपर ही राजसंस्था-पर बनका दबाब भी हो सकता है, लेकिन हमारी सामाजिक भावना ही पहले नष्ट हो गर्या। यही कारण है कि हमारे समाजके राजा कोग जन्म-सिद्ध स्वयं-प्रभु बन बैठे और इसी कारण उनके हाथमें रही हुई समाजकी सत्ता दूसरोंके हाथमें चछी गयी । इसिछिये हिन्दू-जाति पहले समाज-धर्म-हीन हुई और पीछे सामाजिक सत्तास भी विश्वत हो गयी । हिन्दुओंका जीवन समाज-धर्म-श्रून्य होनेके कारण उनका तत्त्वज्ञान वैयक्तिक हो गया, उनका धर्म तथा उनकी नीति भी वैयक्तिक हो गयी और हर एक आदमी अपनी देद चावलकी खिचड़ी अलग पकाने छगा । इसप्रकारकी संकृषित वृत्ति उनके व्यवहार-में मुख्यरूपमें, प्रमुख रीतिमे चलने लगी। तस्वज्ञानकी मुद्दर केवल स्यक्तित्वपर ही पढ्नेके कारण उसमें माया-वाद उत्पन्न हुआ और उसने संसारको मिथ्या कहकर केवक व्यक्तिगतरूपमें आध्यारिमक विचार करनेकी शिक्षा वी । उपनिपदींके तस्व-जानमें पिण्ड-ब्रह्माण्डका विचार होनेके कारण उसमें समाज-धर्मका भी विचार होना स्वाभाविक था परन्तु उत्तरकाछीन वेदान्तने संसारको सर्वथा मिथ्या ठइराकर तदन्तर्गत समाजको भी एक अम अइरा दिया । इस एकाङ्गी तत्त्व-ज्ञानने कार्याकार्य-व्यवस्थिति तथा कर्सन्याकर्सन्यके निर्गयके प्रश्नको एक किनारे दकेल दिया और भारमज्ञानको सर्वकर्मसंन्याससे ओड़कर एक विल्कुछ ही नवीन मार्गकी स्थापना कर दी । सगवद्गीतार्मे आत्मज्ञानके साथ निकास कर्त्तव्या-बरयाका योग देखकर प्यक्तिके क्षिये मोक्षदायक तथा समाजके ब्रिये अभ्युद्यकारक अधुतस्वके मार्गका उपदेश दिया

गया है। परन्तु गीताके दो-तीन हजार वर्षीके अनन्तर ही इस नवीन वेदान्तने इस व्यवस्थाको नष्ट कर दिया और बेदान्तको केवछ संन्यास-मार्गके निमित्त बना ढाछा। इस मायावादी संन्यास-मार्गका स्वाभाविक परिशास भौदासीन्य हुआ और उसने हिन्दुभौके भन्तःकरणमें घर कर किया। इस तरव-ज्ञानमे नीचे उतरनेपर विषय-सुसाकी परमाविध ही स्वर्ग-सुख मानी जाने बरी और इसे ही धर्माचरपाका मुक्य फळ निश्चित किया गया, जिससे हिन्दुभीका धर्माधरण भी स्वार्थमय और ज्ञान जून्य हो गया । आत्मज्ञान और धर्माचरयामें कोई प्रश्यक्ष सम्बन्ध नहीं हैं, ऐसा संन्यास-मार्गवालींके निश्रय करनेके कार्य धर्माचरणकी योग्यता अज्ञानमुक्क मानी जाने वागी। धर्माचरणका फरू सरगोपरान्त मिलता है, जीवनकाळमें कभी नहीं मिलता । इसप्रकारकी एक अदृष्ट-कल्पना लोड देनेके कारण हिन्दुर्खीका धर्माचरण एक जाद-मा बन गया । इसमे यदि तश्वज्ञानमें उदासीन और धर्माचरणमें स्वार्थी बना हुआ हि:दू-समाज संकुचित वृत्तिवाला बन गया तो इसमें आश्चर्य हो क्या ? केवल समाज-धर्मके बन्धनके शिधिल होनेस ही हिन्दुऑकी ऐसी सार्वदेशी बुर्दशा हुई, सथापि उपनिषश्की पूर्व-परम्परा अत्यन्त शक्तिशाखी होनेके कारण हिन्दुओं का वैयक्तिक शील श्रेष्ठ बना रहा । व्यक्तिगत दृष्टिये हिन्दू मनुष्य-संसारके किसी भी मनुष्यकी अपेदा नीतिमत्तामें निम्नश्रंणीका नहीं ठहर सकता । पर इस वैयक्तिक सद्गुणको समाज-धर्मकी बिल्कुल ही सहायता न मिलनेके कारण हिन्द्-संस्कृतिकी अवस्था असहाय हो गयी । तत्त्व-ज्ञानका संल व्यवहारके साथ न होनेके कारण धर्म धौर व्यवहारका मेल न हुआ, र्थार इन सीनों तरवोंके रहते हुए भी हिन्दू-संस्कृति विएक्क ही लँगही अथवा एकाक्षी हो गर्या। धर्म और ब्यवहारमें यदि पह रेके समान तत्त्व-ज्ञानका मेळ होता तो हिन्दुओका समाज-धर्म न हुवता और न इस दुरवस्था-के भोगनेकी नौबत आती । परन्तु एकाक्री बनी भारतीय संस्कृति धर्मशील होनेके साथ कर्मश्चन्य, वैराग्यसम्पद्म होनेपर भी निस्तेज और शानयुक्त होनेके साथ सामर्थ्य-हीन, एवं बुद्धिमान् होनेके साथ कर्त्तव्यश्चन्य बन गयी। यों होते-होते भारतीय संस्कृति ऐसी अधोगतिको प्राप्त हुई कि विदेशियोंको यह कल्पना करनी पड़ी कि गुखामी इस भारतीय संस्कृतिका स्वाभाविक धर्म है। इस अधी- गतिये हिन्दू-संस्कृतिका उद्धार करना हो तो जिस समाज-धर्मके ध्रभाषमें इसका अधःपात हुआ है, उस समाज-धर्मकी पुनः प्रतिष्ठा करनेके सिवा हिन्दुओंको इस अधोगतिसे ध्रपता उद्धार करनेके क्षिये दूसरा मार्ग ही महीं है। जिस भूलके कारण इस इस दासताके गर्तमें गिरे हैं उस भूलको सुधारना हो इस गर्तमे बाहर भानेका सचा मार्ग है। ईसरोपासनाकी बुद्धि हिन्दू-अन्तःकरण्ये नष्ट नहीं हुई है। उस ईश्वरोपासनाकी बुद्धि से ही समाज-धर्मका प्रादुर्मांव किया जा सकता है। धौर ऐसा करनेसे अपनी हिन्दू-संस्कृतिका ही क्यों, संसारका उद्धार करनेके छिये भी हिन्दु-धर्म समर्थ होगा, इसमें सन्देह नहीं।

ईश्वरोपासना समाजोश्वतिका मुख्य आधार है

द्याजकल यह एक विवादाम्पद प्रश्न हो रहा है कि हिन्दुर्घीको समाज-धर्मके पुनरुजीवनके जिये प्रर्थ-शाध-का अनुसरण करना होगा या उपासना-धर्मका ? आर्थिक आवश्यकताएँ, ज्यावहारिक कठिनाइयाँ, प्रापश्चिक धभिकापाएँ धादि वाते समाज-निर्माणमें कारणभूत हैं तथापि इस बातको न भूलना होगा कि धर्म भी समाज-संगठनका एक महत्वपूर्ण कारण है। विशेषतः हिन्दू-मन्त्यके स्वाभाविक धर्मप्रवण होनेके कारण हिन्द-समाज-के निर्माणमें धर्म-बुद्धि विशेष उपयोगी होगी, इसमें सन्देह नहीं। संसारका कोई भी समाज हां उपका नियासक उपासना-धमं होना ही चाहिये, यह बात पहले दिखबागी गयी है। प्राचीन ऋषियोंने वर्ण-व्यवस्थाके रूपमें समाजकी संस्थापना करते समय ईश्वरीपामनाको इसका नियामक निश्चित किया या चौर आज भी उसी बातकी आवश्यकता है। श्राजके समाज-सत्तावादी इस नियासकका विचार नहीं करते । तथापि इसप्रकारकी निर्देश्य और सर्यादाहीन समाजकी राचसी कृति कैये बनने ह्या है, इसका विचार करनेपर उनको आर्थीके समाज-धर्मके तरको मानना ही पहुंगा। रूसमें सोवियट लोग इंश-सत्ताको नहीं मानते अर्थात् ईश-नत्त्व समाजका नियासक है, इस बातको वे स्वीकार नहीं करते । परन्तु तुमरे प्रकारसे उन्होंने वैदिक-धर्मके तत्त्वको ही स्वीकार किया है। यह कहना ग्रसंगत नहीं है। उपास्य-देवको जितना और जिसप्रकारका महत्व दिया जाता है इतना और वैसा महत्व वे समाजको दे रहे हैं। परिस्थितिके अनुसार सोवियट छोगोंके कार्यक्रममें महान

अन्तर दीख पड़ता है तथापि तात्त्विक दृष्टिसे देखनेपर पता सगता है कि आयौने भएनी वर्ण-म्यवस्था इसी तस्वपर स्थापित की थी। समाजको ही परमेश्वरकी मूर्ति सानकर वर्णरहित कर्चन्याचरणके हारा उसकी सेवा करना आयाँ-के जीवनका मुख्य धर्म है, ऐसा वैदिक ऋषियोंने निश्चित किया था और इसी तत्त्वको सोवियट खोगोंने भी स्वीकार किया है, ऐसा जान पबता है। अवज्य ही सोबियट छोगोंके इस सम्प्रदायमें ईश्वरं पासनाकी बुद्धि नहीं है, पर वैदिक धर्मके सामाजिक तत्त्वके द्वारा खाभान्वित होनेसे बनका पेहिक उरकर्ष होगा, परन्तु केषछ स्ववहार-कुशब्तामें अथवा भोग-छाछसासे जो समाजमें राक्षसी वृत्ति उत्पन्न होगी, उसे रोकना असम्भव होगा । अपने समाजकी उन्नति करनेके छिये सोवियट छोगोंके न्यावहारिक तस्व कितने ही उपयोगी हों, तथापि दूसरे राष्ट्रीके स्वासन्ध्य चपहरण करनेका अवसर आनेपर भविष्यत्रकाछमें आत्मसंयमन करना उनके लिये कठिन हो जायगा। अतिरिक्त इसके, समाजमें कौदुम्बिक मंरक्षण, वैयक्तिक नीतिमत्ता तथा उपभोगकी जाजसाका मर्यादित रहना इत्यादि बार्ने इस समाजके किये श्वसाध्य हो जायेंगी। इसतिये अर्थ-शासके साथ-साथ धर्म-बुद्धिका विचार करना भावश्यक है, यह निश्चित है। साम्पन्तिक समता, प्रयक्षशीलता, स्वयं परिश्रम करनेका उत्साह, भारम-संयम, कौद्धिक पवित्रता इत्यादि सामाजिक मद्गुणोंका केन्द्र बनने योग्य तत्त्व आज सोवियट छोगोंके सम्प्रदायमें नहीं है। इसलिये भविष्यमें कभी-न-कभी सोवियट कोग आर्थोंके समाज-धर्मके तत्त्वपर धावेंगे और तभी वे गइसी महत्वाकांत्राके चंगुरुये छूटेंग ।

### उपसंहार

भायोंने वर्ष-प्यवस्था स्थापितकर छोगोंके हृद्यपर यह भट्टित कर दिया कि चानुवंखांत्मक समाज-भमं ही परमंत्र्यर हैं। यही कारण है कि उन्नतिके समयमें भी भायोंका समाज राक्षसी आदर्शकी ओर नहीं गया और हसी कारण हिन्दुओंका वैयन्तिक चरित्र हतनी भयोगितिके प्राप्त होनेपर भी थोका-बहुत उज्जवल रहा। इस उज्जवल चरित्रके बरुपर ही शताब्दियोंसे दासताके नरकमें पचते रहनेपर भी वे आजतक जीवित रहे हैं तथा उपर उठनेके भिये चंटा करते रहे हैं यहिक उनके दित शत्रुओंको भी चंटा करते रहे हैं यहिक उनके दित शत्रुओंको भी चंटा हरने आज था कुछ अपने सिरको उपर उठावेंगे



ऐसी शक्का बनी हुई है। यदि ऐसा न होता तो घास्ट्रे-विया, अमरीका, कार्येज धादि देशोंके मूक्तिवासियोंके अनुसार हिन्दुओंका नाम कभी रोप हो गया होता। ताल्पर्य यह है कि मानवी समाजके उल्पन्न होनेके छिये आर्थिक धावस्थकताएँ, ज्यावहारिक कठिनाइयाँ, संरचण-की व्यवस्था, उपजीविकाका साधन धादि वातोंके कारणी-भूत होनेपर भी समाजका संरचय, संवर्दन धौर उसकी सर्वाङ्गीय उन्नति धादि वातोंके छिये ठपासना-बुद्धिकी अत्यन्त आवश्यकता है। समाज-सेवा ही ईश्वर-सेवा है—इस तरवको वैदिक अर्मने विसप्रकार मृखतः और उपपत्तिपूर्वक सिद्ध किया है, उसप्रकार आजपर्यन्त किसी मी अन्य धर्मने सिद्ध नहीं किया। इसी सरवके आधारपर हिन्दू-राष्ट्र प्राचीनकारूमें परमोख पदपर आसीन या और अब भी वह इसी तरवके बखपर उस अपने प्राचीन उच पदको प्राप्त करेगा। समाजका विचार करनेवाले समाज-शास्त्रको श्रीमज्ञगवद्गीता और द्शोपनिषदोंमें वर्णित मानव-समाज-धर्मके तत्त्वोंका सूचम दृष्टिसे घव-छोकन करने तथा संसारके आजतकके इतिहासका सूचम निरीक्षया करनेपर यह स्वीकार करना ही पदेगा कि समाज-सचापर ईश्वरीय सत्ताकी नियामकता ग्रास्यम्त ही आवश्यक है।

# ईश्वर-प्रेम बिना शान्ति असम्भव है

( हेस्क-स्वामीजी भीचिदात्मानन्दजी )

सारके तायहव-नृत्यमें प्रेम सर्वत्र नानाविध कार्य
 स्में कर रहा है । हाथीसे चींटीपर्यम्त समस
 जात् प्रेम-पात्रमें बँधा हुआ उम्मचकी तरह
 नाच रहा है । सांसारिक पदार्योंकी प्रीति हो यह सारा
 नाच नचा रही है । उर्द्का एक कवि कहता है कि

सबका दुनियाकी हविस स्वार तिथे फिरती है। कीन फिरता है यह मुरदार तिथे फिरती है॥

यही विषय-प्रेम चोरमे चोरी और जारमे जारी कराता है। इसीके जालमें फैंसे हुए महिपालांकी विषया-सक्ति प्रजाको नष्ट किये देती है। धर्म-प्रेमको आदमें अज्ञान और दुराग्रहके कारण भिन्न-भिन्न मतावलम्बी कखहानि भवकातं हुए स्वयं भी उसीमें दुग्ध होनेसे नहीं चकते । धर्म जो वास्तवमें शान्ति-प्राप्तिका साधन है इन धर्मान्ध कोगोंके कारण धरान्ति उत्पन्न करने-बाका बना दिया जाता है। धनी निर्धन श्रमजीवियोंका कडू चूसते हैं, राजा प्रजाको अक्षण कर रहे हैं। यह विषयासक्ति मनुष्यको भाँति-भाँतिके नाच नचा रही है, चैनमे बैठने नहीं देती। संसारके सभी पदार्थ चयाभंगर हैं, इनमें प्रेम भी निमेषमात्रका ही है, बस्तुनाशसे प्रेमका भी नाश हो जाता है। परन्तु यदि वही प्रेम किसी अविनाशी बस्तुमें लगा दिया जाय तो वह सदैव सुलद बना रहे । वह भविनाशी तस्य केवल एक अलग्रह सिबदानम्द्रवन परमारमा ही है जो इस हरयमान जगत्का भाषार है, जिसकी मायाने इस संसारकी उत्पत्ति हुई है शीर जो खर्य इस मायाके पूँघटमें सुन्दरीकी तरह छिपा बैठा है। प्रेमी को उस अचिन्त्य सौन्दर्य-राशिका ही चकोर है। प्रेमी को उस अचिन्त्य सौन्दर्य-राशिका ही चकोर है, जबतक वह पूँघट इटाकर उस चन्द्रमाको छजानेवाछी भानुपम ज्योतिका साचात्कार नहीं कर बेता, उसे धैर्य कहाँ हो सकता है शारितक बुद्धिहारा जगत-तत्त्वोंका विरलेषया करते-करते वह समझ सो जाता है कि इस मतिशय चन्न्यल मृष्टिका कर्ता और माधार कोई अविनाशी और स्थिर तत्त्व जस्र है परन्तु केवल इतना ही जान लेनेने उसे चैन नहीं पहता। प्रेमीको तो उस प्रीतमसे माछिक्षन किये बिना शान्ति नहीं मिलती।

वह प्रेम क्या वस्तु है, कुछ स्पष्ट नहीं कहा जा सकता, क्योंकि वह गूँगेके गुक्की तरह अनुभवगग्य ही है। इतना ही इशारा किया जा सकता है कि यह हृदयका कोई ऐसा प्रवल भाव है जो प्रेमीको प्यारंगे मिला देता है, बोचका परवा हटा प्रियतमसे साक्षारकार करा देता है। उस अभीष्ट मिलनसे जो अनुत आनन्द प्राप्त होता है, उसका वर्णन हो ही नहीं सकता। सब सांसारिक पदार्थ इस अवर्शनीय आनन्दके आगं तुच्छ प्रतीत होने खाते हैं। स्वार्थ और अहंकार उसके शत्रु हैं, जब यह प्रकट होते हैं तो एक गहरा परवा बीचमें डाल देते हैं जिससे प्रीतमका मुखारविन्द ऑखों यो प्रोम्ल हो जाता है। सबा मेम निःखार्थ होता है। जिसमें खार्थ है वह

प्रीति विवेली और क्षिक है, चिरस्थायी नहीं; स्पोंकि स्वार्थकी पूर्ति होते ही वह प्रीति भी नष्ट हो जाती है। यही पार्थिव-प्रेम हैं । परन्तु वह अपार्थिव-प्रेम तो कुछ न्यारी ही वस्तु है, उसमें स्वार्थकी खाया भी नहीं होती। दसमें केवल प्यारेके दर्शनकी ही लालसा रहती है। वियोगमें जीवन भी भार मालूम होता है। चित्र अशान्त और विद्वल रहना है। इस विद्युद्ध प्रेमांकुरके प्रकट होनेसे जगत्के जो सब विषय पहले सुखदायी हुआ करते थे, वे सब दुखदायी प्रसीत होने ल्याते हैं। धन-परिवार, इष्ट-मिन्नादि सब विम्नरूप दिखायी देते हैं, यहाँ-तक कि अपना शरीर भी जो वानवमें सांसारिक पदार्थीं-में सबसे अधिक प्रिय माना जाता था, अब प्यारेके वियोगर्से काँटा-सा चुसता है। जब ऐसी विद्वलता बढ़ आती है तो वह प्यारेको इठान सींच लाती है। प्रेमकी होरीसे बँधे हुए श्यामसुन्दर अपने आप खिचे चले आते हैं। परन्तु सची जगन चाहिये। हृदय समन्त कृटिल बासनाओं में शुन्य होना चाहिये। प्रेम सौतकी तरह दूसरेका अस्तिरव नहीं सह सकता । यदि वह प्रवस्त हमा तो सारी वासनाओंको भगा देना है। नहीं तो पराम्त होकर स्वयं हृदय-सन्दिरको छोदकर चला जाता है। बहत कीग पूछा करते हैं कि वह प्रेम कैसे लावें, वह तो किसी आग्यशालीके हृदयमें ही होता है। हमारा कड़ना यही हैं कि 'हदयमें जगह हो तो प्रेम भी समावे, जहाँ इसके शत्रश्लोंका राज्य हो और निरन्तर उनका कोलाहक सचा रहता हो वहाँ बेचारा प्रेम जाकर क्या अपना सिर फोड़े ? प्रेमकी तरंगोंसे यदि हृदयको सींचना हो और अपनी हृद्य-वाटिकाको आनन्दादि कुसुमित बताओंसे विभूपित करना हो तो पहले हृदय-क्षेत्रको कामादि कुइ-करकटसे साफ करनेका यस करो, फिर देखना, प्रेमरूपी धारा स्वयं आकर तुम्हारी वाटिकाको हरी-भरी बना कैसी प्रकृत्वित कर देती है ? वस, फिर उस प्रेम-भारामें नित्य स्नान करते हुए आनन्दका अनुभव करते रहना ।

इसप्रकार जब इस प्रेमका अधिकार वदता जाता है चौर राम-रोमसे प्रेमधारा बहने छगती है तो शरीर, मन और बुद्धिमें अहंकार, ममता उहर ही नहीं सकती। बास्तवमें यह अहंकार ही सारी अशान्तिकी जह है। इससे मबुष्य सांसारिक विषय-वामनाओं में फँसकर बीवन-मरवारूपी श्रञ्जालामें बँधा रहता है और गाना प्रकारके शुल-तु:लोंमें बुबता-उत्तराता अमृत्य जीवन नष्ट कर देता है। जाश्रर्य तो यह है कि इस गोरलधन्येमें फँमे रहना ही उसे मला मालुम देता है। यदि इसप्रकार-की स्थितिमे अशान्ति हो तो इसमे निकलनेकी भी चेष्टा हो। इस अशान्तिके बदते जानेसे विवेक-वैरास्य प्रकट होते हैं फिर हृद्यमें निर्मलता बदती है। मलरहित हृद्यमें भगवानकी शलक पहनेसे आनन्द प्रस्फुटित होने लगता है।

यह प्रेम-मार्ग ज्ञान-मार्गकी अपेक्षा सरख, सरस और सुमधुर है। इसमें बुद्धिकी तीवता और बाछकी खाख निकालनेकी योग्यताकी जरूरत नहीं: कैवल हृद्य कोमछ, विरक्त, गुद्ध और विशाल होना चाहिये। विशाल हतना कि, उसमें सारा विश्व समा सके, क्योंकि भक्तके लिये ती समस्त अशत् भगवान्का रूप ही है, जैसे गुमाई तुलमी-दासजीने कहा है—

सीयराममय सब जग जाना । करीं प्रणाम जारि जुग पानी ॥

ऐसे अक्तके हृद्यमें ईर्षा, हेप. मानापमान, अय, क्रोधादि कोई दुर्वासना नहीं समा सकती। जब समक दृश्य प्रीतमका ही रूप हो गया सो वह किसमे देव करे चार किसमें भय ? जब ऐसे भाव मनमें इट होकर समता हृदयम्यित हो जाती है तो आनन्दकी सीमा नहीं रहती. मनमें समता और शहंकारका एकदम अभाव हो जाता है। जिस शरीर और मांसारिक विषयों में इतनी ममता भी, वह सब भगवानको सींप देनेपर निर्मरता आ जाती है। सब कुछ बन्हीं सर्वशिक्तियानुका ही ऐसर्च है। जीव अपना स्वत्य जबरद की ब्यासोहके कारण इन जगदके पदार्थीं पर आरोपित करता है। वह नहीं समझता कि उसका अपना क्या है। मोडका प्रावस्य कुछ ऐया विकट है कि इसने सब विश्वको बाँध रखा है, विरले ही इसके पश्चेसे बचने पात है। बही बचते हैं जिन्होंने विवेककी कसीटीपर इन सायाबी पदार्थी-को मछी भाँति परन्व किया है और इनकी निस्सारता जान की है और विश्वपति परमेश्वरको ही वह सोह भी सौंप चके हैं। अब मोड है तो उन्होंसे, समता है तो उन्हीं-पर । मनके कामादि विकार विकृत और दु:समय तभीतक है जबतक नशर पदार्थोंके साथ जोड़ जाते हैं। यदि वही सलप्ड अविनाशी प्रभुपर आरोपण कर दिये जाय, तो बड भागन्य और मुक्तिके हेनु बन जाने हैं।

काम-वासना जब मनुष्यके उपर चाकमण करती है तो सनमें प्रेम-मात्रके मिलनेकी और निरन्तर उसे नजरके सामने रखनेकी ही इच्छा होती है, क्षवाभरके किये भी उसका आँखोंसे ओमख होना प्रेमीको असडा होता है। कामके वद्योभूत प्राय्वीको न भोजन हो रुचता है, न और कोई विषय-सम्ब। उसकी शरीरमें भी समता नहीं रह जाती। उसकी तो निरन्तर चिन्ता एकमात्र प्यारेसे ही मिछनेकी रहती है । यह वासना और सब वासनाओंसे प्रबक्त है, इससे मनुष्य भ्रम्था वम जाता है, न किसीकी छजा, म किसीसे भय । इसी मनोभावका इष्टिकोख बन्ककर यदि उसे सीन्दर्य-राशि अविनाशी प्रभु इयामसुन्दरकी ओर लगा दें तो वह भलौकिक धानन्दवायक वन जाता है। क्षणिक पदार्घीसे अनुराग और उनसे प्राप्त सुख भी नावानान् और सारशुस्य है, अविनाशी द्यामय आनन्द्रक्रम्दकी प्रीति मायानाशिनी और अखरह आनन्दवायिनी है। जैसे प्रहाद भगवानमें कहते हैं कि-

या प्रीतिर्रावनेकानां विषयेण्यनपाधिनी। त्यामनुस्मरतः सा में इदयानमापसर्पतु॥

यही प्रीति और भाव प्रातः स्वरणीय श्वन्दावनकी गोपियों में था, जिसे विकृत स्वभाववाले पार्थिव कामादि पिशाचीने ब्रसे हुए मनुष्य समझ ही नहीं सकते। उन महा-भागा युवतियों ने ब्रज्जचन्त्र मुरलीमनोहरपर सर्वस्व न्ये खावर करके मन और हृद्य भी उन्हों के चरणों में उत्सर्ग कर दिये थे। उन्हें सर्वत्र स्याम-ही-स्याम दृष्टिगोचर होते थे, समस्त जगत् उनकी चाँखों में स्याममय बन गया था, चराचर-सृष्टि उन्होंका रूप हो गयी थी। 'मनमें राम हायमे काम' को कहावत अचरशः उन्होंपर घटती थी। धन्य बजलकनाओ ! जीवनमुक्तिका प्रधार्थ आवर्श तुम्हों ने चरितार्थ करके दिखलाया। तुम्हारी ही सीद्यासंको गा-गाकर अब भी प्रेमी स्वीग भगवत-प्रेममें मन्द हो जाते हैं।

क्रोध-वासनाको तुच्छ जीवांपर सर्च करना मूखंता नहीं तो क्या है ? इसप्रकार किया हुआ क्रोध पापका मूछ है । वह अपनेको दुःख श्रीर दूसरेको छेश देता है और हाथ कुछ भी नहीं छाता । क्रोधके वशीभूत जीवो ! क्रोध उसमें करो जो तुम्हारे क्रोधका बदला प्रेममें दे, तुम्हें छातीसे जगावे और तुम्हारे हृदयकी जलनको शीतळतामें बदल दे। इस बाखककी तरह क्रोध करो जिसकी माता उसे सिक्टीना दे बहकाकर कहीं अपने कामके छिये चछी गयी है । बचा किलीनेको फेंक रोता और चिहाता है. सारा घर सिरपर उठा लेता है, माँ-माँ पुकारता हुआ कोधके मारे धृलमें लेट जाता है, घरतीपर हाथ-पाँव मारता है और किसी प्रकार भी शान्त नहीं होता । माताको इतना साइस ही नहीं डोता कि इस स्थितिमें वह बारुकसे तूर रहे। वह दौड़ी आती है और भूबसे छथएम बर्मको गोदमें उठाकर तत-काब छातीसे लगाती है। परन्तु तब भी बालक मचकता काता है, गोदसे खिसकता जाता है, मानो सूचना देता है कि अब आरोसे यदि कहीं सुक्ते छोड़कर जाओगी तो फिर मान ता ही नहीं । माँ उसे पुचकारती है, खुशामद करती है, अनेक प्रकारसे प्यार करती है, तब कहीं वह शान्त होता हैं।ऐसे ही धन-परिवार आदि खिलीनोंसे, जो जगन्माताने तुम्हें भुछानेके छिये दे रक्ले हैं तुम्हारी हार्दिक असन्तृष्टि हो जायगी और इनसे मन इटाकर इनकी तनिक भी परवा न कर सरल दहनिश्रयो शिशुकी भौति उस विश्व-जनमीको पुकारोगे तो वह भक्तवस्पता द्यामयी नुमसे द्र नहीं रह सकेगी। हठात् आकर तुम्हें छातीसे लगा लेगी। फिर कभी खिळौनोंने प्रीति न जोड़ना, नहीं तो वह फिर ऑसॉमे ओझल हो जायगी। मोहको महिमा वही प्रचल है। मनुष्य सांसारिक विषयोंको दुःखद समजता हुआ भी उनसे प्रत्यक् दुःख-सोग करता हुन्ना भी मदान्ध हो उन्हींसे आसक्त रहता है। भगवानुकी कृपा हो तो इटकारा मिले। उनकी कपाका पात्र होनेके लिये प्रेम चाहिये । प्रेमी तो प्रेम-मदिरा पानकर उसीमें मस्त रहता है ।शरीर-परिवाहादि-से उसका यदि किञ्चित प्रेम हैं और वह उनकी सेवा करता है तो उन्हें भगवानकी सम्पत्ति समझकर हो करता है। न इनके रहनेका उसे इर्प है न जानेका शोक । वह भळी-भाँति समझ गया है कि यह सारे पदार्थ स्थायी नहीं. एक-न-एक दिन इनसे विछोड होता ही है। इसीलिय प्रेमी इन सबमें मोह न रखकर उस एक अख़रद अविनाशी परमारमासे ही स्नेह रखता है जो वास्तविक आनन्दका समृद्र है और प्रेमधाराका अविच्छित्र स्रोत है।

प्रेम-मार्गका अनुगासी इत्यप्रकार काम-कोधाहिके सम्बन्धमें अपना भाव ही बदल हालता है। उसकी चतुराई सराइनीय है कि उसने मनके विकारोंको जो साधारणतः पाशरूप हैं भपने उत्थानके लिये सहायक बना लिया। अब उसका सर्वस्त केवल एक मदनमोहन स्थामसुन्दर ही हैं, किसी दूसरेसे उसकी प्रीति ही नहीं। इस पद्मभूतके पुतले- को वह भगवान्का यन्त्र समझता है, इसीसे वह अहंकार नहीं रखता । भगवन्-वाक्यपर उसकी पूरी निष्ठा है ।

प्रेममागांवछम्बोके छिये पहले अपना हृदय सब कृटिल वासनाओंसे शुद्ध करके निर्मल बना लेना परमा-वश्यक है। ज्यों-ज्यां हृदय पित्र होता आयगा स्यों-ही-स्यों प्रेमकी हृद्धि होती आयगी। विषय-वासनाएँ बारम्बार धा-आकर घेरेंगी और कभी-कभी भगवान्में अश्रद्धा भी अपना प्रहार करेगी, परन्तु जिस प्रेमीने गुरु और भगवत्-वाक्योंसे सब श्रद्धाओंको हटाकर एक निष्टा प्राप्त कर ली है, वह अपने पथसे विचलित नहीं होता, साहस और स्थतासे उन सब विझोंपर विजय प्राप्त कर लेता है और भगवान्का अनन्य शरणागत हो जाता है। जो निष्कपट भावसे उनकी शरणमें आ जाता है, दीनवन्धु उसकी रक्षा करते ही हैं। उमकी यह घोषणा प्रसिद्ध है-

> अनन्याश्चिन्तयन्ते। मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योताश्चमं बहाम्यहम्॥ सर्वेषमीन् परित्यज्यं मामकं शरणं क्रजः। अहं त्वा सर्वेषापेक्यां मोक्षयिष्यामि माशुन्तः॥

यही सब धर्मोंकी पराकाष्टा है, यह धनन्य शरणागति ही सर्वयोग-समन्वय है। प्रेमीका सर्वस्व यही है। माता-पिता, भाई-बन्धु, कुटुम्ब-कबीला सब वही एक रयामसुन्दर हैं, प्रेमी भक्त समन्त ब्रह्मायडको उन्हींका रूप जानकर नमस्कार करता है। ऐसे जीवके रोम-रोमसे प्रेम-धारा उमर्-उमर्कर बहुती है । उसके हृद्यके कपाट सहसा सुरू जाते हैं, द्वैतका नाश हो जाता है। सक्त उन्मत्त होकर नाचता है, कभी भगवानकी विचित्र सृष्टि देख-देखकर विकास हो जाता है। तन-मनकी सुधि नहीं, सब कुछ कृपान्तरित हो दृष्टिने भोग्नल हो जाता है। केवल उन्हीं अगवानुका, जो अकथनीय, अचिन्त्य और अनुभव-गम्य है, भान होता है । यही प्रेम-समाधि है, जहाँ न व्रष्टा रहता है, न रह्य: न हैत है, न शहैत: इस अवस्थाको वडी जान सकता है जो इसका अनुभव करता है। इसी भवस्थामें इत्यकी मन्धि ट्रटती है, सब संशय बास्तवमें इसी वहार्मे पहेँचकर मिटते हैं। बुद्धिकी क्या इक्ति, जो इस जनन्त वस्तुका चिन्तन भी कर पाये । वह उछल कृदकर थक जाती है। जब मनुष्यमें बुद्धि-बलका सहारा और अभिमान नष्ट हो जाता है तो उसमे सहयोग

करनेकी उसकी इच्छा जाती रहती है। मन, बुद्धि झाहि जिनपर मनुष्यको बद्दा घमण्ड है, गम्भीर विचारसे देखा जाय तो आत्माके बन्धनके लिये हद पाश है । हाँ, प्रेमानन्दकी स्थितिसे पहले यह सहायक अध्दय होते हैं। परन्तु प्रेमके अगाध समुद्रमें मग्न होनेके लिये इनकी श्रावश्यकता ही नहीं, उस समय तो यह बन्धन बन बाते हैं, क्योंकि इनका स्वभाव संशयात्मक है। परमारमासे पृथक् करनेमें संकल्प-विकल्परूप होनेके कारण यह परदा बनकर खड़े हो जाते हैं । प्यारेका मुखारविन्द छिप जाता है। प्रेमके प्यासे जीवी ! छोड़ी इस सूगतृष्याकी ! इनके धोखेर्मे पड़कर जीवन नष्ट न करो, सिवा भटकते-भटकते प्राण दे देनेके और कुछ न मिलेगा । इनसे मुँह फेरो श्रीर उस अमृतमय प्रेम-सागरकी और प्रस्थान करो। वहाँ पहुँचकर दिना विचारे उसमें गहरी दुवकी छगाची, श्रनन्त जन्मींकी सारी आग बुझ जायगी, समस्त ताप शान्त हो जायँगे, श्रनन्त कालकी प्यास बुक्त जायगी। इसके बिना और गति नहीं । निराधार हं।कर 'सरयं, शिवं, सुन्दरम्' की शरण जाओ। निस्सहायोंके वही सहायक हैं, निराधारके वहीं आधार हैं। इस ग्रगांध संसार-सागर-में दुवते हुए एक बार तो उन्हें हृद्यमे पुकारो । जिन्होंने गजकी पुकार सुनी, जिन्होंने द्वीपटीकी सङ्कटके समय महायता की, जिन्होंने बालक प्रह्लादकी भनेक आपराओं से रक्षा की, क्या वह मुन्हारी न मुनेंगे वह द्याभय है. अक्रवस्पल है, अपने शर्यागतकी कर्मा अवहेलना नहीं करते, यह उनका स्वभाव है । विषयादि संमारकी प्रचयह ज्वालामे दग्ध प्राणियो ! फट-फटकर रोओ धीर उनकी सुलद शीतल गं।दमें जा बैठो ! तुम्हारी सब जलन एक-दम मिट जायगी, दूसरा कोई इस दाइको शान्त करने-वाला नहीं। परन्तु उनके पास मन, बुद्धि, बाह्याराहि चीर-धारीकी गम्य नहीं, वहाँ नंगे होकर ही जाना पहला है। यदि क्यामसुन्दर स्वयं तुम्हारे चीर सुरा जें तो तुम धन्य हो ! तुम्हारा बड़ा भाग्य है, गोपियोंकी तरह तुम भी उनके अम्परंग सखा बन जाओगं और भगवानकी कीलामें तुम भी भाग ले सकोगे। फिर यह संसारका नृत्य रास-लीलामें वदल जायगा । तब नित्यानन्तका खेळ होगा । निषट अनावी नंगे होनेकी हिम्मत हो तो प्रयक्त करो, भगवान् तुम्हारी सद्दाय करें।

# वर्तमानकाल और ईश्वर-स्मरण

(रुखक---ह० म० भीविनायकनारायण जोशी, नाना महाराज साखरे)

६६ वर्षकी आयु होनेसे शारिस आया हुई अशक्ति, पूर्व-प्रवन्थाम देखे हुए धार्मिक आचार, अपने घरका वंश-परम्परागत अहँतात्मज्ञानका सम्प्रदाय, आध्यात्मिक प्रन्थों-के अध्ययनसे मनपर आये हुए संस्कार इस्यादि कारणोंसे वर्तमान समयके धर्महीन आचरणोंको देखकर उनके संसर्ग-से बचनेके विचारसे जन्मस्थान पूना शहरको छोड़कर एकान्तवास करनेकं छिये समीपकं आछन्द्री-क्षेत्रके पश्चिम-की बोर कुछ दूरीपर झोंपड़ी बाँचकर रहता हूँ और अहँतात्मज्ञानकं प्रतिपादक श्रीज्ञानेस्वरी, अमृतानुभव हत्यादि प्राकृत ग्रन्थोंका अध्ययन ग्रीर अध्यापन कर रहा हूँ एवं इसमे मनको सन्तोष भी है।

भाजकछ धर्महासकं कारण बहु-बन् अधिनिक विद्वानीं-के मनमें भी श्रुति-स्मृति आदि ग्रन्थोंमें अश्रद्धा और उदासीनता, विद्वित और अविद्वित विषयासिक, निषिद्व आचार, ईश्वरके विषयमें त्च्छ बुद्धि इत्यादि बार्तोको देख-कर प्रत्येक आस्तिक मनुष्यका चित्र विषरण हो जाता है, इसमें शंका नहीं। आधुनिक समाचार-पत्रोंकी धूम-धामसे साधारण धार्मिक मनुष्यमें भी बुद्धिभेद हो जाता है। इन पत्रोंके लेखकोंके उपर सरकारद्वारा विद्वसाकी मुहर लगी होती है। व बुद्धिमान होते हैं, उनकी लेखनशक्ति युक्तियुक्त और मनोमुखकारी होती है और मनुष्य प्रायः विषयासक होते हैं ! इसी कारण समाचार-पत्रोंके छेख, अधिकांश लेखकोंके शाख-ज्ञानाभावके कारण शाख-विरुद्ध हानेपर भी स्वराज्य-सहज्ञ उपरमं मनोमुग्धकर दीखने-वाले विषयोंमें भूलकर धार्मिक लोग भी निषिद्ध न्यवहार-में प्रवृत्त हो जाते हैं। इसका कारण यही है कि 'सब प्रमाणों में श्रेष्ठ, अपीरुषेय, म्वतःप्रमाणभूत वेद सब प्राणियोंके अभ्युद्य और निःश्रेयस्के लिये प्रवृत्त हुए हैं तथा जीवांके ऐन्द्रिय वासनाओंका प्रतिके साधनीकी बतलानेमें इनकी प्रवृत्ति नहीं हुई हैं यह देद शास्त्रोंके उपदेशका मर्म सम्प्रदायपूर्वक शास्त्राध्ययनके न होनेके कारण आधुनिक विद्वानोंको ज्ञात नहीं होता और कवाचिव शाब्दिक ज्ञान हो भी तो वह उनके हृदयमें पैठा नहीं होता ।

इसके विपरीत उनकी ऐसी समझ प्रतीत होती है

मानो 'शास जीवोंकी विषयेच्छा तृप्त करनेके लिये ही बने हैं । प्राचीन स्मृत्यादि प्रन्थोंके नियमींसे विषयभोगमें अन्तर पड़ना हो तो मन्चादि स्मृति-प्रन्थॉमें वर्तमान समयके अनुसार परिवर्तन कर देना चाहिये अथवा एक नवीन स्पृति-प्रन्थ नैयार करना चाहिये । क्योंकि जीवोंकी मानसिक अभिलाषाओंकी पूर्ति करनेके लिये ही वेद-शास्त्रोंका निर्माण हुआ है ।' ऐसा उनका कथन है । इसीके अनुसार पर्श्रोमें लेख भी आते हैं। साथ ही लौकिक कीर्ति अथवा द्रष्य-प्राप्तिके लिये कुछ शास्त्री लोग तथा आचार्य-नामधारी लोग भी, इन आधुनिक पत्रोंके अशासीय लेखों-का समर्थन करते हैं। इन शास्त्रियों सथा नामधारी आचार्योंको प्रायः यथार्थ शास्त्रज्ञान नहीं होता । और कदाचित हो भी तो बुन्यादिके लोभसे वे अशासीय मत-प्रवर्तकोंकी सदद करते हैं। कहीं उनके विरुद्ध कोई विद्वान कुछ कहना चाहे और प्रमास तथा युक्तिपूर्य लेख लिखे तो आजकलके पत्रोंमें ऐसे लेखोंको स्थान ही नहीं मिलता और यदि उनपर विद्वान् होनेकी सरकारी सुहर न रुमी हो तो आधुनिक विद्वान् तथा उनके अनुयायी शास्त्रियों और आचार्योंके द्वारा उनका तिरस्कार किया जाता है। जिन पश्रोंमें अशास्त्रीय लंखोंके लिये काफी स्थान रहता है, उनमें उनके प्रतिवादके लिये जरा-सी भी जगह नहीं मिलती। द्रन्याभावके कारण, सम्प्रदायपूर्वक शास-ज्ञान-सम्पन्न धीर आचार-सम्पन्न शास्त्री-पण्डितींकी स्थिति 'मारे और रोने भी न दे'-कैसी हो जानी है। यह तो बड़े-बड़े शास्त्री-परिवर्तीकी हालत है, फिर हमारे-जैसी मिथतिवालं पुरुषकी तो बात ही क्या है ? जिन्होंने विदे-शियोंके सहवासमें रहकर विदेशी भाषाका पूर्ण ज्ञान सम्पादन किया है तथा इस समय जो नयी पीदीके गुरु बन बैठे हैं, उनकी संगति और शिक्षाका ऐसा कुछ विछ-क्षण प्रभाव दीख पड़ता है कि जो कहते ही नहीं बनता। सदाचारसम्पन्न घरानेका पिता अपने लड्केको बिद्वान् बनानेके लिये कालेजमें भेजता है और वह सप्त पहली ही यात्राके हु: ही सही नेमें मुँछ सुदाकर और सिरपर छप्पर डालकर घरमें आते ही अपने शास्त्रीय भाषारसम्बद्ध माँ-बाएको तथा पूर्वजोंको 'मूर्ल' कहनेका हक प्राप्त कर खेता है ! माँ-बापको उसकी वातें सुनकर मनमें खेद होता है, परन्तु पुत्र-स्नेहके सामने हसका इलाज ही क्या है ? यह है विद्यार्थी जडकेकी दशा !

करोब ७४ वर्ष हुए, इमारे आधुनिक विद्वानों में पाझाधोंके समीप रहनेके कारण खी-शिक्षाकी अभिरुषि उत्पन्न हुई। क्षियोंकी शिक्षा विल्कुल ही न हो, प्राचीन लोगोंका यह मत नहीं था। परन्तु उसकी कुल मर्यादा होनी चाहिये; गृह-कृत्योंको सँभालकर विश्वामके समय-में उन्हें धार्मिक-पौराणिक प्रत्य बाँचना आ जाय, इतनी ही शिक्षा उत्तम है। जिनको इतनी शिक्षा न होती उनको गाँवके सार्वजनिक देवालयमें कथा-पुराख-श्रवणकी सुविधा रहती यी अथवा धनी-मानी-कुलीन धराँमें कथा-पुराणके किये पौराणिक रहते थे, उनमे कुलीन क्षियाँ कथा-पुराण धुना करती थी।

वर्तमान स्वी-शिक्षामें धार्मिक श्रद्धाको कोई स्थान नहीं है। सी-जातिकी प्रतिष्ठा बदानेवाला जो आचार-सम्पन्न घरानोंका विनयका बनांव था वह भी सर्वधा नष्ट हुआ दीसता है। विवाहकी वय-मर्थादाके सम्बन्धमें तो कुछ कहना ही नहीं है। शारदा-कानुनके कींसिलमें आनेके पूर्व ही सब वर्णोंमें श्रेष्ट बाह्मणवर्णमें ही, पाश्चान्य शिकासे एवं अन्य किसी भी कारणये सम्भिये, परिस्थितिमें परिवर्तन हो जानेके कारण कन्याकी विवाह-मर्याहा आठ वर्षमे करेंची चढ़ने-चढ़ते बत्तीम वर्षपर्यन्त पहुँच गयी थी ! ऐसे वर-वध विवाहके दिन ही सन्ध्याके समय हाथ-से-हाथ मिलाकर लग्नमं पहले हाँ शुद्ध हवा खानेके लिये निकल पहते हैं। एक लड़केशे उसके पिताने कहा कि, 'अरे ! आज शासको वरात निकलनेवाली थी और उसी समय तम तोनों इसये बिना पृक्षे मुखंके समान बाहर इवा खाने चले गये, इसका क्या अर्थ ?' लड्केने कहा-'वाबा ! नुम्हारे जमानेके मुर्खताके दिन अब नहीं रहे । यह बीमवीं सदी है। इसके अतिरिक्त मेरी बी० ए० को परीक्षा समीप है और 'बाइफ' (मेरी खी) एम० ए० पास है उसमे मुक्ते कुछ समकता था। चाय लेनेपर हम दोनोंमें परस्पर कुछ प्रेसभरा (डिबेट) वाद-विवाद हुआ । इतनेमें टहरूनेका समय हो गया और हम टहरूने चले गये। मेरी समभने नहीं आता कि इससे क्या नुकसान हो गया। बहात और सप्त्री-पुजनमें क्या रक्ता है ? मैं जानता है तुर्वह मेरी बात नहीं रुचेगी । परम्तु मैं बढ़े सेदके साध

कहता हूँ कि तुम जो तुलसीकी माला लेकर नाम जपने बैठ जाते हो, इससे तो देश-सेवामें लगना कहीं अच्छा है।' सप्तका उपनेश सुनकर पिताकी बुद्धि चकरा गयी और 'ऐसे पुत्ररक्की अपेका पुत्रहीन रहता तो अच्छा होता' ऐसा विचारकर वह बेचारा चुप हो गया।

एक लड़कीको लग्नके पूर्व लग्नके कपड़े पहनकर गौरी-पुजनके लिये बैठनेको कहा गया। उसने कहा-'मेरी परीका समीप है, पाठ बहत-से पड़े हैं, हिस्टी तो अभी देखी ही नहीं है, मुझे गौरी-पजनके लिये समय ही कहाँ है ? फिर ये तुम्हारी समझी पोशाक मुझसे नहीं पहनी जाती। कन्याकी इस बातको सुनकर बढ़े साँ-बापको कितना सन्तोप हुआ होगा, इसका विचार विश पाठक ही करें । धार्मिक आचारोंके विषयमें विचार करनेपर भी अत्यन्त निराशा मालुम होती है। माजकलके युवक सम्ध्या-वन्दन किसको कहते हैं, यह भी नहीं जानते । आखमनी, पञ्चपात्रका स्थान चमची और कप आविने ले लिया है। देवपूजन, नैवेश और बलिवेश्वदेवका उन्हें नाम भी नहीं मालम है। आजकल अधिहोत्रका अर्थ नो प्रसिक्ष हैं। एक पाकिटमें समिधा और वसरेमें अग्निसिद्ध सलाईकी दिविया: इनके तैयार रहते अधिहोत्रमें क्या देर लगती है ? फिर भी इस अधिहोत्रका मुख्य स्थान शांचकृप ही होता है। शास्त्र कहते हैं कि जगतकी उत्पत्ति, पालन और संदारकर्त्ता हंश्वर हैं। श्रेष्ट पुरुष इस बातको मानने आये हैं परन्तु यह आजकरूके नीजवानीको निवक भी मान्य नहीं। पुनाके एक कालेज-के प्रिसिपल महोदयने एक बार यह घोषणा की थी कि 'यटि जगत्में इंबर नामका कोई है तो उसे सामने आनेके लिये मैं भाद्वान करता है।' मानी हक्सके साथ हो ईन्नरको सिपाइकि समान प्रिसिपल साइबके सामने हाथ बाँधकर खडे हो जाना चाहिये। ऐसे पुरुषजन गृहलोंके विधार्थी लयवा विद्यार्थिनी उपरिलिखित रूपमें माँ-वापको उत्तर हैं, इसमें आश्चर्य ही क्या श्विशाश्चिक विद्वान, विद्यार्थी और विद्यार्थिनीके विषयमें जैसा कहा गया है, उसी प्रकार बैदिक, शासीय, पौराणिक आचार्योंकी गहीपर बैठनेवाले नामधारी आचार्योंमें भी उपजीविकाके अतिरिक्त सार्विक श्रद्धाका अजाव ही है। साथ कहकाने-वाले समाजमें पूर्त ही अधिक हैं। मालूम होता है, 'कुएँमें ही भाँग पद क्यी है।' सुक्ष्म रहिले देखनेवर जान

पक्ता है कि इस समय पायः सभी जीवोंकी प्रवृत्ति केवक जन कमाने और विषय-सुन्न भोगनेमें ही है। इसका अर्थ यह नहीं कि संसारमें सच्यागुणप्रधान, देवीसम्पत्ति-सम्पन्न कोई है ही नहीं। सास्विक श्रद्धासे युक्त धर्मारमा पुरुष भी हैं। साच्वी पतिवत्ता क्षियों भी हैं। माता-पिताके भक्त बालक भी हैं और भाचार्य-पीठपर बैठकर अन्तःकरयसे संसारके कल्यायायं शाक्षोपदेश करनेवाले गुरु तथा मुमुक्कुओंके लिये बप्यास्मज्ञानका टपदेश करनेवाले सन्त भी हैं। परन्तु उनकी संख्या इतनी थोड़ी है कि सूक्ष्म-दर्शक यन्त्रसे ही उनके दर्शन हो सकते हैं। संसारमें सोनेवाले पुरुष ही अधिक मिलेंगे, जागनेवाले बहुत ही थोड़े हैं। इसकि अनुसार आधुनिक युगमें धर्माचारका अपकर्ष और मधर्माचारका उत्कर्ष है, यही किलका प्रभाव है। इसका वर्णन भगवान् महर्षि स्थासने भगवतमें बिन्तारपूर्वक किया है।

महाराज परी चितमे श्रीशुक्देव मृनि कहते हैं कि 'जब मंमारमें कपट, असल्य, हिंसावि दोय दीखने छगते हैं उस समय समझना चाहिये कि कलिकाल आ गया। इस किल-कालमें मनुष्यकी बुद्धि मन्द हो जायगी, दारिहय फैलेगा. काम-वासना बहुत बढ़ेगी । सियाँ कुलटा और दृष्टा होंगी । देशमें चौरांकी वन आवेगी । नाम्तिक-मतवादियोंके द्वारा वेद-निन्दा होगी । राजा-महाराजागण प्रजाके ऊपर नाना प्रकारके कर लगाकर प्रजासक्षक बर्नेगे। ब्राह्मण शिशोदर-परायण होंगे । मझचारी अपवित्र होकर विहित आचरणसे होत होंगे। गृहस्य भीख माँगेंगे और स्वयं किसीको भिका न हैंगे । तपस्वी क्षोग तपीवन क्षोबकर शहरमें जाकर रहेंगे । संन्यासी अस्यन्त व्यय-छोभी होंगे । पुरुष स्री-सम्पट होकर रति-सुखर्मे आसक्त होंने और इस कारयासे माता-पिताको छोड़कर स्त्रीके सम्बन्धियोंसे ही नाता जोवंगे । शह तपस्वीका वेच धारककर ह्रव्यादिका दान खेंगे और विशेष यह बात होगी कि जिनको शास्त्रका यथार्थ ज्ञान नहीं, ऐसे खोग कासी, परिस्त, धाचार्य नाम धारण करके और ऊँचे भासनपर बैठकर अधर्मको धर्म बतकाते हुए विपरीत उपदेश करेंगे। कोग कौड़ीके खोमसे स्नेह छोडकर झगड़ेंगे। भाई भाईका घात करेंगे भीर प्रसङ्गविशेष आनेपर परिकश्चित् तृभ्य-कोशके किये भारमधाल करेंगे। ऐसी धनेक प्रकारकी धर्मादम्बरकी

कियाएँ कोगोंमें शुरू होंगी। ऐसा कराल कलिकान्नका प्रभाव है।'

उपर्युक्त वर्णनके अनुसार समय आ गया है। परन्तु पह भ्याममें रखना चाहिये कि इस घोर किलकालमें भी धर्माचरणसे रहनेवाले बी-पुरुष संसारमें हैं। सरव, रज, तम इन तीनों गुर्गोका कार्य यह जगत् है धीर चक्रनेमिके अनुसार कभी सरव, कभी रज और कभी तमोगुणका उक्वर्ष होता है। जिस समय रजागुण और तमोगुणका उक्वर्ष होता है उस समय सरवगुण अर्थात् दैवी-सम्पत्तिका संसारमें अपकर्ष होता है, परन्तु उसका अस्यन्ताभाव नहीं होता। किलकालमें भी कुल-न-कुल दैवी-सम्पत्ति-सम्पत्तका उक्वर्ष देखकर खेद होता है तथा पामरजनॉपर दया जाती है।

इसपर कोई यह कहे कि 'तुन्हारे सर्वक्ष भगवान व्यामदेवने किकालमें घटनेवाली वार्तीकी जो पहलेसे मविष्यद्वार्का की थी, वही बानें तो आधुनिक राजा और प्रजामें होती हैं, इसमें किसीका क्या दोष है ?' यद्यवि यह बात देखनेमें युक्तियुक्त जान पड़ती है तथापि यथार्थ तो यह है कि कछिके प्रभावमें जो जीव धर्माचारको दोइकर अधर्ममें रत हुए हैं, इसमें वे सुसकी जगह अनेकों प्रकारके हु:स भोगत हैं और उस दु:स-भोगके समय प्राप्त दुःखके परिहारकी इच्छा करते हैं तथा उस दु:स-परिद्वारके दृष्ट उपाय भी वे अपनी बुद्धिद्वारा अन्य देशके छोगोंमे तथा पूर्वकालके इतिहासको देखकर निश्चित करते और उनको काममें लाते हैं परन्त उन्हें फलकी प्राप्ति नहीं होती । रोगजनित कष्ट भोगतं समय उस कष्टके परिहारकी इच्छा रोगीको होती है। परन्स रोगका निदान ज्ञात न होनेके और अपध्य-संवनकी प्रकृति होनेके कारण उस कष्टकी निवृत्ति नहीं होती, वह उल्टे बदता ही जाता है। इसी प्रकार अधर्माचरणसे दु:ख-भोगका प्रसङ्ग चाता है तथा उसका परिहार ईश्वरके अनुबहसे होता है: इस तथ्यको न जाननेके कारण तथा जानकर भी उसपर श्रद्धा न होनेके कारण लोग ईश्वर-भजन नहीं करते, उलटे अधिकाधिक ध्रधमी बरणमें फँसते जाते हैं, जिसमे उत्तरोत्तर दु.ख-भोग भी बढ़ता ही जाता है। ऐसे बीबोंके प्रति मनमें करुणा लाकर महाराज परी विवने श्रीशकदेव मुनिसे पूका था-

केनोपायेन भगवन्करेत्दोंबान्करी जनाः। विविधिन्यन्त्युपन्तितांस्तन्मे जूहि यथा मुने॥ (श्रीमङ्का० १२ । ३ । १६)

भावार्थ-'हे शुकदेवजी महाराज ! किलयुगर्मे बढ़े हुए किसके दोर्घोको स्नोग किसप्रकार नष्ट कर सकेंगे ? उन दोर्घोके नाम करनेके उपाय क्या हैं ? हुपा करके मुझसे कहिये।' इस प्रश्नके उत्तरमें चारों युगोंकी स्थिति वतलाते हुए श्रीशुकदेवजीने कहा है---

> कतेदोंतिनेचे राजज्ञाति होको महान्गुणः । कीर्त्तनादेव कृष्णस्य मुक्तसंगः परं ब्रजेत्॥ कते मद्ध्यायतो विष्णुं व्रतायां यजता मसैः । द्वापरे परिचयांयां कली तद्वितिकीर्तनात्॥ (श्रीमङा० १२ । ३ । ५१-५२)

सर्याद 'हे राजन्! यह किलकाल सब दोषोंकी निधि है, तथापि इसमें एक उत्तम गुण भी है। मनुष्य सब विषयोंसे आसिक छोड़कर केवल भगवान श्रीकृष्णका की त्रेन प्रयोग नाम-स्मरण करेगा, तो दुःखोंसे रहित होकर अनन्त सुख-राशि परमाप्माके साथ एकरूप हो जायगा।' कितना सुगम साधन है? 'अरे! सथ्ययुगमें विष्णुका प्यान करनेवालोंको, त्रेतामें यज्ञ करनेवालोंको और हापरमें पूजा करनेवालोंको जो फल मिलते हैं, ये ही फल इस किलमें केवल मगवन्नाम-संकीर्तन करनेवालोंको मिल जाते हैं!'

किलकासकृत सर्व दोर्पोके नाश करनेके लिये यह कैसा सुगम साधन है ? यह भगवन्नाम-मंत्रीर्ननकी महिमा है। सन्तवर तुकारामजी महाराज एक जगह कहने हैं—

प्राणिया एक बीजमंत्र उचारी।
प्रितिदिनी रामकृष्ण म्हणकां मुरारी।
हं चि साधन रे तुक्या सकल सिद्धि चे।
नाम उचारी र गोपालाचे बाचे॥
उपास पारणे न लगे वन सेवन।
न लगे भूम्रपान पंच अप्रीसेवन॥
सुक्काचे फुकाचे काही न वेचे भांडार।
कोटी यक्षा परिस तुका म्हणे हे सारे॥

धर्यात् हे प्राणी ! एक बीजमन्त्रका उचारण कर । प्रतिदिन 'रामकृष्ण मुरारी' कहता जा । अरे, वाणीहारा गोपाकके नामका उचारण करना समस्त सिद्धियाँको प्रदान करनेबाका साधन हैं । इसमें उपवास, पारण अथवा बन- सेवनकी आवश्यकता नहीं और न भूजपान, पश्चाप्ति सापनेकी हो आवश्यकता होती है। तुकाराम महाराज कहते हैं कि भगवश्वाम-संकीर्तन सुखपूर्वक तथा सहज ही होनेवाका है, इसमें द्रष्य-व्यय नहीं करना पहता और न इसके किये अपनी सम्पत्ति हो बेचनी पहती है। अरे! यह तो सार वस्तु कोटि यहाँग्ये अधिक फल देनेवाकी है।

परन्तु कोई बुद्धिमान् पुरुष ऐसा प्रश्न कर सकते हैं कि सहाराज तुकारामसे कौन पूछने गया था कि हमारे लिये कल्यिगमें तरनेका कोई उपाय हो तो कहिये ! इसका उत्तर यह है कि हो सकता है, किसी मनुष्यने उनसे ऐसा प्रश्न किया हो जिसका उन्होंने यह उत्तर दिया है। फिर, उनसे किसीने ऐसा प्रश्न किया ही नहीं था, इसीका क्या प्रमाण है ? मान किया जाय कि किसीने उनसे ऐसा प्रश्न नहीं किया था, तथापि उन्होंने जीवोंके अपर त्या करके यह उपदेश दिया, यही माननेसे क्या आपित है ? वैयक्तिक दृष्टिसे पुत्रके कल्याणकी इच्छा करनेवाला पिता हृद्यमें ध्याकुलता होनेसे पुत्रके बिना ही पूछे उसके हितकी बात कहता है, यह व्यवहारमें हम देखते हैं; उसी प्रकार साधु-महात्माओंके हृदय भी समष्टिके श्रर्थात् समम सांसारिक व्यक्तियोंके म्बेच्छाचारको देखकर उनके कल्याणके छिये दयाई हो उठते हैं इसीजिये वे उनके प्रति उपदेश देते हैं और यह उपदेश देना स्वाभाविक हूं। यही साधु-हृद्यकी विशेषता है। स्वयं तुकारामजी महाराजने अपना अनुभव कहा है कि-

बुढते हें जन न देखेंव डे।का । म्हणूनि करुवका मेत असे ॥

अर्थात् भव-सिन्धुमें दूवते हुए जीवांको मैं देख नहीं सकता, इसीजिये मेरा हृदय (उन्हें देखकर) इसप्रकार स्याकुछ हो उठता है।

श्रीज्ञानेस्वर महाराज भी अपने एक अभंगमें कहते हैं कि 'चारों वेद, छुओं शास्त्र, अठारहों पुराण भगवसामका जय करनेके लिये बहे ज़ीर-ज़ीरमें कह रहे हैं, परन्तु इस ओर कोई कान भी नहीं देता। मगवान् के नामका ( राम-नामका ) जय नहीं करनेसे मनुष्योंकी बही हानि हो रही है। ' अ महा! करणार्ज-चित्त कैसा म्याकुल हो रहा है। इस सन्त-हदयको कोटिशः धन्यवाद है!

क बाजतसे बीक कोणी नायकती कानी।
 रामनाम न क्हणे त्याची थीर झाला हानी॥

# कल्याण ----



वन्द्रे मन्द्रमन्द्रमं द्रथम

सर्वप्रमाशशिरोमिश भगवती श्रुति तथा उसका अनुगमन करनेवाछी स्मृति,मागवत आदि पुराग,श्रीशङ्करा-चार्च, श्रीरामानुजाचार्य, श्रीमध्वाचार्य, श्रीवल्लभाचार्य, श्रीज्ञानेरवर महाराज, श्रीएकनाथ, श्रीनामदेव, श्रीकवीर, गोस्वामी श्रीनुलसीदास, श्रीनुकारामके समान भगवत-अवतारी बद्दे-बद्दे साधु-सन्तींने कित्रयुगके भगवचामी-चारणको सुगम श्रीर सब फल प्रदान करनेवाला साधन बतलाया है, परन्तु कोई मुनता ही नहीं, इसका क्या

मनुष्यभात्रमें जो निरन्तर सुसकी अभिलापा देखनेमें ब्राती है, उसको सामान्यतः दो भागोंमें विभाजित किया जा सकता है। संसारमें बहुधा सब लोगोंको वैपयिक सुखकी इच्छा है।ती है इसे हम पहले भागके अन्तर्गत लेते हैं; दूसरे भागमें वे हैं जो लाखों मनुष्योंमें कहीं एक होते हैं जो विषय-सुखको धनेक दु:खोंसे ग्रम्त और धनित्य ममझते हैं, एवं विषय-सुखर्मे दोष-बुद्धि रखते हुए नित्य निरतिशय आनग्दको प्राप्त करनेकी इच्छा करते हैं । पहले प्रकारके लोगोंके लिये इहलोक तथा स्वर्गादिके विषय-सुखके उपभोगार्थ यज्ञ, याग, तप आदि साधन भृतिने वतलाये हैं तथा परमानन्दकी प्राप्तिके लिये ब्रह्मज्ञानरूपी साधन बतजाया है। इनके साङ्गोपाङ्ग साधनींका स्मृति-कारोंने अपने प्रन्थोंमें विशदरूपमें वर्णन किया है। साधन-का श्रनुष्ठान करनेपर जब उसके फल-भोगका समय उपस्थित होगा, तब क्रमानुसार जीवको ईश्वरके सङ्कल्पके द्वारा वह फल-भोग श्रवस्य ही मिलेगा । उस फलके भोगके समय भोकाको सरकर्माचरणवाला होना ही चाहिये, ऐसा कोई नियम नहीं; क्योंकि विषय-सुखका उपभोग मन्त्यको पूर्व-कर्मोंके अनुसार प्राप्त होता है। और निरुतिराय परमानन्द अर्थात् मोचकी प्राप्तिके लिये अनेक जन्मोंमें अर्जित ईश्वरार्पण-बुद्धिसे किये हुए सन्कर्मीके फलभोगके समय गुरुहारा बेदान्त-के महावाक्योंके विचारमे निःसन्देह अद्वेतात्मज्ञानको प्राप्त-कर साधक परमानन्दरूप हो जाता है, यही धर्मका निश्चित फल है। इतना होनेपर भी उस साधनमें जीवींकी प्रवृत्ति क्यों नहीं होती, ऐसी शक्का अर्जुनने गीताके नमें अध्यायमें की है जिसका उत्तर देते हुए भगवान् श्रीकृष्याने कहा है---

> अग्रद्दवानाः पुरुषा धर्मस्यास्य परंतपः। अन्नाप्य मां निवर्तन्ते मृत्युसंसारवर्त्मनि॥ (गीताः ९ । ३)

अर्थात् 'इस वेदप्रतिपादित धर्ममें जीवोंकी श्रद्धा न होनेके कारण वे धर्म अथवा ब्रह्मका विचार नहीं करते हैं, इसिज्ञये वे मुझे प्राप्त नहीं होते और दुःखमय जन्म-मरख-रूप संसारमें जा गिरते हैं।'

अच्छा, उनसे धर्माचरक नहीं हो सकता तो से न करें, परन्तु जिनसे पाप ही उत्पन्न होता है ऐसे निषिद्ध कर्मोंको, वे इच्छा न रहते हुए भी क्यों करने हैं ? हस-प्रकारका प्रक्ष अर्जुनने अगवान् श्रीकृष्णजीसे स्पष्टतः पृक्षा है—

> अध केन प्रमुक्तेष्टमं पापं चरति पूरवः। अनिच्छन्नपि वार्णोय बकादिन नियोजितः॥ (गीता ३। २६)

इस प्रभका उत्तर देते हुए भगवान् कहते हैं— काम एव कोच एप रजीगुणसमुद्रदः। महाशनो महापाष्मा विद्यवेनीमह वैरिणम्॥

अर्थात् हे अर्जुन! जीवमें स्थित जो काम, अर्थाद् 'मुझे यह चाहिये, वह चाहिये' इसप्रकारकी जो प्रवल विषय-वासना है वही धर्माचरणकी शत्रु हैं। क्रोध धीर लीम कामकी ही अवस्थाएँ हैं। पूर्वकर्मके संस्कारसे पहले वृद्धिमें काम उत्पन्न होता है; वासनानुसार विषयकी प्राप्ति होनेपर उस कामका हो परिणाम लोभ हो जाता है और यदि इच्छानुसार विषयकी प्राप्ति होनेमें किसीने विश उपस्थित किया और उस विषयकी प्राप्ति न हुई तो उसी कामका परिणाम कोध हो जाता है। ये काम-कोध मनुष्यके धार्मिक आचारमें विश्व उपस्थितकर, इच्छा न रहते हुए भी जीवको बलात्कार निपिद्ध कर्ममें प्रवृत्त करते हैं।

इसप्रकार जो जीव कामके दास हो गये हैं, वे विहित हो अथवा निषिद्ध, परन्तु आपात-मनोरम दीखनेवाले विषय-सुखकी लालसासे निषिद्ध कर्मके गद्देंमें जा गिरते हैं। इन आसुरी-सम्पक्तिमे युक्त पुरुषोंके मनोविकार कैमे होते हैं, धर्मके सम्बन्धमें उनका विचार क्या होता है, उनका बर्ताव कैसा होता है, वे कैसे बोलते हैं आदि वातोंका भगवान् श्रीकृत्याने गीताके सोलहवें अध्यायमें बड़ा विशद वर्णन किया है।

उक्तः वर्णनर्मे असुरकोर्गोके व्यवहारपर विश्वार करके हेकानेसे किसी भी मनुष्पके समझमें यह आ जायगा कि प्रायः संसारकी वर्तमान स्थितिका ही वर्णन मगवान्ने किया है। इस उइण्ड व्यवहारोंके कारणोंका विचार करें तो जान पढ़ेगा कि आसुरी-सम्पत्तिसे युक्त नास्तिकोंका कोई नियन्ता ही नहीं हैं। वेद कहते हैं कि समस्त संसारका नियन्तृत्व भगवान् के हाथमें है, परन्तु नास्तिक तो पहले वेदके अस्तित्व अर्थात् प्रामाण्यको ही नहीं स्वीकार करते । केवल वेदोंका प्रामाण्य न माननेवालेकी ही नास्तिक संज्ञा है। क्योंकि वेदोंका प्रामाण्य स्वीकार करते ही ईश्वरका अस्तित्व बरवस मानना ही पढ़ता है। वे आसुरी-सम्पत्तिने युक्त पुरुष ईश्वर और वेद दोनोंको भी प्रमाण नहीं मानते, इसलिये मैं उनको नास्तिक कहता हैं।

शास-युक्ति-हीन, उदगढ और मूर्ख मनुष्य ऐसा कहता है कि ईश्वर प्रत्यक्ष नहीं दिखलायी देता, इसलिये मैं उसे नहीं मानता। परन्तु उसका यह कथन ठीक नहीं। उससे पूछा जा सकता है कि 'भाई! वर्षों पहले मरे हुए तुम्हारे पूर्वज तुम्हें जन्मके पश्चात्से ही प्रत्यक्ष नहीं दीखते तो क्या तुम कहोगे कि तुम्हारे वं पूर्वज हुए ही नहीं?' वह कहता है—

'ऐसा में नहीं कहता; क्योंकि मेरे पूर्वज अनिस्य थे, इसिलिये वे मुझे आज नहीं दीखते। परन्तु वे एक समय सबके देखनेमें आते थे। तुम्हारा ईश्वर सो निस्य, निराकार, सर्वज्ञ और सर्वव्यापक हैं, ऐसा तुम्हीं कहते हो; अर्थात् वह तुम्हारे और मेरे पास हैं, तथा वह निश्य हैं, फिर वह दिखलायी क्यों नहीं देता ? उसे दिखायी देना ही चाहिये; परन्तु नहीं दिखलायी देना इसिलिये में कहता हैं कि ईश्वर नहीं है।'

इसपर में पूछता हूँ कि 'जगत्में वायु एक तस्व है इसे तुम मानते हो या नहीं ?'

'हाँ, मानता हूँ।' 'क्या वह तुम्हें दीखता हैं ?' 'नहीं।'

'यदि नहीं दीखता, तो 'वायु तत्त्व है' इसे तुम क्यों स्वीकार करते हो ?'

'शरीरको वायुका प्रस्यक्ष स्पर्श होता है इससे में वायुका होना स्वीकार करता हूँ।'

'तुम्हें क्या वायुका प्रत्यक्ष होता है ?'
'वायुका शीतक स्पर्श ही उसका प्रत्यक्ष हैं।'
'तुम पागक हो ! वायुमें केवल अनुष्याशीत स्पर्श-

गुण होता है। उसका स्पर्ध-गुण जरूके संयोगसे शीतल और अग्निके संयोगसे उच्या होता है, इसप्रकार स्पर्ध-गुवार्से भेद है परन्तु वायु एकरूप है। यह निश्चय होनेपर तुम यह मानते हो या नहीं कि स्पर्ध-गुणका आश्रयभूत वायु उस स्पर्शसे भिन्न होता है?

( अत्यन्त कष्टसे ) 'हाँ, वायुको स्पर्शसे भिन्न मानना आवश्यक है।'

'तत्र तुग्हें खचामे स्पर्शका प्रस्पक्ष हुआ । स्पर्शके आश्रयरूप वायुका नहीं ?'

'हाँ, वायुका प्रत्यक्त नहीं हुआ, यही कहना पद्देगा।'

'अब मैं पूलता हूँ कि यदि तुग्हें वायुका प्रत्यक्त नहीं हुआ अथवा नहीं हो सकता, तो वायु तस्व है, यह कैसे कहा जा सकता है ?'

'ठरही हवाका स्पर्श होनेसे केवल यही निश्चय होना है कि उसका आश्रय वायु नामकी कोई वस्तु है।'

'यह निश्चय होना ठीक है, परन्तु तुम्हारा सिद्धान्त तो यह है कि जो वस्तु प्रत्यक्ष दीखती है, उसीका अस्तित्व सानना चाहिये। तब जो प्रत्यक्ष नहीं दीखती, वह वस्तु है ही नहीं, यह निश्चय असत्य हुआ न ?'

'असत्य तो हुआ पर अब यह नियम किया जा सकता है कि जो प्रत्यच दीखे खयवा जिसकी अनुमानसे सिद्धि हो, ऐसे पदार्थों के ऋग्नित्यको म्बीकार करना चाहिये।

'ठीक ! ठीक ! श्रव झा गये रास्तेपर ! इसप्रकारके प्रभोंसे तुम्हीं अपने मुँ इसे ईचरकी सिद्धि करोगे ।'

'किसप्रकार ?'

'श्रव में तुमसे पूछता हूँ कि जितने कार्य होते हैं उनका कोई-न-कोई कत्ती तो होता है ?'

'हाँ, होता है।'

'अच्छा, वह कर्त्ता चेतन होता है न?'

'इसका कोई नियम नहीं; किसी कार्यका कर्ता चेतन होता है और किसीका अचेतन । कर्ताका चेतन होना कोई नियमित बात नहीं हो सकती।'

'किसी कार्यके कत्तीको मानकर उसे अचेतन बतल्लाना लोक-विरुद्ध बात है।'

'लोक-विरुद्ध कैसे ?'

'अच्छा, किस कार्यका कर्ता झचेतन होता है ?'

'पेड्से फलका गिरना, नदीके जलका बहते जाना, वर्षा होना, विजलीका गिरना, घासका उगना इत्यादि कार्योंका सचेतन कर्ता कोई भी नहीं है।'

'कोई सचेतन कर्ता चाहे दिखायी न दे, परन्तु जिसके इत्तरा कार्य होता है उसका चेतनके साथ सम्बन्ध मानते हो या नहीं?'

'चेतनके साथ सम्बन्ध माननेसे क्या सतलब ?'

'इस नियमको तुम्हींने माना है कि कार्यका कत्ती अवश्य होता है।'

'माना तो है।'

'फिर बतलाओ कि कर्नृ।व-धर्म चेतनके आश्रित रहता है या अचेतनके ?'

'दोनोंहीके श्राश्रित रहता है।'

'ठीक हैं: अब यतलाओं, चेतनके आश्रयमे कीन-से कार्य होते हैं ?'

'मनुष्यका चलना, बोलना, खाना, पीना इत्यादि कार्य चेतनहारा होने हैं।'

'अहो ! चलना जड पैरोंद्वारा, बोलना जड वाणी-द्वारा, खाना-पीना जड मुँहके द्वारा होता है । इनमें पैर आदिमें कोई चेतन नहीं दिखलायी देता । फिर कैसे कहा जा सकता है कि ये कार्य चेतनके द्वारा होते हैं ?'

'इन जढ इन्द्रियों में स्वतः कर्नृत्व नहीं, यह बात ठीक है, परन्तु प्रस्येक शरीरमें उनका धन्तर्यामी चेतन कोई अवस्य है।'

'चेतन है, परन्तु वह तुम्हें दिखलायी जो नहीं देता ?'

'नहीं दिखलायी देता तो इससे क्या? मृत शरीर-को पर होते हुए भी वह अपने आप अपनेको दाह करनेके लिये इमशानमें नहीं जाता, बल्कि चेननसे सम्बन्ध रखने-बाले हाथ-पाँववाले मनुष्योंके द्वारा ही वह वहाँ पहुँचाया जाता है। इससे चेतनके प्रस्थक्ष न होनेपर भी अनुमानसे उसकी सिद्धि होती है। उपर मैंने अनुमान-प्रमाणको भी स्थीकार किया है।'

'ठीक है, अब तुम ईरवर-सिद्धिकी ओर चछ रहे हो। अच्छा, बतछाओ तुम चेसन हो था नहीं ?' 'मैं चेतन हैं।'

'तुमको जब किसी गहनेकी आवश्यकता होती है, तब क्या बाजारसे सोना खरीदकर तुम आप ही गहना बना छेते हो ? तुग्हें चेतन होनेका ध्यान है न ?'

'हाँ मैं चेतन हूँ। मेरे पास सोना है, परन्तु शहना बनानेका विशेष ज्ञान मुझमें नहीं। इसलिये शहना बनवानेके लिये मुस्ने गुणी स्वर्णकारके पास जाना होगा।'

'तुम्हारे इस उत्तरसे सिद्ध होता है कि केवल चेतन-इस ही कार्य नहीं होता, बल्कि कार्यका जाननेवाला चेतन पुरुष ही कर्त्ता हो सकता है। ठीक हैन ?'

'ठीक है, परन्तु वर्षा होना, तृशादिका उगना आदि कार्योंके लिये आप ईरवरको कारण मानते हैं। परन्तु वह दिखलायी नहीं देता इसलिये सुभे इसमें प्रतीति नहीं होती। श्रापके मतसे इन कार्योंका कीन कर्ता होगा? श्रंगरेजीमें जिसे 'नेचर' कहते हैं वही सब कार्योंको करती है, ऐसा मेरा विश्वास है।'

'इस श्रंगरेजीमें कहे हुए 'नेचर' को उन श्रंगरेजोंने अथवा स्वयं तुमने कमी देखा है ? यदि नहीं तो 'नेचर' को कर्त्ता कैंसे मानते हैं ?'

'ज़मीनमें पड़े हुए बीजको पानी मिलनेसे अङ्कुर उत्पन्न होना है, यह उसका स्वभाव है। इसमें ईसरकी क्या आवश्यकता है?'

'अहो ! श्रंगरेजी शब्द 'नेचर' के स्थानमें तुमने संस्कृत भाषाका प्रयोगमात्र किया । परन्तु में फिर वही प्रश्न पृष्ठता हुँ कि स्वभाव चेतन है या नहीं ?'

'चेतन हैं।'

'स्वभावको तुमने देखा है ?'

'नहीं; परन्तु अनुमानसे निश्चित कर सकते हैं कि स्वभाव चेतन है।'

'ग्रच्छा, तो क्या वह स्वभाव मर्व कार्यको व्यवस्थित रीतिसे करने योग्य, विशेष ज्ञानसम्पन्न, अर्थात् सर्वज्ञ और सर्वशिक्तमान् हैं ?'

'हाँ, है। ऐसा ही मानना होगा।'

'अच्छा, तुम्हारा वह चेतन और सर्वज्ञ 'स्वभाव' कुम्हारके समान कार्यके बाहर रहकर कार्य करता है या कार्यका अन्तर्यामी होकर कार्य करता है ?' 'अन्तर्योमी होकर करता है, यही कहना होगा।' 'अच्छा में पूछता हूँ कि, मनको भी जिसका प्रत्यय नहीं होता, अत्यन्त कुत्राल कारीगरकी बुद्धि भी जिस रचनाको नहीं समझती, इसप्रकारका यह दृश्य जगत् कार्य है या नहीं ?'

'कार्य है।'

'इस जगत्रूप कार्यका कर्ता कौन हो सकता है ?'
'वही हमारा 'नेचर': अथवा उसे स्वभाव कहिये।'
'तुम्हारा 'नेचर' जो चेतनस्वरूप, सर्वज्ञ और सर्वहाक्तिमान् है उसीको वेदोंमें 'ईश्वर' कहा गया है। केवल
नाममात्रका भेद है। नुम्हारे युक्तिहोन 'नेचर' के बदले उसको
बेदमितपादित सर्वज्ञ ईश्वर, सर्वेश्वर कहना अधिक सुसंगत
है। नदीका जल बहना आदिको तुमने जो अचेतनकै कार्य
बतलाया था, वे सब कार्य परमारमाकी आजासे होते हैं
ऐसा श्रुतिमें कहा गया है। जैसे—

'पतस्य वा अक्षरस्य प्रशासने गार्गि नद्यः प्रस्रवन्ति ।' 'मीषाऽस्माद्वातः पर्वते o '

अवेतनमें कदापि कर्तृत्व सम्भव नहीं। ध्य जगत्का कर्त्ता कोम है, इस विचयपर विचार करना है। 'यते। वा इमानि नृतानि जायन्ते' 'यः सर्वेजः सर्वेवित्'

हत्यादि श्रुति-वाक्यों ये जगरकार गरूप से मार्याविशिष्ट ईश्वरकी सिद्धि होती है। परम्तु जिनका मन श्रुति-वाक्यों के स्वतः प्रमागको स्वीकार नहीं करना तथा ईश्वर-सिद्धिके छिये युक्तिकी अपेक्षा करता है उसके लिये भगवान् श्रीशंकराचार्यने केनोपनिषद्में अनुमानवारा ईरवरकी सिद्धि की है। यह लिखते हैं—

'यदिदं जगहेवगम्बवेयक्षरञ्चः पितृपिशाचादिरुक्षणं, द्विवयरपृषिव्यादित्य चन्द्रप्रहनक्ष्र्राविचत्र, विविधप्राण्युपमोग-योग्यस्थानसावनसम्बन्धितदत्यन्तकुशलिशित्पामरापि दुर्गिमाणं देशकालनिमित्तानुस्पानयतप्रवृत्तिनिवृत्तिक्रम पतद्रोकृकमे-विभागक्षप्रयद्भपूर्वकं मितनु महित । कार्यत्वे सित यथोककक्षण-त्वात् । गृहप्रासादरथशयनासनादिवत् । भ

इस अनुमानमें जगत्की विचित्र रचना तथा उसमें स्थित जीवमात्रको उनके पूर्व-कर्मोंके अनुसार नियमित समयमें सुख-दु:खरूपी भोगके साधनोंका प्राप्त होना— यह कार्य सर्वज्ञ, सर्वशिक्तमान् ईश्वरके विना असम्भव है। क्योंकि वड़-बड़े राजमहरू, मन्दिर, रथ, रायनागर अथवा राजाओंके बैठने थोग्य आसन खादि कार्य कार्य-

कुशल और समर्थ कारीगरींद्वारा ही होते हैं। उसी प्रकार इस प्रत्यक्ष दीखनेबाले जगत्में देव, गन्धर्व, पितर, राक्षस, पिशाचादि हैं तथा स्वर्ग, आकाश, वायु, पृथ्वी, सर्य, चन्द्र, शनि, संगुलादि ग्रह और अश्विनी हुन्यादि नक्त्र हैं। इसप्रकारका संसार किसी भी चतुर-से-चतुर कारीगरद्वारा तैयार नहीं हो सकता । साथ ही विशेषता यह है कि प्रत्येक प्राणीके प्रारब्धानुसार सुख-तुःख-भोग, देश-काल तथा द्यावश्यक भोग्य-पदार्थीका सम्बन्ध उस प्राणीके साथ कर दिया जाता है। इसप्रकारमे प्राणियोंके विचित्र भोग और यह विलक्षण जगन जब कार्य हैं, यह अनुमान है, तब इन सर्व कार्योंके उपादानको जानने-वाला ( सर्वज्ञ ) तथा उनके निर्माण करनेकी सामर्थ्य रखनेवाला ( सर्वशक्तिमान् ) ईश्वरके प्रतिरिक्त दूसरा कीन हो सकता है ? यह साध्य है, इस अनुमानके लिये गृह-प्रासाद आदि दृष्टान्त हैं। इस श्रनुमानके द्वारा श्रुति-प्रतिपादित जगस्कारण ईश्वरके म्वरूपकी रहना होती है, यह सिद्ध हुआ । परन्तु अंगरेजोंके सहवासये, उनकी शिक्तामे तथा क्षाणिक विषय-मुखके मोहमें पड़े रहनेके कारण श्राज 'ईश्वर' शब्दमें भी विश्वास नहीं रहा । इसलिये लोग धर्म-अष्ट हो गये हैं । इसी कारण ऐसी दुर्दशा हो रही है। सर्वन्यापक, सर्वज्ञ और निन्य-द्यालु ईश्वर-पर विश्वाम किये बिना कभी काम नहीं चल सकता। इमलिये राम, कृष्ण आदि ईश्वर-नामका जप करना चाहिये, जो सर्वथा कल्याणप्रद है। इसपर शंका की जाती है कि 'ईश्वर सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान्, ब्यापक, निराकार, निर्विकार और निस्य है, ऐसा द्याप कहते हैं, परन्त साथ हो राम, कृष्ण आदिके नामों का जप करने के लिये भी कहते हैं, यह असंगत जान जड़ता है। क्योंकि रामनदमी अथवा कृष्णाष्टमीके पूर्व राम,कृष्णादि भूतलपर नहीं थे और निजधासको पधारनेपर भी नहीं रहे, यह प्रत्यक्ष है फिर राम, कृष्णादि निस्य कैसे हो सकते हैं ? श्रीर यदि वे नित्य नहीं हैं तो उनके नाम-सारणये कल्याण कैसे हो सकता है ?

इस शंकाका समाधान यह है कि सिश्वदानन्द्धन परमात्मा श्रनादि मायाके सम्बन्धमे ईश्वररूपको प्राप्त होता है नया उसी मायाके सम्बन्धमे भक्तींके उपर अनुम्रह तथा दुर्होका विनाश करनेके लिये स्यामसुन्दर पीताम्बरधारी श्रीशम,श्रीकृष्या आदिके रूपमें अपनी इच्छा-मात्रसे अवतरित होता है। इसल्ये वह ईश्वर है। शम, कृष्णादिके रूपमें भ्रवतित होनेवाला ईश्वर भक्तवत्सव, दयाधन इत्यादि भनन्त कल्याम्यकारक गुर्मोका आगार है। वह सर्वज्ञ भीर सर्वान्तर्यामी है, इसलिये शुद्ध भावनासे किये गये ध्यान-पूजन, नाम-सरणको वह यथार्थ रीतिसे सममता है और भक्तोंकी भावनाके अनुसार वह फल भी देता है।

यह शास्त्र-सिद्धान्त है कि पुरुषके प्रयक्त यदि ईश्वरानुप्रहके अनुकूल हों तो वे सफल होते हैं। महाभारतके
युद्धमें हाथीके गर्नेका घगटा टूटकर पक्षियकि यहोंकी
रक्षाका कारण हुद्या, इसे अर्जुनको भगवान् श्रीकृष्णने
प्रत्यक्ष दिखलाया था । यह ईश्वरीय द्याः प्रश्चल
उदाहरण है।

टिर्टेनिक जहाज, करोड़ों रूपये खर्च करके मुखोपभोग-के लिये तैयार किया गया था। परन्तु ऐधर्यसम्पन्न हजार-दो-हजार सनुष्य अपने स्त्री-बच्चोंके सहित उसपर बैठकर विहार करनेके क्षिये निकले ही ये कि आधे ही घरटेंमें उसने जल-समाधि ले ली और सुख-मोगके लिये बैठे हुए वे युरुष द्यपने स्त्री-वस्तोंके साथ दुःख्के अन्तिम गर्नमें जा पहुँचे।

इसका कारण यही था कि इसमें पुरुष-प्रयक्ष तो शरय-धिक था परन्तु ईश्वरका अनुम्रह था ही नहीं । इसप्रकार अनेक प्रमुहोपर विचार करनेमे जान पहता है कि ईश्वरके श्रनुम्रहके विना सुखोपभोगकी प्राप्ति नहीं हो सकती । जीवनमें सफलता प्राप्त करनेके लिये केवल ईश्वरानुम्हकी श्रावइयकता है । उसके जिये श्रनन्य भावमे ईश्वरोपासना करनी चाहिये और श्रीत, स्मार्त-कर्माधिकारी पुरुषोंको वर्णाश्रमविहित ईश्वरार्पण-बुद्धिहारा स्वध्नमंत्ररण्ड्पी ईश्वर-येवा करनी चाहिये । श्रुति-कर्मका श्रधिकारी न होनेकी अवस्थामें ईश्वरके नाम-स्माणके सिवा दूसरा कोई उपाय नहीं है ।

### --∞<->∞-ईश्वर

ईश्वरको तुम लोग देख नहीं सकते, क्या इसीने कह दोगे कि वह है ही नहीं ? दिनको तारे नहीं दीच पड़ते, तो क्या तुम कहोंगे कि तारे हैं ही नहीं ? सूरजके तीखे तेजमें दिनको तारे नहीं दीख पड़ते, वैसे ही माया और अहंकारके आच्छादनसे मनुष्य ईश्वरको नहीं देख सकता।

तृधमें मक्खन रहता है पर वह मधनेसे ही निकलता है, वैसे ही ईश्वरको जो जानना चाहे वह उसका साधन भजन करें। भगवान सगुण भी है और निर्मुण भी तथा गुणातीत भी। जब वह सगुण रहता है तब उसे ईश्वर कहते हैं, जब निर्मुण रहता है तब उसे बहा कहते हैं और उसकी गुणातीत-श्रवस्थाको तो हम मुँहसे कहकर समका ही नहीं सकते।

ईश्वरके दर्शनकी इच्छा रखनेवालोंको नाममें विश्वास तथा सत्यासस्यका विचार करते रहना चाहिये। एक दुबकीमें रखन मिला, इससे रबाकरको रझहीन मत समझ बैठना। दुबकी लगात ही जाओ, रख प्रवश्य मिलेगा। अल्प साधना करनेपर ईश्वर-दर्शन न हो तो इताश न होना चाहिये। धीरज रखकर साधन करते रहो। यथासमय ईश्वरकी तुमपर अवश्य ही कृपा होगी।

जल एक हैं। कोई उसे 'पानी' कहना है, कोई 'बाटर' कोई 'पुकोया' और कोई 'अप' कहना है। इसी प्रकार भगवान्को कोई 'गोंह', कोई 'हिर', कोई 'राम', कोई 'योगु' और कोई 'प्रक्लाह' कहना है। वन्तु एक ही है, केवल नाममें भेद है। संसारमें केवल ईश्वर ही सस्य है और सब असस्य है।

जिसके मनमें ईश्वरका प्रेम उत्पन्न हो गया, उसे मंसारका और सुख अच्छा नहीं लगता । जो एक बार भी बढ़िया मिस्रीका स्वाद ले खुका वह क्या कभी राव खाना चाहेगा ?

लोग भला कहें या बुरा, उनकी बातोंपर ज़रा भी ध्यान न देकर, संसारकी म्तुति श्रोर निन्दाकी कोई परवा न करके ईश्वरके पथपर चलना चाहिये।

अपने सब कर्मफल ईरवरके अर्पण कर दो, अपने लिये किसी फलकी कामना मत करो।

जिस धरमें निस्य हरि-संकीर्नन होता है, वहाँ किल्युग प्रदेश नहीं कर सकता । ईश्वरको पानेका उपाय विश्वास है, जिसको विश्वास है। गया उसका काम बन गया ।

हेरवरके नाममें ऐसा विश्वास चाहिये कि मैंने उसका नाम लिया है इससे अब मुझमें पाप कहाँ हैं ? मेरे वन्धन अब कहाँ हैं ? —श्रीरामकृष्ण परमहस्र

## जगदीश्वर वेदान्तसे ही प्रतिपाद्य है

(लेखक--पं व श्रीश्रीधराचायं जो शास्त्रा, वेदान्तर्तार्थ, वेव शिव, वेवम्व, विकर्व)

आम्नायमूद्धीन च मुद्धीन चोर्घ्यपंसां यद्धाम वैष्णवमभीषणतरं चकास्ति । तन्मादशामपि च गोचरभेति वाचो मन्ये तदीयमिदमाधितवरसक्तवम ॥

जगरकर्ता परमितित परमेश्वरकी सत्ताका प्रतिपादन बहे-बहे योगिराज, महारमा, साधु, संन्यामी, ऋषि, महर्षि तथा विद्वानीने अपनी-अपनी प्रतिभाके अनुसार किया है। परन्तु किसीने भी ईश्वरके विषयमें प्राजतक यह नहीं कहा और न कोई प्रागे कह सकेगा कि वह 'इट्रमिस्यम्', 'एतावदेव', अर्थात् ऐसा ही है और इतना ही है। श्रीश्री-महाप्रभुजीने गीतामें अपने श्रीमुख्ये कहा है—

> आश्चर्यवत्पवयति कश्चिरंन-माश्चर्यवद्वदति तथैव चान्मः । आश्चर्यवचैननमन्यः शृणे।ति थुत्वाऽप्यनं वद न चैव कश्चित्॥ (२। २९)

अर्थात् 'हे अर्जुन! यह आरमतत्त्व अति गम्भीर है। समस्त प्राकृत वस्तुओं में विलक्षण स्वरूपवाले इस आरमा-को कोई विरला ही सुकृति देखना है, नथा विरला ही कोई इस विलक्षण आरमाको कहना है, एवं कोई विरला ही इस विलक्षण आरमस्वरूपको सुनता है नथा सुनकर भी कोई इस आरमाको नहीं जान पाता।'

यही कारण है कि उस दुर्गम, अनक्य ईश्वरका प्रति-पादन करनेमें प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान, अर्थापित नया अनुपलिश्य—ये सभी प्रमाण असमर्थ हो जाने हैं। प्रत्यक्ष-प्रमाण अपने नियत एवं विद्यमान वस्तुका ही प्राहक होना है। उसे दर्शनकारोंने चालुप, रामन, स्पार्शन, श्रावण, प्राणज और मानम-भेदसे छः प्रकारका माना है। रूपवान् दृष्यके साथ नेत्रके संयोगसे चालुप-प्रत्यक्ष होना है। रूप-हीन अर्थान प्राकृत रूपरिहत प्रसेश्वरके साथ चलुका संयोग रूपके विना होना असम्भव है, अतः चालुप-प्रत्यक्षके हारा ईश्वर नहीं जाना जाता। हसी प्रकार रासन-प्रत्यक्षमें रस्य, स्पार्शन-प्रत्यक्षमें स्पर्श, श्रावण-प्रत्यक्षमें शब्द, श्रायज-प्रत्यक्षमें गन्ध कारण होते हैं और प्रसारमा प्राकृत रसादिसे रहित है, इसिलये यह चारों प्रकारके प्रस्थक्ष परमारमाके प्रतिपादनमें समर्थ नहीं हो सकते। मानस-प्रत्यक्ष भी स्वान्तर्कृत्ति सुख-दुःखका प्राहक होनेके कारण मुख-दुःखादि बृत्तियोंने परे परमारमाका प्रतिपादन नहीं कर सकता। यदि कोई कहे कि 'पश्यन्ति यं योगिनः' के अनुसार ईश्वरका योगज मानस-प्रत्यक्ष होता है तो यह ठीक नहीं, क्योंकि जो-जो प्रत्यक्ष-ज्ञान होता है वह अपने विषयका नियमपूर्वक होता है। यदि ऐसा न होता तो नासिकामे रसका, नेत्रमे वायुका तथा श्रवणमे गन्धका प्रत्यक्ष हो जाता। तारपर्य यह है कि जिस इन्द्रियका जो नियन विषय है उसके परे उसका ज्ञान नहीं हो सकता है। ऐसी अवस्थामें भूत, भविष्यत् वस्तुको प्रहण् करनेवाले योगज ज्ञानको प्रत्यक्षके अन्दर कैसे लाया जा सकता है ?

अब जब कि प्रत्यक्ष-प्रमाणकी ही यह दशा है तो इसके आधारपर स्थित अनुमानादि प्रमाण ईश्वरके प्रति-पादनमें कहाँ तक समर्थ हो सकते हैं ? क्यों कि अनुमानमें साध्यका हेनुके साथ परिचयरूप ध्याप्तिज्ञान, उपमानमें सारह्यजान, अनुपल्रविधमें प्रतियोगिज्ञान और अर्थापनिमें पीनत्वादिका ज्ञान प्रत्यक्षकी अपेक्षा रखते हैं। अतः जब ईश्वरके साथ प्रश्यक्षका ही सम्बन्ध नहीं है, तब फिर अयासिकान आदिकी उत्पत्ति ही कैसे हो सकती है ? उदाहरणार्थ-एक पुरुष अपने रसोईघरमें अधि और धुमका सम्बन्ध देखता है और यह निश्चय करता है कि जहाँ धम होता है वहाँ अग्नि अवश्य होती है, पश्चात वह किसी पर्वतपर जाकर धुम देखता है और अनुमिति करता है कि पर्वतमें अग्नि है, क्योंकि यहाँ धूम दिख्लायी देता है। जिस्त्रकार धुम और अभिका सम्बन्ध प्रत्यक्षद्वारा देखकर यह अनुमिति होती है उस प्रकार ईश्वरके साथ किसी हेतका सम्बन्ध प्रत्यक्षद्वारा ज्ञात नहीं होता,तब फिर ईश्वरके साधन-में अनुमिति कैमे उपयोगी हो सकती है ? इसी प्रकार उप-मानादि प्रमाण भी ईश्वरकी सत्ताके प्रतिपादनमें कदापि समर्थ नहीं हो सकते। इसी अर्थका समर्थन माननीय आचार्यवर्य भी करते पाये जाते हैं। आचार्यवर जगटगुरु श्रीशद्वराचार्य 'जनमाधस्य यतः' इस वेदान्त-सूत्रके भाष्यमें इसप्रकार छिखते हैं-

ननु भूतवस्तुत्वे प्रमाणान्तरविषयत्वमेवेति वेदान्तवावय-विचारणाऽनिर्धिकैव प्राप्ता, न । इन्द्रियाविषयत्वेन सम्बन्धा-प्रहणात् । स्वभावतो विषयविषयाणीन्द्रियाणि, न ब्रह्मविषयाणि । सति हीन्द्रियविषयत्वे ब्रह्मणः, इदं ब्रह्मणा सम्बद्धं कार्यमिति गृह्मत । कार्यमात्रमेव तु गृह्ममाणं किं ब्रह्मणा सम्बद्धं किमन्येन केनचिद्धा सम्बद्धमिति न शक्यं निश्चेतुम् । तस्माजनमादिमूत्र नानुमानोपन्यासार्थं किं तर्हि वेदान्तवाक्यप्रदर्शनार्थम् ॥ इति ॥

आचार्यवर्यं जगर्गुरु श्रीरामानुजाचार्यजीने भी'शास्त्रयो-निखात्' इस वेदान्त-सूत्रके भाष्यमें लिखा है—

ननु शास्त्रयोनितं ब्रह्मणा न सम्मवित । प्रमाणान्तर-वेद्यत्वाद्ब्रह्मणः, अप्राप्ते नु शास्त्रमध्वन् ॥ कि तिर्हे तत्र प्रमाणम् । न तावत्प्रत्यक्षम् । तिद्ध द्विविषम्, इन्द्रियसम्भवं योगसम्भवश्रेति । इन्द्रियसम्भवश्र बाह्यसम्भवमान्तरसम्भवन्वति द्विषा । बाह्य-न्द्रियाणि विद्यमानसन्निकर्षयोग्यस्वविषयवोधजननानिति न सर्वार्थसाक्षात्कागतिलमाणसमर्थपुरुषिवेशयवेषयवोधजननानिति । नाष्यान्तरम्, आन्तरमुखदुःस्वादिन्यविदिक्तबहिर्विषयेषु तस्य बाह्यन्द्रियानपेक्षप्रवृत्त्यनुषपत्तः । नापि योगजन्यम् । भावनाप्रकर्ष-पर्यन्तजन्मनस्तस्य विशदावभासत्वेषि पूर्वानुभृतविषयसमृतिमात्र-त्वात्र प्रामाण्यमिति कृतः प्रत्यक्षताः, तदितिरिक्तविषयत्वे कारणा-भावात् । नाष्यनुमानं विशेषतो दृष्टं सामान्यते। दृष्टं वाः अतीन्द्रिये वस्तुनि सम्बन्धावधारणविरहात्र विशेषते। दृष्टम् । समस्त्वस्नुसाक्षात्कारतिल्लाणसमर्थपुरुषविशेषनियतं सामान्यते। दृष्टमपि न निङ्गमुपकम्यते इति ।

इसी प्रकार अन्यान्य आचार्यचरणोंने भी स्वरचित वेदान्त-प्रन्योंमें उपर्युक्त अर्थका ही समर्थन किया है।

इसप्रकार जब इमारी बुद्धिकी अपेशा करनेवाले प्रस्थक्ष, अनुमिति, उपिमिति, अर्थापत्ति और अनुपत्तिव्य प्रश्नुति प्रमाण उस परम द्यालु जगदीश्वरकी सत्ताका ज्ञान करानेमें असमर्थ हैं तब उस जगस्पति परमेश्वरकी उपासना अथवा उसका ध्यान किसप्रकार किया जा सकता है ? क्योंकि जबतक उपासक उपास्यका स्वरूप यथार्थरूपसे नहीं जान लेता, तबतक वह उपासना कर ही नहीं सकता है । अतः अवल्भवनके बिना ध्यान, मिक्त, प्रपत्ति, अनुराग भी सम्भव नहीं हो सकते ।

पूर्वमी मांसा-शासके अनुयायो कहते हैं कि देवताकी सत्ता अर्थवादमात्र है अर्थात् कर्ममें रुचि उत्पन्न करनेके छिये अर्थवाद देवसत्ताका संकेत करता है। क्योंकि जब वेद कहता है कि 'स्वर्गकामो यजेन' श्रयांत् स्वर्गकी कामना करनेवाला यागसे स्वर्गको प्राप्त करे। तय यही सिद्ध होता है कि स्वर्गके प्रति यज्ञ कारण हैं। परन्तु यज्ञ क्रियारूप होनेसे चणस्यायी है, अत्तप्त कार्यकाल (स्वर्गकी प्राप्तिक) स्थिर नहीं रहता। ऐसी अवस्थामें 'कार्यानयत्त्वं त्रतिकारणम्' इस दाशंनिक सिद्धान्तके अनुसार यागको म्वर्गादिके प्रति कारण कहना समीचीन नहीं जान पड़ता। इस दोषणे बचनेके लिये मीमांसकोंने वेदवेश कार्य-कारणभावके समर्थनके लिये बीचमें अष्टकी कल्पना की है, तभी याग और स्वर्गका कार्य-कारण-भाव निष्पन्न भी होता है। इसी बातको स्वीकार करने हुए नैयायिकशिरांमणि विश्वनाथ पञ्चाननने म्वर्चित सिद्धान्त-मुकावलीमें लिखा है—

यत्कार्यं यददष्टाधीनं तत्तदुषमोगसाधनं साक्षात् परम्परया वा जनयत्येव ।'

अर्थात् जो कार्य जिस चेतनके श्रद्धके श्रधीन है वह साक्षात् किंवा परम्परामे उस चेतनके उपभोगका साधन श्रवह्य हो उत्पन्न करता है। जब कर्म देवताकी मत्ताके बिना ही अद्दष्टहारा फल देनेमें समर्थ हैं तब उपासना भी उपास्य देवताकी सत्ताके बिना ही वेदबोधित होनेके कारण श्रद्धादिद्वारा मन्त्र-जपकी तरह फल दे सकेगी। इसी अभित्रायसे महर्षि जैमिनिजीने कहा है—

> आम्नायस्य कियार्थस्वादानर्थस्यमतदर्थनाम् । (पूर्वर्मा०१:१)

अर्थात् 'साध्य-साधन इतिकतंत्र्यतारूप श्रंशत्रयसे युक्त भावनारूप कियाका प्रतिपादन करनेवाला वेद है, और इस भावनारूप कियाका जो प्रतिपादन नहीं करना वह व्यर्थ अर्थात् स्वप्रामार्थ्य है। इसके पश्चात्—'शास्त्रष्टविगेधास,' 'तथा फलाभावात,' 'अन्यानर्थक्यात,' 'श्वभागिप्रतिपेधास,' 'श्वनित्यसंयोगात' इन पाँच सूत्रोंमें भी उपर्युक्त अर्थका ही समर्थन किया गया है। ऐसी श्रवस्थामें भृतार्थप्रतिपादक न होनेके कारण छुठा प्रमाण वेद भी ईरवरकी सक्ताके प्रतिपादनमें श्रसमर्थ हो जाता है। अस्तु, वेदमें श्रक्तके निरूपण करनेकी शक्ति नहीं तो न सहीं, वेदान्तसे उस परमाप्तु जगित्रयन्ताकी सक्ता निरूपित की जा सकती है। परन्तु यह भी कहना युक्तिसंगत नहीं जान पहता, क्योंकि वेदके ही श्वरोधावत करते हैं। श्रतः वेदका ही एक देश होनेके कारण महिष् जैमिनिके उपर्युक्त सूत्रोंके अनुसार

वेदान्त भी कियार्थसे भिद्य ईश्वरका प्रतिपादक नहीं हो सकता। इसप्रकार ईश्वरके प्रतिपादनमें किसी प्रमाणकी प्रगति नहीं होती और शासकार कहते हैं कि 'मानाभीना मेयसिहिंदः' धर्यात प्रमाणके बिना कोई वन्तु हो ही नहीं सकती। यथार्थतः जबतक प्रमाणके द्वारा प्रमेयकी सिद्धि नहीं होती नवतक छौकिक या पारलाँकिक किसी भी कार्यमें मनुष्यकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती।

इधर तरबज्ञानके विषयमें शास्त्रोंकी यह घोषणा है कि-

योऽन्यथा सन्तमारमानं अन्यथा प्रतिपद्धते । किं तेन न इतं पापं चौरेणातमापहारिणा॥

अर्थात् जो पुरुष अन्य प्रकारमे विद्यमान आरमाको अन्य ही रीतिमे प्रतिपादन करता है, उस आरमापहारी चोरने क्या पाप नहीं किया? किन्तु सब पाप किया।

यशिप यह परमारम-तत्त्व दुरवगाह है, धतक्यं है, तथा बड़े-बड़े महानुभाव इसका पता लगानेमें गोता खाते हैं तथापि जिज्ञासु जब चतुर्दिक् मटककर कहीं आश्रय नहीं पाते हैं, तब लौटकर जगदीश्वर परमकारुणिक श्रीभगवानुके चरणोंमें ही शरण ले शान्ति जाभ करते हैं।

भगवान् वेद्वव्यास अपने ब्रह्मस्त्रके 'परं जैभिनिर्मुख्य-न्वात्' इस स्वामें कहते हैं कि 'ब्रह्म' शब्द परमात्माका ही बोधक है क्योंकि निरवधिक दृह्दत्व तथा दृह्यत्व ये निर्वचन मुख्यरूपसे जगदीश्वरमें ही सुसंगत होते हैं, ऐसा महर्षि जैमिनिका मत है। पुनः आगे—

'ब्राह्मण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः' (४।४-५)

तथा-

'माबं जैमिनिर्विकत्पामननात्' (४।४-११)

— इन दो सूत्रोंमें भी महर्षि वेद्रव्यासने महर्षि जैमिनिके मतके प्रति भादर प्रदर्शित किया है। इसमे यह सिद्ध होता है कि ईश्वरकी सत्ताके विषयमें महर्षि जैमिनि-को भी कोई सन्देह नहीं है तथा उन्होंने वेदोंको जो क्रियार्थप्रतिपादक माना है उसका अभिप्राय केवल वेदके पूर्वभाग कर्मकायहमें है भर्थात् वेदका पूर्वभाग कर्मका प्रति-पादक होनेसे विधिके साथ ही अर्थवाद तथा मन्त्रोंका प्रामायय वन सकता है, विधिके अतिरिक्त अर्थवाद तथा मन्त्रका अन्य प्रयोजन उपलब्ध नहीं है।

यदि श्रवांचीन सीमांसकोंके अनुसार उभय-भागारसक सम्पूर्ण वेदको क्रियार्थात्मक ही माने तो भी वेदान्त-भाग अञ्चकी सत्ताके प्रतिपादनसे कभी हट नहीं सकता। क्योंकि— 'आत्मा बाऽरे द्रष्टच्यश्र्ये।तन्ये। मन्तन्ये। निदिध्मासितन्यः' 'आत्मानमेव लोकमुपासीत'

इत्यादि विधि-वाक्योंके हारा क्रियानियत बह्नकी सत्ता-का प्रतिपादन धनायास ही किया जा सकता है।

अतः खुव विचार करनेपर भी केवल वेदान्तके ही अवलम्बनसे परम प्रभु भानन्द-सिन्धु जगदीश्वरके स्वरूप, स्वभाव, विभृति, लीला, चरित्र भादिका कुछ निरूपण किया जा सकता है। अन्यथा मनःकल्पित प्रमाणींके द्वारा उसका निरूपण करना केवल विद्यम्बनामात्र होगा । जैसे धने अन्धकारमें अध्यन्त प्रतिभाशाली पुरुष भी बिना प्रकाशके किसी वस्तुके स्वरूपको अपनी बुद्धिके बलसे वर्णन नहीं कर सकता, तथा प्रकाशकी सहायतासे विद्वान ही क्यों मनदमति पुरुष भी अन्धकारमें स्थित वस्तुको देखकर उसके स्वरूपका वर्णन कर सकता है, उसी प्रकार वेदान्तकी सहायतामे विद्वान तथा अल्पमति पुरुष भी परम दयाल श्रीवजविद्वारी परास्पर व्यक्तके स्वरूपको यथार्थतः जानकर स्वभिलवित पदको प्राप्त हो सकता है। इसी बातका समर्थन भगवान् वंद्यासके इस सुत्रमें होता है-'तर्काप्रतिष्ठानाव्षि' (२।१।११) अर्थात् तर्ककी कोई स्थिरता नहीं है, अतः तर्कगम्य पदार्थ सम्माननीय कोटिमें नहीं भा सकते । इसी प्रकार प्रधानकारणवाद, अणुकारण-वाद आदि भी श्रद्धेय नहीं हैं बल्कि श्रुतिमृतक महा-कारणवाद ही श्रादरणीय मिद्धान्त है। दसरी बात यह है कि इन शुष्क तार्किकोंके तर्कोंका परस्पर खगडन होनेसे भी किसी अर्थका समर्थन नहीं होता, इससे भी वेदान्त-बोधित बह्मकारणवाद ही प्रतिष्ठित माना जा सकता है।

यदि कहा जाय कि दूषित तकोंका परिस्थागकर सुतकोंद्वारा ही अपना अभिलिषत अर्थ सिद्ध किया जाय तो प्रधान कारणवाद सिद्ध हो जायगा । परन्तु यह ठीक नहीं, क्योंकि तर्कका मूलकारण पुरुषकी बुद्धि ही है अतः जो पुरुष जिसना ही अधिक बुद्धिमान होगा, उसकी तर्कशांकि भी उतनी ही अधिक प्रवल होगी । इसप्रकार एक मनुष्य सुतकोंके द्वारा ही क्यों न हो, जिस सिद्धान्तका प्रतिपादन करेगा तूसरा उससे अधिक विद्वान पुरुष उस सिद्धान्तको वूषित ठहरा एक दूसरे ही सिद्धान्तको स्थापित करेगा, इसप्रकार कभी कोई एक तस्य पूर्ण्रूपेय प्रतिष्ठित म हो सकेगा । अतएव प्रतिक्रिय जगदीश्वरकी सक्तांके प्रतिपादनके किये वेदान्तकी हारण छिये विना अन्य किसी भी प्रकारसे गति



प्रहर्षि चल्मीकि

200

महीं। हाँ, इतना अवश्य है कि वेदान्स-वाक्योंके ऊहापोहके छिये तर्ककी आवश्यकता पहती है, क्योंकि मनु भगवान्ते ममुस्मृतिके अध्याय १२-१०६ में इसी वातका समर्थन किया है। वेद और धर्मोपदेशका विचार जो मनुष्य वेद्रशाकानुकूल तर्कहारा करता है वही धर्मको जानता है, दूसरा नहीं। तर्क भी वेदानुकूल होना चाहिये, शासकी मर्यादाका उल्लंघनकर तर्क करनेसे मनुष्य कभी भी कल्याणके पथपर आरूढ़ नहीं हो सकता। इसीलिये जगदीश्वर श्रीवसुदेव-नन्दन पार्थ-सारथी भगवान्ते गीतामें कहा है कि—

'तस्माच्छासं प्रमाणं ते कार्याकार्यव्यवस्थितौ ।'
अर्थात् हे अर्जुन! तेरे स्त्रिये कर्तव्याकर्तव्यकी व्यवस्थार्मे शास्त्र हो प्रमाण हे यानी ऐहिक-पारलीकिक जीवन विताते समय शास्त्रोंका हा श्रनुसरण कर ।

मानव-जीवनका चरम छक्ष्य है भ्रोप्रमुके चरगों में अनुराग प्राप्त करना । श्रीशुकदेव मुनिने कहा है—

पतावान्सांख्ययोगाभ्यां स्वधर्मपरिनिष्ठया ।

अन्मकाभः परः पुंसामन्ते नारायणस्मृतिः ।।

(मा० २ । १ । ६ )

परन्तु किसी वस्तुमें अनुराग तभी होता है, जब पहले उम वस्तुका परिचय रहता है अतः सर्वप्रथम वस्तुके सचा-का ज्ञान होना आवश्यक है। तद्नुसार प्रकृत प्रसंगमें ईश्वरकी सचाका प्रतिपादन अपेक्षित है और वह वेदान्त-शास्त्रके द्वारा ही सम्पादित होता है, अतः यहाँ कुछ वेदान्त-वाक्योंका श्रवतरण दिया जाता है—'भृगुर्वे वारुणिः। वरुणं पितरमुपससार। अधीहि भगवो श्रक्त ति।' अर्थात् वरुणके पुत्र भृगु अपने पिताके पास जाकर बोले कि 'हे भगवन्! मुझे श्रव्याज्ञानकी शिक्षा दो।'

'तं होबाच । यते। वा इमानि मूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत्प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद्विजिज्ञासस्व, तद्बद्धेति।'

भृगुऋषिको उनके पिताने उत्तर दिया—'जिससे यह सब प्राची उत्पन्न होते हैं, जिससे उत्पन्न हुए प्राची जीते हैं, जिसमें जाते हुए प्रजयको प्राप्त होते हैं, उसे विशेष रूपसे जानो, वह बच्च परमात्मा है। सारांश यह है कि जो जगत्का कर्त्ता, धर्त्ता, संहत्तां है वही परमेश्वर है। इसप्रकार तैत्तिरीय उपनिषद्की भृगुवह्यीका यह प्रयम अनुवाक मनोतीत जगदीश्वरकी सत्ताका प्रतिपादन करता है।

छान्दोग्य उपनिषद्के सप्तम अध्यायके अन्तके चार खरडोंमें सनत्कुमारने नारदजीको भूमा-विद्याका उपदेश दिया है। भूमा अर्थात् परमात्म-तत्त्वका प्रतिपादन करते समय श्रीसनत्कुमार कहते हैं कि, 'जहाँपर दसरा दीखे नहीं, दूसरा श्रवणमें न आवे, दूसरेका ज्ञान न हो उसका नाम भूमा है और जो भूमा है वही अमृत है ।' इसके विपरीत, 'जहाँपर दूसरेका दर्शन, श्रवण, विज्ञान है, वह अस्प है, जो अस्प है वह सत्यं है अर्थात विकारी और विनश्वर है।' इसप्रकार यह प्रतिपादन किया गया है कि जगदाधार परमात्मा सबसे बढ़ा है और उसीमें सख है क्योंकि वह अमृतरूप है; उस जगदीश्वर परमारमासे व्यतिरिक्त सभी पदार्थ अस्प हैं, इसिछिये उनमें सुलका लेश भी नहीं है। इसीसे अतिकहती है-सहनो सहीयान अर्थात् जगदीश्वर परमारमा महान्ये भी महान् है, तभी तं। श्रपने प्रियजनींके कार्य-साधनके लिये वह सर्वता सर्वत्र उपस्थित रहता है। यदि ऐसा न होता तो भक्तवर प्रह्लाइ-की रक्षाके किये वह परम कारुणिक खम्भ फाइकर श्री-नृसिंहरूपसे कैसं प्रकट होता ? हमारा उपास्य परम दयालु जगदीश्वर सब स्थानीमें सदा विद्यमान है और उसकी सत्ताका ज्ञान बेदान्तके बिना कवापि नहीं हो सकता। इसीसे किसी रसिक भगवत्प्रेमीने ठीक ही कहा है कि— 'न घेदान्ताच्छास्त्र' न मधुमथनाइ बमधिकम्' अर्थात् वेदान्तमे परे कोई शास्त्र नहीं और श्रीकृष्ण्से परे कोई देव नहीं । अभय, असृत, परम सुहुद्, जगत्पतिका अव-बोध कराकर चेतनको अभय, असृत बनानेवाला यदि कोई है तो वेदान्त-शास्त्र ही है।

> 'आनन्दं **बद्धाणो** विद्वान् न विमेति कृतश्चन ।' (तैत्ति० २ । ४ )

अर्थात् व्यक्कि धानन्दका जाननेवाला किसीसे भी भयभीत नहीं होता।

'यदा होवैष पतिसम्बद्धस्य इनारमं इनिस्केड निरुधने-इसमं प्रतिष्ठां बिन्दते । अस सोभयं गता भवति । १

(तै०२।७)

अर्थाद 'जिस समय यह चेतन प्रत्यक्षादि प्रमाणोंसे अगोचर, अशरीर, प्राकृतिकरूपये अनिर्वचनीय, अनाधार, जगदीसरके अन्तर्गत सभयरूप प्रतिष्ठाको प्राप्त होता है, तदनन्तर ही वह भयरहित हो जाता है।' 'रसो वै सः । रसं सञ्च्बाऽऽनन्दी भवति ।' (तै॰ २ । ७)

अर्थात् 'वह ज्ञानन्दमय जगदीश्वर ही रसरूप रस-सिन्धु है। रसरूप परमारमाको ही प्राप्त होकर यह चेतन आनन्दवाका होता है।' तारपर्य यह है कि त्रिविध तापसे अ्याकुक जीव आनन्द-सिन्धु रसमय परमारमाको प्राप्तकर सांसारिक क्षेत्रोंसे मुक्त हो आनन्दसागरमें सदाके जिये निमग्न हो जाता है।

तमेव विद्वानमृत इह मबति । नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाम ।

अर्थात् 'उस जगत्कारण परम पुरुपको ही जानकर उपासनाद्वारा उपासक अमृत हो जाता है। उसकी प्राप्ति-का चन्य कोई मार्ग नहीं है।' परमारमाको प्राप्तकर चेतन (जीय) किसप्रकार निर्भीक, आनन्द तथा अमृत हो जाता है इसको उपर्युक्त वेदान्त-वाक्य मुक्तकण्डमे गान कर रहे हैं।

वेदाहमेतं पुरुष महान्तमादित्ववर्णं तमसः परस्तात् ।
तमेष विदित्वातिमृत्युमेति
नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥
(१वे० १ । ८ )

अर्थात् प्रकृतिसे परे सूर्यकी तरह देदीप्यमान इस महान् पुरुषको मैं जानता हूँ। उसे उपासनाद्वारा प्राप्त-कर चेतन ( जीव ) सुन्त हो जाता है, उसकी प्राप्तिके लिये दूसरा कोई मार्ग नहीं है।

छान्दोग्योपनिषद्के आठवें अध्यायके प्रथम खण्डमें वहरविद्याका निरूपण करते समय उस दहराकाश पद-बाध्य परमारमाके आठ गुणोंका प्रतिपादन किया गया है— 'अभिन्कामाः समाहिता एप आरमाऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विद्योको विजिबस्सोऽपिपासः सस्यकामः सस्यसङ्करः ""इत्यादि। इस वाक्यमें 'अपहतपापमा' से 'अपिपास:'
पर्यम्त प्राकृत हेय गुणींका निषेधकर 'सत्यकामः सत्यसङ्कल्यः'
इन दो पदोंसे अनेक दिव्य गुणींका परमारमामें विधान
किया गया है। 'सत्याः कामाः कल्याणगुणा यस्य' ऐसा
समास करनेसे सत्यकाम पद ही उस परमिता
जगदीश्वरके असंस्य गुणींका बोधक होता है।

इसप्रकार आनन्द्कन्द परब्रह्म परमेश्वरकी सरसता, कोकविकत्तणता, धानन्दमयता, खरूपचमरकृति, जगत्का-रणता, ध्रसंस्थातगुणवत्ता, द्यालुता आदिका प्रतिपादन करता हुआ वेदान्त उसके खरूप-सत्ताका यथार्थरूपसे निद्दर्शन करता है।

यहाँ ऐसी शंका नहीं करनी चाहिये कि मझ तो निर्मुण, अरूप और अशारीर है, क्योंकि हन पर्हों में प्राकृत गुण, प्राकृत रूप चौर प्राकृत शरीरका ही निषेध हैं। अतः अनेक दिव्य गुणविशिष्ट, दिव्य विष्रहयुक्त, देविष्यमान वर्ष उस परमात्माकी सत्ताका वेदान्तवाक्यों हारा निश्चय करके अन्त क्षणतक निरन्तर तिल्धारावत प्रेमपूर्वक भगविष्टन्तन और ध्यान करते हुए उस परम प्रभुके चरणों में प्राप्त हो जाना ही मानव-जन्मका परम लाभ है। यदि यह न हुआ तो शौनकजीका कथन ठीक ही समस्मना चाहिये कि—

तरवः किं न जीवन्ति मस्त्राः किं न श्वसन्त्युतः।
न श्वार्यान्त न मेहन्ति किं प्रामपश्चेष्ठपरे ॥
श्वाविड्वराहोष्ट्स्परेः संस्तुतः पुरुषः पशुः।
न सन्कर्णपर्योपेता जातु नाम गदाग्रजः॥
(भा०२।३।१८,१५)

श्रीसुमित्राजी भी कहती है--

नतर बाँह मिल बादि बियानी । राम विमुख मुतते हित हानी ॥

# ईश्वर कीन हैं

कर्म करते हैं हम यद्यपि स्वतन्त्र किन्तु फल भोगनेमें सदा जिनके अधीन हैं। जिनके अलंधनीय नियम-नियन्त्रणोंसे चर औ अचर निज कर्ममें निलीन हैं॥ शोककी दशामें लोक व्याकुल पुकारे जिन्हें जिनके समक्ष यक्षपित अति दीन हैं। चिदानंद धन जान योगीजन ध्याते जिन्हें 'राम' वही देश जगदीश समीचीन हैं॥ —रामनारायण दत्त पाण्डेय म्या • शासी 'राम'

## ईश्वरकी महत्ता

### ( केसक—साहित्यशासी पं॰ श्रीजगन्नारायग्रेवजी शर्मा 'कविपुष्कर' विशास्त् )

#### [पुष्कर-छन्द]

(१)

(

जब इस जगका नाम नहीं था, तब तेरी थी सत्ता !
तेरी इच्छा बिना न कोई, हिल सकता है पत्ता ॥
गगन-सदृश तू ही है व्यापी, सूर्य-चन्द्र-छवि-धारी !
अग्नि-समान तेज रखता है, वायु-तुल्य-गति-कारी॥

(2)

पृथ्वीमें त् गन्ध-रूप हैं, जलमें रस हो राजे! आत्मा-बीज सकल प्राणीमें, जीव-ज्योति उपराजे॥ कोटि-कोटि ब्रह्माण्ड तुर्भासे, पैदा हो लय होते! देव-पितर-पाताल-स्वर्गमें, तेरे अभिनय होते॥

(3)

ब्रह्मा-विष्णु-शम्भुकी समता, तुभसं जानी जाती ! सृष्टि-स्थिति-संहार-कारिणी-प्रभुता गुरुता पाती॥ येदोंके तत्त्वींका स्वामी, अन्तर्यामी तृ हैं! सबसे परे समीमें रमता, सब थलगामी तृ है॥

(8)

'नेति-नेति' कह मूक हो गई, निगमागमकी वाणी। 'इदमित्यं'कह सके नश्रवमी,ऋषि-मुनि-ध्यानी-ज्ञानी॥ अजरामर-अब्यक्त-अजन्मा-निर्विकार-प्रभु-न्यायी। भक्तोंका जीवन-धन प्यारा,कान्ति-शान्ति-वरदायी॥

(4)

मनकी शक्ति जहाँतक जाती, उससे दूर-निवासी! नाना भाँति विविध भावोंमें, तृ है स्वयं विकासी॥ नाम-रूपके भेद भरा तृ, जो चाहे सो माने! बाहर-भीतर समकर जाने, सो साधक पहचाने॥ (६)

यही धन्य है प्रेमी तेरा, जो असत्यको त्यागे! तुभमें लीन काम-मद तजके, हो सेवक अनुरागे॥ उसे न धाम-धराकी चिन्ता, यम-यातना न होती! सो पाता है अन्तकालमें, अलख मोक्षका मोती॥

(e)

मेघोंको पानी बरसाना, तृने मले सिखाया! सागरको तरङ्ग-मालाको, तृने प्रकट दिखाया॥ तृने पर्वतकी श्रेणीमें, विचित्रता दरसाई। सुन्दर वनमें ओपधियोंकी, की तृने अधिकाई॥

(2)

पशुओंके समूहमें तूने, बल-उद्यमको डाला! तृने पक्षी लघु कीटोंको, पैदा करके पाला॥ फल-फूलोंमें मृदुता-शोमा, तुही बनानेवाला! निशि-वासर-भृतुको संवतमें, निज हाथोंसे ढाला॥

प्रकृति-पुरुष जो कुछ सो तू हैं, ऐ ईश्वर अविनाशी !

अभिमानी हैं तुक्ते न लखते, बुद्धि-भ्रष्ट दुखराशी॥ जहाँ देखिये वहाँ राजती, तेरी अद्भुत माया। वही तुक्ते कुछ जान सका है, जिसपर तेरी दाया॥

(१०)

जप-तप-संयम-नियम यक्षका, प्रिय आधार तु ही है। ब्रह्मचर्य-वत-पूजादिकमें, गुरु स्वाचार तु ही है। बंधी हुई जिनकी आँखोंपे, कुटिल-मूढ़ता-पटी। वे क्या समभ सकेंगे, तुभको सोना है या मही॥

(११)

सरल शुद्ध मानस-मन्दिरमें, मूर्तिमान हो जावे। माता-पिता-पुत्र-बान्धवकी, समताको उपजावे॥ शरणागतकी रक्षा करना, पे दयालु उपकारी! जो हो भूल भुला दे उसको, 'कविषुष्कर' मयहारी॥

## आधुनिक अनीश्वरवाद

(लेखक--पं० भीकक्ष्मण नारायणजी गर्दे)



मीखरवाद स्वयं कोई नयी चीज नहीं है। प्राचीन कालसे ही चला आया है। प्रत्येक देश और कालमें कुछ लोग श्रनीखरवादी रहे हैं। पर आधुनिक अनीखरवाद एक विशेष आकर्षग्रके साथ आता है थीर इस कारण जो झनीखरवाद या अनारम-

वाद किसी समय भी लोकप्रिय नहीं हुआ वह इस समय कुछ लोकप्रिय-सा हो रहा है। कारण, आधुनिक अनीश्वर-वाद एक ऐसे राजनीतिक और आर्थिक आदर्शके साथ आ रहा है जो सर्वसाधारणको प्रिय है। यह आदर्श है. समाज-सत्ता (कम्युनियम)। अवनकके राजनीतिक और आर्थिक स्थित्यन्तरों हा यह स्वाभाविक परिणाम है। पर जो कोई कम्यूनिज्मका नाम सुनता है, कम्यूनिज्मकी छोर भुकता है, मार्क सके तत्त्वज्ञानकी बाने सुनता है, लेनिनके पराक्रमों मे चिकत होता है और फिर यह जानता है कि इंबर और धर्मको छोडे विना कोई भी मन्द्रय कम्युनिस्ट नहीं हो सकता, तब वह कम्युनिस्ट होनैके शौकमें ईश्वर श्रीर धर्मके विरुद्ध वार्ने करनेके फेशनको भी इंग्लियार कर लेता है। ख़ब्बं रूसमें पहले ऐसे कम्युनिस्ट थे जो यह कहा करते थे कि हम जब कम्युनिज्मकी सब बार्ने मानते हैं और ईश्वरको भी मानने हैं तब ईश्वरको मानने हुए भी इस कम्युनिस्ट रह सकते हैं। (कोलटनकृत एक्स वाई जेड चाफ कम्यूनिज्म ) पर उन्हें मार्क् सका यह सिद्धान्त पढ़ाया गया कि ईसर और धर्म जनताके लिये अफीसके समान हैं। लेनिनने समझाया कि संसारमें होनेवाले और सब अपराध गनीमत हैं, पर ईश्वरपर विश्वास करना ब्रक्ता नहीं। (फूलुप मिलरकृत 'लेनिन चौर गान्धी') रूस-की सोवियट गवर्गमेष्टने ईश्वर और धर्मके विरुद्ध न केवल यद्भकी घोषणा की है बल्कि वह युद्धकी सब नीतियोंका अवलम्बनकर प्रत्यक्ष युद्ध ही कर रही है। ईश्वर और धमंके विरुद्ध जितने उपाय विधिपूर्वक किये जा सकते हैं सब किये जा रहे हैं झीर इस कार्यक्षेत्रको 'रिलीजम फ्राएट' यानी 'धार्मिक रणक्षेत्र' कहा भी जाता है। (कोलटनकृत एक्स वाई जेड ) इस लेखमें इस इस धार्मिक रक्ता

विवरण नहीं देना चाहते, क्योंकि हमें यहाँ केवल श्रानीश्वर-वाद देखना है जो कम्यूनिउमके साथ है; यह देखना है कि रूसकी सोवियट गवर्नमेण्ट या दुनियामें जहाँ-तहाँ छितरे हुए कम्यूनिस्टोंका वह तत्त्रज्ञान क्या है जिसके कारण वे यह समझते हैं कि ईश्वर नहीं है और इसिलये वे ईश्वर-विश्वासका अन्त करनेपर तुले हुए हैं। हमें यह विश्वास है कि कोई भी ज्ञान, विज्ञान या तत्त्वज्ञान ऐसा नहीं हो सकता जो ईश्वर या आरमाका न होना सिद्ध करके दिखा सके। पर हम स्वयं ज्ञानी, विज्ञानी या तत्त्वज्ञानी नहीं हैं, इसिलये श्वनीश्वरवादी ज्ञानी, विज्ञानी, तत्त्वज्ञानी महारमार्थोकी बातें काटना हमारे लिये सम्मव नहीं हैं— उनकी बातें यदि कट सकती हैं तो केवल इसी कारण्ये कट सकती हैं कि उनका ज्ञान कामान्छक्ष है, विज्ञान अपूर्ण हैं, और तत्वज्ञान अपूर्ण हैं।

### १-कार्य-कारण-सम्बन्ध

कम्युनिस्ट यह कहते हैं कि संसारमें जितने पदार्थ हैं, सब कार्य-कारण-सम्बन्धमं बँधे हैं। प्रत्येक परार्थ किसी-न-किसी कारणका कार्य है, इसमें ईश्वरका हाथ तो कहीं भी नहीं दिखायी देता। कुछ लोग कहने हैं कि जिस तरह टाइम बनानेवाली वडी एक स्नास भनलवसे बनायी जाती है, उसके सब पुर्जे अपने-अपने म्थानमें अपना-अपना काम करने हुए घई।का मनलब हासिल कराने हैं, उसी तरहसे इस विश्वकी भी रचना है, इसका एक विशेष उद्देश्य है और यहाँ हम जिनने पटार्थ देखते हैं वे सब उसी उहें हय-को परा करनेके लिये हैं जैसा कि हारविनकी हवोल्यूशन थ्योरी (विकासवाद) से मालूस होना है। परन्तु ऐसा नहीं है-विश्वकान कोई लक्ष्य है और न उस लक्ष्यकी कोई कल्पना ही विश्व कर सकता है। विश्वको समझनेका पुकसात्र उपाय कार्य-कारण-विचार है। राम हुई और फिर दिन हुआ । क्यों हुआ ? यानी किस कारणसे हुआ. यह बताया जा सकता है। कारण यही है कि प्रथ्वी वुमती है, उसका जो हिस्सा सुयंके सामने हुआ वहाँ दिन हुआ, जो हिम्सा पीछे रहा वहाँ रात हुई । कोई मन्ष्य पानी पीता है। स्यों ? इस कारणसे कि उसका गढा

मुलता है। गला क्यों सुखता है ? वायु या पित्तके बढ़नेसे। यही बात मनुष्य-समाजोंकी भी है। हिन्दुस्थान स्वतन्त्रताके लिये छदता है। क्यों ? इस कारणसे कि वह पराधीनतामें है । जो पराधीनतामें होगा वह स्वतन्त्रताके लिये छडेगा ही। इसमें बोलशेविक-राज्य क्यों स्थापित हुआ ? इस कारणसे कि जहाँ यूरोपकी वर्तमान पूँजीपसभाही होगी वहाँ मार्क्सकी मेटिरियिकस्ट फिलासफी (जहनस्वज्ञान) फैलेगी और अजुरोंका राज्य होगा । यह कार्य-कारण-सम्बन्ध है. लच्च और दैव-सम्बन्ध नहीं। यह सम्बन्ध वैसा ही है जैसा कि पृथ्वीके घूमनेसे दिन और रातका होते रहना या सूर्य और पृथ्वी-के बीचमें चन्द्रके आनेसे सूर्यग्रहणका दिखायी देना। सूर्यप्रहण किस उहं स्यमे हुआ, यह नहीं पूछा जाता, बस्कि सूर्यग्रहण क्यों हम्रा, यह प्रशासात है। अर्थान् कारण-कार्य-सम्बन्ध पूछा जाता है। उसी तरहसे रूसमें कम्युनिम्ट-राज्य क्यों स्थापित हुआ ? यह पूछना ठीक है। किस उद्देश्यसे स्थापित हुआ यह पूछना ठीक नहीं । इसपर म्टैमछर नामक एक विद्वानने पृछा कि यदि कम्युनिम्ट-राज्य स्थापित होना सूर्यग्रहणके समान ही कार्य-कारण-सम्बन्धमे निश्चित है तो उसके लिये इतने बढ़े संघटन भौर उद्योगकी क्या आवश्यकता है ? कम्युनिस्टोंने इसका ठीक ही उत्तर दिया है कि कम्युनिम्ट-राज्यका स्थापित होनारूप कार्य निश्चिन होनेपर भी उसे स्थापित करनेका उद्देश्य मनमें रखकर उसके लिये जो संघटन धीर उद्योग किया जाता है उसका कारण यह है कि उस कार्यका यह भी कारण है---जहाँ-जहाँ पूँजीपनशाही होगी वहाँ-वहाँ लोग कम्यूनिस्ट-राज्य-पद्धति स्थापित करनेकी सोचंगे श्रीर उसके लिये उद्योग करंगे और कम्यूनिस्ट-राज्य स्थापित होगा । इसमें उद्देशका जो भाग है वह एक तो भन्ष्य-समाजके भीतरकी बात है (सम्पूर्ण जगत्की नहीं ) सो भी कार्य-कारणके परेकी नहीं, कार्य-कारणके भीतरकी है। अर्थात इन सब उदाहरणोंमें यही देखा जाता है कि विश्व कार्य-कारण-सम्बन्धमात्र है। इसमें न कहीं कोई उद्देश है, न दैव ही और इसक्रियेन कोई ईश्वरका हाथ ही। इस जिमे दैव यानी जिस घटनाको 'दैवात' या 'अकस्मात' हई ( ग्रेक्सडेण्ट ) कहते हैं, वह भी, कार्य-कारण-सम्बन्ध-के सिवा और कुछ भी नहीं है। ऐक्सिडेयट या झाकसिक घटना इस उसीको कहते हैं जिसके कुछ कार्या इसे

मालुम रहते हैं भीर कुछ कारचा नहीं मालुम रहते। इम किसी कामसे नहीं गये, रास्तेमें एकाएक एक पुराने मित्र-की भेंट हो गयी जिसकी कोई आशा या सम्भावना नहीं थी। या इस कहीं दावत खाने गये और अकस्मात् किसीने बाकर इमारे उत्पर तमंचा चला दिया। इन अनिष्ट और इष्ट होनों प्रकारकी घटनाओं में कोई भी यह देख सकता है कि कार्यके कारणका एक हिम्सा हमें मालूम है और दूसरा हिभ्या नहीं मालुम । इसलिये यह समकता चाहिये कि संसारमें जो कुछ है, सब कार्य-कारण-सम्बन्धसे समझा जा सकता है और इस तरहमे समझना ही वैज्ञानिक समझ है और यह समझ ईश्वरकी कोई आवश्यकता ही नहीं रखती । रह गयी बान विकासवादकी तो जो लोग विकासवादका यह अर्थ समझते हैं कि संसार और संसारकी प्रन्येक वस्त विकसित हो रही है व गलत समझते हैं, क्योंकि दुनियाकी सतहपर किसी जमाने-में इतने बहु-बहु और भयद्वर जानवर थे कि जिन्हें दैख या दानव कह सकते हैं पर अब वे सब नष्ट हो गये हैं और बढ़े-बढ़े ऐश्वर्यशाली, बलशाली, सभ्य मानव-राष्ट्र बैबिलान, रोम और यूनान आदिका आज कही पता भी नहीं है। इजारों भरे हैं, खाकमें मिले हैं तब जाकर दो-एक विकसिन हुए दिग्वायी देते हैं। जो नष्ट हुए वे क्यों हुए (किस उद्देश्यमें नहीं, किस कारशसे) यह जाना जा सकता है और जो विक्यित हुए वे किम्य कारण हुए, यह भी जाना जा सकता है, यानी कार्य-कारण-सम्बन्ध ही जाना जा सकता है। कारण, विश्वका नियमन कार्य-कारण-सम्बन्ध ही हैं। (पुनव बुखारिनकृत हिस्टारिकल मेटिरियलिंडम)।

कम्यूनिन्टोंकी इस विचार-पद्धतिका अब किश्चित् परीक्षण करें। पहली बात इम यह देखने हैं कि विश्वके एक सामान्य नियमके रूपमे इमें यह बताया गया कि विश्वका प्रत्येक पदार्थ कार्य-कारण-सम्बन्धमे बँधा है। अर्थात् प्रत्येक पदार्थ, प्रत्येक भाव श्रीर प्रत्येक घटना किसी-न-किसी कारणका कार्य है, किसी उद्देश्यका फल नहीं। यह अलग-अलग प्रत्येक पदार्थकी बात हुई, पर सम्पूर्ण विश्वका कारण क्या है यह नहीं माल्झ हुआ। कम्यूनिन्टोंकी मेटिरियजिस्ट फिलासफीमें शायद इसका कोई उत्तर नहीं है। इसका मतलब यह है कि यदि कोई इस विश्वके मूल कारणको खोजनेके लिये चले हो इस जड तस्वशानमें उसे बड पत्थरकी दीवारोंसे ही टकराना पढ़ेगा।

दूसरी बात यह है कि प्रत्येक पदार्घके मूलमें कारणका अनुसन्धान करनेवाला जद तत्त्वज्ञान असंख्य पदार्थीके असंख्य कारणोंको बटोरनेके लिये कहता है, सम्पर्णके मूल-का कोई एक कारण ऐसा नहीं बतलाता जिससे धसंख्य पदार्थीके असंख्य कारगोंको असंख्य कालतक द्वाँदनेका श्रम न करना पड़ें और एक मूलकारणके मालूम होते ही श्रसंख्य कारण आप ही मालम हो जायँ। मंटिरियलिम्ट फिलासफीमें इसका कोई समाधान नहीं है। इसका यह मतलब नहीं है कि मेटिरियलिम्ट फिलासफी कोई चीज नहीं। हम यह कह सकते हैं कि वह बढ़ी उपयोगी वम्यु हो सकती है, पर अपने ही च्रेत्रके अन्दर, उस क्षेत्र-के बाहर नहीं। कारण, प्रत्येक क्षेत्रका नियम उसी चेत्रके लिये उपयोगी हो सकता है, उसके बाहर नहीं। विश्वके मुलका विचार करते हुए बेट्रैंड रसेलने अपने 'सायंटिफिक आउट लुका ग्रन्थमें यह लिखा है कि 'हम नहीं समझते कि यदि हम यह मान लें कि विश्व 'अपने श्राप' आरम्भ हक्षा तो इसमें कोई हर्ज है, सिवा इसके कि यह बात कुछ भही-सी मालूम पङ्ती है। 'पर वैज्ञानिक अनुसन्धानमें अच्छे-भहेका कोई सवाल नहीं उठता, सवाल सामने रहता है ठीक-बे-ठीक, सही-गलतका । यदि यह मही है कि विश्व 'अपने आप' आरम्भ हुन्ना तो बेट्रैंड रसंस्के वैज्ञानिक दिसागको यह जानना चाहिये कि 'अपने आप होना' भी एक पदार्थ है जो सब पदार्थोंका मुलकारण है। यह 'अपने आप होना क्या है ? किसी नियमका--कार्य-कारण-सम्बन्धका न होना है अर्थात् कार्य-कारण-सम्बन्धके परे भी कोई चीज है जहाँ कार्य-कारण-सम्बन्ध नहीं है। पर मेटिरियलिस्ट फिलासफी इसे संजुर न करेगी, क्योंकि 'अपने आप' होना स्वीकार करनेमें कार्य-कारण-मन्दन्यके परे कोई प्रच्छन्न शक्ति माननी पहनी है और ऐसा मानने-ये श्रनीश्वरवादकी जड़ ही कट जाती है। अस्तु। दूसरी बात यह है कि कम्यूनिस्टोंके जड तस्वज्ञानमें काय-कारण-सम्बन्धका जो विचार है वह मुलकारण तो बतलाता ही नहीं पर मनुष्य-समाजकी गतिको देखते हुए भी अपर्ण मालुम होता है। यह विल्कुरू यही है कि मनुष्यकी हुन्छ। स्वतन्त्र नहीं है (फ्री विख नहीं है ) पर इसमें भी कोई सन्देह नहीं कि मनुष्य कोई भी काम करनेके पूर्व इच्छा करता है, पहले इच्छा किये बिना वह कोई कार्य कर ही नहीं सकता, यह प्रत्येक सनुष्यके अनुभवकी बात है।

इसपर कम्यूनिस्टोंका यही तो कहना है कि इच्छाएँ या उद्देश्य भिन्न-भिन्न अवस्थाओं में जो भिन्न-भिन्न प्रकारके होते हैं उनसे यही मालूम होता है कि इच्छा या उद्देश्य स्वतन्त्र नहीं बल्कि जह यानी पार्थिव (मेटिरियल) अवस्था-के अधीन है। पर कम्यूनिस्ट फिलासफर इस बातको मानेंगे कि प्रायेक जह-अवस्था किसी-न-किसी कारणका परिग्राम है, किसी-न-किसी कारणका कार्य है अर्थात कर्म है। और प्रायेक मनुष्यका अपने प्रत्यक्ष अनुभवके सम्बन्धमें यही त्रयान है कि इच्छाके बिना कोई भी कर्म नहीं होता। अर्थात प्रत्येक अवस्था किसी-न-किसी इच्छामे ही उत्पन्न होता है। इसलिये विश्वका प्रस्येक पदार्थ किमी-न-किसी इच्छाका ही परिणाम है। अत्युव कम्यूनिस्टोंका यह कहना गलत है कि सृष्टिमें केवल कार्य-कारण-मम्बन्ध है—इच्छा या उद्देश्य कुल भी नहीं।

#### २-पहले जड या पहले चैतन्य ?

इसपर कम्युनिस्ट यह कहते हैं कि यदि इस यह मान लें कि प्रत्येक कार्यका मृल कोई-न-कोई इच्छा है और इसलिये इस सृष्टिके मुलमें भी इन्छा है तो इमें ईश्वर मानना पड़ेगा, क्योंकि जब इच्छा है, सब उस इच्छा-का करनेवाला कोई-न-कोई चाहिये ही। पर ऐसा सोचना बिरुकुल वे-दुनियाद है। कारण, संसारमें हम क्या देखन हैं ? पाथरके कोई इच्छा नहीं होती, सूर्यका कोई उद्देश्य नहीं है, न आकाश-गंगा या नारका-पुत्र भाषने मामने कोई उद्देश्य रखते हैं या किसी बातकी इच्छा करते हैं । सनुर्यों में इस जो इच्छा देखते हैं वह बाइर जो विषय वह देखता है नथा उसके जो इन्द्रियाँ हैं उनके कारणसे उत्पन्न होती है। श्रव सवाल यह पैदा होता है कि सनुष्यका सन पहलेसे हैं या शरीर पहलेसे हैं। पहले क्या है—सन और सनकी हच्छाएँ, वृद्धि और उसके विचार, चित्त और उसके भाव या यह जड जगत् ? इस जानते हैं कि मनुष्य प्रकृतिका एक श्रंश है। हम निश्चित-रूपमे इस वातको नहीं जानते कि पृथ्वीको छोड अन्य ब्रहोपब्रहींमें मनुष्यीये भी अधिक विकासप्राप्त प्राणी हैं या नहीं, यद्यपि यह सम्भव है कि हों: कारण ये प्रहोपग्रह असंख्य हैं। पर यह हमें निश्चितक्ष्यमें मालुम है कि मनुष्य इसी द्नियाका प्राणी है और वह प्रकृतिसे ही उत्पन्न हुआ है और प्रकृतिका ही संश है। विश्वके इस विराट्रूपमें मनुष्यका मन तो एक बहुत ही छोटी-सी चीज है। वृसरी बात यह है कि मनुष्य अन्य पशुओंसे उत्पन्न हुआ है और ये पशु भी इस विश्वमें बहुत धोदे कालसे हैं। जब यह विश्व भी सूर्यके समान आगका गोला ही था, उचहा होकर इस रूपको नहीं प्राप्त हुआ था तब मन या बुद्धिवाले प्राची कहाँ थे ? ये प्राची तो उत्पन्न हुए हैं बहुत पीछे । निरीन्द्रिय जह प्रकृतिसे सेन्द्रिय-प्रकृति उत्पन्न हुई और सेन्द्रिय-प्रकृतिने एक ऐसा रूप खड़ा किया जो सोचनेमें समर्थ हुआ प्रयोन् मनुष्य उत्पन्न किया । पहले अचेतन जड प्रकृति थी जिसमेंसे यह सोचनेवाली प्रकृति उत्पन्न हुई। इसलिये जढ प्रकृति ही मन-बुद्ध्यादि अन्तःकरणकी जननी है, अन्तःकरण जड प्रकृतिकी जननी नहीं। प्रधात् यह जो कहा जाता है कि प्रत्येक पार्थिव अवस्था किसी-न-किसी इच्छा या उद्देश्यका परिणाम है, यह हो ही नहीं सकता; क्योंकि पार्थिव अवस्था पहलेमे हैं, इच्छा करनेवाला सन पीछेसे उत्पन्न हुआ है। इसलिये विश्वके मूलमें कोई लक्ष्य, उद्देश्य या इच्छा नहीं हो सकती-कार्य-कारण-सम्बन्धके सिवा इसमें और कोई हेतु नहीं है। जह अवस्था पहले है, उसमें में इन्द्रियों वाले पदार्थ निकले हैं और इन इन्द्रियों-वाले पदार्थीमें मे-कार्य-कारण-सम्बन्धसं ही विशेष अवस्थामें---मन और वृद्धिवाले प्राणी निकले हैं और इन बुद्धिवाले प्राणियोंने भपनी जहतन्त्र बुद्धियों मेंसे, भिन्न-भिन्न अवस्थाओं में भिन्न-भिन्न प्रकारके भाव, विचार, ईश्वरकी कल्पनाएँ,नाना प्रकारके तत्त्वज्ञान और धर्म-विचार निकाले हैं। यथार्थमें मूल-प्रकृतिमें नियम या नियन्ता किसी भी रूपमें नहीं है। इसिखये न कहीं कोई ईश्वर है न कोई धर्म । (हिम्टारिकल मेटिरियालिज्म)

उपर हम यह देल जुके हैं कि यह जह सच्चश्चान विश्वका मूल-कारण बतलानेमें असमर्थ है, कार्य-कारण सम्बन्धके परे क्या है इसका अनुसन्धान भी वह नहीं करता और मनुष्यमात्रके अनुभवको जह जगत्का जह-रूप दिखाकर जहीभूत करनेका प्रयास करता है। पहले यह विश्व अग्निमय था, पीछे ठराडा होनेपर वह इस रूपको प्राप्त हुआ, भीरे-भीरे धरतीमें भातु एँ उत्पन्न हुई, जलचर, थळचर, नभचर, कीट, पक्षी और पशु उत्पन्न हुए और अन्तमें मनुष्य हुआ। इसिजिये जबतक मनुष्य उत्पन्न नहीं हुआ था तबतक बुद्धि नहीं थी और अवतक मनुष्य उत्पन्न नहीं हुआ था तबतक बुद्धि नहीं थी और अवतक मनुष्य उत्पन्न सुष्ट में

तबतक मन भी नहीं था, क्योंकि मेटिरियक्तिम्ट फिलासकी में मन या बुद्धिकी तबतक कोई करूपना ही नहीं की जा सकती जबतक उसके छिये शरीरके मस्तकर्मे घर न बना हो । पहले गृह, तब गृही, यही सिद्धान्त मालूम होता है। अथवा दूसरा इष्टान्त है इंज़िनका, और कोई भी मेटिरिय-बिस्ट फिलासफीके इस सिद्धान्तके अनुसार यह कह सकता है कि जबतक रेलका इजिन नहीं बना था तबतक इस विडव-में वाष्पशक्ति नहीं थी क्योंकि मेटिरियक्तिस्ट यह पूछ सकते हैं कि खब यह सारा विश्व विज्ञानके विषयमें अन्धकारमें था, कहीं कोई यन्त्र या इक्तिन नहीं था तब वाष्पशक्ति कहाँ थी ? जैसे जब इस विश्वमें मनुष्य नहीं था तब मनुष्यका मन कहाँ था ? बाच्पशक्ति पहले-पहल उत्पन्न हुई हु अनमें । जैसे बुद्धि इस विश्वमें पहलेपहल मनुष्यके मस्तकमें उत्पन्न हुई । पर इस दलीलको जरा और गहराईके साथ देखें। मनुष्य जबतक उत्पन्न नहीं हुआ था नवतक यदि बुद्धि नहीं थी तो इस यह पूछ्ते हैं कि वह सनुष्यमें कहाँसे आयी ? जैसे कोई यह पूछ सकता है कि हि भन जब नहीं था तब यदि वाष्पशक्ति नहीं थी तो इंजिनमें वह कहाँसे आयी ? कम्युनिस्टर फिलासफर यह कहते हैं कि यह बद्धि बाहरके विषयों और अन्दरके इन्द्रियोंसे उत्पन्न होती है अर्थात् प्रकृतिसे उत्पन्न होती है, क्योंकि बाहरके विषय प्रकृति हैं. अन्दरकी इन्द्रियाँ भी प्रकृति हैं, इन इन्द्रियोंको उत्पन्न किया है प्रकृतिने ही । बुद्धि जब प्रकृतिसे ही सनुष्यको मिलती है तब इसका यह मतलब हुन्ना कि यह बुद्धि जढ प्रकृतिमें रहती हैं और वहींसे मनुष्यको मिलती हैं। जैसे इञ्जिनको आग श्रीर पानीसे वाष्पशक्ति मिलती है । जब इजिन नहीं था तब भी यह बाष्पशक्ति थी, चाहे सबको, विशेषकर पकाकर अन्त न खानेवालोंको न मालूम रही हो; वैसे ही जब मनुष्य नहीं था तब भी यह वृद्धि-शक्ति थी, मनकी संकल्प-शक्ति थी चाहे अब भी सबको अनुभवसे यह बात प्रस्यक न हुई हो । कारण, प्रकृतिमें यदि बुद्धि न हो - उस प्रकृतिमें जो जडवादियोंको आरम्भमें भागका एक बढ़ा भारी गोखा-सा नजर आती है। यदि बृद्धि न हो तो वह मनुष्यमें आती कहाँसे है ? जो चीज है ही नहीं उसमेंसे कोई चीन कैसे निकल सकती हैं ? अभावसे भाव कैसे निकल सकता है ? अचेतनसे चैतन्य कैसे उत्पन्न हो सकता है ? गीताने क्या खुव कहा है कि को नहीं है वह है, ऐसा नहीं हो सकता, जो है वह नहीं है, ऐसा भी नहीं

हो सकता । तिज्ञसे तेज निकल सकता है, बारुसे नहीं। कारण, तिलमें तेल है, बालूमें नहीं । जो चीज जिसमें नहीं है वह उसमेंसे नहीं निकल सकती, यह सिद्धान्त है। इसिवाये कम्युनिस्टोंकी मेटिरियलिस्ट फिबासफीका यह सिद्धान्त गलत है कि इच्छा, संकल्प, बृद्धि या विचार, उद्देश्य या लक्ष्य विश्वमें या प्रकृतिमें एक नयी चीज हैं जो पहरू नहीं थी। जो बात हम पहले केवल मनुष्योंके सम्बन्धमें कह आये कि मनुष्यका कोई भी कर्म इन्छापूर्वक ही होता है यानी पहले इच्छा होती है, पीछे कर्म होता है, वड़ी बात अब इस समग्र विश्वके विषयमें कहते हैं। इच्छा-के बिना केवल मनुष्यका ही नहीं, किसी जब-पदार्थका भी कोई कमें नहीं होता । कार्य-कारण-सम्बन्धके नियमका बास्ता इस इच्छापूर्वक और इच्छामूलक कर्मके साथ इस-बीज-न्यायसं अवश्य ही है। बुक्षका है। बीज होता है और बीजका ही वृक्ष होता है, वैस ही अवस्थासे अवस्था-नुसार इच्छा होती है और इच्छाके अनुसार अवस्था होती है। यह शब कार्य-कारण-सम्बन्ध है, पर वह इसना ही है, यही उसकी हद है। इस क्षेत्रके बाहर दूसरा नियम है। सृष्टिकी उस श्रवस्थामें जब वह अग्निका विराट् आवर्त उत्तरा हो चुका था, जलके बाद पृथ्वी प्रकट हो चुकी थी, पर घातु उज्जिजादिकी उत्पत्ति नहीं हुई थी अर्थात् वृशादि नहीं थे तब वृत्त-बीज-स्थाय नहीं था, क्योंकि वृत्त ही नहीं थे । तक ये वृत्र कहाँसे उत्पन्त हुए ! अर्थात् वृत्र नहीं वे पर उनके बीज थे। उसी प्रकार यह विराट विश्व था पर मनुष्य नहीं था-यानी मानवी बृद्धि नहीं थी तब मनुष्यमें बुद्धिका जो विशास वटवृत्त दिलायी देता हैं वह सामने दिखायों न देनेपर भी बृद्धि-बीजमें समाया हुआ या और इसी न्यायसे यह मानना पहेगा कि यह बृद्धि बीजक्पमें विश्वके मूलमें थी। इसिकिये विचार विश्वके मूलमें था, संकर्प विश्वके मूलमें था,लक्ष्य विश्वके मूलमें था, और उस बहरकी और बानेकी गति भी विश्वके मूलमें थी। मनुष्यमें जो बृद्धि हम देखते हैं वह बृद्धि पशु-पश्चिपोंने और वनम्पतियोंमें तथा धातुग्रोंमें भी किसी-न-किसी रूपमें हैं, यह वैज्ञानिकोंने देखा है। पग्धरमें, मिट्टोमें, जबामें, आगमें, हवामें भभी देखना बाकी है। इस खोजमें श्रसंक्य वर्ष छम सकते हैं, पर अनुमानसे आज भी यह सिद्ध है कि विश्वके मूकर्में बुद्धि है जो बुद्धिपूर्वक ही

चारासे मनुष्यके मसकतक कमसे विकासको प्राप्त हो रही है यानी प्रकट हो रही है।

कम्यूनिस्ट-फिलासफरींका यह कहना एक हदतक ठीक है कि मनुष्यकी इच्छा स्वतन्त्र नहीं है । वे उसे जहरान्य बतलाते हैं। पर वह केवल जहरान्य ही नहीं है। कारण, यह इस देख चुके हैं कि जह-जगत्का जो सहायस्त्र है इसके मुख्में खतन्त्र संकर्प है और इसलिये किसी भी इच्छामें जहतन्त्रकी परतन्त्र जहना भी है और मुख स्वतन्त्र संकल्पकी स्वतन्त्रता भी है। इसी स्वतन्त्र मुख-संकल्प-प्रतुपार होनेवाले सृष्टि-कर्मकी हमस्रोग देव कहते हैं जो कार्य-कारण-सम्बन्धमे रहित नहीं है पर वह इतनी छोटी चीज भी नहीं है कि ऐक्सिडेस्टकी इस स्याख्यामे वह कट जाय कि कछ ज्ञात और कुछ अज्ञात का(णोंके मेलकी घटनाको ऐक्सिडेयट कहते हैं। मन्यको जनतक मूल-संकल्पका ज्ञान नहीं होता अर्थात् उस मूल-संकल्प-को स्वतन्त्रता नहीं प्राप्त होती तवतक उसके जीवनमें ऐसे एक्सिडेण्ट होते ही रहेंगे, जिसके कुछ कारण उसके छिये अञ्चात हो रहेंगे ।

### ३-विकासक्रम और संकल्प

मेटिरियलिन्ट फिलासफीकी भ्रम केवल एक बात रह गर्या। सृष्टिके विकासक्रममे कुछ लोग जो यह अनुसान करने हैं कि विष उत्तरीत्तर उद्यत होता जा रहा है और इसमें विश्वारमाका कोई विशेष संकर्ष है, उसे पूर्वपचर्म यह कहकर काटा गया है कि बहुतोंका नाश हुआ लड़ कुछकी उस्ति हुई । पर उस्ति हुई यह बात स्वीकार की जानी हैं,माथ ही इतना और कहा जाता है कि अवनित भी हुई है। पर उसतिका यदि यही कम हो तो इसको कोई क्या करे ? यह उत्थान-पतनका चक्र है जो मेटिरियिकार फिलायफीके कार्य-कारवा-सम्बन्धसे रहित नहीं पर यह कार्य-कारण-सम्बन्ध निर्हेत्क भी नहीं । यह चक्र 'क्रसंक्रय बार धुमा है और असंख्य बार धुमेगा । इम-भाप रोज सोते हैं और रोज जागते हैं । यकाबटमें मनुष्य सो जाता है, बकावट दूर कर फिर जाग उठना है और पहले दिन जो उद्योग किया था उसी उद्योगको कुसरे दिन और भारो बढ़ाता है, जीवनमर उसका यही कम चलता है। इस कममें वह अपने कर्मके किसी अंगको होन देना है, किसी श्रंगको भागे बढ़ाता है, किसी श्रंगमें काँट-काँड करता है.

किसी शंगकी पुष्टि करता है। 'विकास केवल विकास नहीं है— आगे बढ़ना ही नहीं है, पीछे हटना भी है और फिर आगे बढ़ना है। मेटिरियलिस्ट फिलामफीमें भी सृष्टिका यहां कम माना गया है और इसके नाम हैं, इकिलिजियम (स्वस्थावस्था), विस्टर्बेन्स (बिरोध) और रि-एर्स्टब्लियम स्वस्थावस्था), विस्टर्बेन्स (बिरोध) और रि-एर्स्टब्लियम सेवट। यह कम सब बीवॉमें और सब प्रकारके जीवनॉमें है और जन्म, स्त्यु और पुनर्जन्मका भी यही सिद्धान्त है। इसलिये सृष्टिके इस कम-विकासमें कोई लक्ष्य नहीं है, यह नहीं कहा जा सकता। वह हमें मालूम नहीं है, यह अवस्य कहा जा सकता। वह हमें मालूम नहीं है, यह अवस्य कहा जा सकता है जैमा बढ़े-खढ़े विज्ञानिकोंने कहा भी है। विज्ञानका यह चेत्र भी नहीं है और इसलिये विज्ञानके भरोमें किसीको यह नहीं कहना चाहिये कि विश्वके मुलमें कोई संकष्टप नहीं है।

हम यह समझते हैं कि यहाँतक जो चर्ची हुई उससे अच्छी तरह यह प्रकट हो गया होगा कि कम्यूनिस्टोंके जह तन्वज्ञानमे यह नहीं सिद्ध होता कि सष्टिके मूलमें कोई संकल्प नहीं हैं और विज्ञानसे ही यह अनुमान होता है कि सृष्टिके मूलमें कोई संकल्प है जिस संकल्पके अधीन ही विश्वकी मारी इच्छाएँ हैं। कम्युनिस्टॉका अनीमरबाद और उस अनीमरवादका खण्डन भी उस मूल-संकरपके बाहर नहीं हो सकता। रूसमें अनीश्वर-वादकी सख्ती हो रही है, सम्भव है कि ईसरवाटकी सन्यताकी और भी अच्छी तरहमे प्रकट करानेके लिये ऐसा हो रहा हो। यह भी सम्भव है कि ईश्वर और धर्मके नामकी आइमें जो पाप होते हैं उनका नाश इसका हेतु हो। यह भी सम्भव है कि जिन्हें ईश्वर या आस्माके अस्तित्वमं सन्देश है उनका सन्देश दूर कराने-का यह एक साधन हो, क्योंकि जब ऐसा मन्देह होता है तब यह कहा गया है कि पूर्ण जढवादी बनकर ही देखना चाहिये कि आत्मा कहीं है या नहीं। परन्तु यह सब अपनी-अपनी भनोवृत्तिपर निर्भर करता है. इस इसमें अधिक और कुछ भी नहीं कह सकते कि इस बहवाद और इसके बिरुद्ध आत्मवादके संघर्षेसे कोई-न-कोई विकास-क्रमका सहायक उपकरण निर्माण होनेवाला होगा। और इसमें तो कोई सम्देह नहीं कि वैज्ञानिक पद्भतिसे विचार करके समाज-शास्त्रके विचयमें जो सिद्धान्त निकाले गये हैं वे समाज-शास्त्रकी इष्टिसे बहुत उपयोगी हो सकते हैं। परम्तु समाज-शास्त्रके इस अथवा और किसी भी पहल्को जाननेके लिये अनीश्वरवाद प्रह्म्य करनेकी कोई आवश्यकता नहीं है। यही नहीं कम्यूनिस्ट फिलासफीका अनीश्वरवाद किसी भी 'नान्यदस्सीति' वादके समान शुद्ध शास्त्रीय रिष्टके लिये अस्यन्त वासक है।

कम्युनिम्टोंके अनीश्वरवादकी दर्छ।लोका इसप्रकार परीच्या करनेके पश्चात् यह समझना बढा ही कठिन होता है कि इन विद्वानीने सन्पर्का खोज करके यह अनीश्वरबाद पाया या किसी मतलबसे अनीश्वरवादको साबित करनेके छिये इननी खोज की। मार्क्स और एंजल बहुत बड़े विचारवान् विद्वान् थे जो कम्यूनिस्ट फिलासफीके आचार्य हैं। मार्क सके गुरु हेगल बहुत बढ़े तत्त्वज्ञानी थे। पर उनके तत्त्वज्ञानमें ईश्वर प्रकट होता था । तत्त्वज्ञान मार्कसने उन्हींसे सीम्बा पर मार्कसने स्वयं कहा है कि हेगलके तत्त्वज्ञानको मैंने उलट दिया है. वह तस्वज्ञान सिरके बल चलना था. मैंने उस तस्वज्ञान-को उलटकर पैरोंके बल खड़ा किया है (हिस्टारिकल मेटिरियलिंग्स)। लेनिन भी बहुत बढ़े विद्वान् थे, उन्होंने युरोपके प्राचीन दर्शनीका भी अध्ययन किया था । परन्तु कहते हैं कि उन्होंने यह अध्ययन इंश्वरके विरुद्ध दुर्छ। हैं संप्रह करनेके जिये किया था (फूलुप मिकर), निर्देतुक सत्यके लिये नहीं । मार्क सकी मेरिरियलिस्ट फिलासफीके भाष्यकार एन बुखारिन भी बहुत बढ़े विद्वान हैं। परन्तु इन सब विद्वानोंका यह विचार है कि कोई भी ज्ञान समाजको किमी-न-किसी भावश्यकताको पूर्तिके लिये होता है अर्थात किसी कामनामे होता है और जो ज्ञान प्राप्त होता है वह उस समाजकी श्रवस्थाने बँधा रहता हैं (हिस्टाहिकल मेटिरियलिजम )। इसी सिद्धान्तके अनुसार इस विचार करें तो उससे यह परिशास निकलेगा कि जिस परिस्थितिमें कम्यनिस्टांने कम्यनिस्ट राज्य स्थापित किया उस परिस्थितिमें अनी शरवादकी आवश्यकता थी-- 'ऊर्ष्व-मुलं अधःशासं अश्वरयं को 'अधश्च मुलानि श्रनुसन्ततानि' के उपसिद्धान्तोंके सहारे 'अधोमलं अर्ध्वशाखं' माननेकी आवश्यकता थी. इसी आवश्यकतासे अनीधरवाद उत्पन्न हुआ और यह अमी श्रद्धाद कम्यूनिम्टोंकी वर्तमान अवस्था-से ही बँधा हुआ है। मेटिरियलिम्ट फिलासफीका यह भी सिद्धान्त है और वह ठीक भी है कि सब अवस्थाएँ बद्छा करती हैं। इसिलये इसी सिद्धान्तके अनुसार कम्यू-

निस्टोंकी यह अवस्था बदल जायगी तब उसके साथ समाजकी आवश्यकता भी बदलेगी और तब यह अनीश्वर-बाद भी बदल जायगा । यह बात हमी जह तस्वज्ञानके सिद्धान्तोंसे ही सिद्ध है। कम्यूनिस्टोंकी वह कौन-सी आवश्यकता थी जिसके कारण अनीश्वरवाद उरपन हुआ, इसके बारेमें इस कुछ भी नहीं कह सकते । पर लोग कहते हैं कि समाज-सत्ताको अत्यन्त १६ करनेके लिये यह आवश्यक हुआ कि समाजके सब व्यक्ति समाज-सत्ताको ही सर्वोपरि मान हैं (वर्नांड की कृत 'होनिन') और 'सर्व-धर्मान्परित्यज्य' एक समाजकी ही शरण लें । ऐसी शरण लें कि व्यक्ति कैवल समाजका एक यन्त्र वन जाय। उसकी बुद्धि, उसका मन, उसका हृद्य, उसके प्राण समाजके हो जायँ और समाज उनके द्वारा अपना कर्म करे। पर यह देखा गया कि मनुष्योंके हृदयोंमें न जाने कहाँसे आकर ईश्वर बैठा हुआ है और जितना स्थान इस ईश्वरने घेर रक्ता है उतना स्थान समाजके अधिकारके बाहर है और यह हृदय ही एक ऐसी चीज है जो मनुष्यमें सबसे अनमोल चीज है जिसपर ईश्वरका अधिकार होनेसे समाज-का कोई अधिकार नहीं। असली चीज तो हृद्य ही है। हृद्य दिया तो सब कुछ दिया। व्यक्तिका यह हृद्य समाजको तभी मिल सकता है जब उसमैंसे ईश्वर निकल जाय । कम्यूनिम्ट फिलासफीके अनीश्वरवादका शायद यही कारण हो: क्योंकि लेनिनने कहा है कि व्यक्तियोंका ब्यक्तित्व ही ईश्वरके पनाह पानेकी आखिरी जगह है, इस-लिये व्यक्तित्व मिटाना होगा। (वर्नांड की कृत 'लेनिन') यदि इस अनीश्वरवादका यही कारण हो तो यह इस फिलासफीके 'आवश्यकतान्सार कामनायुक्त ज्ञान' के सिद्धान्तके सर्वथा श्रमुकुल हो है पर जैसा कि हमने उपर कहा, यह अवस्थानुसार बदलनेवाला ज्ञान सदा ही अस्थिर रहता है, क्योंकि बदलता रहता है। इसिछिये श्रनीश्वरवाद एक बदलनेवाली चीज है। चाहे यह उरकान्ति (विकास-क्रम ) से बदले या क्रान्तिसे बदले, क्योंकि परिवर्तन दोनों प्रकारमे होता है। जब हम यह दिखा चुके कि 'ईन्डर नहीं हैं' यह बात मेटिरियलिस्ट फिलासफीसे नहीं साबित होती और इस फिलामफीका अनीश्वरवाद चाहे जब बदल सकता है और यही फिलासफी आगे बढ़कर यह कह सकती है कि ईश्वर हैं, तब इतना ही कहना अब बाकी रह जाता है कि किसी भी बुद्धिमान मनुष्यको ऐसे अस्पिर ज्ञानका भाश्य न करना चाहिये ।

आधुनिक अनीधरवादके पक्षमें और कुछ छोटी-मोटी दछीलें हो सकती हैं, जैसे—(१) यदि ईखर है तो संसारमें इतना दुःख क्यों है ? (२) ईखर और धर्मके नामपर बबे घरपाचार हुए और अब भी हो रहे हैं ? (३) ईखर की करपना भयसे निकछी है और भयसे जो बात मानी गयी वह सच नहीं हो सकती जैसा कि बेट्रैंड रसेछने कहा है । इनका समाधान बहुत संक्षेपमें किया जा सकता है।

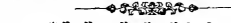
( ) ) संसारमें इतना दुःख क्यों है ? इसका उत्तर यही हो सकता है कि जो छोग सुखका राम्ता भूछते हैं वे दुःख पाते हैं। अर्थात् दुःखका कारण अज्ञान है। 'अज्ञान है' का अर्थ यह है कि कोई ज्ञान है जिसको संसार प्राप्त करना चाइता है। दु:ख यथार्थमें ईश्वरको प्राप्त करनेकी बेचैनी है। दुःख है इससे ईश्वर नहीं है यह नहीं साबित होता। दु:ख क्या है यह जानना चाहिये। (२) ईश्वर और धर्मके नामपर बद्दे-बद्दे अध्याचार हुए हैं, इससे भी यह तो नहीं साबित होता कि ईश्वर और धर्मके कारण श्रस्याचार हुए। सस्यके नामपर यदि कोई मूठ बोले तो इससे यह कोई नहीं कहता कि सच ही फ़ुठ हैं। 'नामपर' पदसे ही यह सुचित होता है कि ईश्वर और धर्म अत्याचारमे कोई भिन्न चीज हैं। आधुनिक विज्ञानका दुरुपयोग करके सम्यताके नामपर बड़े-बड़े राष्ट्र एक दूसरेकी छातीपर चढ़ बँठे, इससे न तो आधुनिक विज्ञान बुरा हुआ, न सभ्यता ही कोई बुरी चीज हुई। अस्याचार कोई तृसरी ही चीज है, उसका ईश्वर, धर्म या विज्ञानसे कोई सम्बन्ध नहीं है। (३) ईश्वरकी कक्पना भयसे निकली है इसिलये वह सच नहीं। जैसे कोई कह सकता है कि भयसे दिखायी देनेवाछा भूत सचा नहीं होता । अञ्चानमें मनुष्य ईश्वरकी जो कल्पना करता है वह भयमे भी कर सकता है, दुः खमे भी कर सकता है और अज्ञानसे भी कर सकता है। पर भयसे ईश्वरकी कहपना करना एक बात है और भूतकी कस्पना करना दुसरी बात है। पहली बात भयसे ऊपर उठनेकी है और दूसरी भयसे नीचे गिरनेकी । भय शोता है या क्या होता है ? भय इस बातका ज्ञान है कि इस दुर्बल है और कोई ताकत ऐसी है जो इमें सा जायगी। भूत दिसायी देता है यानी क्या होता है ? यह निश्चय होता है कि यह ताकत इमें ला जायगी भीर वह ताकत उसे ला जा सकती हैं । ईन्वरकी कक्पना होती है बानी क्या होता है ? आस-

विश्वास होता है और मुकाबलेकी ताकत हट जाती है— चारमशक्ति जाग उठती है चौर कहती है कि सब शक्तियों-से श्रेष्ठ शक्ति ( ईसोंमें श्रेष्ठ ) में हूँ। भयसे जो ताकत ऊपर उठाती है वही असखी ताकत है, वही शक्तियोंमें श्रेष्ठ शक्ति है। भग इस बातका बोध है कि एक निर्भय स्थान भी है। दु:ख इस बातका बोध है कि एक अखगढ सुखका स्थान भी है। अज्ञानका दंश इस बातका बोध है कि एक परम ज्ञानका स्थान भी है। संसारके सारे विचार चौर उद्योग उसीके लिये हैं। अनीधरवादी कहते हैं कि इम ऐसी निर्भयता, ऐसे अखगढ सुख और परम ज्ञानको प्राप्त करेंगे पर वह आज मौजूद नहीं है। ईधर- वादी कहते हैं कि वह आज भी मौजूद है। तुम उसे विकासके उत्थान-पतन-चक्के चक्करमें पड़कर देववशात् प्राप्त करोगे श्रीर ईश्वरवादी कहते हैं कि हम उसे क्रान्ति (Revolution) के हारा अभी प्राप्त करेंगे।

जिन ईश्वर-भक्तोंने ईश्वरकी प्राप्त कर लिया है वे इस ईश्वरवादके प्रस्यक्त प्रमाण हैं। वह तत्त्वज्ञान वे ही वतला सकते हैं। उसके लिये उन्हींके पाम जाना चाहिये।

> तद्विद्धि प्रणिपातेन परिप्रश्लेन सेनया । ठपदेश्वमन्ति ते ज्ञानं ज्ञानिनस्तन्बदर्शिनः ॥

> > (गीता)



## ईखर कहाँ है, कैसा है और कैसे मिल सकता है ?

(ॅलखक—श्रीदिगम्बरदासर्जा कामत)



यलं के मुप्रमिद्ध सन्पुरुष श्रीसिद्धारूढ़ म्बामीका नाम जगत्-प्रसिद्ध है। कर्नाटकमें इनको छोग श्रीज्ञानेश्वर महाराजके अवतारके रूपमें मानते थे। इनमें श्रीण्कनाथजीके समान अपूर्व शान्ति, श्रीरामदासजीके समान नेष्ठिक बद्धाचर्य तथा श्रीज्ञानेश्वरजीके समान

पूर्ण श्रीर गरभीर ज्ञान था। इनकी प्रबोध-शक्ति भी अति उत्कृष्ट थी। इनके पास राजे-महाराजे भीर बड़े-बड़े पविडत आते और चरणोंमें मादर मिर नवाते थे। बद्ध, मुमुक्षु तथा सिद्ध-कोटिके महारमा सभी आपके दर्शनमे समान आनन्द साम करते थे।

वेदान्त-सम्बन्धी कोई कंसा ही प्रश्न क्यों न करे वह धनायास ही उसकी समक्तमें आनेयोग्य सरल भाषामें उत्तर देकर उसका समाधान किया करते थे। शंका-समाधान करनेकी उनकी शैली बढ़ी ही अपूर्व थी।

एक समय विष्णु नामक एक बारह वर्षका छड़का सिद्धास्त्र स्वामीजीकी कीर्ति सुनकर मेरे साथ उनके दर्शनके जिये हुवली आया। बचपनमे ही इस छड़केको ईश्वरमें जिज्ञासा थी। गाँवमें प्रतिदिन हरिदास पौराणिकके कीर्तन तथा पुराणोंको सुनना और कथा समास होनेपर कुछ-न-कुछ प्रश्न करना हसका स्वभाव-सा हो गया था। छोटी उन्नमें ही इसकी ऐसी जिज्ञासा-बुद्धि देखकर लोगोंको बड़ा कौनुक होता श्रीर वे इसकी बड़ी नारीफ़ किया करते थे। इस लेखके शीर्षकर्में उद्घिखित तीन प्रश्न ही वह सबसे पूछता, प्रत्येक मनुष्य अपने-अपने मतानुसार इसके प्रश्नका उत्तर दिया करते, परन्तु उससे इसका कुछ भी समाधान न होता था।

यह सच है कि समाधानका होना या न होना अधिकांशमें उत्तरकी यथार्थतापर हा अवलस्त्रित होना है। परन्तु बहुधा ऐसा भी देखा जाता है कि समाधान अधिकतर उत्तरदाताके व्यक्तिगत प्रभाव (Personal influence) पर भी श्रवलम्बित रहता है। किसी प्रश्नका उत्तर किसी एक व्यक्तिहारा मिलनेसे उसमें विश्वास नहीं होता परन्तु दुसरे मनुष्यमे वही उत्तर मिलनेपर उसमें विश्वास ही आता है श्रीर वह श्रन्त:करणमें बैठ जाना है । अस्त. लक्का मेरे साथ स्वामीजीके मठपर पहुँचा 'मेरे प्रश्न यच-मुच बढ़े महत्वके हैं, साधारण मनुष्य तो इनका उत्तर दे ही नहीं सकता । सिद्धारूड़ म्वामी-सरीखे साधु पुरुष ही कुछ उत्तर हे सकते हैं' उस लडकेकी ऐसी धारणा थी तथा 'हरिटास प्रिहत मेरे प्रभक्त यथार्थ उत्तर नहीं दे सकते' ऐसी समझ होनेके कारण श्रपने प्रश्नोंके सम्बन्धमें उसके सनमें अभिमान भी था । श्रीमिद्धारू इ स्वामीके दैनिक प्रवचनके समाप्त हो नेपर उन्हें कुछ अवकाश मिला । तदनन्तर निस्प-नियमके अनुसार दर्शनार्थ आबे हुए लोग उनसे भपने सकाम-निष्काम प्रश्न पूछने लगे । इस लडकेके किये

महाराजका गम्भीर प्रवचन समकता किंदन था। तथापि उसे यह उत्करठा लगी हुई थी कि महाराजके। कैमे अपने प्रश्न सुनाये जायँ तथा उनसे उनका उत्तर कैमे मिले ? उसने अपना प्रश्न महाराजके कानों में डालनेके लिये मुझे उकसाना शुक्त किया चौर मैंने अवसर देखकर महाराजसे लड़केका परिचय कराया और उसका प्रश्न भी उनमे कह सुनाया तथा महाराजसे यह कहकर कि लड़केको आपमे इस प्रश्नका उत्तर पानेका पूग भरोसा है, मैंने लड़केमे उनके चरणों में प्रणाम कराया।

वहाँ इकट्टे हुए लोगोंको लड़केकी स्नायु देखकर तथा उसका प्रश्न सुनकर बड़ा आश्चर्य हुआ और सबका ध्यान इसी ओर खगा रहा कि देखें महाराज इस प्रश्नका क्या उत्तर देते हैं। कारण, वह प्रश्न परमार्थकी जिज्ञासा करनेवाले प्रस्थेक पुरुषके प्राणोंकी बुभुत्ता है।

महाराज उस प्रभको सुनकर और लड़केकी स्रोर देखकर कुछ मुस्कराये। उन्होंने उसे पास बुलाया, उसकी पीठपर हाथ फेरा और फिर उसके कानमें धीरेंसे कुछ कहा। (पास बुलाने, पीटपर हाथ फेरने तथा कानमें धीरेंसे कुछ कहनेमें महाराजका जो विशेष हेतु था, इसे स्रनुभवी पुरुप ही जानें) महाराज बोले---

बेटा! 'ईसर कहाँ है?' ऐसा प्रश्न कभी नहीं करना चाहिये। ऐसा प्रश्न तो पागल किया करते हैं, तू तो सयाना है! फिर ऐसा प्रश्न तथां पूछता है? (इन शब्दोंसे एक ही चपेटमें महाराजने उसका सूच्य अभिमान उतार दिया।) इस समय तू यहाँ है, अपने घरमें नहीं है। यह चाये हुए लोग भी इस समय यहाँ हैं, घड़ी मरमें जब घर चले जायेंगे तो यहाँ नहीं रहेंगे। जो पदार्थ या व्यक्ति एक जगह रहते समय दूसरी जगह नहीं रह सकता उसीके छिये (अर्थात् उस-जैसी एक देशीय वस्तुके लिये) यह प्रश्न पूछना ठीक हैं कि 'वह कहाँ हैं?' सब स्थानमें मरी हुई वस्तुके लिये ऐसा प्रश्न नहीं पूछना चाहिये, समझा न ?

लड़का चुप रहा। उसके उस एक प्रभका समाधान हो गया। परन्तु उसे पूरा विश्वास था कि उसके दूसरे प्रभ ( अर्थान् हृंश्वर केंसा है ? ) का उत्तर महाराज देंगे और उसे पागलका प्रभ न कहेंगे। टब्का बोला — 'ईश्वर कहाँ है ?' इस प्रभका उत्तर तो मैंने समम टिया, अर्थान् वह सर्वत्र है; परन्तु 'वह कैसा है और कैसे मिलेगा तथा उसको श्राप्त करनेके लिये हमें क्या करना चाहिये, महाराज! कृपा करके मुझे यह बतला दें।'

इसपर महाराजने फिर उसकी पीठपर हाथ फेरकर कहा—'अरे! ईश्वर तेरे ही जैमा है।' तू अपने आपको जान ले, बस हो गया। 'तू कौन हैं और कैसा हैं!' क्या इसका तूने कभी विचार किया हैं! जब तूने अपने ही स्वरूपका विचार नहीं किया तो इतने बढ़े ईश्वरके स्वरूपका विचार अथवा प्राप्तिकी बातको तू कैस समभेगा ! इतना कहकर महाराज उसकी आँखोंकी और देखने लगे। श्रोतागण भी इस विनोदको अनेक दृष्टिये देखते रहे।

लक्केने महाराजके प्रश्नको सुना और यह सांचकर कि
मैंने अभी श्रपना ही विचार नहीं किया है, वह बड़ा
लिजत हुआ। 'मैं कैसा हूँ ?'—इसका श्रयं क्या है, यही
विचार यन्त्रवन् उसके मिन्दिकमें धूमने लगा। श्रनन्तर
महाराजने श्रोताओंकी ओर देखकर श्रीशंकराचार्यजीके
'को देवो यो मनः साक्षी' इस दलोकमें ईश्वरके स्वरूपका
निरूपण किया। अपने-श्रपने अधिकारके श्रनुसार श्रोताओंने उसके मर्मको हद्यंगम किया। धारणाशक्ति कम
होनेके कारण वह लड़का उसे न समझ सका। यह जानकर महाराजने उसमें स्वरूपकी धोड़ी-सी करूपना उत्त्वन्न
करनेके उद्देश्यसे उससे इसप्रकार प्रश्न किया—

बेटा ! घर श्रीर घरका सालिक दो होते हैं, हम बानको तू जानता हूँ न ? क्या घर और घरका मालिक एक होना है ? लडकेने कहा—'नहीं, घरसे घरका मालिक भिन्न होना है।' फिर उसकी टोपी और कुर्त्तको स्पर्श करके महाराजने कहा—'यह टोपी और कुर्त्ता तरे हैं न ? या तू ही टोपी और कुर्त्ता सी है ?' लड़केने उत्तर दिया—'नहीं, टोपी और कुर्त्ता सी है ?' लड़केने उत्तर दिया—'नहीं, टोपी और कुर्त्ता सेरे हैं, मैं स्वयं टोपी-कुर्त्ता नहीं हूँ।' महाराज बोले—'तो फिर, देहको तू 'मेरा देह' कहता है, फिर तू देह कैने हो सकता है ? श्रयांत् तू देहमें भिन्न हैं। वैसे ही इन्द्रियोंको सू 'मेरी' कहता है, मनको तू 'मेरा' कहता है, बुद्धिको तू 'मेरी बुद्धि' कहता है। श्रतः देह, हन्द्रिय, मन, बुद्धि तू नहीं है, तू हन सबसे भिन्न, इन सबको जाननेवाला है। सममा न ? बस, आज हतना ही।'

लक्षका क्षणभर चुप रहकर फिर बोला—'ईइवर कैसे मिल सकता है ? उसे प्राप्त करनेके लिये क्या करना चाहिये ?—यह प्रका तो रह ही गया ।' इसपर महाराज गम्भीरतापूर्वक बोले—'ईबर-प्राप्तिके लिये कुछ भी कर ने-की आवश्यकता नहीं । ईबर सदा-सर्वदा अपने सामने हैं, बिस्कुल समीप है, उसके समान समीप संसारमें दूसरा कोई पदार्थ नहीं है । उसका नाम-सारण, भजन, पूजन आदि निष्कामभावसे चित्त-शुद्धिके लिये करना चाहिये । ईबर-प्राप्तिके लिये नहीं—वह तो स्वरूपमे ही निश्य प्राप्त है । 'स निस्योपलिंधस्वरूपोऽहमास्मा । ।'

इतना कहकर महाराज खड़े हुए। उस छड़केने तथा अन्य सब छोगोंने महाराजको नमस्कार करके निश्य नियमके अनुसार उनका जय-जयकार किया और उस प्रसंगके काँनुककी चर्चा करते हुए सब छोग अपने-अपने घर गये।

श्रीसमर्थ रामदास स्वामीने सच ही कहा है— सदा सर्वेदा राम सत्तीष आहे। मना सजना सत्यशोधनि पाहें॥ असंदीत भेटी रघुराज यांगु ।

भना सांडि रे मीपणाचा वियोगु ॥

'नव्हे येंगायार्गे नव्हे मोगत्यांगे ।

समावान ते सज्जनाचेनि योगे ॥

जयाचेनि संगे महादुःस मंगे ।

जर्गा सावनेवीण सन्मार्ग लागे ॥

अर्थात—रै सजन मन! सत्यकी शोध करके देख, तब तुमे पता चलेगा कि राम सदा-सर्वदा तेरे पासमें ही है। उस रघुराजकी मेंट और उसका मिलन निरन्तर हो रहा है। (परन्तु इसके अनुभवके लिये) रे मन, तू 'मैंपन' का त्याग कर। तेरा समाधान न योग-यागादिमे होगा और न भोगोंके त्यागमे ही, समाधान तो उन सन्तोंकी कृपामे होता है जिनके संगमे महादुःख नष्ट हो जाते हैं और संसारमें अनायास सन्मार्गकी प्राप्ति होती है।



## आस्तिकवाद अनिवार्य

( लेखक--माण्यांनारायण स्वामांत्री महाराज )



स्तिक और नास्तिकषादका निर्णायक साधन जगत् हैं—यदि जगतके बनने-की पहेली बिना किसी जगतकतीके हल हो सकती हैं तो ईश्वरका मानना व्यर्थ हैं। इसलिये पहले इसी पहेली-पर दृष्टिपात करना चाहिये—जगदु-त्पत्तिके सम्बन्धमें तीन कल्पनाएँ, की जा सकती हैं —

- (१) जगत् इसी प्रकार सर्वेवसे बना-बनाया चला आता है अर्थात् वह Self-Existed है।
- (२) जगत स्वयमेव बिना किसी कर्ताके बन गया अर्थात् वह Self-Created है।
- (३) जगत्को किसी बाह्यशक्तिने बनाया अर्थात बहु Created by some external agency है।

पहली कल्पनापर विचार — जगत अनेक वस्तुओंसे मिछकर बना है। जगत्की किसी वस्तुपर निगाह डालिये, आपको मालूम हो जायगा कि वह पृथक् कोई बस्तु नहीं किन्तु एकसे अधिक वस्तुओंका सिश्रण है— पानी, हवा, सूर्य, चन्द्र, एथ्बी आदि सभी बम्तुएँ मिश्रित हैं—मिश्रित बस्तुएँ निस्य नहीं हो सकतीं। वे सदैव अमिश्रित तत्त्वोंसे किसी-न-किसी समय मिलकर ही बनती हैं। इसिल्ये यह कल्पना कि जगत सदैवस हसी प्रकारमे बना-बनाया चला आता है, अम्बीकर्तब्य है, क्योंकि मिश्रित वस्तुका विनाश अनिवार्य है।

दूसरी करपनापर विचार—जगतका उपादान प्रकृति (Matter) है और प्रकृतिमें जडता (Inertin) है। प्रकृतिमें जडता होने और चेतना (Consciousness) के अभावमे वह स्वयमेव न जगतरूपमें परिवर्तित हो सकती है और न किसी वस्तुका निर्माण कर सकती है। इसिल्ये विना किसी बाह्यशक्तिकी सहायनाके जगत स्वयमेव बन गया, यह करूपना भी नहीं मानी जा सकती और इसिल्ये पहली करपनाकी तरहमे यह भी रद किये जानेके योग्य है।

तीसरी कत्पनापर विचार—अब तीसरी कस्पना रह जाती हैं कि जगत्को किसी बाह्यशक्तिने बनाया— यह स्वीकार किये जानेके योग्य है। हर्वर्ट स्पेन्सरने भी इसी कक्पनाको स्वीकर्तव्य ठहराया है (First principles) इसपर एक आक्षेप उठाया जाता और वह उचित रितिसे उठाया जाता है। वह आक्षेप यह है कि यह कर्पना महा-प्रलयवादको स्वीकार करके ही ठहर सकती है। यदि यह मान लिया जाय कि कुछ ग्रह नष्ट हो जाते हैं, कुछ बने रहते हैं और जब नष्ट हुए ग्रह फिर बन जाते हैं, तब अवशिष्ट ग्रहोंका प्रलय हो जाता है तो इसप्रकारसे महा-प्रलयवादके माननेकी जरुरत नहीं पढ़ती और जगत् बिना किसी कर्ताके स्वयंग्व बनता और बिगइता रहता है। जरमनीके प्रसिद्ध जडाई तवादी इरनेस्ट हंकलने अपनी नाम्तिकताके रक्षायं इसी कस्पनाका आश्रय लिया था परन्तु यह कल्पना विज्ञान और वैदिक प्रलय तथा महाग्रलयवाद दोनोंके विरुद्ध है।

महाप्रत्य और विज्ञान — माँतिक विज्ञानमें तापसम्बन्धी सिद्धान्तके प्रवर्तक (The founder of the mechanical theory of heat) क्वासियस (Clausius) ने तापको दो भागोंमें विभन्त किया है।

- (१) वह जो जगनमें बरावर बना रहकर जगनके काममें आता रहता है— (The Energy of the-Universe is constant x x x It is convertable into work)
- (२) वह जो जगनके काममे प्रथक होकर बढता रहता है और फिर जगनके काममें नहीं आता— ( The entropy of the Universe tends towards a maximum. It is not convertable into work) यह दसरा नाप (Entropy) वह शक्ति है जो बाहरसे भीतरकी ओर जाया करती हैं। यह शक्ति प्रारम्भमें तापके रूपमें ठरडे पिण्डोंमें विभक्त हुई थी और वहाँसे कम होत-होते जहाँतक भावी कार्योंका सम्बन्ध है, उसे नष्ट्राय समझना चाहिये । यह दूसरा ताप पहलेको निश्यप्रति कम करता रहता है और स्वयमेव बदता रहता है और बढ़कर फिर जगतके काममें नहीं आता । इसप्रकारमे ब्रह्माण्डमें जो शक्ति ( Energy ) काम करती है, वह बराबर क्रमशः कम होती रहती है। जब कम होते-होते पहले प्रकारका नाप बाकी न रहेगा और उपरा ताप अपनी अधिक-से-अधिक मात्रा प्राप्त कर लेगा. तब शीतोष्णका जितना सेंद्र है वह सब

दर हो जावेगा और कोई प्राणी तथा किसी प्रकारकी गति भी बाकी न रहेगी । तब केवल प्रकृति (Matter) का गतिशन्य हेर ही शेष रह जायगा और इसीका नाम ब्रह्माएडका चन्त या महाप्रलय हो जायगा 18 इस-प्रकार जगतुका अन्त हो जानेपर फिर जगत किसप्रकार उत्पन्न हो ? जगतकी उत्तपत्तिके लिये जह, गतिश्चन्य प्रकृतिमें गृति होनी चाहिये । यह गृति कहाँसे आवे ? इस प्रभका उत्तर देनेमें नाम्तिकवादकी गाड़ी अटकती है-वेदने इस प्रश्नका उत्तर दिया है 'तदेजति नर्नजित ।' † अर्थात वह ईश्वर गति देता है परन्तु स्वयं गतिमें नहीं आता, वह बरावर एकरस ही बना रहता है। विज्ञानको हमीलिये इस प्रश्नका उत्तर केवल प्रकृति (Matter) से न पाकर प्रकृतिसे प्रथक शक्ति ( Energy ) की स्वतन्त्र सत्ता स्वीकार करनी पड़ी परन्तु शक्ति गुण है वह गुणीके विना नहीं रह सकती इसलिये विवश होकर यहाँ ईश्वरकी सत्ता स्वीकार करनी पहती है । ईश्वरका सृष्टि-कर्न्टव केवल इतनेहीसे प्रारम्भ होकर पूर्णता प्राप्त कर लेता है कि वह उस समय जब महाप्रलयके बाद जगत उत्पन्न होता है और प्रकृति विकृत होना चाहती है तो इस उद्देशकी पनिके लिये वह शान्त और मत्य प्रकृतिमें एक गतिका सञ्चार करना है जिससे प्रकृतिकी शान्ति और स्तन्धना भक्त होकर क्रमशः सुषम और स्थल भूतोंकी उत्पत्ति होकर प्रलय मृष्टिक्षपर्मे परिवर्तित हो जानी है। पञ्चभूत, जिनसे

क क्रास्थियके सहत् ये हैं—Entropy ie. force that is directed inwards—This energy already converted into heat and distributed in cooler masses, is irrevocably lost as for as any further work is concerned.

× × The entropy is continually increasing at the cost of the other half × × The sum of heat and energy in the universe must continually tend to be reduced and dissipated. All differences of temperature must ultimately disappear and all organic life and movement must cease, when this maximum of entropy has been reached. That would be a real end of the world.

( Riddle of Universe by G. Haechal. ) † गजुर्वेद अध्याव ४० मन्त्र ५ । सारा जगत् वन जाता है, इसीलिये प्रकृति और वक्कप्रदत्त गतिके संघातका नाम है-(Matter combined with energy) यहाँ एक शंका उत्पन्न होती है कि गति देनेके जिये गतिदातासे पृथक् कुछ आकाश (Space) होना चाहिये तब तो वह गति दे सकता है। ईश्वर विभु (सर्वेश्यापक) और सर्वाधार भी है, उससे भिन्न, जहाँ वह न हो, ऐसे किसी स्थान या अवकाशकी करुपता भी नहीं की जा सकती, फिर यह गति किसप्रकार देता है ? इस शंकाका समाधान यह है कि इस गतिको देनेके जिये, ईश्वरको किसी प्रकारकी इरकत करनेकी जरूरत नहीं होती, वह गित को प्रकृतिमें एक विश्वन्यापी हल्वन पैदा कर देती है, ब्रह्मके केवल ईक्षण (प्राप्त वस्तुको कार्यमें लगाने-की इच्छा) से उरपन्न हो जाती है। इसीजिये कहा जाता है 'Will preceds motion' अर्थाद गितसे पहले इच्छा होती है। अरम्तूने हसीजिये ईश्वरको Unmoved mover & (बिना हिले गितदाता) कहा है। उपर्युक्त विवरण स्पष्ट करता है कि जगत्की रचनाके लिये रचिताका होना छनिवार्य है इसीजिये श्रास्तिकवाद भी धनिवार्य है।

## ईश्वर मानव-जातिके उद्धारक हैं

(लेखक--श्रायुक्त सदानस्यजी सम्पादक 'मेसेज)

ईशावास्यमिद र. सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्॥

अर्थात इस संसारमें जितने भी चल श्रथवा अचल पदार्थ हैं उन सबमें ही ईश्वर भरा है।

यदि जगत् ईश्वरको भुलाकर उसमें विश्वासहीन न हो गया होता तो आज संसारमें हम जिन कष्टों एवं यातनाश्चोंसे व्यथित हो रहे हैं, इनके दर्शन भी न होते । संसारभरके महारमा एवं तत्त्ववेत्ता पुरुष तथा सभी धर्मोंके प्रामाणिक ग्रन्थ बार-वार यह घोषणा करते हैं कि सर्वशितमान् परमेश्वर हो सब कालोंमें हमारा एकमान्न अवलम्ब एवं आधार है, विशेषकर आपित्त एवं कठिनाईके समय वही हमारी रक्षा करता है । उसकी दयाके बिना न तो इस लोकमें शान्ति श्रीर सुख मिल सकता है और न मुक्तिकी ही आशा की आ सकती है ।

> ब्रह्मोडुपेन प्रतरेत विद्वान् स्रोतांसि सर्वाणि मयावहानि । (येतायतरोपनिषद्)

धर्यात् वक्करूपी नौकाके सहारे विवेकी पुरुष समस्त भयानक नदोंको पार कर सकता है।

इस बातको कोई अस्वीकार नहीं कर सकता कि ऋषि-मुनि, जिन्होंने अनेक धर्म-शास्त्रोंकी रचना की है हमलोगों- की अपेक्षा कहीं अधिक बुद्धिमान्, विद्वान् तथा आध्यात्मिक शिक्त-सम्पक्ष थे । उन सर्वोने एक स्वरसे हस बातकी घोषणा की है कि ईश्वर सर्वोपिर है। तथा हमें वे यही उपदेश दे गये हैं कि मनुष्य सब समय उनका शाश्रय पकड़े रहे, क्योंकि वही हमको हम दुःखमय संसार-समुद्रके पार कर अपने श्रमर-पदको प्राप्त करा सकते हैं।

परन्तु शोककी बात है कि मरणशील मनुष्य भगवान्-की कृपाये ही प्राप्त होनेवाले जगन् के नुष्छ वैभवसे विमोहित होकर प्रायः उन्हें भूल जाता है, उनकी सत्ताको अस्वीकार करने छगता है और न जाने उनके प्रति कितने अपराध करता है। फिर यदि वह कर्णधारहीन नीकाकी भौति दुःखोंके मैंबर-जालमें गिरता है तो इसमें आश्चर्य ही क्या है?

कुछ लोग ईश्वरकी समामें विश्वास ही नहीं करते। वे यह समभते हैं कि जिस वन्तुको हम नेत्रोंसे नहीं रेख सकते, खासे स्पर्श नहीं कर सकते अथवा तर्कसे सिद्ध नहीं कर सकते, उसका अस्तित्व कैसे हो सकता हैं ? वे इस बातको भूज जाते हैं कि ईश्वर किसी जगदके पदार्थकी तरह नहीं हैं, जिसको इम नेत्रोंसे देख सकें, खासे स्पर्श कर सकें और तर्कसे सिद्ध कर सकें, वह इन सबसे परे हैं। उनका केवल अनुभव किया जा सकता है और यह अनुभव

⊕ God is merely the Sourse of movement, the first mover (সাহিকাৰেण) who himself is never moved. (The Age of Aristotle p. 46)

उनके प्रति पूर्ण श्रद्धा, साधना एवं योगमे प्राप्त हो सकता है और ऐसा वही कर सकता है जिसके मनमें परमारमाको प्राप्त करनेकी सन्धी लगन हो, जो यथार्थ मुमुन्त हो । तूसरा कोई भी ऐसा नहीं कर सकता । इसीजिये उपनिषरोंके ऋषियोंने यह कहा है—

अदृष्टमन्यवहार्यमग्राह्मकक्षणमिन्यमन्यपदेश्यमेकात्म-प्रस्यसारं प्रपञ्चोपशमं शान्तं शिवमद्वेतम् ॥

(माण्डूक्योपनिषद्)

अर्थात् प्रमास्मा नेत्रांसे ध्रगोचर हैं, इन्द्रियातीत हैं, उनका किसी लक्षण अथवा शब्दके द्वारा निर्देश नहीं हो सकता, विचारकी भी गति वहाँतक नहीं है, केवल आन्तरिक अनुभवसे ही उनका ज्ञान हो सकता है, वह इस मायिक प्रपञ्चसे परे हैं, शान्त हैं, कल्याणरूप हैं, एवं द्वैतरहित हैं।

यह उन भास-पुरुषोंका अनुभवसिद्ध प्रमाण है, जिन्होंने अपना समग्र जीवन सरयकी खोजमें लगा दिया, जिन्होंने उस परमारमाको प्राप्त कर लिया एवं जान लिया, जिनकी बुद्धि बढ़ी कुशाग्र थी और जिनकी सरयवादितामें कोई सन्देह नहीं है। दूसरे धर्मोंके प्रामाणिक प्रन्थोंमें भी यही वात कही गयी है। ऋषियोंने हमें म्पष्टरूपसे यह भी बतला दिया है कि परमारमाको हम किसप्रकार देख भीर जान सकते हैं। मुरुडकोपनिषदमें लिखा है—

ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसःब-स्ततस्तु त पदयेत निष्कलं ध्यायमानः । (३।८)

अर्थात् वही मनुष्य ध्यानकी अवस्थामें अपने अन्दर उस परमारमाके दर्शन कर सकता है, जिसका हृद्य ज्ञान-सम्पादन एवं सदाचार-मेवनमें शुद्ध हो गया है।

महारमा ईसाने जिन ग्रुद्ध अन्तःकरणवाळांको धन्य कहा है, उनकी अपेका यह अन्तःकरणकी ग्रुद्धि कुछ विरुक्षण है। यहाँ उस ज्ञानके द्वारा ही अन्तरारमाको ग्रुद्ध करनेकी बात कही गयी है जो शास्त्रीय ज्ञानसे परेकी वस्तु है और जिससे नैतिक एवं आध्यारिमक पूर्णताकी प्राप्ति होती है। इसी बातको ईसामसीहने अपने निम्न-

'Blessed are the pure in heart, for they shall see God.'

मुगढकोपनिषद्के उपर्युक्त मन्त्रमें ईश्वरका दर्शन किन साधनों मे हो सकता है, इसका पूरा एवं सविस्तर वर्णन किया गया है। किन्तु, यद्यपि इस बातका अनुमोदन सभी शास्त्रोंने और तत्त्ववेत्ताओंने किया है तथा सभी भगवत्-प्राप्त पुरुषांने जीवनभरकी खोजके बाद अपने व्यक्तिगत अनुभवसे इसी बातको प्रमाणित किया है, तथापि ईश्वरके अस्तित्वको नहीं माननेवाले ये आधुनिक विद्वान, चाहे जीवनके दूसरे चंत्रीमें इन्होंने कैसी ही प्रसिद्धि प्राप्त की हो, इस वास्तविक तथ्यको बिल्कुछ ही नहीं समझ सके हैं। इसके लिये उनकी बुद्धि सर्वचा विफल सिद्ध हुई है। जबतक मनुष्य आध्यारिमक जीवनकी इस पूर्ण स्थितिको प्राप्त नहीं कर लेता, तबतक उसकी घाँखांके सामनेसे अज्ञानका पर्दा कभी नहीं हट सकता। जो लोग इस श्रज्ञानके अन्यकारमें पड़े हुए हैं और जिन्हें जात्के सर्वशक्तिमान रचियताकी सत्तामें विश्वास नहीं है उनसे इस विनम्न प्रार्थना करते हैं कि वे एक बार हिन्द-धर्म-प्रन्थोंका श्रध्ययन करें। इनके धन्दर उन्हें इस विषयका साङ्गोपाङ्ग, सविम्तर एवं युक्ति-पूर्ण विवेचन मिलेगा, जिसमे उनके सारे संशय दूर हो सकेंगे और अध्ययनके फलस्वरूप उन्हें वह शानित, आश्वासन एवं सुख मिलेगा जिसका ईश्वर-प्राप्त पुरुषोंने अनुभव किया है। इस ऐसे कई धार्मिक पुरुषोंको जानते हैं जो शास्त्रीय ज्ञानकी सीमासे आगे न वढ सकनेके कारण एक प्रकारसे नाम्तिक हो गये थे, किन्त उपनिषदी एवं श्रन्य हिन्द-धर्म-प्रन्थींके अध्ययनसे वे फिर आस्तिक बन गये।

पदे-लिखे लोगोंमें एक समुदाय और है जो न तो ईश्वरकी मताको स्वीकार करता है और न उसका निषेध ही करता है। इन्हें प्रायः लोग सन्देहवादी कहते हैं और इनमेंने कई तो अपने सिद्धान्तके हतने कहर हैं कि उनके साथ कितना भी तर्क क्यों न किया जाय, वे अपनी भूलको कभी स्वीकार नहीं करेंगे। पूछनेपर तो यह कहेंगे कि हमें यदि कोई इस यातका निश्चय करा दे कि हमारा सिद्धान्त ठीक नहीं है तो हम अपने मतको परिवर्तन करनेके लिये तैयार हैं, किन्तु वन्तुतः उनके सामने कितनी ही प्रवल एवं अकाव्य युक्तियाँ उपस्थित की आयेँ वे अपने हठको कभी नहीं छोदेंगे। इस प्रसंगमें मुक्ते एक महिकाकी कहानी याद आ गयी, जिसने अपनी



भगवान- वुद्धरूपमे

एक सल्लोको यह क्यन दिया था कि यदि तुम मुसे निश्चय करा दो कि तुम जो कहती हो सो ठीक है तो मुसे उसके करनेमें कोई आपित न होगी। उस सलीके चले जानेके बाद उसकी एक दूसरी सखीने उस महिलासे एका कि 'तुम अपने वचनको किसप्रकार पूरा कर सकोगी? हसपर उस महिलाने उत्तर दिया कि 'वहन, तुम समझती नहीं; जब मैं किसी सिद्धान्तको माननेके लिये तैयार ही नहीं हैं तो फिर मला, कोई मुसे कैसे यह निश्चय करा सकता है कि उसकी बात ठीक है। हस वगंके लोग आध्यारिमक हिसे उन नाम्तिकोंकी अपेक्षा अधिक दयनीय एवं भयानक हैं जो वाम्तवमें ईश्वरकी सलाको नहीं मानते। जिस अम एवं अज्ञानके अन्धकारमें ये लोग पड़े हुए हैं उसमेंसे इन्हें बाहर निकालना प्रायः असम्भव-सा है। कठोपनिषद्में ऐसे लोगोंका इसप्रकार वर्णन किया गया है—

अविद्यामामन्तरे वर्तमानाः स्वयं घीराः पण्डितम्मन्यमानाः । दन्द्रम्यमाणाः परियन्ति मृद्धाः अन्धेनेव नीयमाना यथान्धाः ॥

(214)

चर्थात् मूर्खं लोग अन्यकारमें पहे रहनेपर भी अपनेको परिदत एवं बुद्धिमान् समझते हैं चौर चन्येका अनुसरण करनेवाले अन्योंकी भौति उत्पथगामी हो जाते हैं। श्रीमद्भगवद्गीतामें भी लिखा है—

> अज्ञश्चाश्रद्दधानश्च संशयात्मा विनश्यति । नायं लोकोऽस्ति न परो न सुखं संशयात्मनः ॥

> > (8180)

धर्यात् अज्ञानी (मूर्ख) अश्रद्धालु एवं संशयासमा मनुष्य नष्ट हो जाता है, संशयास्माका न तो यह छोक बनता है और न परजोक और न कभी उसे मुख ही भिज्ञता है।

सौभाग्यकी बात यह है कि इसप्रकारके लोगोंकी संस्था बहुत कम है।

एक तीसरा समुदात्र और है जो नास्तिकवाद अथवा सन्देहवादकी अपेक्षा आस्तिकवादकी कोर क्रिक मुका हुका-सा है। इस समुदायके क्षेत्र कहनेको तो ईश्वरकी सत्तामें विकास करते हैं, किन्तु वे भी सन्देहसे मुक्त नहीं हैं, इसीलिये उन्हें यह कहनेका साहस नहीं होता कि हम नास्तिक हैं या चास्तिक हैं और न वे इस पहेलीको सुलक्षानेकी ही आवश्यकता समझते हैं। उनकी स्थिति सन्देहवादियों एवं चास्तिकोंके बीचकी-सी है। वे चार्मिक कार्यों, उत्सवों एवं चास्तिकोंके बीचकी-सी है। वे चार्मिक कार्यों, उत्सवों एवं अनुष्टानादिमें भाग लेते हैं किन्तु यदि कोई उन्हें यह पूछे कि तुम ऐसा क्यों करते हो तो वे इसका कोई सन्तोचलनक उत्तर नहीं दे सकते। वे जो कुछ भी करते हैं, मनसे नहीं करते, केवल लोकदिखावेके लिये करते हैं; घतः उन्हें यदि दाम्भिक भी कहा जाय तो कोई अत्युक्ति न होगी। उनका विश्वास उनकी सुविधाके अनुसार प्रतिदिन बदलता रहता है, आज कुछ है तो कल कुछ और ही है। ऐसे लोगोंके विषयमें श्रीमद्भगवद्गीतामें कहा है—

अनेकिकित्तविश्रान्ता मोहजारुसमावृताः। प्रसक्ताः काममागेषु पतन्ति नरेकऽशुकौ॥ (१६)१६)

अर्थात् इसप्रकार अज्ञानसे विमोहित एवं अनेक प्रकारके विचारोंसे विभ्रान्त होकर, मोहजालमें फँसकर तथा भ्रानेक कामनाओंकी पृतिमें दत्तचित्त होकर वे लोग घोर नरकमें गिरते हैं।

चौये वर्गके वे लोग हैं जो ईश्वरकी सत्तामें विश्वास तो करते हैं किन्त उसकी उपासनाकी आवश्यकता नहीं समझते । उनका यह कहना है कि कर्म ही उपासना है, इससे आगे जानेकी जरूरत नहीं है। उनके मतमें किसी ऐसी अदृश्य वस्तुके भ्यानमें समय गॅवाना व्यर्थ है जिसका न कोई रूप दीखता है, न आकार और न जिसके खरूप-को कोई जानता हो है। परन्तु यह उनकी बढ़ी भारी भूल है। इस भी यह अवस्य मानते हैं कि कर्म एक प्रकारकी उपासना ही है, किन्तु निरे कर्ममे ही काम नहीं चलता। ईम्बरसे प्रेम करना, उसकी प्रार्थना करना, उसके खरूपका ध्यान करना और उसकी आज्ञाओंका बिना किन्तु-परन्तु किये पालन करना यह मनुष्यका प्रथम कर्तध्य है । इसके बाद छौकिक कर्मकी बारी आती है। ईश्वरमें प्रेम करनेये मनुष्य-मात्रके प्रति, जो उसीकी सन्तान हैं, प्रेमका भाव बत्पन एवं इद होता है और मनुष्य-जातिके प्रेमसे ही कर्मकी पूर्णता होती है। ईश्वरके प्रेमसे अनुप्राणित होकर जो सेवा की जाती है वह सची उपासनाका एक अत्यन्त बाबइयक श्रंग है। स० देवेन्द्रनाथ ठाकुर सदैव यह कहा करते थे---

तरिमन् प्रीतिस्तरम् प्रियकार्यसाधनः ब्रेत्युपासना । र्धातः हिष्यके अन्तरः प्रेमः एवं उसकी हृष्यावे

अर्थात् ईश्वरके अन्दर प्रेम एवं उसकी इच्छाके अनुसार काम करना, यही सची उपासना है।

श्रन्तिस वर्गमें प्रायः श्राजकलके उन नवयुवकींका समावेश होता है जिनकी संख्या तथा प्रभाव संसारभरमें तेजीके साथ बद रहा है। ये लोग ईश्वरकी सत्ताको बिल्कुल नहीं मानकर कैवल सांसारिक सुलको ही धपना ध्येय सममते हैं। ये अपने सर्वशक्तिमान रचयिताको मत्ताका नियेध ही नहीं करते. किन्त यह समझते हैं कि ईश्वर एवं धर्म सभ्यताकी प्रगतिमें सबसे अधिक बाधक हैं और इस-लिये चाहे जिस तरहमें हो. उनका बहिष्कार ही करना चाहिये। इन्होंने ईश्वर और धर्मके छिये तो देश-निकालेका विधान कर ही दिया है, पर अब ये जनताको भ्रममें डालनेके श्चवराध्रमें सभी धर्मप्रिय मनुष्योंको भी दरह देना चाहते है। इनके इस भयानक मतमे, जो तेज़ीके साथ फैल रहा है, और ईश्वर-विरोधी आन्दोलनमं संमारकी बढ़ी भारी हानि हो रही है । इसका परिकास हमारे सर्वनाशके श्रात-रिक्त और क्या हो सकता है ? हमारे देशके नवयवक भी बड़ी जरूदी इसके दृषिन प्रभावमं प्रभावान्विन हो रहे हैं, क्योंकि उन्हें ईश्वरके न माननेमें अधिक मृविधा प्रसीत हो रही है। उनका इंशर और धर्ममें विश्वास उठता जा रहा है। **ऐसी दशामें** श्वाध्यारिमक साधनकी और न तो उनकी प्रवत्ति ही होती है और न इस कार्यमें उनकी रुचि ही है। आज राजनीति ही उनका सर्वोपरि ध्यंय पर्व साध्य है और उनका विश्वास है कि राजनीतिके द्वारा ही हम संसार-का उदार कर सकेंगे ! इस मृत्युलोकको ही उन्होंने अपना कार्य-क्षेत्र समझ रक्ला है, उन्हें असर जीवन अथवा किसी आध्यारिमक विषयपर विचार करनेका श्रवकाश ही नहीं सिखता, सच पृछियं तो अध्यत्मवादमें उनका विश्वास ही नहीं है।

भारतवर्षमें राजनीतिका अभाव रहा हो, सो बात नहीं है, भारतमें राजनीति थी पर वह पवित्र, श्राहम्बरशून्य, जनसत्ताके सिद्धान्तके श्राधारपर स्थित थी। उसका
श्राधार धर्म श्रथीत् सस्य, न्याय एवं मदाचार था,
ईश्वर उसका केन्द्र था। उसके श्वन्दर लोभ एवं परस्वापहरया, द्वंप एवं घृणा, कूटनीति एवं स्वार्थान्धताका सर्वथा
अभाव था। राजा कोग प्रजा-त्रिय, राज-मान्य, प्त-चरित्र,
ऋषियों, सनीषियों, विद्वानों एवं ब्वोक्ट पुरुषोंकी मन्त्रवा-

से कास करते थे। दसरोंका अहित करना उनकी प्रकृतिके विरुद्ध था, दे गौकी भाँति ऋज एवं अनपकारी होते थे। यही कारण था कि उन दिनों प्रका बड़ी सुखी एवं सन्तुष्ट थी । पाश्चास्य जगत्में प्रादुर्भृत हुई भाजकछकी राजनीति संसारके आध्यास्मिक जीवनको नष्ट-अष्ट कर रही है, उसका आधार खोभ एवं स्वार्थपरायगता ही है। परिणाम यह हो रहा है कि एक सन्त्य दसरे सनुष्यका विरोधी बन रहा है, एक राष्ट्र दसरे राष्ट्रको हबए नेके छिये मुँह बाये खड़ा है, चारों ओर अन्धाधन्त्री और ग्रध्यवस्था फैल रही है, परम्परमें अविश्वास एवं घृताके भाव जागृत हो रहे हैं और चारों जार विपत्तिके बादल मेंदरा रहे हैं। इसका कारण यह है कि आज जगनके मनुष्यांमें उस तरवका अभाव हो गया है. जो मानव-समाजके अन्दर भात्भाव उत्पक्षकर उन्हें एकताके सुत्रमें बाँध सके। इसके विना संसारमें शान्तिकी स्थापना निरा स्वम ही रहेगा। अभी कुछ खोग ऐसे बचे हुए हैं जिनका ईश्वरमें विश्वास इटा नहीं है। इसीसे अभीतक सर्वनाश नहीं हुआ है, राजनीतिके साथ-साथ अल्मबळका भी प्रयोग करनेवाले लोगोंके कार्य-क्षेत्रमं भलग हो जानेपर फिर बाकी वर्षे हुए हैं बर-विहीन राजनीतिलोंके हाथों मानव-जातिकी जो दर्दशा होगी, उसकी कल्पनासे ही हम काँप जाने हैं । ईश्वरकी इमपर श्रपार दया है, जिसके कारण इमलोगोंके अन्दर इन ईश्वर-विहोन राजनोतिशोंकी हानिकारक चेष्टाओंका प्रतिरोध करनेके लिये अभीतक सहारमा गानधी-जैसे कछ लोग विद्यमान हैं।

इरली-देशके उद्धारक मैजिनी (Mazzini) को आयुनिक राजनीतिका जन्मदाता कहा जा सकता है। वर्तमान जगनके अधिकांश राजनीतिजां एवं शासनतन्त्र-वेत्ताओं को उसीसे प्रकाश मिला है। जगद्द्यापी राजनीति (world politics) एवं स्वदेशानुरागके इस महान् प्रवर्तकने इस सम्बन्धमें जो बाने कही है उनका भाषान्तर पहिये—

'धर्म जीवनका सनामन, मुख्य एवं आभ्यन्तर शंग हैं। वह मानव-जानिका प्राण हैं, उसकी आग्माका जीवन एवं प्रकाश हैं, उसका बाह्य एक्षण है। धर्मसे अनुष्यके विचार एवं आचरण पवित्र होते हैं; धर्म आनुमाव एवं समाज-सेवाके महान् तश्वको उदास बनाता है, उसकी सास्वना करता है एवं उसे सुरक्षित रक्षता है। धर्मकी मावनासे मेरा अभिप्राय उस असीम एवं अनन्तकी मावना, अज्ञात एवं अदृरयको प्राप्त करनेकी आकांक्षा, ईश्वरको हृद्धिके द्वारा समझनेकी आन्तरिक दृष्छासे हैं जो प्रत्येक अनुस्यके अन्तःकरणमें निहित रहती हैं और जिसका जीवनसे घनिष्ट सम्बन्ध होता हैं।

'एक ओर तो आपको इस बातसे असन्तोप है कि आस्तिकवादका सर्वधा लोप हो गया श्रधवा हो रहा है, तथा मनुष्योंकी आरमा अहंकारके उच्छ उच्छ दार्मोसे दग्ध हो गयी हैं, और दूसरी ओर आप सब प्रकारकी आस्तिकतासे हैंप करते हैं एवं अपने लेखेंहारा इस बातकी घोपणा करते हैं कि धर्म मर गया, उसके जीवनका अन्त हो गया, अब मिवष्यमें जनताके लिये धार्मिक जीवनकी आवश्यकता नहीं रह गयी है।'

'आप इस बातपर आश्चर्य करने हैं कि लोग आरम-बिलदान एवं सहयोगके मार्गमं बहुत ही धीर-धीर आगे बद रहे हैं और किर भी आप उनके लिये व्यक्तिःवपूर्ण कार्यक्रमका विधान करते हैं। इसका परिणाम बिल्कुल उलटा होगा। इससे संगठनमें सहायता न मिलकर केवल सामीष्यमें सहायता मिलेगी। इसका विश्लेषण करनेपर पता लगेगा कि दार्शनिक सिद्धान्तोंकी धाइमें यह एक प्रकारका अहंकार ही है।'

'आप राष्ट्रका पुनरुद्धार करना चाहते हैं धौर साथ ही व्यक्तिगत नैतिक सुधार भी चाहते हैं, क्योंकि इसके विना राजनैतिक संगठन किसी कामका नहीं, पर साथ ही आप अपने कार्यक्षेत्रमेंसे प्रत्येक धासिक भावनाका बहिस्कार करके सफलताकी आशा करते हैं।'

'राजनीति मनुष्यके असली स्वरूप, उसकी वास्तविक स्थिति एवं चरित्रको स्वीकार करती है, यह उसकी प्रकृत्तियोंको निश्चित रूप देती है और उसके भ्राचरणको उन्होंके अनुसार बनाना चाहती है। धार्मिक भावनामें हो यह शक्ति है कि वह दोनोंको पळट सकती है।'

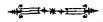
इसमें कोई सन्देह नहीं कि इस समय देशके भिन्न-मिन्न राजनैतिक दलोंमें जो अन्यवस्था दृष्टिगोचर हो रही है, उसका कारण यह है कि उन्हें अध्यात्मवलका आधार प्राप्त नहीं है। मैजिनीका इस सिद्धान्तमें अटल विश्वास था कि राजनैतिक दलोंका पतन हो जाता है और उनकी सत्ता भी मिट जाती है, किन्तु धार्मिक संघोंका तबतक अन्त नहीं होता जबतक उन्हें बिजय प्राप्त नहीं हो जाती। जिन लोगोंका धर्म एवं ईश्वरमें विश्वास नहीं है वे इस बातको नहीं समझ सकते कि प्रत्येक चेष्टाका सम्रालन ईश्वरके विधानके झनुसार होता है और मनुष्यको केवल ईश्वरके विधानमें सहायता करनेमरकी ही स्वतन्त्रता है। वे यह भी नहीं समझ सकते कि जिस मार्गमे धान्तिक लोग अपने लक्ष्यकी और जाते हैं, एक सर्वोपरि शक्ति उस मार्गकी रूचा करती है, अत्त व वे ईश्वरके वल एवं माहाय्यको प्राप्तकर निर्मय हो जाते हैं।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि समयके प्रभाव एवं संसगंके दोपसे आजकलका धर्म जीण एवं विकृत हो गया। यही कारण हो सकता है कि बहुत-से लोग उससे दूर भागते हैं। परन्तु धर्मका विष्कुल बहिष्कार कर देनेसे कोई लाभ नहीं होगा, आवश्यकता है उसकी शुटियोंको सुधारकर उसे वर्तमान परिस्थितिके अनुकृल बनानेकी। धर्मस बुराइयोको अवश्य निकालो, किन्तु अपने जीवनके इस अमूख्य हीरेको कूबेमें मत फेंक दो। जंग चड़ी हुई तलवार देखनेमें चाहे निकम्मी जान पड़े किन्तु उसे यदि साफ करके शानपर चढ़वा जें तो फिर वह खुब काम देने स्थाप करके शानपर चढ़वा जें तो फिर वह खुब काम देने

अन्तर्में इस अपने व्यक्तिगत जीवनकी कुछ घटनाओं-का उल्लेख करेंगे । इसने बचपनमें ही ईश्वरकी द्या एवं सहायताका कई बार अनुभव किया हैं, जिससे इमें ईश्वरके अखिलका ही पूर्णरूपमें निश्चय नहीं हुआ किन्तु उनकी द्याञ्चतासे भी प्रत्येक ऐसे अवसरपर इसारा विश्वास उत्तरीत्तर दद होता गया। प्रभुने इसारी विपत्तिये रक्ता की, किसी प्रकारका आश्रय न होनेपर आश्रय दिया, असहाय अवस्थामें हमें खानेको अब दिया, जंगळी वाघके पंजींसे एवं विपधर सर्पके काटनेसे बचाया, भयंकर त्यूकानसे इसारी रक्ता की, डाकुओं तथा इत्यारोंके हाथोंसे इसे खुदाया। यह सब घटनाएँ अनोखे उंगसे हुई! इस उपर्युक्त घटनाओंका सविस्तर वर्णन नहीं करना चाहते, किन्तु इस यह बतला देना चाहते हैं कि इसने अपने स्यक्तिगत जीवनकी इन घटनाओंमें ईश्वरकी अपार दया एवं असित उपकारका अनुभव किया।

ईश्वरका स्पष्टरूपमे साक्षात्कार करनेके छिये साधन एवं तपकी आवश्यकता है। साधन जितना तीव होगा, इमारी भ्रन्तर्दृष्टि भी उतनी ही विमल होती जायगी। अन्तर्दृष्टिके अतिरिक्त ईश्वरको जानने एवं उनका साक्षास्कार करनेका कोई दूसरा उपाय नहीं है।

हमारी बड़ी प्रवल इच्छा है कि हमारे नवयुवक मित्र इस बातको समसकर इसीके अनुसार अपना आचरण बना हैं। तुःसग्रस मानव-जातिकी रचाका एकमात्र उपाय यह है कि हमकोग सर्वतोमावेन उन दीन-बनोद्धारककी शरण हो जायें और मक्ति एवं श्रद्धाके साथ उसीकी आज्ञानुसार कर्म करें, क्योंकि ईश्वरके अतिरिक्त मानव-जातिका उद्धारक और कोई नहीं है।



## ईश्वर-प्रार्थनासे लाभ

(लिखिका---बहिन श्रीकमहावतीजी पाण्डेय)



म जगन्नियन्ता, सर्वव्यापी, जगदीश्वरकी नियमपूर्वक नित्य प्रार्थना तथा हर धड़ी उसका सप्रेम स्वरण करना प्रत्येक मनुष्यका कर्त्तक्य होना चाहिये। भगवान्की प्रार्थनामे जो साम धौर आनन्द होता है उसका सम्पूर्ण वर्णन निर्जीव लेखनीहारा स्रसम्भव

जान पहता है। ईश्वर-प्रार्थनासे प्राप्त परम जानन्द्रको प्रार्थना करनेवाले ही अथवा कोई भाग्यवान् प्रार्थना-प्रेमी जन ही जान सकते हैं। अब प्रार्थनासे होनेवाले कुछ फल नीचे लिखे जाते हैं। प्रार्थनासे प्रनन्त लाभ होते हैं, जो प्रेमी जितने गहरेमें उत्तरता है, वह उतने ही अधिक लाभ उठा सकता है।

### ईश्वर-प्रार्थनासे तीन प्रकारक लाम

कायिक-१--प्रार्थना करने समय मुख्यर अनुपम बाभा तथा गरभीरता आनी है।

२--शरीर गुड्, नेजवान्, मुलश्री गम्भीर, कान्तियुक्त तथा सदैव प्रसन्न रहती हैं।

बाचिक-३---वाणीमें सन्यता, मधुरता एवं कोसलता-का निवास होता है ।

मानसिक-४—ईश्वरकी नियमपूर्वक प्रार्थना करनेमे उसके प्रति प्रेम, श्वद्धा, विश्वास और निजाव उत्पन्न होता है। १--- निष्य-सारणके फल-स्वरूप, ममुख्यका चञ्चल चित्त शनै:-शनै: एकाप्र होता जाता है ।

६—प्रार्थनासे अन्तार्थाति जाग्नत् होती है जो उसको प्रायेक समय, प्रायेक कार्यमें सापथ दिस्साकर उसपर चलनेका आदेश देती हैं।

७--- प्रार्थनासे छुहाँ विकार धीरे-धीरे घटने जाने हैं।

 इ.स. हृद्यमें पित्रित्र भावना, उच्च विचार एवं साचिक गुणोंकी हृद्धि होती हैं।

६—प्रार्थना श्रपने मनोनुकृत कई प्रकारकी होती हैं, ईश-गुण-गानके साथ ही मनुष्य अपने मनोभावोंको भी प्रकट करता है, प्रायः विकार-शमनकी ही मावना प्रधान रहती हैं।

१०—ईश-गुण-गान करने समय चित्त प्रसम्भ, एवं अभय हो जाता है, जान पड़ना है कि स्वयं जगदीश सम्मुख होकर उसे अभय-दान दे रहे हैं, इससे उसको वहा बछ प्राप्त होना है।

११—हृद्यमें शान्ति, सन्तोष, चमा, द्या भादि सद्गुण उदय होने हैं।

१२---उस समय जो आनन्द होता है वह वर्शनातीत हैं, हृद्यमें जो रस-पारा प्रवाहित होती है, उसे हृद्य तो पान करता ही है---प्रायः सभी इन्द्रियाँ तन्मय होकर शान्ति-रूपभ करती हैं।

## ईश्वर और उसका नाम

( लेखक--इरिमक्तिपरायण श्रीरामचन्द्र कृष्ण कामत )



मी विवेकानन्दका एक बार इंगलैयडमें व्याख्यान हुआ और उसे सुनकर वहाँके बड़े-बड़े विदान् आश्रर्यान्वित हो उठे। ईश्वरीय भावनाका एक नवीन प्रकाश उनकी आँखाँके सामने भाया और उनमेंने बहुतेरे लोग स्वामीजीके शिष्य मी बन गये। ईश्वरीय तस्व-

के सम्बन्धमें ही उनका व्याख्यान होनेके कारण, उनके श्रोताओं मेंने एक गृहस्थने श्रो॰ मैक्सम्लरकी 'ईश्वरसिदि' सम्बन्धी एक बड़ी पुम्नक उनको दिखलायी। इस पुम्नकके दिखलानेमें उसका हेनु यह था कि स्वामीजी यह जानकर चिकत हों कि ईश्वरीय सखपर विचार करनेवाले पुरुष इंगलैयहमें भी हैं। परन्नु स्वामीजी उस पुम्नकको देख हँसकर बोले कि 'मैक्सम्लरने हसनी बड़ी पुम्मक लिखकर यही सिद्ध किया है कि ईश्वर है, किन्नु हमारे हिन्दुन्तानमें इस बातको एक गँवार कियान भी जानता है' इस उत्तरको मुनकर वह मनुष्य मन-ही-मन लिजत हो गया।

तालपं यह है कि मनुष्य भौतिक शास्त्रोंके प्रभ्यासमें जैसे-जैसे विद्वान होता जाता है बैसे-ही-वंसे उसमें अभिमान बदता जाता है और अभिमानके वदनेसे मनुष्यमें स्वाभाविक भावका (आमिकताका) 'अभाव' हो जाता है। उस अभावको मिटानेके छिये विद्वान् गुरुको बढ़े-बढ़े प्रवचन करने पहते हैं और खण्डन-मण्डनात्मक प्रन्थों की रखना करनी पहती है। अविद्वान् और भोले-भाले पुरुषमें इस अभावका विष नहीं होता अतः उनकी सिद्धिकी भावनाको उचित प्रकारमें बढ़ाकर पूर्णताको पहुँचानेमें गुरुको अधिक परिश्रम नहीं करना पहता। यही कारण है कि भो हे-भाले छोग ही शीघ्र तरते हैं। ऐसा साधु-सन्तीका अनुभवपूर्ण कथन है।

यह कदापि नहीं कहा जा सकता कि इसप्रकारका भोकापन सदा अच्छा ही होता है, उसी प्रकार सदा संशयवादी और अत्यन्त तार्किक बने रहना भी कभी अच्छा नहीं होता। इमारे धर्मप्राण भारतमें पाश्चात्य शिषा-के द्वारा इस ईधरीय भावनाके अभावकी हवा फैक रही है। इस जहरीली हवाके प्रभावने यहाँकी जनताको बचानेके लिये ईश्वर-तत्त्वज्ञ सम्भन पुरुषोंका कल्याणके 'ईश्वरोंक'
के समान प्रम्य-निर्माख करना आवश्यक हो गया है; यह
भारतका तुर्भाग्य है या सौभाग्य, इसका निश्चय करना
कठिन है। परन्तु शरीरमें रोग हो गया है. यह एक बार
निश्चय हो जानेपर उसके निवारण करनेके लिये उपाय
करना घपरिहार्य हो जाता है। कल्याण-सम्पादकने जो यह
महाप्रयक्तकी योजना की है, वह उनकी परम कारुणिकता
है। मुझै विश्वास है कि परम करुणामय परमान्मा उनको इस
प्रयक्तके लिये श्ववहय ही परम उज्ज्वल यश देंगे।

### ईश्वर गुणानुवादसे विम्रुख कीन होता है ?

श्रीमद्रागवतमें कहा है--

निवृत्ततपॅरुपगीयमानाद्• भवेषधाच्योत्रमनोभिरामात् ।

क उत्तमक्षीकगुणानुबादात् पुमान्विरज्येत विना पशुद्रात्॥

12012183

सांसारिक विषयों में नृष्णाहीन पुरूप जिसका गुणगान करते हैं, जिसका गुणगान संसारक्षी महारोगकी उत्तम श्रोपिष है, तथा जिसके गुणोंका श्रवण मनको अभिरक्षित करता है, हत्यारेंके सिवा कौन-मा पुरुष है जो उस पुरुषोत्तमके गुणानुवादसे विमुख हो सकता है? श्रपीत् कोई नहीं। जो भगवन्-गुणानुवादसे विमुख होता है, उसे गो (पर्य) घाती कसाई समझनेमें कोई भी हमें नहीं।

### प्राकृतिक गुण और भगवद्गुण

शास्त्रों में प्रकृतिके तीन ही गुण कहे गये हैं । परन्तु भगवान्के गुण अमित हैं। प्रकृतिके यह तीनों गुण ( सरव, रख और तम ) मिलन और बन्धनकारक हैं, परन्तु भगवान्के गुण इसके विपरीत 'दिन्य' और भव-बन्धनको खुद्दानेवाले हैं। प्रकृतिके गुण दोशांस न्याप्त और परिमित हैं। भगवान् 'निर्दोपानन्तकल्याणगुणगणपरिपूर्ण' हैं। पृथ्वीके रजकर्णीको किसी समयतक गिन लेना सम्भव हो सकता है, परम्तु भगवान्के गुणोंकी गिनती कोई भी कभी नहीं कर सकता । जो भगवद्गुर्गोकी गणना करनेको सैयार होता है, उसे बाल-बुद्धि या मुखं ही समक्तना चाहिये।

> या वा अनन्तस्य गुणाननन्तान् अनुक्रसिष्यन् सतु बाह्यबुद्धिः । रजांसि भूमेर्गणयेत्कयश्चित् कालेन नेवासिकशक्तियानः ॥ (श्रीमद्भा०११।४।३)

एक गूलरके पेड़पर हजारों गूलरके फल होते हैं और ऐसे गूलरके बृक्ष गृथ्वीपर हजारों होते हैं, इसी प्रकार ईश्वरके शरीरमें अनन्त ब्रह्मायह समाये हुए, होते हैं।

करोबों ब्रह्माण्ड जिसके एक रोमरन्ध्र अर्थात् एक अंशमें स्थित हैं उस परमेश्वरको महत्ता अल्पबृद्धिके मनुष्यकी समक्षमें कैमे आ सकती हैं ? श्रीमद्रागवतमें वस्म-हरणके प्रसंगमें सृष्टिकर्त्ता भीब्रह्माजीने भगवानकी स्तुति करते हुए कहा है—

> काइ तमामहदहं खचरान्निवार्भू-संबद्धिताण्डघटसप्तवितिन्तिकायः । कंद्रिवेचा विगाणताण्डपराणुक्तयां बाताध्यरोमानिवरस्य च ते मीहत्वम् ॥

तारपर्य बह है कि परमेश्वर अनन्तरूप हैं। उनकी अनन्तताका चिन्तन करनेमें चिल फटकर गल जाता है; अरप चेतम् पुरुषका बह काम नहीं है। जैसे परमान्मा असीम है, वैसे हो उनके गुण भी अनन्त हैं, तथा उनकी शक्ति भी अनन्त (अपरिमित) है। जगवके उद्धारके लिये उस दयालु परमात्माने जिम निष्य अवतार-शरीरको धारण करके दिन्यलीला की है जो मनुष्य उसे जानकर उसका गुण-गान करेगा वह जन्म-कर्मके बन्धनमें मुक्त हो जायगा।

#### अवतार-महिमा

परमेश्वरकी शक्ति 'ख्रवटनघटनापटीयसी' है। कोई भी उसका पार नहीं पा सकता। उसी शक्तिये वह इस भूमण्डलपर प्रकट होता है। उसके जन्म ( अर्थान् ख्रवतार-रूपमें प्रकट होता ) और कर्म 'दिल्प' होते हैं। उपर-के कथनानुसार भगवान्के उन दिल्य जन्म-कर्मों को जानने-बाला पुरुष अपने मिलन जन्म-कर्मसे मुक्त हो जाता है।

भगवानके जन्म और कर्म दिन्य होते हैं, प्राकृत लोगोंके अनुसार नहीं होते । जो उन्हें समक छेता है वह

मुक्त हो जाता है, ऐसा श्रीमञ्जगवद्गीतामें कहा गया है। इसपर यदि कोई कहे कि 'मुक्ति तो ज्ञानके द्वारा होती है, फिर भगवानके दिव्य जन्म और कर्मीको जाननेसे विशेष छाभ क्या है ? इसका उत्तर यह है कि निगुंगीपासकको आत्मज्ञानके प्राप्त करनेमें प्रस्यन्त श्रमकी भावश्यकता प्रश्ती है, परन्तु सगुणोपासकको श्रमके बिना ही परमगतिकी प्राप्ति होती है, यही इसका विशेष लाभ है। यदि कोई पूछे कि ज्ञान हो जानेपर संगुखोपासनाकी क्या आवश्यकता है ? इसका उत्तर यह है कि ज्ञानके परिपाकके ब्रिये सगुणोपासना-की अत्यन्त आवश्यकता है, इस सिद्धान्तको ध्यानमें रसना चाहिये। पञ्चमहाभूतींको भगवान्ने जीवींके कर्मवन्धनके ब्रिये अपनी करपनासे उत्पन्न किया है। ऐसे ( बन्धनात्मक ) देहींमें भगवान्के अवतार-देहकी महिमा नहीं आ सकती। श्रविद्याने कर्स करनेवाले जीवको पञ्चभुसारमक दंह धारण करना पड़ता है, क्योंकि पञ्चभूतात्मक कस्पनामें भगवानुका अनादि संकल्प ही वैसा होता है। अवस्य ही पञ्चभूत भी अगवानकी कल्पना है और अवतार-टेह भी भगवान्की करुपना है। परन्तु दोनोंमें बढ़ा अन्तर है। बेड़ी भी खोड़ेकी होती है और उसके तोबनेका शख्न भी लोहेका हैं। होता है तथा दोनों वस्तुएँ लोहारकी कल्पनाम उत्पन्न होनी है, किन्तु पहली वस्तु बन्धनकारक और दूसरी मुक्तिपद होती हैं। इसी प्रकार अविद्यांके द्वारा जीवके प्रश्नभूतारमक श्रद्धत शरीरको धारणकर नर-दंहमें नाना प्रकारके कर्मोंको करते हुए उनके फलको भोगना भी भगवानकी कल्पना है और सञ्चित-क्रियमाण कर्मीके माथ जीवांकी अविद्याके नाश करनेका संकल्प करके अवतार-देह धारण करना भी सम्बद्धानन्द भगवान्की ही कल्पना है। दोनों ही कल्पनाएँ भगवानुकी हैं, परन्तु भगवत्मंकस्पके श्रनुसार पाछभौतिक दंह बन्धनकारक है और अवतार-दंह कर्म-बन्धनसे छुडानेवाला हैं। जीवोंके देह 'पाञ्चमौतिक' तथा अवतार-देह 'ग्रुद्ध सन्वायमक' होते हैं । दोनोंमें अमावस्था और पूर्णिया, एवं कोयले श्रीर हीरेके सदश अन्तर होता हैं। इसी कारण भगवानका अवतार-दंह मानव-देहधारी जीवोंके लिये निरन्तर सेध्य होता है । ईश्वरके सनस्त अपार व्यापक स्वरूपकी उपासना साधारण बुद्धिके सन्चय-

जन्म कर्मच में दिख्योग्वं यो बेक्ति तक्ततः।
 त्यक्त्वादेइ पुनर्जन्म नैति मामिति सोऽर्जुन॥
 (गीता४।०)

के क्षिये तुष्कर और श्रसम्भव है। इसलिये उन्हें अवतार-शरीरकी ही उपासना करना योग्य है। इस विषयमें स्वामी विवेकानन्य मगवद्वचनके अनुसार कहते हैं—#

'भगवान् श्रीकृष्य कहते हैं कि, 'जब-जब धर्मका हास होता है और अधर्म बढ़ने छगता है, (तब-तब) मैं मानव-जातिकी रचाके किये जाता (अवतार छेता) हूँ। मृद बोग, जो यह नहीं जानते कि मुझ सर्वशक्तिमान् और सर्वथ्यापक जगन्निय-ता परमारमाने ही मानव-रूप धारण किया है, मेरी श्रवज्ञा करते हैं तथा मुझर्मे सन्देह करते हैं। उनकी बुद्धि आसुरी अज्ञानमे आन्त हुई होती है, हमीछिये वे भगवान् श्रीकृष्णमें जगत्-प्रभुके रूपको नहीं देख सकते। भगवान्के ये महान् अवतार प्जनीय हैं, यही नहीं, उनकी पूजा अनन्य भावसे होनी चाहिये।

### मुद्यन्ते द्यस्मदादयः

निर्गुण रूप मुलम अति सगुण न जाने कोय। ( दुलसं दासजी)

भगवानके 'अवाङ् मनसगोचर' निर्मुण स्वरूपको जान लेना सहज है, परन्तु उनके सगुण अवतार-तस्त्रको जानना कठिन है। जगवमें जब धर्मकी म्लान होती है तथा अधर्मका अम्युरयान होता है अर्थाव् जगव्में मुख-स्वास्थ्यके नियमोंमें स्पतिक्रम होकर दृष्टोंके प्रावस्थ्यमे जहाँ-तहाँ दु:ख-तौमनस्थकी वृद्धि हो जाती है, उस समय उसके निवारण करनेकी शक्ति किसो भी मनुष्यमें नहीं रहती, चाहे वह लौकिक दृष्टिसे महा बलवान्, मार्वभौम सत्त्राधीश अथवा पारमाधिक दृष्टिमे महासाधु, जीवन्मुक्त एवं महान् तपस्वी ही बर्यों न हो। ऐसी अवस्थामें परमेक्शी-शक्तिकी ही अपेषा होती है। वशिष्ठ-विकासिश्वके समान महातपस्थी ब्रह्मजानी

\* 'Whenever virtue subsides and immorality prevails, I come to help mankind' Says Krishna, "Fools not knowing that I, the omnipotent and omnipresent God of the Universe, have taken this human form, deride me and think how that can be." Their minds have been clouded by demo iacat ignorance, so they cannot see in Him the Lord of the Universe. These great incarnations of God are to be worshipped. Not only so, they alone can be worshipped."

धीर ब्रह्मनिष्ठ पुरुष भी जगत्के कल्याणके लिये परमारमाकी अवतार-शिक्तकी सहायता चाहते हैं और उसके जिये अनम्य माबसे प्रार्थना करके भगवान् को अवतारित कराते हैं। सृष्टिके अन्तर्गत रहनेवाले तावाभिमानी देवता भी अवतार लेनेके लिये परमेश्वरकी प्रार्थना करते हैं। श्रेष्ट मन्तेंकी प्रार्थनामें ऐसी शिक्त होती है, जो भगवान्को निर्गुण निजानन्वस्वरूपसे बाहर लाकर सगुण चनानन्दस्वरूप धारण करनेके लिये बाध्य करती है। मन्तेंकी यह प्रतिक्षा है कि 'हम भगवान्को निराकार न रहने देंगे, उसे साकार-रूप धारण करायेंगे।'

मगवान् सर्वज्ञ हैं; श्रेष्ठ मक प्रार्थना करते हैं, परन्तु किस युगमें, किस कार्यके लिये, किस रूपमें अवतार धारण करना होगा यह निश्चय करना मगवान् के ही हाथकी वाल हैं और उस निश्चयके अनुसार ही भगवान् अवताररूपमें प्रकट होते हैं। परन्तु पृथ्वीपर अवताररूपमें प्रकट होनेपर भी मगवान्को पहचान लेना सहज बात नहीं। इस विषयमें वढ़े-बढ़े बह्म्यानी पुरुष भी कभी-कभी चक्चर-में पढ़ जाते हैं। अधिक क्या दिव्य दृष्टिवाले देवेंकि राजा इन्द्र और देवश्रेष्ठ बद्धाजी भी भगवान् श्रीकृष्याके अवताररूपको न जान सके, यह बात प्रसिद्ध ही है। 'मुद्धन्ते हम्सदादयः' अर्थात् हमारे समान लोग भी मोहको प्राप्त होते हैं, गर्व छोड़कर स्वयं ब्रह्माजी जब यह स्वीकार करते हैं तो औरोंकी तो बात ही क्या है?

### जीवोंके देह और अवतार-देह

जीवोंके तरीर 'कर्म-देह' और भगवान्के अवतार-शरीर 'लीला-देह' हैं। भवतार-देहोंको 'लीला-ततु' ऑर 'लीला-विम्रह' में। कहते हैं। इसमें 'लीला' शब्दसे स्वेच्छा प्वनित होती है। जीव भपनी हच्छासे देह भारण नहीं कर सकते, क्योंकि जीव कर्माधीन हैं, उन्हें कर्मोंके अनुसार विभिन्न योत्तियोंमें विभिन्न प्रकारके देह मिलते हैं। परमेश्वरके विषयमें ऐसी बात नहीं, वे सर्वतन्त्र स्वतन्त्र परात्पर पुरुष हैं और अपनी हच्छाके अनुसार जैसा चाहिये वैसा देह भारण कर सकते हैं। देह भारण करनेमें तथा उस देहहारा नाना प्रकार-के कर्म करनेमें भगवान्का अपना कोई स्वार्थ नहीं होता । उनका देह धारण करना तथा कर्म करना केवल वगार्क कस्याणके लिये होता है। इसोजिये उनकी 'दिष्म' संज्ञा

<sup>\*</sup> देवा हाता रूप धरवूं माकार । नेटू निराकार होऊं त्यासी॥ (द्वकाराम)

है। अगवान्ने स्वयमेव कहा है कि —'जन्म कर्म च मे विष्यम्' तार्र्पयं यह है कि भगवान्के जन्म-कर्म 'दिन्य' और जीवॉ-के जन्म-कर्म 'मिलन' होते हैं। मिलन जन्म-कर्मका नाश विष्य जन्म-कर्मके ज्ञान और उपासनासे होता है, यह स्वामाविक ही है। श्रीशुकदेवजी तथा वामदेव-सरिन्ने महा-मुक्त पुरुष भी भगवान्की सगुण लीलके स्वरूपको प्रेमपूर्वक भजते हैं। राजस्य-पक्षके समय धर्मराज पुषिष्ठिर महाराजके यहाँ उठायी हुई जूठे पत्तलांके अन्नकणको महामुनियोंने पन्नीरूपमें आकर खाया था, यह बात प्रसिद्ध ही है। गोकुलमें गोपबालकोंके वन-भोजनके प्रसंगमें इन्द्र आदि देवता भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रजीके हाथ तथा मुखकी जूँउन पानेकी स्वभिद्धालांसे यमुनामें मङ्गिलयाँ वनकर आये थे, यह भी प्रसिद्ध ही है। श्रुति भी कहती है—

'यं सर्वे देवा नर्मान्त मुमुक्षवे। ब्रह्मवादिनश्रः

ईश्वर सामर्ध्यवान् हैं, इसिल्पे सब देवता उन्हें नमस्कार करते हैं, मुमुश्च पुरुष ज्ञानकी प्राप्तिके लिये उनको भजते हैं और ज्ञानी पुरुष केवल प्रेमके लिये उनकी भक्ति करते हैं। ऐसा श्रीगुलाबराय महाराज श्रपने योग-प्रभाव नामक प्रन्थमें कहते हैं। श्रीमद्वागवतमें कहा है—

> आत्मारामाश्च मुतयो निर्श्रन्या अप्युरक्रमे । कुर्वन्त्यहैतुकी भक्ति इत्यंभूतगुणो हरिः॥

अर्थात् अपरोक्ष ज्ञानी कोग, आरमकीढा, आरमरित करनेवाले महापुरुष, जिनको संसारमें कोई कार्य करना होष नहीं है ऐसे जीवन्मुक्त पुरुष भी उन उरुक्रम भगवान्-की अहँतुकी भक्ति करते हैं, क्योंकि वह सगुण श्रीहरि ऐसे ही (विष्य) गुण्यसम्पन्न हैं। आरमज्ञान-आरमसाक्षास्कार, या श्रक्क्षज्ञान-श्रक्कसाचात्कार होनेके अनन्तर ही प्रेमा भक्ति-का अधिकार प्राप्त होता है, इसीको पञ्चम पुरुषार्थ कहते हैं। मुक्तिके उपरान्त — ज्ञानके उपरान्त मिक्त होती है, ये बार्ते शास्त्रोंदारा तथा सन्तोंके मुखमे बारम्बार सुननेमें आती हैं। इससे जिज्ञासु पुरुषोंको भगवान् अध्वतार—वृहका महत्व प्यानमें आती हैं। इससे जिज्ञासु पुरुषोंको भगवान्के अवतार—

### भगवसाम गुणार्थवोधक और भगवदृष ही है

भगवान्के गुण अनन्त हैं, वैसे ही उनके नाम भी अनन्त हैं। क्योंकि उनके समस्त नाम गुण भीर प्रभावके द्योतक हैं। भगवान् निरय हैं, अतः उनकी गुणकीका भीर नाम भी निष्य हैं। 'अभिकादाकामनामिनोः' अर्थात् नाम और नामीमें प्रभिष्ठता होनेके कारण भगवान्के रूप-में जो गुण होते हैं वे ही गुण उनके नाममें भी होते हैं, इसका प्रमुख नाम-प्रेमी सन्त ही जानते हैं।

> नामिनन्तामणिः कृष्णचैतन्यरसविग्रहः। पूर्णशुद्धो नित्यमुक्तोऽभिन्नत्वाज्ञामनामिनोः॥

श्रीकृष्ण जैसे चिन्तामिशास्त्ररूप, चैतन्यरसकी मूर्ति, पूर्ण, गुद्ध और नित्यमुक्त हैं, उसी प्रकार उनका नाम भी तत्त्वरूप प्रयात नामीसे अभिन्न होनेके कारण उनके सब गुणोंसे युक्त है। श्रीगीरांग महाप्रभु कहते हैं----

नास्नामकारि बहुषा निजसर्वशक्ति-स्तत्रार्पिता नियमितः स्मरणे न काटः ॥

व्यवहारमें वाच्य-वाचकका झभेद नहीं होता। 'झिप्त' शब्द और अभि पदार्थ एक नहीं। यदि एक होते तो श्रप्ति कहनेके साथ ही मुँह जल जाता। उसी प्रकार 'गाय' शब्द और गाय वस्तु, तथा 'जल' शब्द और जरू वस्तु भिन्न-भिन्न हैं। कोई-कोई आलसी और अज्ञानी पुरुप ध्यावहारिक दृष्टान्त देकर ऐसा कहते हैं कि जिसप्रकार सिर दर्द करें तो सोंठ घिसकर उसका लेप करना चाहिये. सींठ-सींठ कहनेसे दर्द वर नहीं होता: तथा भूख जगनेपर अब खाना चाहिये, अब-अब कहनेसे पेट नहीं भर सकता। उसी प्रकार केवल 'राम-राम' या 'हरि-हरि' कहनेसे क्या लाभ होगा ? परन्त उन लोगोंको यह जात नहीं कि भौतिक पदार्थमें और उनके नाममें बड़ी भिजता होती है, परन्तु भगवानुमें और उनके नाममें श्रभौतिकता होनेके कारण कुछ भी भिन्नता नहीं होती, यह शास्त्रोंका सिद्धान्त और सन्तोंका अनुभव है। इसिछिये इसपर विश्वास करके अहर्निश भगवद्याम-चिन्तनमें रत रहना चाहिये। भगवनाम-स्वन ही भगवस्तेवा है । भगवानकी मूर्ति देखने श्रयवा उनका प्रत्यन्न दर्शन होनेपर मनमें जो प्रेम और जो भादर उत्पन्न होता है वही प्रेम और सादर भगवद्याम-चिन्तन करते समय होना चाहिये. तभी 'नामनामिनोरभेदः' यह तत्त्व मनुष्यके हृतयंगम हो सकता है।

भगवान्का साकार विश्रष्ट नित्य रहता है, ऐसा प्रत्यय होनेपर उस विश्रष्टका नाम भी नित्य रह सकता है यह प्रत्यय होना चाहिये। क्योंकि 'आकृतिभिश्र शब्दानां सम्बन्धो न व्यक्तिमिः।' अर्थात् शब्दोंका सम्बन्ध धव्दोंके हारा सांकेतिक आकृतिसे ही होता है, व्यक्तिसे नहीं; ऐसा भगवान् शंकराचार्यका कहना है। घट कहनेसे उसका अर्थ घट-विशेष न होकर घटाकार वस्तु ही होता है अर्थात् शब्दका सम्बन्ध जातिसे होता है, व्यक्तिसे नहीं। बावत् अविद्या जातिके नित्य होनेके कारण जिसप्रकार सब ब्यावहारिक शब्द और उनके पाल्यये यावत् अविद्या नित्य होते हैं, उसी प्रकार भगविद्याह, विद्यावृत्तिसे जाननेयोग्य साकार होनेके कारण यावहिद्या भगवद्याम और भगवद्रस्प नित्य हैं, शब्द और अर्थका नित्य सम्बन्ध होनेके कारण भगवद्याममें धारणा स्थिर होते ही रूपमें भी नामके साथ ही घारणा स्थिर हो जाती है। साधनाकी पूर्वावस्थाम कोई भी एक घारणा होनेपर, तूमरीका उसमें अन्तर्भाव होता ही है, उसके स्थिप स्वतन्त्र प्रयक्त करना नहीं होता, यह प्रत्ययमें आता है। श्रीनुलसीव्रसजी भी कहते हैं—

समुक्षत सरस नाम अरु नामी। प्रीति परस्पर प्रभु अनुगामी॥ नाम रूप दोउ ईश टपाधी। अकय अनादि सुसामुझ साधी॥

#### नामोचारण और नाम-सारण

भगवान् जिसप्रकार भव-बन्धनसे मुक्त करनेवाले और भक्तोंको निजारम-सुख देनेवाले हैं, उसी प्रकार उनका नाम भी उनके गुण और शक्तिसे पूर्ण है।

'अहं त्वा सर्वपापेम्या मोक्षयिष्यामि मा शुचः॥'

भगवानकी यह प्रतिज्ञा और शक्ति उनके नाममें भी है। भगवानके नाममें पाप-इरण करनेकी जितनी शक्ति है, उतना पाप संसारमें कोई भी नहीं कर सकता, ऐसा उसका विरद् हैं। सब पापोंका नाश और मोक्तपर्यन्त समल कामनाओंकी सिद्धि प्रदान करनेकी शक्ति नाममें है। परन्तु उसका यथार्थ सेवन होना चाहिये। नाम-सेवनके विषयमें कल्यागके पाठकोंको कोई नयी बात कहनेके लिये रह गयी है ऐसा मुझे नहीं जान पदता। तथापि सम्पादकजीकी आज्ञाके अनुसार, तथा अपना प्रिय विषय होनेके कारण मैंने यथामति कुछ जिला है। सुक्ते आशा है कि सज्जन पाठकोंको वह चर्वित-चर्वण न जान पढ़ेगा तथा जिसप्रकार नीरोग सनुष्यको पिछ्छे दिनके भोजनके पदार्थ पुनः बाख भी बर्ने तो मधुर ही बर्गेंगे, उसी प्रकार उन्हें यह विषय भी मधुर ही जान पदेगा । इसमें जो म्यूनता हो उसे पूर्व कर खेनेमें सजन पाठक समर्थ हैं।

भगवरप्राप्ति तथा मुक्तिके अनेकों साधन हैं और यह

चनेकता नाना प्रकारकी प्रकृतिके छोगोंके छिये उत्पन्न हुई है और यह स्वामाविक ही है।

'कर्मणैव हि सांसिद्धमास्थिता जनकादयः।'—गोता 'योगेनैवाध्यते परम्'—याज्ञवत्वय। 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि मस्मसात्कुकृते तथा।' 'सर्व ज्ञानप्रवेनैव वृजिनं सतिरिष्यसि।'—गीता 'कावेरीतोयमाश्रिस वाते। यत्र प्रवर्तते। तदेशवासिनां मुक्तिः किमु तत्तीरवासिनाम्॥'-ब्रिग्नपुराण 'वौर्मेण वा राङ्करसेवया वा

शातोदरी सङ्गमबाञ्ख्या वा । पुंसां उपित्वा पुनेरक राध्रं मध्यार्जुने नास्ति शरीरबन्धः ॥१

---मध्यार्जुनमाद्दातम्य

कारमां मरणान्मुकिः

—काशीमाहात्म्य

इसमकार कर्म, योग, ज्ञान, कावेरी-स्नान, काशी-सरण, सुक्षेत्रवास इत्यादि अनेक माधन मुक्तिप्राप्तिके छिये कहे गये हैं, तब फिर नाम-संकीर्तनरूपी माधनकी ही बोपणा करनेकी क्या आवश्यकता है, ऐसा प्रश्न पूछा जा सकता है। इसका उत्तर यही है कि—

शान-मार्ग में 'क्षे शोऽधिकतरस्तेपां' इस भगवद्गस्तके अनुसार अस्यन्त क्षेश होता है; योग-मार्ग में 'सुदुश्वरिममां मन्ये' इस भागवत-वचनके अनुसार बड़ी किनता होती है; 'गहना कर्मणो गतिः' इस वचनके अनुसार कर्म-मार्ग अस्यन्त दुःखजनक होता है; 'कावेरीतोयमाश्रिस्य' इस वचनमें मुक्तिकी परम्परागत साधना अधवा अर्थवाद निहित है; इसी प्रकार काशी-मरण प्रभृति अनेक साधन प्रायः अमसाध्य हो सिद्ध होते हैं;परन्तु नाम-संकीतंन वैसा अमसाध्य नहीं है, यह तो अनायाससाध्य-सुखसाध्य है, इसलिये इसे निर्दोष और सब साधनोंका राजा कहते हैं। श्रीतुकाराम महाराज कहते हैं—

'नास-संकीतंन यद्यपि सुगम साधन है, तथापि वह जन्म-जन्मान्तरके पापोंको दाध कर डाजता है। नाम-संकीतेनमें कोई परिश्रम नहीं लगता और न इसके जिये वनमें जानेकी ही आवश्यकता है। जहाँ रही वहाँ ही बैठे-बैठे अनन्यभावसे भगवान्का श्रायन्त प्रेमपूर्वक नाम लो, वह सहज ही घर आकर दर्शन देंगे। #

नामसंकीर्तन साधन पें सोपें।
 जकतील पाँक जन्मान्तरिचीं॥

इसप्रकार सहस्रों सन्तोंके वचन हैं। इसी प्रकार चेद-शास्त्र-पुराणादिमें भी नाम-संकीर्तन-सम्बन्धी श्रनेक प्रमाण मिकते हैं।

उन प्रमाणींसे नाम-साधनका महस्त पाठकींके ध्यानमें भक्षीभाँति आ सकता है। तथापि 'विष्णोनीमैंव पुंसाम' इत्यादि वचर्नोंसे जब एक बार नामोचारणसे महापातक नष्ट हो जाते हैं तो फिर नामकी बारम्बार द्यानृत्ति क्यों की जाय १ इस प्रइनका उत्तर नीचे दिया जाता है—

वाग्मिः स्तुन्वन्तो मनसा स्मग्न्तः
तन्दा नमन्ते।ऽप्यनिशं न तृष्ठाः ।
भक्ताः स्तवन्नेत्रज्ञजाः समग्रं
आयुर्हरेरेव समर्पयन्ति॥
—भक्तरसामृतसिन्ध

'स्मरतान्तमहर्निशन्०'
'अहोरात्रकीर्तयन्तो माम्०'
'आजन्ममरणं विष्णुं०' —वार। हपुराण
'सततं कीर्तयन्तो मा यतन्तश्च दढव्रताः ।' —गीता

-- इत्यादि वचनोंगे सिद्ध होता है कि भगवान्के नामकी बार-बार आवृत्ति करना ही श्रेयम्कर है।

'राम कृष्ण हरि विट्ठत केशवा।

मन्त्र हा जपावा सर्वकात॥ — श्रांतुकाराम
'असंब हरि हरि वटा रे वापांना।
असंब हरि हरि वदा। — श्रीअमृतराय
अहा जाता येता बसत उटतां कार्य करिता।
सदा देतां घेतां बदिन बदतां ग्रास गिलिता।
धरी दारीं श्रयंवरि रितिमुसाचे अवसरीं।
समस्तांची कजा सजुनि भगविचत्तन करीं॥ — श्रीवामन पण्डित

संबत बैठत जागत ऊठत । जपना हरि हरि नाम ।। हमारो निर्धनको धन राम ।। — श्रीकशेरदासजी

नामापराध-दोष-रहित पुरुष हो तो उसे सकृत ( एक बार ही ) अगवसामका उचारण करनेसे कृतकृत्यता प्राप्त

न लगती सायास जावें वनोतरा।

सुखें येती घरा नारायण।

ठायिंच वैसीनि करा एक चित्तः।

भावदीं भनंत भाववासा॥

हो जायगी। परन्तु जिनको पापके प्रतिबन्धक होनेके कारण तस्काल सिद्धि नहीं मिल्सी है, उनको नाम-संकीर्तनकी आहुत्ति अर्थात् सप्तत जप करना चाहिये। इससे उनके पाप दूर होंगे तथा उन्हें अभ्युदय और नि:श्रेयस्की प्राप्ति होगी, ऐसा पूर्वाचार्योंने श्रुति, स्मृति तथा पुराणोंके आधारपर प्रतिपादन किया है तथा सन्तोंने इसीको अपने चरित्रद्वारा संसारको दिखला दिया है।

#### अखण्ड जपसे वासनाका नाश होता है

सहस्रों विधियुक्त धर्म-कर्म करनेसे जो बासना-त्रयरूप अनुभव नहीं प्राप्त होता, वह अनुभव साधकको नामकी वाम्बारासे, अविराम नाम-सारणसे प्राप्त होता है। उसे करके ही देखना चाहिये। नाम-सारणमे समम्त पाप दग्ध हो जाते हैं, यह बात तो शास्त्रीपर विश्वास करके ही मानी जा सकती है, परन्तु पार्पीका मूल दग्ध नहीं होता, यह अनुभवमं जाननेकी बात है। पापोंके मूलका अर्थ है आन्तरिक वासना। यदि मूल नष्ट न हो तो युच्च मेंसे श्रंकुर और पश्लवका निकलना बन्द नहीं होता, यह बात जिसप्रकार सिद्ध है उसी प्रकार पापोंका मूल अर्थात वासना जबतक दग्ध नहीं होती है तबतक पापाचरणका श्रन्त नहीं हो सकता, यह बात भी उतनी ही विश्वसनीय हैं। चित्त-ग्रुद्धिके पश्चात् ज्ञानका उदय होता है और उस चित्त-शुद्धिके छिये निष्काम कर्मका प्रतिपादन शास्त्रींने किया है । कर्म-काण्ड चित्त-शुद्धिके लिये हैं, उपासना-कार्ड चित्तको स्थिर करनेके लिये है और शान-काएड मृक्ति-लाभके लिये हैं, इसे सब सुनते आये हैं परन्तु इस क्रिक पद्धतिको अङ्गीकारकर अन्तिम ध्येयको प्राप्त करना श्राज-कल बहुत ही कठिन है। क्योंकि इन तीनों साधनोंमें सर्वप्रथम इन सबके आधारम्बरूप कर्मकाण्डको ही पार लगाना अस्यन्त कठिन है। आधुनिक युगके जीवांको इसके लिये असमर्थ देखकर उनके सन्ने मुहृद्, सखा और माता-पितारूपी सन्तोंने अस्यन्त द्या करके शास्त्रविद्वित नाम-सारणका मार्ग खोल दिया है। परन्तु इस मार्गमे चलते हुए नाम-चिन्तन करनेवाले पुरुपको यदि यह प्रस्यय न हो कि मेरे 'पापोंका मूल' जल गया तो समझना चाहिये कि उसके नाम-सारणकी पद्धतिमें कहीं कोई भूछ रह गयी है। सन्तीने उस भू छको खोजकर उसको दुरुत करनेका मार्ग भी बतला दिया है।

भगवन्नामकी महिमाको न जानते हुए भी नाम

लेनेसे सब पाप नष्ट हो जाते हैं, यह उस नामरूपी वस्तुमें शक्ति है। यथपि इसप्रकार सब पाप सहज ही नष्ट हो जाते हैं तथापि पार्पोंके मुलका नाश होना सहज नहीं होता। इसके लिये तो नाम लेनेवालेको (नाम-महिमासे ) अभिज्ञ होना चाहिये। वस्तुकी महिमाको जानकर और स्परणकी पद्धतिको ध्यानमें रखते हुए जो नाम-स्मरण करता है वही पापोंके मूल अर्थात् वासनाको जला सकता है। अर्थभावनायुक्त सतत जप ही वासना-क्षयकी यथार्थ कुन्ती है। इस विषयमें श्रीवामन पण्डित कहते हैं -- 'एक छोटा-सा बालक अग्निकी शक्तिको न जानते हुए भी ताम्र आदि धातुओं पर अग्नि हाल दे तो वह अग्नि उन धानुओं के मलको तरकाल जला दे सकती है परन्तु उसी अग्निये यदि ताम्र-भस्। आदिका निर्माण करना हो तो उसके लिये मनुष्य (कर्ता) को भसा-निर्माणकी विधि जाननेकी आवश्यकता पहती है । 🕾 इसी प्रकार नामसे पाप और पापाँके मूलको जलानेके लिये नाम लेनेवालेको वह विधि अवस्य माल्म होनी चाहिये। केवल नामोच्चारण पापोंको जला सकता है, और उच्चारणके माथ-साथ सारण होनेसे पापींका मूल भी जल जा सकता है। क्योंकि उचारण वाणीका धर्म है और सारण मनका-अन्तःकरणका धर्म है। पापोंका मूल अर्थान् वासनाका वास वाणीमें नहीं, अन्तःकरणमें होता हैं । इसिलिये नाम-स्पर्णकी अजस्र धारासे अनन्त जन्मीं-की अनन्त बासनाएँ जलकर भस्म हो जाती हैं।

### जीवन्मुक्तिके तीन उपाय

श्रीविद्यारण्य मुनिने अपने 'जीवन्मुक्तिविदेक' नामक प्रन्थमें जीवन्मुक्तिके तीन उपाय बतलाये हैं— ब्रह्मावकोध, वासनाक्षय और मनोनाश । वह बतलाते हैं कि महावाक्योंके श्रवण-मननसे निःसन्देह ब्रह्मावबोध होता है तथापि पूर्वके प्रबल्तर संस्कारों में ज्ञानके स्थानमें काम-क्रोधादि मनोविकार उठते हैं और वे समाधि-सिद्धिके मार्गमें प्रतिबन्धक होते हैं, ऐसी अवस्थामें ज्ञानीको एकान्तमें बैठकर छः या बारह मात्राओंके प्रण्य-मन्त्रका

\* भातृत्री अनल नेणत नाल घाली । तो आग्नि धातुमल तों भति शाघ जाली ॥ तान्नादि भस्मिंह तथा अनलेंचि जेव्हां। कत्तां झमिह नद्व जालिक भातु तेव्हां॥ जप करना चाहिये। ब्रह्मावबोध, वासनाक्षय और मनोनाश इन तीनोंका एक ही साथ अभ्यास किया जा सकता है, परन्तु यह साधन श्रस्यन्त किन है। (परोक्ष) ब्रह्मज्ञान होनेके बाद इस प्रतिबन्धकरूपी दोषको समूल नष्ट होनेके छिये प्रणव-जप करना चाहिये, क्योंकि इससे शीघ्र ही मनोनाश और वासना-क्षय सिद्ध होते हैं। इसके लिये अल्पज्ञानीको जपका नियम दसरा कीन बतलावेगा? उसके लिये तो जैसे प्रणव अर्थान क्यांकि क्यंकारको गए हैं वैसे ही भगवद्यामका जप भी विहित है। क्योंकि क्यंकारको गीताम (ओमिल्येकाचरं ब्रह्म) एकाक्षर ब्रह्म कहा गया है। उसी प्रकार इपकर, चतुरक्षर हरि, नारायण, वासुदेव नाम भी ब्रह्मरूप ही हैं । इसी कारण यह भी ज्ञानीको सेव्य हैं।

जिसप्रकार राम-कृष्ण आदि अवतार-मृति परब्रह्मके 'साकार' स्वरूप हैं उसी प्रकार हरिनाम भी उसी परब्रह्मका 'ध्वनिरूप' स्वरूप हैं। मैं जिसप्रकार अवतार ब्रह्मरूप हैं उसी प्रकार हरिनाम भी ब्रह्मरूप हैं, चिन्मय हैं, इसके अविरत अखण्ड सेवनसे साधकोंकी हन्द्रियोंका जड़त्व नष्ट हो जाता है और व चिन्मय हो जाती हैं, तथा साधक चिदानन्दस्वरूपको प्राप्त होते हैं।

### उचारणके भेद और स्मरणके प्रकार

'नामोबारण' और 'नामसरण' के भेदको हम पहले हैं। बता चुके हैं, उच्चारण वाणीका धर्म हैं और स्मरण मनका धर्म हैं एवं काय, वचन और मन हन नीनोंमें उत्तरीत्तर श्रेष्ठता है। पाठकोंको यह बात बतलानेकी कोई श्रावश्यकता नहीं है। वाणीकी अपेक्षा मन श्रेष्ठ है, अर्थाद वाणीमें किये हुए, उच्चारणकी अपेक्षा मनमें किया हुत्रा स्मरण अधिक श्रेष्ठ होता है, यह सिद्ध हुआ। तथापि शास्त्रोंन नामोचारणके भेदोंका कुछ विशव वर्णन करना अप्रासंगिक न होगा। हसल्विये उन भेदोंको कहकर उसके पश्चाद स्मरण अर्थात

पं प्रणव (ॐ) एकचि अक्षर । ग्हण्नि हें ब्रह्म 'प्रकाक्षर' ॥
तैमेचि ब्रह्म 'चतुरक्षर' । 'बासुरेब' 'नारायण' म्हण्मिनि ॥
तैसेचि उपनिपदी । दोनी अक्षरे 'हरि' पदीं ॥
हें 'द्रयक्षर ब्रह्म' बेदी । जैसा प्रणव 'प्रकाक्षर ब्रह्म' ॥
(यथार्थदीपिका)

<sup>ौ</sup>जैसी रामकृष्णादि 'रूपे' अभिरामे । तैसे 'ध्वनिरूप' रूपें सर्वसुगमे । अक्षर बद्धा नामें समस्त हो ॥ (यथार्वदीपिका)

विक्तनके भेटोंको संक्षेपमें कहकर लेखको समाप्त करना है।
नाम-जपके सीन प्रकार बतलाये गये हैं--वाचिक,
उपांशु और मानस। (१) वाचिक अर्थात् वैखरी वाणीसे,
जैसा हम साधारणातः बोलते हैं, वैसे ही स्पष्ट स्वरसे जप
करना। (२) उपांशु अर्थात् केवल ओष्ठको हिलाते हुए,
अपना शब्द अपने ही कानमें, श्रथवा अस्यन्त समीप बैठे
हुए मनुष्यको ही सुनायी पड़े, ऐसा जप करना। (३)
मानस अर्थात् ओष्ठ और जीभको न हिलाते हुए मन-हीमन जप करना। इस मनके उच्चारणको मनके ही कानोंसे
सुनना होता है। कोई-कोई नाम-जपके वाचिक, उपांशु,
ध्वनि, मानस, ध्यान और श्रनन्य, ऐसे छः प्रकार बतलाते
हैं। उनका विवरण विस्नारभयसे यहां नहीं किया जाता।

१-वाचिक-जपमे इहलोकके भोगोंकी प्राप्ति । २-उपांशु-जपमे स्वर्गलोककी प्राप्ति; तथा---

३-मानस-जपमे मोक्सकी प्राप्ति होती है, ऐसा इनका फल कहा गया है। इस विवेचनमें मानस-जपको उच्चा-रण-भेदके ही अन्तर्गत रक्खा गया है। परन्मु शास्त्रमें—

'मानसो मनसा कार्यो मन्त्रवाक्यार्थिकत्त्वा।'

—उसका ऐसा लक्षण अथवा स्वरूप कहा गया है। और उसका अर्थ 'तजपम्मदर्थभावनम्' अर्थान् श्रयभावनायुक्त जप करना है। परम्नु अर्थका ध्यान करते हुए यदि
वाचिक और उपांशु-पद्धतिसे भी जप किया जाय तो
उसमें कोई हर्ज नहीं होना । अर्थका विचार किये
विना भी केवल अक्षरोंका उच्चारण स्रोठ म्रोर जीमको न
हिलाये हुए मनद्वारा किया जा सकता है। यह सब बातें बुद्धिके संकल्पपर स्थित हैं। क्योंकि 'बुद्धि-तस्व मानस-तस्वकी
अपेक्षा श्रेष्ठ है। मनपर अधिकार जमाये रस्वनेकी शक्ति
बुद्धि करती हो तो मन उतना ही काम कर सकेता, अधिक
नहीं कर सकता। इसलिये उपर उच्चारणके मिविध भेटोंमें
ही हमने मानस-जपका समावंश किया है। इसे पाठकोंको ध्यानमें रसना चाहिये।

सरणके प्रकारोंको बतलाते समय मनके कार्योंका वर्णन स्वामाविक ही हो जाता है । पहले इस बातको ध्यानमें रखना खाहिये कि 'वार्णा' कर्मेन्द्रियोंमेंने एक इन्द्रिय है और 'मन' अन्तःकरणमेंने एक करण है। यह बात ध्यानमें रखने तथा कर्मेन्द्रियोंकी अपेक्षा शा नेन्द्रियाँ और शानेन्द्रियोंकी अपेशा अन्तःकरण-चतुष्टय श्रेष्ठ हैं, यह जाननेपर यह बात सहज ही ध्यानमें आ जा सकती है कि मनको न्यारहवाँ इन्द्रिय अर्थात् इन्द्रियोंका राजा क्यों कहा जाता है। परन्तु मन अपनी अपेक्षा श्रेष्ठ बुद्धि-तत्त्वके अर्थान रहे तो वह अद्भुत उच्चतम कार्य कर सकता है; वेसा न करके यदि वह इन्द्र्योंके अर्थान रहेगा, अपने अधिकारोंको भूलकर इन्द्र्योंके अर्थान रहेगा, अपने अधिकारोंको भूलकर इन्द्र्योंका गुलाम बनेगा, हन्द्र्योंके इशारेपर नाचेगा, तो वह जीवको अर्थातिको ओर ले जायगा। इस ममको ध्यानमें रखते हुए ही साधकोंको चाहिये कि मनको श्रवण, मनन, निदिध्यासनके हारा गुद्ध हुई बुद्धिके अर्थान कर दे, इसमे वही मन साधकको सोस प्रदान करा सकता है। 'मन एव मनुष्याणां कारण बन्धमोस्त्योः' इसका यही अभिप्राय है।

'उच्चार्गा' वाणीका काम तथा 'स्ररण' मनका काम है, यह बात उपर भनेकों बार कही जा चुकी है, अनः यह कहनेकी अब ब्रावश्यकता नहीं है कि केवल उच्चारणकी अपेक्षा सारम् श्रेष्ठ है। परन्तु, उस सारणका स्वरूप क्या है, इस बातको बतलाये विना यह विषय पूर्ण नहीं हो सकता । अतः इस विषयमें संकंपमे कछ कहा जाना है। जिस पदार्थ अथवा विषयको हम पहले देखे या सने हुए होते हैं उमीका सारण हो सकता है। अश्रुत, अहट भयवा अनुभवहीन विषयका स्परण हो ही नहीं सकता है। इस सारणमें शब्दोखारण कभी हो सकता है और कभी नहीं भी हो सकता है। किसी विद्वानके सुने हुए व्याख्यानका स्परण होता है तब उसमें मानसिक शब्दोबारण हो सकता है, परन्तु कल साये हुए पदार्थका, मिले हुए मिचौंका अथवा सृत बीका जब स्मरण होता है तब उसमें शब्दोबारण नहीं होता । मनमें केवल मावका उदय होता है अर्थात् मन वैसा आकार घारण करता जाता है।

उसी प्रकार नाम-स्मरण करने समय शब्दके साथ-साथ आवोंका चिम्नन करना ही यथार्थ नाम-सारण है। ऐसा न होनेसे केवल 'नामोचारण' होगा। उदाहरणार्थ, झाम कहते ही हमारी भावना श्रामके आकारकी हो जाती है, मेठकके आकारकी नहीं होती। मेठक कहते हमारी मावना मेठकाकार होती है, मोटरके आकारकी नहीं होती। लो० तिलक कहनेपर हमारे मनश्रसुके सामने पश्चम जार्ज नहीं खड़े हो जाते। पश्चम जार्जका नाम केनेपर हमारे सामने महारमा गाँधी नहीं दीखते। अर्थाद जिसका नाम किया जाता है उसका खरूप आँखों (मनश्चष्ठ) के सामने खड़ा होना चाहिये; तभी वह नाम लेना सार्चक होगा। अतः जिसका नाम जेना हो उसका खरूप खर्थ देखकर अथवा सुनकर जान लेना होगा, नभी नामके साथ नामीका खरूप आँखोंके सामने दीखने लगेगा और तभी वह 'नामस्मरण' होगा एवं शास्त्रोंके हारा अथवा सन्तोंके मुख्ये भगवानके स्वस्पका जैसा ज्ञान हमें प्राप्त हुझा होगा वैसा ही नामके साथ-साथ नामीका खरूप हमारी आँखोंके सामने आने लगेगा।

1-अधिकारानुमार यदि किमीको नामके साध-साथ नामीका निर्मुण मिच्चितनन्द, प्रत्यगारमरूप भासने लगेगा, नो नुमरेको~-

२-नामके माध-माध तिम्प्रय मगुणरूप दिख्छायी देगा । और नीमरेको---

३-नामके माध-माध मगुण अग्रवा निगुंण स्वरूपका म्पुरण न डोकर मोले भावमे केवल नामकी ध्वनि ही श्रुति-गोधर भार भावगोधर होगी। ताल्पर्य यह है कि नाममारण-रूप साधनामें लगनेके पूर्व नामीके म्वरूपके (अपने श्रधिकार तथा हाहिकी योग्यताके अनुसार) किसी भी एक भावको सिद्ध करके नाम-स्मरंखके साथ-साथ उस भावके चिन्तनका अभ्यास करते रहना चाहिये। इसप्रकार नामसाधन करते समय परधन, परस्री आदि बाह्य विघ्न तथा लय और विषेप आदि बान्तर विघ्न बाधा न दालें, इसके लिये सामधान रहना चाहिये। नामके साथ सिद्ध किये हुए नामीका भाव चिल्लों स्थिर न हो तो फिर नामकी ही धनन्यभावसे शरण लेनी चाहिये। स्थासके साथ अथवा सन्संगके साथ ध्रधवा रोनींके साथ नाम-अप हो तो साधकके निश्चयके चनुसार नामी अर्थाव भगवान् उसके सत्र विग्लोंको दूर करके उसके अन्तःकरणमें अपने निजानन्दन्यस्पको प्रकट करेंगे और उसे अपनी परामिक देकर करार्थ करेंगे।

नामरूपी दीनऱ्यालु भगवान् पाठक और लेखकको वैसी सबुद्धि देहर उनका 'आस्पन्तिक कल्याण' करें—

> नमाऽस्तु नामरूपाय नमा नामप्रकाशिन । नमाऽस्तु नामसाध्याय नमस्ते नामयोगिने॥ नमोऽस्तु नामभाग्याय नमस्ते नाममिन्त्रणे । नमोऽस्तु नामभाग्याय नमस्ते नामशान्त्रये॥ नमोऽस्तु नामभोग्याय नमो नामप्रतापिने । नमोऽस्तु नामसेस्याय नमो नामविमाविने॥

### ईश्वर-स्तवन

(लेखक—संकृष्णकालजी विशास्य 'इंम') जय जय जय जय विश्वेश :

अविरल अविचल शुचितम गुरुतर जयति रमेश ॥ जय०॥ अज अखण्ड अधिपति अविनासी , परम प्रबल बल विश्व-विलासी ;

जय जगवन्दन. आनंदकंदन. दुष्टनिकंदन, जय देवेश । जय कमलेश :

भक्त-हृदय-सरसिज-हित दिनमाणे जय निस्तिलंश ॥ जय०॥ नारायण निर्गुण गुण-गण-रति , जीवन जगदाधार विश्वपति :

करुणासागर, जगतजजागर, शुभगुण-जागर, जय प्राणेश । जय परमेश :

निर्विकार, निर्लेप विश्वधन, जय करुणेश ॥ जय०॥





### प्रच्छन्न ना।स्तिकताका विस्तार

( लेखक - चतुर्वेदी प० श्रीदारकाप्रसादजी शर्मा )



स्याणके सम्पादक भी विलक्षण खोपड़ीके जीव प्रतीत होते हैं !जिस जमानेमें लोग हंश्वरको बालाए-नाक रख,मनमानी करने पर तुले हुए हैं,जिस जमानेमें हंश्वर केवल मूठी शपथ ले मूठ बोलनेका सुरक्षित साधन रह गया है, उस जमानेमें इनको सूझी है 'कल्याण' का 'हंश्वराह्न' निकालनेकी ! बलिहारी हैं इनकी इस अजीव सुझकी !

क्या विशेष अक्क निकालनेको और कोई विषय नहीं सुझा ? इनको नो आजसे कई सौ वर्षों पूर्व इस धराधामपर अवतीर्ण होना था, न कि इस नवीन सभ्यताके चौधिया देनेवाले जमानेमें । ये इन दकियान्सी विचारोंका प्रचार-कर क्यों देशकी उन्नितिको संकड़ों वर्षों पीछे टाँग पकड़कर सींच रहे हैं ?

अभी थोड़े ही दिनोंकी बात है कि प्रयागके 'लीडर' नामक दैनिक पत्रमें किसी अक्ररेजी अखबारकी एक कतरन उद्धन की गयी थी। उसमें लिखा था कि 'रूम देशकी सोवियट मरकारने सरकारी स्कूलोंमें पडनेवाले वचाँके लिये जो नयी पाठ्य प्रमार्के लिखवायी हैं, उनमें पहला पाठ ईश्वरके श्रनम्तित्वपर है। पाठमें लिखा है—'अकर्मण्य, पर-वसक और स्वार्थी लोगोंने अपना उल्ल मीया करनेको ईश्वर नामकी एक वस्तु-विशेषकी कल्पनाकर सारे संसार-को घोखेमें ढाल रक्खा है। असलमें ईश्वर कोई चीज ही नहीं है।' ऐसे भावांसे पूर्ण पुरनके बच्चोंको पढवा. रूप देशकी मोवियट सरकार अपने राज्यके भावी नागरिकांके मनसं ईश्वरका अम्तित्व लोप करनेपर तली हुई है। इतना ही नहीं -- लेखकका कहना है कि रूसराज्यमें वसनेवालं श्राम्निक जरमन किसानींपर इसल्यि बडे-बड़े अखाचार किये जा रहे हैं कि जिसमें वे ईश्वरकी चर्चा श्रीर उसपर विश्वास करना त्याग दें । जो आम्निक एवं ईश्वर-निष्ठ जरमन मोवियट मरकारकी हम आज्ञाकी सवज्ञा करते हैं, कहा जाता है, वे साहबंदियाको भेज दिये जाने हैं और वहाँ वे अति क्षीप्र काल-कवलित हो, अपना धम्लिय मिरा देने हैं।

इसारे देशके एक प्रधान राष्ट्रीय नेता भी अपने एक

भाषणमें धपने आपको Anti-God घोषित कर चुके हैं। अतः अव वह दिन दूर नहीं है, जब इस देशकी शासन-खराम ऐसे लोगोंके हाथ आते ही, ये उन्नति-कामी नेता, इस देशमें भी सोवियट सरकारकी उक्त नीतिका अनुकरण-कर, ईश्वरके विरुद्ध एजिटेशन खड़ा करेंगे, जिससे यह देश बात-की-बातमें उन्नतिके शिखरपर चढ़ा हुआ देख पड़ने ठगंगा।

देखनेमें आता है कि इस देशमें भी ईश्वरके विरुद्ध आन्दोलनका श्रीगणेश तो हो ही चुका है। छोग कहते तो हैं कि ईश्वर है और वह सर्वध्यापी, सर्वसाझी, सर्वान्तर्यामी और सर्वदृष्टा भी है: पर ध्यवहार्यतः वे ऐसा सानते नहीं।

ईश्वरके बारेमें लोग जैसा कहा करते हैं, यदि वैसा ही सानते भी होते और तदन्यार चला भी करते ती संसारमें न तो कही पुलिसका नामोनिशान देख पहला, न कोई राज्य फीज-प्यादा ही रखता और न वकीछ-मुखनारोंका कोई नाम सुनता । क्यांकि जब लोग ईरवरको सचमूच मर्बध्यापी मानते, तो अपराध कहाँ करते ? लोगों-की आँम्ब बचा चोर, उठाईगीरे, गिरहकट क्यों अपनी द:खदायिनी करतृतांसे लोगोंको विरक्त करते ? इस धरा-धामपर अपराधींकी संख्या शन्य होती। यदि यथार्थतः ईंग्वर सर्वव्यापी माना जाता तो डॉगी लोग क्यों मात कोटोंके भीतर बेंट, पापकर्म करते ? यदि ईश्वरको छोग सचमच सर्वेष्यापी मानते होते, तो क्यों येईमान, कृत्रही और विश्वास्थातक जन, भलेमानसींकी सनाते और उनका सर्वम्ब इडप जनताको विश्ववध करते । यदि ईरवर वान्तवसँ सर्वज्यापी समझा गया होता, तो हेमादी आदि बढं-बढ़े प्रायश्चित्त-विधायक पोथोंकी सृष्टि क्यों की जाती? यदि लोग जैमा जवानमें कहते हैं, वैमा ही समझते और करते होते, तो भारतवर्षमें ताजीरात-हिन्द्का पुनीत प्रादर्भाव क्यों होता ? यदि लोग ईश्वरको सर्वध्यापी मान संसाद-यात्रामें प्रवृत्त होते, तो वंदिकींके सन्ध्योपासनमें आसमन मन्त्रकी आवश्यकता ही क्या थी ? ईमाइयोंको क्यों शत-दिन अपराधींको क्षमा करानेकी चिन्तामें दृषना पहला, मुसलमान क्यों तोबाः तोबाः का चीस्कार करते ?

हमारे सामने प्रश्न यह नहीं है कि ईश्वर सर्वन्यापी, सर्वसाक्षी, सर्वद्रष्टा और सर्वान्तर्यामी है कि नहीं ? प्रश्न तो यह है कि जो लोग ईश्वरको उक्त गुणोंसे सम्पन्न मानते हैं, वे स्वयं अपने मतानुकूल आचरण भी करते हैं कि नहीं?

नित्य देखनेमें तो यह आता है कि ईश्वरको उपर्युक्त
गुर्णीये सम्पन्न मानकर भी कार्यतः वे उक्त गुर्णीका केवल
खगडन ही नहीं कर रहे हैं प्रस्युत वे तो ईश्वरके अस्तित्वतकको मेट रहे हैं । इमारी समझमें तो ऐसे लोगोंसे वे
छोग कहीं हद विचारवाले हैं जो वक्तील उर्दू भाषाके एक
शायरकी इस उक्तिके—

पिये में आशकार। हमको किसकी साकिया चोरी । खुदाकी गर नहीं चोरी तो फिर बदेकी क्या चोरी ॥

अर्थात् इम इर काम खुझमखुझा करेंगे, समाज भले ही हमारे कार्मोको बुरा ही क्यों न समझे। जब इमें ईश्वरहीका इर नहीं है नो फिर इम उसके बन्दे यानी इन्मानये क्यों इरने छगे?—अनुसार व्यवहार करने हैं।

यश्यि इनका यह कथन ईश्वरकी गवनं मंग्रटके प्रति एक प्रकारका 'सिविल-डिसओविडियें म' है, नथापि इसमें दम्भ-पान्यरका लेश न होनेसे यह नफरनकी चीज़ नहीं है। हाँ, यह उद्देशका और बेह्यायी अवश्य है।

इंश्वरके सर्वसाक्षित्तको माननेवाले लोग, जब जानबृझकर जीती मक्खी निगल जाते हैं, हो इ बद-बटकर
सर्वधा मिध्या भाषण करते लिजित नहीं होते और 'राम-राम
जपना पराया माल अपना' बनानेको, नाना प्रकारके दन्दफन्द रचते रहते हैं, जब लोग अपने उपकार-कर्जाका भी
अनिष्ट करते नहीं लजाते, जब ऐसे लोग बदे-बूर्डोकी पगड़ीपर हाथ लपकात भी नहीं हिचकते, जब अदालतमें जा
और 'खुदाको नाजिर हाजिर' कह, मृठके सिवा एक
शब्द भी सच्चा नहीं बोलते, जब इस पापी पेटमें रोटीके
दो दुकड़े डालनेवालेके कहनेसे लोग बड़े-बड़े आबस्दारीको बेआवरू कर डालते हैं, जब दो-चार रुपये पानेकी
आशामान्त्रसे लोग दुष्टातिदुष्टकी प्रशंसाकर, उसे इन्द्रासनपर बैठनेयोग्य बतला देने हैं, तब कहना पड़ता है कि

ऐसे आस्त्रिकोंसे, वे नास्त्रिक छाख दर्जे अच्छे हैं, जो किसी निजमान्य सिद्धान्तपर रइतापूर्वक आरुढ़ तो हैं !

भलें ही कोई ईश्वर-भक्त बननेका ढकोसला बना छे, पर यदि वह नीम रूपये मनकी दरमें चरबी ख़रीद और उसे विशुद्ध धीमें मिला, उसको पचहत्तर रूपये मनकी दर्मे बिकी करना है, तो उसे हम कभी भी ईश्वरको सर्वद्रष्टा श्रधवा मर्व-कर्म-साक्षी माननेवाला नहीं कहेंगे। जो अपने-को वहा पिषडत बनाता है और लेकर देना नहीं जानता बल्क 'श्वर्यां हरवा घृनं पियेत्' के हेय सिद्धान्तपर रात-दिन चलता है, उसे हम कभी ईश्वर साननेवाला आस्तिक नहीं कहेंगे। हमारी समक्षमें तो ऐसे छोगोंका ईश्वरका नाम लेना, ईश्वरके प्रति असम्मान प्रदर्शित करना है।

जब तीन चौथियाईसे अधिक संसारकी जन-संक्या ईश्वरको और उसके सर्वान्तर्यामिग्वको मानती है, तब भी संसारमें पापीकी संख्यामें उत्तरीत्तर कृद्धि होना क्या सिद्ध करता है थही न कि इस संसारमें सब्बे आम्तिकींकी अपेक्षा प्रच्छन्न नानिकींकी संख्या सर्वाधिक है। यही कारण है कि आज इस संसारमें सर्वत्र अद्यान्ति, दारिद्वय, चिन्ता, रोग, रोकादिका अटल साम्राज्य जमा हुआ है। फिर जिन जनेंकि मनमें रात-दिन कोधादि छः विकट दात्रु अखाका जमाये हुए हैं, वे क्या इस योग्य है कि उस न्यायी, त्र्यानु और भक्त-वस्सल हंश्वरका पवित्र नाम भ्रमनी पाप-कुल्पित जिह्ना-ये ले ?

वेद, दर्शन, इतिहास और पुराण चिक्का-चिक्काकर ईश्वरके अम्लिवकी घोषणा कर रहे हैं। यही क्यों—साक्षात् ईश्वर अपने अम्लिवको स्वयं ही कितनी बार प्रत्यक्ष हो प्रमाणित कर चुके हैं। तब भी सृष्टिकी आदियं आजतक, अधिकतर सांसारिक जीवोंकी प्रकृतिमें तिलभर भी अन्तर नहीं पड़ा। विवेकशील जनोंके निकट तो ईश्वरका अम्लिव तभी चरिनार्थ समझा जावेगा जब संसारमें पापोंकी संस्थामें कमी हो। 'कल्याण' के माजिकोंका ईश्वरांक निकालना भी तभी सार्थक होगा, जब ईश्वरके माननेवाले परस्पर शान्ति और सीहादंसे रहने लगेंगे एवं पाप-कमोंसे विरत हो प्राणिमाश्रके लिये सुखदायी सिद्ध होंगे।

श्रीहरि वह हरि-भगतिमें जिहि मन नहिं अनुराग। स्रो भति पामर पापमय पुण्यहीन हतभाग॥

## जीवात्माकी परमात्माके लिये पुकार

(लेखक--श्रीयुक्त जे वर्टी व सन्डरलेण्ड डी वर्डी व)

मेरा हृदय परमात्माको, अरे, सगुण परमात्माको पुकारता है। #--Old Testament.

जो जीव संसारमें परमारमाके आश्रयमे विहीन होता है उसकी घसहाय अवस्था नीरस ही नहीं, एक प्रकार-से भयानक होती है 1---Emerson.

जीवात्माकी ईश्वरके लिये पुकार जैसी मर्मस्पर्शी, करुण एवं अतृप्त होती हैं, वैसी और कोई भी प्रार्थना नहीं होती। ऐसा प्रतीत होता है कि जिस क्षण मनुष्यकी इस जगत्में सृष्टि हुई, उसी क्षण उसके ब्रन्तरसे यह पुकार मी प्रारम्भ हो गयी। सृष्टिमें जबसे हमें मनुष्य-जातिका इतिहास उपलब्ध होता है तबसे बराबर यह पुकार जारी है और जबसक मनुष्यका अन्तित इस संसारमें रहेगा, तबतक इसके बन्द होनेका भी कोई कारण प्रतीत नहीं होता। संसारके समन्न उपासनाभवन. देवमन्दिर, मतमतान्तर एवं दर्शनशास्त्र इसी 'पुकार'को अभिन्यक्त करते हैं, संसारके काव्य, कला एवं संगीतका प्रादुर्भाव इसी से होता है और मेरा ऐसा विश्वास है कि आगे चलकर विज्ञानका वान्यविक अभिष्राय भी यही सिद्ध होगा।

किसप्रकार बाजकर्का जन्मसे ही यह प्रकृति होती है कि वह भूख लगनेपर हठात माताके स्तर्नोंकी श्रोर दौंदता है और जबतक उसे वे प्राप्त नहीं हो जाते तबतक उसे शान्ति नहीं मिलती। जिसप्रकार पक्षरबद्ध पक्षी पिजरेके अन्तर लट्टपटाने लगता है और उसे तभी चैन मिलता है जब वह उससे लूटकर खुली हवामें उदने लगता है; जिस-प्रकार मनुष्यके नेन्न प्रकाशके लिये सदा तदफदाते हैं, मनुष्यकी बुद्धि सस्यकी उपलब्धिके लिये श्रधीर हो उठती है श्रीर मनुष्यका हृदय प्रेमवारिकी पिपासासे ज्याकुल हो जाता है, उसी प्रकार यदि मनुष्यकी आरमा अपने दौर्बक्स, अज्ञान एवं अपूर्णसाके कारण व्याकुल हो उठती

है, तो इसमें कोई आश्चर्य नहीं है। उसकी दुर्बलता उसे इस बातके जिये प्रेरित करती है कि वह अपनेसे अधिक बजके लिये पुकार उठे, उसका अज्ञान उसे इस बातके लिये बाध्य करता है कि वह अपनेसे अधिक ज्ञानके लिये चिन्ना उठे, उसकी अपूर्णता उसे पूर्णताका आङ्कान करनेको बाध्य करती है और जबतक ये तीनों चीज़ मनुष्यको नहीं मिळ जातों तबतक उसे शान्ति अथवा सुख नहीं मिळ सकता। स्मरण रखना चाहिये कि ये तीनों ईश्वरमे अन्यत्र कहीं प्राप्त नहीं हो सकतीं।

मेरी यह धारणा है कि मनुष्यके प्जागृहों, देवालयों तथा धर्मीपदेशोंके द्वारा ही इसकी अभिन्यक्ति होती हो सो वात नहीं है, किन्तु ज्यों-ज्यों इस अपने दर्शन-शाखों, काव्य, कला एवं विज्ञानको पहलेकी अपेक्षा अधिक समझना सीखेंगे, त्यों-ही-त्यों हमें इनके मूखमें भी यही भाव दिखायी देगा।

मनुष्यकी बुद्धि स्वभावसे ही इस वातकी इच्छा करती है कि प्रकृतिमें भी उसे कोई ऐसी प्रशाशक्ति मिले जी उसके प्रभोंका उत्तर दे सके, कोई ऐसी चैतन्य शक्ति उपलब्ध हो जिसका सारी वस्नुजींपर शासनहो, जो सबमें व्यास हो और जिससे सारी वार्तोका कारण समझमें आ जाय। विश्व चेतनारहित प्रथवा निष्प्रयोजन है यह भाव मनुष्यको अस्यन्त अरुचिकर है। मनुष्यकी बुद्धिके लिये विश्वके घन्दर विषेक एवं प्रयोजनको हूँ दना एक प्रकारसे ईघरको पुकारना है, क्योंकि चनन्त बुद्धि अथवा चेतन शानका नाम ही ईश्वर है।

मनुष्यको बुद्धि इसप्रकारको बनी हुई है कि वह सर्वन्न व्यवस्था एवं समन्वयको द्वाँदती है, वह अञ्चयस्थाको सह नहीं सकती। कुछ कोगोंका कहना है कि वर्गीकरण अर्थात वम्नुषोंको व्यवस्थासे रखनेका नाम ही ज्ञान है। सादद्य एवं वसादद्यको पहचाननेसे, अवययोंको मिलाकर सुसंगठित रूपमें रखनेसे, अनेकताओंमें एकताको द्वाँदनेसे ही हमें ज्ञानकी प्राप्ति होती है। विज्ञानोंका विकास इसी प्रकार होता है। उदाहरणके स्थि, वनस्पति-जगतके तथ्योंको कमबद्ध रीतिसे रखनेका ही नाम तो वनस्पति-विज्ञान है, उद्गिज-बीवनका अनेकताओंके मुकर्मे रहनेवासी

<sup>\*&#</sup>x27;My heart crieth out for God, yes, for the living God.'

<sup>†&#</sup>x27;Unlovely, nay, almost frightful, is the solitude of the soul which is without God in the world.'

भक्त-रक्षण



द्रीपदी संचत संचत दोड भुज थाके दुःशासन पचि हारी॥

प्कताका पता लगाना तथा वर्णन करना ही इस शासका काम है। यही हास अन्य विज्ञानोंका है। पृष्वी-की चहानों तथा आकाश के नक्षत्रों एवं महाँके सम्बन्धमें जो-जा बार्ते माल्यम हुई उनपर काफी प्रकाश डाले जाने-पर तथा उनके अन्दरकी ब्यवस्था और सामअस्यका ज्ञान होनेपर ही भूगर्म-विद्या एवं ज्योतिष-शासकी उत्पत्ति हुई। अतः विज्ञानका कार्य सर्वत्र अब्यवस्थामें ब्यवस्था तथा अनेकतामें एकताका पता लगाना है। इस प्रकारकी चेष्टा करना मनुष्यकी बुद्धिका स्वामाविक गुण है। बुद्धि सर्वत्र ब्यवस्थाके लिये ब्याकुल रहती है, वह एकताको हुँ दती रहती है।

सृष्टिके एक छोटे-मे अंशमें ही व्यवस्था एवं समन्वय-को हूँ द छेनेमे उसे सन्तोष नहीं होता । वह उसे मर्बंग्र उपलब्ध करना चाहती है। वनस्पति-विज्ञान, भूगर्भ-विद्या एवं ज्योतिष-शास्त्रमे अखिल विश्वके रहस्पोंका ज्ञान नहीं होता। क्या सारी प्रकृतिके अन्दर व्यवस्था ओत-प्रोत नहीं है । क्या उसके भिन्न-भिन्न अवयवोंको संघटित करनेवाली कोई एक महान् सन्ता नहीं है ! बुद्धि उसीको बूँदती है और जवतक उसे यह उत्तर नहीं मिळता कि हाँ, हसवकारकी सवोंपरि व्यवस्था एवं सवोंपरि एकता अवश्य है, तवतक उसे कल नहीं पहती।

यदि वं ज्ञानिक बुद्धिने अपने दुर्दमनीय म्वभावकी प्रेरणासे सारे विश्वमें एक स्यवस्थाके ऊपर दूसरी ब्यवस्थाका और एक एकताके पीछे दूसरी एकताका पता लगाकर ही छोड़ा एवं विश्वके अन्दर एक सर्वोध एवं परास्पर एकताको उपलब्ध करके ही विश्राम लिया तो इसमें क्या नयी बात हुई ? उसने अपनी दिशासे उसी पर्वत-शिखरका आरोहण किया जिसपर दर्शन-शास्त्र एवं धर्म, मनुष्यकी आरमाके अन्दर रहनेवाली हसी प्रकारकी प्रेरणाके वशीभूम होकर प्रारम्भसे ही अवनी-अवनी विद्यासे आरूद होते रहे हैं। दर्शन, धर्म एवं विज्ञान ये सभी अध्यवस्थासे व्यवस्थाकी ओर. अनेकतामे एकताकी ओर ही अग्रसर होते रहे हैं। दर्शन-शास्त्रीमें निरूपित उपादानकारणकी करपनाका ठीक यही भाव है। धर्मने जो एक सृष्टिकती तथा प्रत्येक जीवके पुण्यापुण्यके निर्णेताकी कृहपूना की है, उसका भी यही अभिन्नाय है। जिसन्नकार आधिभौतिक जगव्में मनुष्यकी बुद्धि एकताको द्रृदती है और बसे प्राप्त किये विना विश्वास नहीं छेती, इसी प्रकार मानसिक एवं नैतिक जगर्में भी मनुष्यकी हुद्धि एकताको ठीक उतनी हो छगनके साथ द्वॅदती रहती है। 'ईखर एक, अपरिष्डिक, नित्य एवं सर्वोपिर है' इस कथनसे हमारा तारपर्य उस महान् त्रिविध शक्तिकी एकता, ज्ञानकी एकता एवं उपकारकी एकताको परम एकता संकेतित करना है, जिसे हम आधिमातिक, मानसिक एवं नैतिक हन तीनों मार्गीसे आगे बढ़नेपर शिखरपर पात हैं।

इसप्रकार इस देखते हैं कि मनुष्यको आरमाके अन्दर जो व्यवस्था एवं एकताको अतिरिक्त और अट्ट इच्छा है वह इस बातको चातक है कि सबके उपर शासन करने-बाली एक सत्ताको, सबको विषय करनेवाले एक ज्ञानको, सारे ब्रह्माण्डोंके लिये हितकर एक आयोजनाको अर्थात इस भौतिक जगतके साथ ही एक नैतिक जगतकी सत्ताको, एक बूरवर्ती दिन्य कार्यको, जिसकी ओर सारी सृष्टि अग्रसर हो रही हैं, माननेसे ही उसे शान्ति मिल सकती है।

बुद्धि समन्वयको द्वाँ दती है, इससे भी हमारी समझमें यही बात ध्वनित होती है। सबसे निम्न-कोटिकी एक-म्बरता नाइकी एकम्बरता है जो निरी भौतिक है: इसप्रकारके स्वरीके संवादसे अपने ही हंगका सानन्द मिलता है, किन्तु हम शीव्र ही आरो बढ़कर इनसे भी सुक्षम संवादों अर्थात् नादके साथ हृदगत भावीं एवं विचारीके सामअन्यको देखने छगते हैं। इसके अनन्तर उन संवादोंको भी देख पाते हैं जो खरीं एवं अन्य सारी भौतिक वस्तुओं से परेके होते हैं। बरे-वरे संगीतविशार शेंकी पद-रचनामें शीव ही वह स्थल आ जाता है जहाँ उन्हें यह अनुभव होने लगता है कि उनके वारा उनके मार्वोको ब्यक्त करनेमें असमर्थ हैं, वहाँ ध्वनि-की शक्तिका अन्त हो जाता है, और तब उनकी यह उत्कट इच्छा होती है कि वे भौतिक जगत्के बन्धनीको तोबकर आध्यारिमक जगदकी सैर करें जहाँ कोई बन्धन नहीं है। इसका अभिप्राय यह है कि वे भातिक संवाद, जो हाथोंसे अथवा वाणीये उत्पन्न हो सकते हैं, उन उच्चतर संवादींके संकेतमात्र है जिनका अनुभव आत्माको होता है। किन्तु जब वे लोग इन भावोंको व्यक्त करनेकी अथवा उनके साथ शब्दोंकी योजना करनेकी चेष्टा करते हैं, तब उन शब्दोंका स्वरूप कैसा होता है ? स्वमावसे ही वे शब्द धर्म, आदर एवं पूजाके शब्द होते हैं। आत्माके ये माब इतने तीव होते हैं कि सर्वोच्च एकस्वरताकी प्रकार बास्तवमें ईश्वरकी पुकार होती है, सब प्रकारसे पूर्ण श्रीवन एवं पूर्ण प्रेमकी पुकार होती है, जिसके अन्दर आरमाकी सारी अपूर्णतायुँ और भिन्नस्वरतायुँ पूर्ण हो जाती हैं।

इससे यह बात समझमें आ जाती है कि सङ्गीतका अर्मके साथ जो इतना घनिष्ठ सम्बन्ध है वह काकताळीय-न्यायवत यह च्छाप्रयुक्त नहीं है। आरमाकी एकस्वरताका सक्त्य प्रेम एवं पूजा है। जब आरमा मनुष्य-जीवनमें एकस्वरताके क्रिये म्याकुळ होती है, उस समय उसके अन्दर मनुष्य-जातिके प्रति प्रेम एवं पूजाका भाव उत्कर्यन्य मनुष्य-जातिके प्रति प्रेम एवं पूजाका भाव उत्कर्यन्य से जागृत हो उठता है। पूर्ण मनुष्य-प्रेम एक मनुष्यकी आरमाके साथ पूर्ण एकस्वरताका नाम है। पूर्ण उपासना जीवारमा एवं परमारमाके बीच पूर्ण एकस्वरताको कहते हैं। इसी प्रकार जीवारमाकी एकस्वरताके किये जो तीव उत्कण्डा होती है, वह पूर्ण एवं असीम प्रेमकी ही पुकार होती है। वह पूर्ण एवं असीम प्रेमकी ही पुकार होती है। वह पूर्ण एवं असीम प्रेमकी ही पुकार होती है।

इसी प्रकार मनुष्यके अन्तर सीन्दर्यकी स्वामायिक छाछसा है। पृथ्वीके महान्-से-महान् सीन्दर्यस्य भी जो उसकी नृष्ति नहीं होती, इससे भी जीवारमा एवं परमारमाके महान्-से-महान् मीनिक सम्बन्धका पता छगता है। उसकी सीन्द्र्योभिलाषा शील हो भीतिक सीन्द्र्योसे आगे बहकर मानसिक एवं नैतिक सीन्द्र्योकी ओर झुक जाती है, जो मीतिक सीन्द्र्योसे कहीं जैंचा है। उसे सदा उस आद्शंका ध्यान बना रहता है, उसके साथ उसका प्रेम हो जाता है और उसका ध्यान आते ही वह आनन्द्रसे उछितत हो उठता है। वह आदर्श उसे इस प्रव्वीपर प्राप्त नहीं होता; उसकी पृति, उस सीन्द्र्ये एवं पूर्णताकी सीमा—परमारमामें ही होती है। इससे यह सिद्ध होता है कि मनुष्यकी सीन्द्र्योभिलाषा, जो पूर्णसे न्यून किसो भी वस्तुसे तृत नहीं हो सकती, वास्तवमें जीवारमाकी परमारमाके लिये प्रकार ही है।

मनुष्यको सत्याभिलाया भी इसी वातको सिद्ध करती है। मनुष्यकी आत्मा इस ढंगकी है कि उसे असत्य अथवा मिथ्यासे कभी शान्ति नहीं मिल सकती, उसे सत्य या वास्तविकताकी ही चाह रहती है। वह इस सत्यको एक ही त्यानपर अथवा वाहा आवरणमें ही नहीं, किन्तु सर्वत्र एवं मुक्यतया वस्तुओंके अन्तरतकमें कोजती है। सरय-शुद्ध, निस्य एवं ध्रुव सरयको इस विश्वका भाषार समझकर वह उसके किये ऐसी विद्वकतापूर्ण पुकार करती है, जो मने करनेपर भी शास्त नहीं होती। क्या ईश्वरसे अन्यन्न इसमकार सस्य उपक्रव्य हो सकता है !

प्रत्येक बस्तुके मुक्तमें औत्तित्य पूर्व न्यायकी उपस्किषक किये -- उस आंचित्यकी उपलव्धिक किये जो निर्विकार पूर्व शाश्वत है-जीबारमाकी जो प्रकार होती है, वह भी ईश्वरकी ही पुकार है। मनुष्यको इस शंकासे ही असहा बेदना होती है कि संसारका यह महन् विधान कदाचित न्यायमे पूर्ण न हो और कदाचित इस विश्वमें अन्यायका विजय और न्यायका पराजय होता हो । समुख्यकी जी विवेक्सय एवं उच्चतम ब्रात्सियाँ हैं, वे इस विचारको सह नहीं सकतीं और उसकी अन्तरारमा बोल उटती है कि ऐसा नहीं हो सकता । जगतके सञ्चालनमें हमें जहाँ शृटियाँ प्रं दोप दिखायी देत हैं, जहाँ खुरेआम अन्यायकी विजय होती हुई दीख पदती हैं, जहाँ पापके कारण अन्धकार-ही अन्धकार दृष्टिगोचर द्वीता है और जहाँ आछोकका आभास भी नहीं मिलता, वहीं हमारे अन्तरमे एक ऐसी आवाज निकलती है जो दूसरी सारी भावाजींसे कहीं गहरी होती है। वह इमें कहती है कि इस शंकाका कोई समाधान अवश्य होना चाहिये, कोई ऐसी सर्वोपरि सत्ता अवश्य होनी चाहिये. जिसपर हम भरोसा कर सुकें।

यह वाणी हमारे हृत्यमें साक्षीरूपये निवास करने-वालो हंश्वरकी ही तो वाणी है! सेण्ट ओगस्टाइन (St. Augustine) के शब्दों में यह वाणी परमारमाको खोजने-वालो उस आरमाका ही स्वरूप है जिसे परमारमाका साध्य मिले विना कल नहीं पढ़नी । इसप्रकार जब वह विवेक-पूर्वक हंश्वरका आश्रय महणकर यह समझने लगती है कि चाहूं जो कुछ भी हो, इस अस्वल विश्वके नियन्ताका विधान न्यायपूर्ण ही होगा, तथ उसे अस्यन्त ही महान् एवं अनिर्वचनीय शान्ति मिलती है।

मनुष्य जबसे होश संभालता है और अपनी बुद्धिका उपयोग करने लगता है, तबसे लेकर मृत्युपर्यन्त उसकी आत्मा न्यभावने ही किसी एक ऐसी वस्तुके लिये पुकारती रहती है जो उससे जैंबी हो, अधिक शक्तिशाली हो, एवं पूर्य हो, जो उसके दिनका प्रकाश हो, उसके जीवनका आधार हो, समस्त अनिस्य पदार्थों में निस्यक्ष्यसे रहनेवाली हो और उनके आदर्शीका स्पष्टीकरण करनेवाली हो, जो सारी विषमताओं और अनेकताओं के अन्तरमें असीम एकता एवं समन्वयके रूपमें रहती हो और जिसकी पाकर यह आस-काम हो जाय। आत्माकी इस पुकारके कुछ प्रकार हम ऊपर बता चुके हैं।

इसमें जो लोग ईश्वरके साथ इसारे सम्बन्धके विषयमें अथवा उसपर इसारी निर्भरताके सम्बन्धमें अथज्ञात्मक बात कहते हैं, उन्हें उत्तर देनेके लिये इस जो कुछ उपर कह आये हैं, पर्याप्त है। इसमेंसे कुछ अविवेकी लोग कभी-कभी कह दिया करते हैं कि 'ज्यों-ज्यों संसार उन्नतिके सार्गपर अग्रसर होता जायगा, र्यो-ही-र्यों इसे ईश्वरके अवलम्बकी आवश्यकता नहीं रहेगी।' उपर्युक्त विवेचनसे उनका भी समाधान हो सकेगा।

च्या लोग हमारी ईश्वर-निभेरताकी दिलगी उड़ाते हैं ? क्या अब हमें अपनेसे यहाँकी महायताकी आवड्यकता नहीं रही ? हा शोक ! इसमकारकी कल्पना करनेवाले हम कान होते हैं ? क्या इस जीवका, अपने रचयिता इंग्रेडके विना कभी काम चल सकता है ?

हाँ, यदि हम चाहे जब और चाहे जिस योनिमें जम्म ले सकें, अथवा मनमाने समयतक प्राणीको राव सकें, यदि हम जब चाहें तब उपाकाल अयवा राष्ट्रिका आहान कर सकें; यह सब तो दूररहा, यदि हम एक तिनकें को भी विना साधनके उरपन्न कर सकें, अथवा अधिक नहीं, केवल एक घण्टेसक ही यदि हम अपने समयको हसप्रकार व्यतीत कर सकें कि कम-स-कम उसने समयमें हमें किसी प्रकारका दुःख, विपाद अथवा मृख्यु न धेरे, तब तो हम यह कह सकते हैं कि हमें ईश्वरकी आवश्यकता नहीं है, अथवा सब हम अपनी अन्तरासाकी उन हार्दिक पुकारोंकी उपेक्षा कर सकते हैं जो सतत उस परमारमाका आहान करती है, अन्यया नहीं।

क्या हमारा ईश्वरके बिना काम चल सकता है ?

हाँ, यदि अन्य वस्तुओंका अपने जीवनके आधारके विना काम चल सकता है तो हमारा भी ईखरके विना काम चल सकता है। यदि मछलियाँ पानीके विना जीवित रह सकती हैं, यदि वनस्पतियाँ प्रकाशके विना रह सकती हैं, यदि वनस्पतियाँ प्रकाशके विना रह सकती हैं, यदि शिशु अपनी माताके विना जन्म सकता है और यदि एथ्वी सूर्यके विना रह सकती हैं तो इस भी, जो एथ्वी माताकी शुद्ध सन्तान हैं, उस परमारमाकी उपेक्षा कर सकने हैं, जो हमारा चल पूर्व हमारा जीवन हैं। अथवा उन वाहा एवं अन्तरकी आवाज़ींकी ओरसे अपने कान मूँद सकते हैं जो हमें सर्वदा उसकी शरण ग्रहण करने तथा उसके प्रमक्षे प्राप्त करनेके लियं प्रेरित करती रहती हैं। इम इस वातको नहीं समझते कि ईश्वरके अन्दर कैसी-कैसी अट्ट एवं अनन्त निधियाँ भरी हुई हैं।

जरा, कहपना की जिये कि, संसारमें ईश्वरकी सत्ता नहीं है ! ओ: ! ईश्वरके विना विश्व निर्धिक हो जाता है; ईश्वरके विना बुद्धि कुण्टित हो जाती हैं; ईश्वरके विना हमारे आत्रों स्वम-तुरुव रह जाते हैं और हमारी आशाएँ पानीके बुटबुर्दोकी तरह उत्पन्न होकर विलीन हो जाती हैं। ईश्वरके विना श्रद्धा टिक नहीं सकती। ईश्वरके विना अमरना लुस हो जाती हैं, मनुष्य पश्चकी श्रेणोमें पहुँच जाता है और मृत्यु नुरन्त सबका प्रास कर डालती है।

किन्तु ईश्वरकी, सन्ने ईश्वरकी, अनन्त ज्ञान एवं प्रेममं परिपूर्ण ईश्वरकी सत्ता मान लेनेपर संसारका हेतु समझमें आ जाता है, विश्वमें प्राण आ जाता है, मनुष्य अमर हो जाता है, आशारूप उयोति जगमगा उठती है, मारे लोकोंमें प्रेमका साम्राज्य ला जाता है और पृथ्वी अथवा स्वर्गकी सभी अच्छी वस्तुएँ हमें एक-न-एक दिन प्राप्त होकर रहती हैं।

・や・部や信/やー

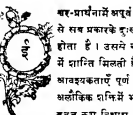
# श्यामको सुमिरो

गही मन सब रसको रस-सार ॥टेक॥
लोक बेद कुल करमै निजये भिजये निस्य बिहार ॥१॥
गृह कामिनि कञ्चन धन त्यागी सुमिरी स्थाम उदार ॥२॥
गिह हरिदास रोति सन्तनको गादीको अधिकार ॥३॥

---खामी इरिदासजी

## ईश्वर-प्रार्थनासे सब आवश्यकताएँ पूर्ण हो सकती हैं

( लेखक -- हा० श्रीदुर्गाशङ्करजी नागर, सम्पादक 'करूपवृक्षः )



बर-प्रार्थनामें अपूर्व शक्ति है। ईश्वर-उपासना-सब प्रकारके दुःखीं और कष्टोंका निवारण होता है। उससे न कैवल रोगके निवारण-में शान्ति मिलती है किन्तु जीवनकी सभी आवश्यकताएँ पूर्ण हो सक्ती हैं। प्रार्थनाकी अलौकिक शक्तिमें भारतवासियोंका आजकरू बहुत कम विश्वास है, परन्तु पाश्चारय देशों में

इसके लिये खास-खास संस्थाएँ खुळी हुई हैं। प्रार्थनासे अनेक रोग निवृत्त किये जाते हैं और अनेक कामनाएँ पूर्ण होती हैं, जिसका वहाँ विधिपूर्वक रिकार्ड रक्ला जाता है। उन देशों में लाखों मनुष्य प्रार्थनाके प्रभावपर विश्वास करते हैं। प्रार्थनाका रहस्य क्या है, इसका दिग्दर्शन कराते हुए इस यहाँपर पाठकाँके अवलोकनार्थ कुछ उदाहरण देते हैं।

### प्रार्थनाका रहस्य

प्रार्थनाका विषय एवं सच्च आनना प्रार्थना करनेवालीं-के लिये परम आवश्यक है। प्रार्थना क्या है और क्यों की जाती है ? प्रार्थनाका उत्तर मिलता है या नहीं ? मिलना है तो किसप्रकार ? और यदि नहीं तो उत्तर न मिलनेका कारण क्या है । प्रार्थनाका अर्थ है 'किसी अर्थकी याचना करना' या 'किसी अभावका अनुभवकर उसकी पुर्तिके लिये सहायता प्राप्त करना ।' प्रार्थनाके तीन प्रयोजन विशेष-कर होते हैं। (१) सांसारिक वस्तुओं की प्राप्तिके हेतु या किसी म्थूल अभावकी पुतिके निमित्त प्रार्थना की जाती है, जैसे अब्ब, वस्त, नौकरी, धन, स्त्री या पुत्र-प्राप्ति, रोग-निवारण, किसी केश या द:लमे रक्षा, आपत्तिका नाश, सम्मान-प्राप्ति, वरी जामें सफलता और विद्या-प्राप्ति आदि सब ब्यावहारिक सिद्धियोंके लिये। (२) आग्मिक उन्नतिके लिये, काम-कोथ, राग-द्वेष आदि मानसिक विकारींपर जय प्राप्त करनेके लिये. आहमा क्या है, ईश्वर क्या है, मृत्यु क्या है, मृत्युके बाद क्या होता है और मृष्टि क्या है इत्यादिका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये, मानसिक और बौद्धिक उच्चतिके लिये. अध्यारम-जान और यथार्थ साधन जाननेके लिये। ( ३ ) तीसरे प्रकारके वे सच्चे प्रायंना करनेवाले प्रेमी भक्त होते है जिन्हें कुछ भी भाँगना नहीं है। जो केवल-उस महाप्रभुके

ध्यानमें और प्रेममें ही निरन्तर छोन रहना चाहते हैं या इस प्रियतमसे एक होनेके लिये अपनी लुदीको मिटाकर ईश्वर-दर्शन या शास्म-साक्षात्कार करनेके छिये अतीब हार्दिक उत्कण्ठा रखते हैं । यह सर्वोरकृष्ट प्रार्थना है ।

को जिस कामनाके लिये प्रार्थना करता है, उसकी वे सब कामनाएँ अवश्य पूर्ण होती हैं। 'यत यत इच्छति तस्य तत्।'प्रार्थनाका उत्तर अवश्य मिलता है। जो धनके लिये प्रार्थना करते हैं उनको यथावास्क्रित धन किसी भी साधन-ये मिल जाता है। जो अझ-वसके छिये प्रार्थना करता है, उसके द्वारपर अस, वस्त्र किसी भी प्रकार पहुँच जाते हैं। जो विद्या-प्राप्तिके निमित्त प्रार्थना करता है, वह बड़ा विद्वान हो जाता है। अनाथालय आदि धार्मिक कार्योंमें परोपकारी प्ररुपेंके पास, जिनका उद्देश्य कैवल प्राणिमात्रको सहायमा देकर सेवा करना है, प्रार्थना करनेपर आवश्यक सहायता अवश्य पहुँच जाती है। कभी-कभी प्रार्थना पूर्ण नहीं भी होती। इसका कारण यह है कि पूर्व-जन्मके कर्मका कोई प्रबल सम्बन्ध इसी प्रकारका है।ता है कि उसका उसी समय उनको अवस्य हो फल मिलना चाहिये। इसके विरुद्ध यह भी प्रस्यक्षमें देखा जाता है कि अनेक पुरुपोंकी प्रार्थनाका कोई उत्तर भी नहीं मिलता, इसका कारण यह है कि या तो उन्हें अमली प्रार्थना करना नहीं जाता, या उनके भी पूर्वजनमका कोई महानु प्रसिवनधक होता है।

जो मनुष्य परोपकारी, चरित्रवान्, भद्रासम्पन्न, ईश्वरमें विश्वासी, प्रवे घारणा-शक्तिवाले और निःस्वार्थी होते हैं, उनकी प्रार्थेना कभी निष्फल नहीं जाती। पापी, कुकर्मी, अविश्वासी अश्रद्धाल और निबंख इच्छाशक्तिवालांकी प्रार्थना ही प्रायः निष्फळ हुआ करती है। प्रार्थनाओंका उत्तरदाता इंबर ही है। ईश्वर सर्वेश्यापक, सर्वेश, सर्वशक्तिमान् है। जिसकी शक्तिमें, जिसके ज्ञानमें, जिसके प्रेममें समन्त चराचर स्थित है—जो सृष्टिमें सर्वत्र मीजूर है। जिसके ज्ञान-के दिना एक पक्षी भी आकाशमें नहीं उदता, जिसके ज्ञानके विना एक चोंटी भी भूमिपर पर नहीं रखती, ऐसा सर्वविधाता ईम्बर ही है, बड़ी प्राणियोंकी प्रार्थनाओंको सुनता है और उनका यथोषित उत्तर देता है।

हर श्रहासे ईश्वर-प्रार्थना करनेवालेके जीवनमें अनेक विचित्र-विचित्र अनदोनी घटनाएँ घटित होती हैं। मैं यहाँ पाश्चास्य देशके प्रार्थना करनेवाले कुछ मद्ग पुरुषोंका हो परिचय हूँगा।

१-विछायतके स्वर्गीय जार्ज मूछर प्रसिद्ध ईश्वर-मक्त थे. इन्होंने सैकड़ों अनाधालय स्थापित विधे हैं। इनका सारा काम प्रार्थनापर ही चलता था, ये कभी नहीं किसीके पास एक पाईके लिये भी याचना करने गरे थे और न कभी इन्होंने अपील ही प्रकाशित की थी, फिर भी इन्हें १५००००० पींड द्रव्य अर्थात २२५००००० सवा दी करोड़ रुपये घर बैठे प्राप्त हुए थे । मुखर साहबका प्रार्थनामें बहा ही भटल विश्वास था । एक बारका बसा त है कि उनके अनायालयमें वासकोंके लिये भोजन नहीं या । प्रयत्थकने आकर कहा कि, 'धाज तो एक सुद्री अस भी नहीं है- वया किया जाय ?' मूलर साहब-ने कहा 'आप अपना काम कीजिये, टंबल, तइतरी आदि सब ठीक कीजिये। वह आधर्य करने जगा कि 'यह मनुष्य क्या पागल हो गया है ?' फिर थोड़ी देर यात् उसने धाकर कहा कि 'कुछ प्रवन्ध कीजिये, बालकीके भोजनका समय सिक्कट है।' मुलर साइवने पुनः वही उत्तर दिथा कि 'आप अपना काम की जिये' किन्तु इससे प्रयन्धकको सन्सोप न हुआ, वह पुनः मूलरके पास आकर तंजीसे बोला कि 'खानेका समय हो गया, क्या घण्टा बजा दिया जाय ?' मूलर साहबने पूर्ण आहा। और रह विश्वाससे उत्तर दिया-'घण्टा बजा हो । हमारा जो काम था, इसने कर दिया, अब शेप जिनका काम है वे अपना करेंगे।' भोजनके लिये सब बालकोंके एकत्र होते ही तुरन्त भोजनकी प्रकी-प्रकाई पूरी सामग्री अनापालयमें उसी समय आ गयी। किसी बढ़े आदमीने उस दिन अपने मित्रोंको बद्धा भोज देनेका आयोजन किया था और एक होटलमें सब सामग्री तैयार करवायी थी, किन्तु किसी कारणवश बह भीज स्थगित करना यहा । उस मनुष्यको यह अन्तःप्रेरणा हुई कि सामान सब जायगा, इसक्रिये इसकी मूलर साइबके अनायालयमें भेज देना चाहिये । उसने होटल-मैनेजरको आज्ञा ही कि सारी सामग्री भोजन-के समयतक अनाधाळयमें भेज दो । बालकीने प्रेम-पूर्वक भोजन किया और सबको अका आसर्य हसा। मूलर साहबने प्रार्थनासे उठकर प्रबन्धकको बुलाया और बसे बाजा दी कि तुन्हारे समान अविश्वासी मनुष्य-

की मुझै आवश्यकता नहीं, जिसे उस परम पिता परमेखर-पर घण्टेभरके छिये भी विश्वास नहीं है।

एक बार मूलर साहव ईश्वरवादपर स्यास्यान देनेको जहाजसे कहीं जा रहे थे । मार्गमें बढ़े ज़ोरींसे कुहरा पहा, सर्वत्र धुन्ध हा गयी, कहीं मार्ग दिखायी नहीं देता था। मरूरने कसानसे कहा कि 'महाराय! मुझै शनीचर पहली तारीखको अवस्य पहुँचना है।' कप्तानने कहा 'असम्भव है, देखों कैसा कहरा पब रहा है।' मलरने कप्तानके कन्धीपर हाथ रखकर कहा कि 'आओ, ईश्वरसे प्रार्थना करें जिसमे यह दर हो जाय ।' कप्तानने कहा-'तम दिस पागलमानेसे आये हो जो इसप्रकारकी धनहोनी बात कर रहे हो ?' मलरने कहा-'मैंने प्रार्थना की है और अभी उसका उत्तर मिलेगा, मैं ५० वर्षीसे अपने प्रभुका साक्षाकार कर रहा हैं और अभीतक मेरी प्रार्थनाके अचुक उत्तर मिले हैं। मेरी इष्टि उस परम प्रभुकी ओर है, जो जीवनकी प्रत्येक स्थितिषर शासन करता है। जाओ, डेक-पर जाओ, देखों कहरा उत्तर रहा है।' कप्तान भी इस सीधे-सादे मनुष्यकी प्रार्थनाके प्रभावको देखकर चिकत हो गया । कहरा दर हुआ और मलर क्वेबेक्को ठीक उसी समय पहुँचा, जिस समय उसे पहुँचना आवश्यक था। मलरका सारा जीवन प्रार्थनामय था । #

२-अमेरिका (कतसास) में इस समय ईश्वरवादका प्रचार करनेवाले मिस्टर खेल्स फिल्मोर महाशय हैं जिन्होंने 'यूनिटी स्कूल आफ किश्चियानिटी' नामक अध्यारमवादकी एक बड़ी मारी संस्था स्थापित की हैं। मि॰ फिल्मोर जन्मसे खूठे-लॅंगड़े थे, महान् द्रिव-अवस्थामं 'रे और हनके क्षी-वश्च सभी क्षय-रोगसे पीड़ित थे, इनकी पत्नीकी प्रेरणा हुई कि ईश्वरकी प्रार्थनास्य हम चंगे हो सकते हैं।

केवल प्रार्थनाके बलसे अपनेको तथा कुटुन्वियों को रोग-मुक्त करके कोई चालीस-पेंतालीस सालसे आप टक्त संस्थाका सञ्चालन कर रहे हैं और केवल भगवस्प्रार्थनासे बद्धालु पुरुषोंकी आधि-न्याधि, द्रिद्धता, रोग, शोक मिटा-कर उन्हें सुल-राग्ति-पूर्य जीवन प्रदान कर रहे हैं। एक करोड़के लगमगढ़ी सम्पन्ति संस्थाको समर्पय करके स्वयं एक साधारण ब्यक्तिका-सा जीवन व्यतीत कर रहे हैं। यूनिटी एक नगर-सा बस गया है। इनके 'यूनिटी देखी वहं' आदि

कृत्यक विषयमॅं।विशेष जानना हो तो '▲ venture
 of faith' पुत्तक देखिये।

दस मासिक साप्ताहिक पन्न हैं जिनमें ईश्वर सम्बन्धी महरव-पूर्ण लेख प्रकाशित होते हैं, बाहर मेजे जाते हैं। १३५०० प्राहक तो अकेले छॉस एंगलीज शहरमें ही हैं। ४००० पत्र नित्य आते हैं और ८००० से ऊपर पन्न नित्य जाते हैं, ६०००० पार्सल पैकेट प्रतिमास मेजे जाते हैं, यूनिटी-के प्रतिदिन १००० प्राहक बनते हैं, बीस लाख नोट-पेपर प्रतिवर्ष काममें लिये जाते हैं। संस्थामें चार साँ आदमी नित्य काम करते हैं। सबको बेनन मिलता है। ६० आदमी तो सिर्फ प्रार्थनाके लिये नियुक्त हैं, इनको जो लोग निःस्वार्थभावसे प्रेम-स्वरूप भेंट भेजते हैं, उसीमेंसे दे दिया जाता है।

इसमें बच्चोंके छिये, युवाओंके लिये, अन्बोंके लिये अख्य-अख्य मासिक साहिस्य प्रकाशित होता है। पन्न कई भाषाओंमें-जर्मन, इटली, कोंच, स्पेनिश, नारवेजियन आदिमें-प्रकाशित होते हैं। युनिटीके ४० विभाग हैं।

- (१) रोगीको बिना देखे प्रार्थनाये इलाज करना ।
- (२) गरीव, बेकार, हिवालियोंके क्रिये प्रार्थनामे सहायता दिलवाना।
- (३) मानसिक उन्नति और अपने सुधारके लिये प्रार्थना करना ।
- (४)शारीरिक, मानसिक, मामाजिक पूर्व आश्यास्मिक कठिनाइयोंको प्रार्थनाके बसमे दूर करनेका प्रयत्न करना ।

संस्थाका खर्च लोगोंके प्रसन्धता या प्रीतिये दिये हुए दानपर चछता है। सम्पूर्ण कार्यकर्ता मीस-भोजनये परहेज करते हैं, सब धर्मोंको आदरकी दृष्टिये देखते हैं, एव अध्यारमवादी हैं। कर्म और पुनर्जन्मके सिद्धान्तोंको क्रिश्चियन-धर्मसे सिद्ध करते हैं, एवं सुरयप्राही हैं।

३-एक अमेरिकन धनिक खोका पुत्र दिवाला निकलनेसे घरसे लापता हो गया। उसकी माताका अपने पुत्रपर
परम मनेह था। वह परमारमाकी परम मक्त यी और
ईबर-प्रार्थनापर उसका अटल विश्वास था। पुत्रके
वियोगमें वह रात-दिन ईश्वर-प्रार्थना किया करती थी।
पद्मोसके लोग उसे पागल समझते थे कि इनने वर्षोस
पुत्रके लिये प्रार्थना कर रही है, पुत्र कहीं मर-मरा गया होगा।
पागल औरत व्यर्थ रो-रोकर जीवन नाझ कर रही है। पर
उसे प्रार्थनामें दह विश्वास था, वह घरसे बाहर नहीं निकलती
थी। तीस वर्ष बाद एक बृद्धा स्यक्ति उसका पता पुक्रता-

प्छता उसी ग्रांमें भाषा, तलाश करनेपर पड़ोसके लोगोंने कहा—'हाँ, यहाँ एक पागल की रहती हैं जो अपने पुत्रके पीछे पागल हो रही हैं।' यह व्यक्ति वहाँ दरवाजेपर पहुँचा। लड़केने आवाज दो—'माँ! मैं आ गया।' माताने तुरन्त दरवाला खोला और तीस वर्षकी प्रार्थनाकी कठिन तपस्याके बलमे उसको अपने पास बुला लिया। अब तो सब लोग उस ब्लोका बढ़ा आदर करने लगे और उसके हारा प्रार्थनाका बढ़ा प्रचार हुआ। उसका पुत्र इस समय अमेरिकामें प्रसिद्ध धर्मोपटेशक हैं।

४-अमेरिकामें होळीयोकमें नवीन विचारोंका और ईश्वरवादका प्रचार करनेवाली विश्व-सुप्रसिद्ध श्रीणिलजा-वेय टाउन महोदया हैं। वह नाटिलम नामका नवीन विचारोंका प्रसिद्ध पत्र प्रकाशित करती हैं। इस पत्रके लाखों पढ़नेवाले हैं। प्रश्येक शक्कमें ईश्वर-प्रार्थना-सम्बन्धी सम्पादकीय महत्वपूर्ण लेख रहते हैं और प्रार्थनाके बलम दुःख, द्रिद्धता, रोग आदि मेटनेके अनुभवपूर्ण अन्य लेख भी छपते हैं। इस पत्रद्वारा लाखों मनुष्योंमें ईश्वर-भाव और उपासनाकी और लोगोंका ध्यान आकृष्ट हुआ है और लाखोंका जीवन चिन्ता, हुश और कष्टमे मुक्त होकर आनन्दमय बना है। हाक्टर योरो और इसर्सनके याद एलिजावेय टाउन ही नृतन मतकी अप्रगण्य नेत्री हैं। इन्होंने नवीन विचारके कई प्रन्य लिखे हैं।

'-- इंग्लैण्ड चिचेन्टरमें मिन्टर हेम्बलिन ईश्वरवादके प्रचारका सराइनीय कार्य कर रहे हैं। आप 'साइन्स आफ् यॉट रिच्यू' पत्र प्रकाशित करते हैं, कई पुस्तकोंके लेखक हैं और उच्च विचारके परम ईन्नर-मक्त व्यक्ति हैं। इनके जीवन और कार्यमें इजारों मनुष्योंके जीवनमें परिवर्तन हुआ और अनेकों नास्तिक आस्तिक हो गये हैं। धन्य है, ऐसे नर-रह्मोंको जो ईन्चर-तरवका स्वयं साक्षात्कार करके जनताका कह्याण कर रहे हैं।

६ — डॉक्टर मेयर एक जहाजपर जा रहे थे । तब प्रार्थनासे उत्तर मिछता है या नहीं, इस विषयमें उनके मापण होते थे । एक भाषणों एक नास्तिक उपस्थित थे, उन्होंने कहा कि 'मैं आपके एक शब्दपर भी विश्वास नहीं करता ।' दूसरे दिनकी बात है, डॉक्टर मेयर तीसरे दर्जेंक मुसाफिरों में भाषण देने जा रहे थे । उनके पीछे नास्तिक महोदय भी हो छिये और अपने पाकेटमें दो नारंगी छेते गये । जब बे तीसरे दर्जेंक मुसाफिरोंक पाससे होकर जा रहे थे, तो उन्होंने देखा कि एक बढ़ा की आँसें बन्द किये हाथोंको फैकाये हए खब गाउ मिहामें सोयी हुई है। नास्तिक महोदय दोनों नारंगी उसके हाथोंमें डाककर भाषणमें चळते बने । भाषणाये खीटने समय नासिक महीत्य देखते हैं कि वह इदा की आनम्द्रपर्वक नारंगी सा रही है। नास्तिक सद्दोत्तयने कहा 'श्रीमती सन्तरेके आनन्दका इपमोग कर रही हैं।' उसने जवाब दिया-'हाँ महाशयजी. मेरे पिता बबे भने आदमी हैं, उनकी मुझपर बबी कपा है।' नास्तिकने आश्चर्यसे पूछा-'तुम अन्सी वर्षकी हो, तुन्हारे पिता कॅमे जीवित हैं। नुम कसी पागळकी-सी बातें करती हो !' बुदियाने कहा 'महाशय ! मैं कई दिनोंसे समुद्री हवाके रोगमे पीहित हैं-मैंने परम विता परमात्मासे प्रार्थना की कि किसी तरह मेरे पास एक नारंगी भेज हो। मैं प्रार्थना करते-करते गाद निद्वार्में सो गयी, जब मेरी आँखें खुळीं तब क्या देखती हूँ कि मेरे द्याछ पिताने प्कके बदले दो नारंगी भेरे किये भेज दी।

नास्तिक महोदयने जाते समय मजाकके तीरपर ऐसा किया था किन्तु शुवियाका दद विश्वास देखकर वे दंग रह गये और इस दिनसे उनकी ईश्वरपर भटल श्रद्धा हो गयी।

अभी थोड़े दिनोंकी बात है कि अमेरिकामें एक आममें वर्षाके िक्ये की-पुरुष सम्मिलित प्रार्थना कर रहे थे, वहाँ वर्षा न होनेसे खेतीको बड़ी हानि पहुँच रही थी, बे सब मिछकर प्रायंना कर रहे थे कि डनमेंसे एक बाछिका चट सागकर घरपर चछी गयी और छाता ले आयी। प्रार्थना समाप्त होनेपर सब छोग चछने छगे। बाछिका छाता छगाकर चछी, उसपर कई छोग हूँ स पहें कि 'कैसी पगछी छहकी हैं, कहीं वर्षका चिद्ध नहीं है और यह जाता छगा रही है।' छाटी सी बाळिका कहती है 'हाँ, हाँ, धभी मूसछाधार वर्षा होती हैं। हमने प्रार्थना की है।' थोड़ी ही देरमें मूसछाधार वर्षा होते छगी। धम्य है दस बाळिकाको जिसे हतना हर विश्वास था!

म-वेस्टारि बाइवस्के समय एक सीने सिन्मिसित प्रार्थमामें अपने अरबन्त शराबी पतिकी शराबकी आदत छुड़ानेके लिये प्रार्थना की । तूसरोंने भी उसकी प्रार्थनामें योग दिया । उस समय उसका पति शराबकी वृकानपर बैठा हुआ शराब लेकर पीनेको ही था कि किसी जबरदम्ल शक्ति उसको प्रेरणा करके प्रार्थना-मन्दिरमें भेज दिया । बहाँ जाकर उसने शराब न पीनेकी शपथ ले छी, तबसे जीवनमें उसने शराब कभी नहीं पीया ।

इसमकारकी नित्य ही अनेकों घटनाएँ प्रार्थना करने-वाकोंके जीवनमें घटित होती हैं। इस सब कथनका सारांश यह है कि प्रार्थनामें अभीघ बल है। प्रार्थनामें मनुष्य अपने जीवनमें बाहे जैसे विलक्षण परिवर्तन कर सकता है और उसकी सारी आबद्दयकताएँ पूर्ण हो सकती हैं। सब जगनुका कह्याण हो।

## कौन कहता है ईश्वर नहीं है ?

वह अविनाशी, शिव, सत्य और सुन्दर है ; कहिये ! कहता है कीन १ 'नहीं ईश्वर है ।'

इंग्रंग क्या है ? अच्छा में हूँ बतलाता ; हे एक शक्ति जो अखिल विश्वनिर्माता। दूसरी शक्ति है सकल विश्वकी त्राता -तीसरी शक्तिसे जगत सँहारा जाता। तीनोंका मिश्रित रूप परम ईश्वर है ; कहिये ! कहता है कीन ? 'नहीं ईश्वर है ।' (१)

> ईश्वरका घर क्या है ? जगका 'प्रति कण' है ; क्या ब्याय ? समयका गत-आगत 'प्रति क्षण' है । मोजन क्या ? करता नित्य गर्व-मक्षण है ; पीता क्या ! करता सदा पाप-शावण है । उसका स्वभाव कैसा है ! अति मृहुतर है ; कहिये ! कहता है कीन ! 'नहीं ईसर है ।' (क)

वह अखिल-विश्वका पालक है: भर्ता है; माथा-प्रपश्च-अज्ञान पाप-हती है। वह सत्य-निष्ठ. घृति दया-धर्म-घृता है; सारा जग कर्म-स्वरूप; वही कर्ता है। सुनता दीनोंका आर्त-नाद सत्वग है; कहिये! कहता है कीन ? 'नहीं ईश्वर है।' (३)

> 'बह' ही है, हमको 'मार्ग दिखानेवाला'; बह ही है, 'सचा-क्षान' सिखानेवाला। बह ही है, 'शुभ-कर्तन्य' बतानेवाला; बह ही है, 'निज-आनन्द' जतानेवाला। उसके समान बस वही 'मगन' नटबर है; कहियं! कहता है कौन ! 'नहीं ईश्वर है।'(४)

> > दयाशहर 'मगन'

### आत्माके सम्बन्धमें प्राच्य और पाश्चात्य सिद्धान्त

( लेखिका -- भीमती जीन (इलेयर, इर्टम, इंगलैण्ड )

'आरमा ही परमारमा है'—यह उक्ति तो हमको भी अनोक्षी जान पहती है, किन्तु यदि आरमा परमारमा नहीं है तो फिर वह और हो ही क्या सकता है ।

(Prof. Maxmuller)

ईसाई-धर्मका दो इज़ार वर्षतक अनवरत प्रचार होते रहनेपर भी मन्ष्यको इसके द्वारा अपने भारमाका स्वरूप समझनेमें बहुत कम सहायता मिळी है। क्या यह माम्रयंकी बात नहीं है ? इसका थोड़ा-बहुत समाधान इसप्रकार किया जाता है कि ईसाई-मत आध्यारिमक सिद्धान्तींकी भित्तिपर स्थित नहीं है, अपितु वह एक भाषार-प्रधान धर्म है। भारतवर्षके महानु वैदिक धर्मको. जिसकी एक उरकृष्ट शाला वेदान्त-मत है, इस शान-प्रधान धर्म (Wisdom-religion ) कह सकते हैं। इसी प्रकार ईसाई-मतके सर्वोत्तम मिद्धान्तको ध्यानमें रकते हए इस उसे प्रेस-प्रधान धर्म (Religion of love) कह सकते हैं। इसका यह अभिप्राय नहीं कि द्विन्द्रओं-ने धर्मके आचारांशको विन्कुल भुला दिया हो, किन्तु इस पाश्चात्य-देशवासियोंने धर्मके ज्ञान-काण्डको, उसके दार्शनिक आधारको-अध्यारम-विचाको, एक प्रकारमे बिस्कुल भुला-सा दिया है। अवश्य ही ईसाई-धर्मके कतिएय सम्प्रदायोंमें मानव-शरीरके भन्दर निवास करनेवाले अवयय आरमाका स्वरूप निर्देश करनेकी थोड़ी-बहुत चेष्टा की गयी है, किन्तु बहुवा उनकी चेष्टाएँ दुराग्रहपूर्ण रही हैं। साध्यारिमक वाक्कलहके अतिरिक्त उनका कोई परिणाम नहीं हुआ। जीवारमाका स्वरूप क्या है, ईश्वरके साथ उसका सम्बन्ध किस प्रकारका है, यह ठे-पहल वह मार्थलोकमें कैसे आता है और अन्तमें स्वर्ग अथवा नरकर्में जाकर उसकी क्या गति होती है इस्पादि गम्भीर प्रसापर विचार करनेके लिये अति प्राचीन कालमें जब ईसाई-धर्मके आचार्य एकत्रित होते थे. सो उनके बार-विवादका परिणाम अपने मतके आग्रहके मिना और कुछ नहीं होता था और जो लोग उनके 'बाबावाक्यं प्रमाणम्' इस सिद्धान्तको नहीं मानते थे, उनको समाजसे च्युत कर दिया जाता था।

पौर्वात्य दार्घानिकीकी पद्ति दूसरे ही प्रकारकी थी।

बचपि वे भी आप्त-प्रमाणको मानते थे, बहाँतक कि बेरॉको बन्होंने 'ई बरकी वाणी' कहा है: किन्तु वे प्रकृतिका भी याष्ट्र परिशीलन करते थे. मानव-स्वभावका अध्ययन काते थे. ध्यक्त एवं अध्यक्त अर्थात बाह्य एवं आस्त्रहिक उभय जगत्का निरोक्षण करते थे। उन्होंने युगांतक जीवनके गहन तस्वोंका अनुसन्धान करके एक ऐसे दर्शन अथवा धर्मकी रचना की-( भारतमें दर्शन और धर्ममें भेद कभी नहीं रहा )--जिसका प्रकृतिके किसी ज्ञात नियमके साथ विरोध नहीं है, जिससे मनुष्यकी बुद्धिका पूर्ण समाधान होता है और जिसके द्वारा मानव-हृदयकी उँची-मे-उँची अभिलापाकी पूर्तिके लिये उल्लासपूर्ण श्रामासन मिलता है। हिन्द-घममें जीवारमाके खरूपका जो निदर्शन किया गया है, वह अन्य पार्वास्य सिद्धान्तींकी अपेक्षा कहीं अधिक स्पष्ट, युन्तियुक्त एवं एक प्रकारसे आधुनिकताको लिये हुए हैं, यद्यपि इसका प्रतिपादन हजारों वर्ष पूर्व किया जा चुका था।

हिन्दू-महर्षियों के सतमें आश्मा को है अनिर्देश्य अधवा अलीकिक वस्तु नहीं है जो मनुष्यको ईश्वरको ओश्मे विशेष अनुप्रहके उपलक्ष्यमें प्राप्त हुई हो, या जो किसी दिन अकस्मात उद्भूत हो गयी हो । भारतीय मिद्धान्तके अनुमार आश्मा कैवल जीवन—दिश्य जीवनस्वरूप है—जो मनुष्य-शरीरमें प्रवेशकर अपने आपका अनुभव करने लग जाती हैं । जीवनमात्र दिश्य है, परमारमाका स्वरूप है, जिससे सारा विश्व अनुप्राणित हो रहा है, यह दिश्य जीवन, यह दिश्य चेतना जो सारी प्रकृतिमें अश्यक्तरूपसे ओत-प्रोत हैं, मनुष्यके अन्दर श्यष्टिरूपसे प्रकट होकर जीव-संज्ञाको धारण कर लेती हैं । आश्मा परमारमा है, मनुष्यके अन्दर श्यष्टिरूपसे प्रकट हुआ समष्टिचेतन हैं । वह जीवन है, दिश्य जीवन है, सनन्त जीवन है। ईश्वर और जीव अभिन्न हैं ।

इस छोटे-से निवन्धमें हिन्दुओंके मनोविज्ञानशास्त्रके सूचम विचारोंका दिग्दर्शन कराना असम्भव-सा प्रतीत होता है, क्योंकि उसके अन्दर ऐसी-ऐसी अद्भुत बारीकियोंका वर्णन है जिनपर साधारण मनुष्योंको विश्वास नहीं होता, हिन्दू-हार्स्वोका गृढ़ मर्स न समझकर कुछ पाश्वास्य विद्वानी-



भगवान-किन्द्रस्थम

ने उन्हें निरा बर्षोंका खेळ बतलाया है। परम्तु वे इस बातको भूलते हैं कि मनुष्यके अन्तःकरणकी जटिल वृक्तियों, उसकी खेतना-शक्तिके गृह रहस्योंकी जितनी गहरी छानवीन भारतीय दार्शानकोंने की है, उतनी प्राचीन अथवा अर्वाचीन कोई भी देश या जाति नहीं कर सकी है। उनके मनोविज्ञान-सम्बन्धी सिद्धान्तोंका दिग्दर्शन करानेके लिये यह कहना पर्याप्त होगा कि अन्य कई प्राचीन जातियोंकी भाँति भारतवासियोंने भी अति प्राचीन कालसे ही जीवको तीन, चार एवं अधिक-से-अधिक सात तस्यों या अभिन्यक्तियोंके द्वारोंमें विभाजित किया है। वेदान्तियोंने अधिकांशमें चतुर्विध विभागकी पद्धतिको स्वीकार किया है। उन्होंने मनुष्यके चार विग्रह वतलाये हैं—

१---स्थृत-शरीर-अर्थात् इन्द्रियोद्वारा धाद्य यह पञ्च-भूतोंसे बना हुआ देह जो सबसे बाहरका आवरण है।

२--- मृष्म-शरीर जो एक अध्यन्त सूक्ष्म ईश्वर नामक तत्त्वसे बना हुआ देह है, जो भौतिक शरीरके अन्दर अनुप्रविष्ट है और जो प्राण अर्थात् देह-धारणकी शक्तिका वाहक है।

३---काम-शरीर-अर्थाष् इच्छामय शरीर जो मनो-भावींका व्यक्तक है।

४--- प्रारण-गरीर-अर्थात् मानसिक देह, जिसके द्वारा विचारका कार्य होता है।

इन सारे शरीरोंके भीतर और उनके परे जीव किया हुआ रहना है जिसे आस्माश Spirit (पुरुष), प्राण, अनन्त प्राणका प्राण — (Breath of the endless breath) ईश्वरीय तस्त्र, आध्यारिमक अख्यय पुरुष आदि नार्सीय पुकारते हैं।

इस तत्त्वका यदि इस और अधिक विश्लेषण करें और इन दारीरों अथवा द्वारोंके और अधिक विभाग एवं अवान्तर-विभाग करें तो इसें इनके सात विभाग करने होंगे जिनका उल्लेख डिन्द-दर्शन-शास्त्रके कई आधुनिक

\* संग्रुतको 'श्रात्मन्' शब्दके लिखे, जिसे यूनानी भाषामें Pneuma कहते हैं, श्रवेजीमें 'Spirit' दान्दका प्रयोग करना चाहिये, 'Soul' शन्दका नहीं; यर्थाप 'Soul' शन्दका भी कमा-कभी मनुष्य-जीवनके अविनाशी तत्त्वके श्रथेमें प्रयोग होता है जो इसका प्रचलित अर्थ है।

प्रन्यों में बीर यियोसोफी (Theosophy) मतके अधिकांश सिद्धान्तप्रन्यों में मिलता है। इस विभागके अनुसार मनुष्यको तीन और तीन छः तस्वोंका समुद्दाय माना गया है—जिनमेंसे तीन उच्च तस्वोंका प्रतिविम्य तीन अधम तस्वोंपर पहता है, जो मिलकर उस एक तस्वमें केन्द्रित हो जाते हैं जिसे व्यष्टि-चेतन कहते हैं और जो समष्टि-चेतनसे अभिक्ष है।

परन्तु पहाँ तो उन भेद-प्रभेदोंका निर्देशमात्र कर देना अलं होगा, इससे अधिक सम्भव नहीं । संक्षेपके लिये इम मनुष्यके जीवको आरमा और देह, पुरुष और प्रकृति, अथवा जीवन—विषय जीवन—और उसका मृतंस्वरूप इन दो मागोंमें विभक्त कर सकते हैं । यह विभाग यद्यपि बहुत स्थूल है किन्तु सारी मनोवैज्ञानिक पद्यतियोंका आधार है, चाहे वे चतुर्विध विभागको मानती हों या सप्तविधको, प्राप्य हों या पाखास्य, प्राचीन हों अथवा अर्वाचीन । यह द्वैत ऐसा है कि विससे कहर-से-कहर अहै तवादी भी सर्वथा नहीं बच सकते । पाखास्य विद्वान् इस दैतको इस-प्रकार में क्या करते हैं कि मनुष्य शरीर है और उसके अन्दर आस्माका निवास है । पोर्वास्य देशोंमें विद्वान् इसी बातको दूसरी तरहसे अभिव्यक्त करते हैं, वे कहते हैं कि 'खेतन आस्मा है और वह शरीर धारण करता है ।'

हिन्दुओं के अध्यारमशास्त्रका यह मूल-मन्त्र है। आधुनिक पाश्चास्य सिद्धान्तों में और इसमें सबसे बड़ा अन्तर यहा है; इसीकी बदौलत हिन्द्-धर्म सारे विश्व-धर्मों-की अपेक्षा अधिक अध्यारममूलक होनेका दावा करता है। 'चेतन आस्मा है और वह शरीर धारण किये हुए हैं।' दार्शनिक इस शरीर अधवा शरीरोंके चाहे जितने ही विभाग और अवान्तर-विभाग कर सकते हैं, मनुष्यको मौतिक, मानुक, मानसिक इत्यादि कई तस्वों में विभक्त कर सकते हैं, किन्तु मूल-सिद्धान्त तो यह है कि मनुष्य—उसका वास्तविक रूप, जीवारमा—एक अविनाशी एवं दिष्य आध्यारिमक तस्व है जो कुछ कालके लिये भौतिक शरीर धारणकर इस मौतिक जगत्में श्रीनव्यक्त होता है। कम से-कम भारतवर्षके लिये Leo Tolstoy के निम्नलिखत शब्द विस्कुल यथार्थ हैं—

The essence of religious truth is this, that man is a Spiritual being, Similar to his source, God. अर्थात धार्मिक तथ्यका सार यह है कि मनुष्य एक आध्यारमक प्राणी है और इसप्रकार अपने मूछ — परमारमा —के सहश है।

कहर-से-कहर अज्ञातवादी भी एक चरम अज्ञात सत्ताको अवहय स्वीकार करते हैं जो ब्यक्त-जीवनके प्रतिक्षण बर्कनेवाले रूपोंके बाहर-भीतर, ऊपर-नीचे ब्याप्त रहती है। इस ब्रह्माण्डको इम एक ब्यवस्थित ब्यापार न मानकर एक उहेर्यहीन उथल-पुथल मानें, जिसमें अज्ञात शक्तियोंका अनवरत विवेक्छ्न्य ब्यापार हो रहा है तो दूसरी बात है, यद्यपि अस्थिल ब्रह्माण्डमें एक भी कार्य ऐसा नहीं है जिससे इम ऐसा अनुमान कर सकें। किन्तु यदि हम विश्वको एक ब्यवस्थित वस्तु मानते हैं तो हमारे लिये एक ऐसी सत्ताको स्थीकार करना अनिवार्य हो जाता है जो सारे सत् पदार्योंका कारणरहित कारण (Rootless root) है। यह सत्ता एक —अहितीय होनी चाहिये; इसके अतिरिक्त और कोई वस्तु नहीं हो सकती; यह विश्वमें ओतप्रोत है; यही नहीं, सारा विश्व उसीका आकार है।

भारतीय श्रुतियाँ कहती हैं--

'वह स्वर्गमें पवनरूपये रहता है, ज्योतिर्मय प्रदेशमें स्थापक-रूपसे विद्यमान हैं, वेदीपरअग्निरूपसे स्थित है, धरमें अतिथि होकर निवास करता है, उसका मनुष्यके अन्दर निवास है, मनुष्यसे श्रेष्ठ मूर्तों अर्थात देवताओं में भी उसकी स्थिति हैं ...... । वह अस्तिक मृष्टिका एकाधिपति एवं अन्तरारमा हैं ...... । जो विवेकी पुरुष अपने अन्तरारमा में उसका दर्शन करते हैं, उन्हींको शाश्वत आनन्द मिलता है ।'

ब्रह्मकी जगत्में ओतप्रोतता तथा जगत्परताके सिद्धान्त-का इससे अधिक म्पष्ट विवरण और क्या हो सकता है ? अति प्राचीन कालमें हिन्दू-दार्शनिकोंने यह अवगत कर लिया था कि प्रकृतिका जो मृल आधार है, मनुष्यका चरम

स्ट:सः शुचिषद्वसुरन्तिरिश्वसङ्गतः वेदिपदितिथिदुरीणसत् ।
नृषद्वरसङ्तसद्वयोगसद्वना गोजा ऋतजामद्विजा ऋतम्बृहत् ॥
(कठ०२,५,२)

पको वशी सर्वभूतान्तरात्मा पत्नं रूपं बहुधा यः करोति । तमात्मस्य येऽनुपश्यन्ति थीरा-स्तेषां सुखं शास्ततं नेतरेषाम् ॥ (कठ० २, ५, १२) तत्त्व भी वही है । उनका विश्वास या कि जगत्का प्रत्येक अगु-परमाणु जिस दिक्य जीवनसे अनुप्राणित है, वही आरमरूपसे मनुष्यके हृत-प्रदेशमें भी अवस्थित है; जो अनन्त-शक्ति अखिल विश्वमें स्थास है वही मनुष्यके अन्दर व्यष्टि-चेतनके रूपमें व्यक्त होती है। मनुष्यके अन्दर व्यापक बक्षके इसक्तार परिच्छित्त हो जानेको ही हम सन्देहयुक्त आधाम उदात्त आरमा (Higher Self), दिक्य म्पुलिंग (Divine spark),अविनाशी तत्त्व (Immortal Principle), जीवारमा (Ego) अथवा मानवीय आरमा (Human soul) हरवादिके नामसे पुकारते हैं।

वास्तवमें यदि इस क्षणभर भी इस विषयपर गम्भीर विचार करें तो इमें ज्ञात होगा कि विश्वके मूल आधार-को माननेके लिये हमारे पास जो प्रमाण है, उन्हीं प्रमाणीं-से मनुष्यके चर्म तस्वकी सत्ता भी सिद्ध होती है। इम देखते हैं कि प्रकृतिमें प्रतिक्षण इलचल हो रही है, अनन्त प्रकारके आकार, वर्ण एवं शब्द उत्पन्न होते और विलीन हो जाते हैं, उनकी एक विचित्र आँखिमचानीका खेल-सा होता रहता है। इस इलचलमें, इन विकारींमें, जीवन-के इस निरन्तर घूमनेवाले चक्रसे इम यह अनुमान करते हैं कि इन विकारोंके परे एक विकाररहित सत्ता अवश्य होनी चाहिये जो इन सारे विकारोंका कारण है। प्रकृतिवादी (Materialist) उस सत्ताका 'स्वभाव' (as Ding an sich) के नामसे निर्देश करता है, वेदान्ती उसे निर्गुण ब्रह्मके नामसे पुकारता है, भक्त उसे बैकुण्डमें विराजनेवाला जगारियता कहता है और अनेकों नाम-रूपों-से उसकी उपासना करता है।

किन्तु जब इस मानव-जीवनकी समीक्षा करते हैं तो क्या इस नहीं देखते कि उसके अन्दर भी उसी प्रकारके अद्भुत विकार हो रहे हैं? इस उसे देहरूपों अवस्थित पाते हैं और उस देह पूर्व उसके अन्तर तीं प्रत्येक अगुमें निरन्तर किया होती रहती हैं। किसी हिन्दू-दार्शनिकने अह्म शब्दोंमें शरीरकी इसप्रकार परिभाषा की है। उसका कहना है कि शरीर विकारोंकी श्रं खलाका ही नाम है। स्यूल प्रकृतिके सूझ्मतम तस्वोंको चाहे इस उन्हें Atom (अणु), Ion (परमाणु) अथवा Electron (विगुद्रणु) किसी नामसे भी पुकारें, एक अविष्क्षित्र धारा एक मूर्तरूपसे दूसरे मूर्तरूपमें अदृह्यक्ष से अवाहित होती रहती है। इस क्षण उनके द्वारा एक मृत्यदे हि की रचना होती है तो दूसरे ही क्षण

वह दूसरे मनुष्यके देहमें संक्रमण कर जाती है अथवा किसी पीचे, खनिज पदार्थ, इष्टि-विन्तु या सूर्य-किरयाके अन्दर मासनेवाले स्वमानि सूदम रजःकणके रूपमें परिणत हो जाती है। तब फिर मनुष्यका वास्तविक स्वरूप क्या है है इन विकारों की ओटमें रहनेवाला अविकारी तस्व ( Das Ding an sich) क्या है शजीवारमा अर्थात् मनुष्यके अन्दर रहनेवाली दिन्य आरमा, जिसके लिये हिन्दू-शासों में भावपूर्ण 'देही' शब्दका प्रयोग किया गया है, किस वस्तुका नाम है ? मनुष्य क्या है ?

इस प्रश्नका प्राच्य दार्शनिक दृदताके साथ यह उत्तर देते हैं कि मनुष्य ईश्वरका स्वरूप है।

प्राचीन कालके हिन्द्-दार्शनिकोंका अद्वेत-सिद्धान्त उतना ही दृढ़ एवं तर्ककी तराजुपर तुला हुआ था जितना आधुनिक युक्तिवादियोंका अर्द्धत-सिद्धान्त है। अन्तर केवल इतना ही है कि प्राचीन भारतीय दार्शनिक उस एक श्राहितीय ब्रह्मको शक्ति (Energy), मूल द्वार्य (Substance) अथवा आवश्यकता (Necessity) के नामसे नहीं पुकारते थे और सर्वया अझेय कहकर उसे मनुष्यकी बुद्धि-से अगम्य नहीं समझते थे। अवस्य ही उन लोगोंने निर्मुण परमारमाको ज्ञानके परे माना है परन्तु सगुण ईश्वरको, जो इच्छाशक्तियुक्त निर्मुण हो है, वे विश्वका सनातन माता-पिता, असंख्य रूपोंमें व्यक्त होनेबाका व्यापक जीवन, तथा प्रकृति और पुरप, द्रव्य एवं शक्ति, जीवन एवं उसका मूर्तस्वरूप इसप्रकार द्वेतरूपसे ध्यक्त डोनेवासा एक सर्वेष्यापी परमारमा मानते हैं। प्राचीन भारतीय महर्षियों-ने रसीछी भाषामें प्रकृतिको ब्रह्मका अवगुण्डन ( घुँघट ) कहा है जो उस परमारम-तत्त्वको ईपहुचक एवं ईपित्रोहित करता है। सृष्टिके आदिमें यह परदा या घूँ घट बहुत इस्का, सूर्यको आवृत करनेवाले पूम अधवा कुइरेकी माँति होता है; किन्तु ज्यों-ज्यां जगत्का विकास होता है, स्यों-ही-न्यों यह आवरण स्थूख होता जाता है, जिससे पञ्च-महाभूतोंकी रचना होती है। इसी प्रदेसे सारे भौतिक पदार्थीकी सृष्टि होती है; मनुष्यका शरीर भी इसीसे बनता है। किन्तु उसके अन्दर निवास करनेवाले जीवारमा और परमारमाकी मुखतः एक ही धातु है। अनन्त प्राणका प्राण वह ईश्वरकी आस्मासे अभिना है और दोनों ही अजन्मा, अभ्यय एवं शाश्वत हैं।

यह स्वतःसिद्ध है कि इसप्रकारके मूछ-सिद्धान्तके आधारपर निर्माण किया हुआ आधारपर निर्माण किया हुआ आधारपर छिये अत्यन्त उपकारी होना चाहिये। कतितय विद्वानींका तो यह मत है कि पाप एवं दुः सके विश्वच्यापी जटिल प्रश्नकों हल करनेका इसके अतिहिक्त कोई दूसरा युक्तियुक्त मार्ग ही नहीं हो सकता। हिन्दु ऑका पुनर्जन्म-सिद्धान्त हमको पहले-हीसे यह बतलाता है कि मनुष्य ही अपने मान्यका विधाता है, जिसप्रकार भौतिक लगत्में कार्य-कारणका नियम अटल-स्पसे काम करता है, उसी प्रकार कर्म-सिद्धान्त आध्यास्मिक जगत्के लिये लागू है, पार्थिव क्षेत्रकी भाँति नीतिक एवं मानसिक क्षेत्रीमें भी 'जैसा बोलोगे वैसा ही पाथोगे' यह सिद्धान्त अटल हैं। यह विकासका क्षेत्र, जिसे हम पार्थिव जीवन कहते हैं, एक प्रकारकी पाठशाला है, जिसका पाठ्य-कम कई श्रेणियोंमें विभक्त है और जिसमें सन्तींकी, नहीं-नहीं, देवताओंकी शिक्षा होती है।

हिन्दुओंके सिद्धान्तके अनुसार मनुष्य-जीवन प्राक्तन जन्मीतक ही सीमित नहीं है । आरमा स्वरूपसे ही अनादि एवं अनन्त है, उसके लिये 'काल' कोई वस्त ही नहीं है। भारतीय ऋषियोंने अपनी सुध्मदृष्टिको सष्टिके आदि कालतक दीवाकर, जो इस महान् संसारचक-का पहला चक्कर था, यह देखा कि उस समय भी मनुष्य-की आत्मा, जो परमात्माका ही अंश है, वीजरूपसे अपने विताकी गोदमें ही सोधी हुई है। उन्होंने यह अवगत किया कि सनुष्य यदि वास्तवमें परमात्माका श्रंश है, यदि 'आत्मा ही परमात्मा है' यदि प्रत्येक जन्म उस पूर्ण प्ररूपके एक छोरसे वसरे छोरको ले जानेवाली दोर्घ यात्राकी एक मंज्ञिसात्र है तो यह युक्तिसे सिद्ध होता है कि ईश्वरकी भाँति जीवारमा भी नित्य होना चाहिये । एक जन्मकी कीन कहे.दस-बीस अथवा सी जनम भी उस अननत कालके सामने एक शासके समान ही तो हैं। जीवारमा जब मर्स्थळोकमें आधिर्मत होता है तब उतने ही कालके लिये वह देश और कालकी उपाधिसे उपिहत होता है; और उसी समय यह दिस्य ज्योति अस्थि-सांसके पश्चरमें भाकर उपर्युक्त जीवनकी पाढशास्त्रामें शिक्षा प्राप्त करती है।

'आरमा भी परमारमाकी तरह निस्य हैं' इस कथनके अन्दर कितना आदाय छिपा हुआ हैं ! यदि मनुष्यकी आत्मा एवं परमारमामें वास्तवमें कोई अन्तर नहीं है तो यह मानना पड़ेगा कि ईश्वरके अन्दर सर्वज्ञता, सर्वशक्तिमत्ता, सर्वव्यापकता आदि जितने भी गुण हैं वे सब अव्यक्तरूपसे मनुष्योंमें भी विद्यमान रहने चाहिये। साथ ही यह भी

मानना पड़ेगा कि जीवारमा उतना ही स्वतन्त्र है जितना कि 'स्वतन्त्र' शब्दका अर्थ हो सकता है, क्योंकि यद्यपि उसे कुछ कालके लिये भौतिक जगत्के बन्धनोंको स्वीकार करना पड़ता है किन्तु वास्तवमें वह उस जगत्के निर्माताका ही स्वरूप तो है। माना कि उसे ईश्वरीय नियमोंका पालन करना पड़ता है किन्तु फिर भी उन नियमोंका बनानेवाला और वह दोनों एक ही तो हैं।

मनुष्य जो ईश्वरका अंश है, अपने अंशीसे पृथक् होकर जीवनकी अविध समाप्त हो जानेपर फिर लीटकर उसके पास पहुँच जाता है और पहुँचकर यह कह सकता है— Before Abraham was, I am ( अर्थात् इयाहीम-से पहले भी मैं विद्यमान था ) । आरमाके सम्बन्धमें प्राच्य पूर्व पाश्चास्य दार्शानिकोंमें यह दूसरा प्रधान मतभेद हैं। पाश्चास्य मतके अनुसार जीवारमाका उद्भव कहीं अम्यश्र है, किन्तु हिन्दुओंके मतमें वह अपनी स्वतन्त्र इच्छासे ही ज्यक रूप धारण करता है, किसी दूसरेकी प्रेरणासे नहीं।

अब रही यह अन्तिम पहेली, जो ईसाइयोंके शब्दोंमें इसप्रकार है कि ईम्बरने मनुष्यको और उसके निवासस्थान इस संसारको रचा ही क्यों ? अथवा हिन्दुऑके शब्दोंमें इस इसी प्रश्नको इसप्रकार रख सकते हैं कि 'एकोऽहं वह स्याम्' इस इच्छाकै मलमें क्या था, वह समष्टि-चेतन विभक्त होकर व्यष्टिरूपमें क्यों व्यक्त हुआ ? इस शंकाका समाधान न तो प्राच्य दर्शन ही कर सका है और न पाखात्य दर्शन ही । हाँ, पूर्वीय एवं पश्चिमीय दोनों देशों-के अधिकांश दार्शनिक इस बातको अवश्य मानते हैं कि संसारमें बुगोंसे जो यह स्पन्द-क्रिया हो रही है, अनन्त शताब्दियोंसे जो उद्योग हो रहा है, अपने दीर्घकालव्यापी विकासमें मनव्य-जाति जो धीरे धीरे एवं एक-एककर अप्रसर हो रही है इसका कोई-न-कोई महान् उद्देश्य अवस्य है, सनुष्य-जाति आगे बढ़नेके लिये जो दोड़-भूप कर रही है उससे किसी-न-किसी लक्ष्यकी सिद्धि अवश्य होगी। यदि ऐसा न होता तो संसारमें प्रेम, न्याय और विवेकका नामोनिशानतक न होता। किन्तु यह सब वर्यो है, यह प्रश्न फिर भी इल नहीं होता । निर्वाणकी प्राप्ति हो जानेपर, जीवका बहाके साथ ऐक्य हो जानेपर ही जीव हम बातको नान सकेगा कि वह जीवदशाको क्यों प्राप्त हुआ ?

# हे अनन्त !

हे अनन्त ! कपर मुर्ख चन्द्र तारागण, भूपर सागर, गिरि, रज-कण-कण, कीर्नि तेरी गॅजाते. जिससं गुँजी दिशा दिगन्त । हे अनन्त ! × ऋतु समस्त काकं नित ध्यान. रही तेस स्थान, कीरति-गान, गातीं तेरा तेरी ही महिमा दिस्तलान, आता मध्र बसन्त । हे अनन्त ! × तारागण शिकमिल शिकमिलकर, देकर, शीतरुता **च**न्द्रदेव सुर्य ऊष्णता औं प्रकाश सर, वायु सुगन्द सुमनसे मरकर, मणि मुकादिक जरुषि निरन्तर, सब देते अपना अपनाकर, × × × ×

किन्तु नहीं कुछ इस दरिद्र पर, पुरपोको अञ्ज्ञीतमे भरकर, साहसका. में चल पदा देव ! उस पयपर न कहीं पर अन्त। हे अनस्त ! × × बंद कष्टसं में आ पाया, मेंट तुच्छ-सी ही का पाया, द्वार खुका तेरा जा पाया, मैं घुस पटा, सामने पाया. जिसे सन्त । हे अनन्त ! × × देव ! मुझ चरणामृत दे दा, प्रतिभा दो, नैया ये के दें। कर दो बस गुणवन्त । हे अनन्त ! अबन्तविद्वारी माधुर

# ईश्वर भ्रुव सत्य है

(लेखक -- साहित्याचार्य पं० श्रीरधुवर मिट्टूलालजी शास्त्री, काव्यतीर्थ, वेदान्तर्तार्थ, एम० ए०, एम० ओ० एल०)

तमीश्वराणां परमं महेश्वरं
तं देवनानां परमं च देवतम् ।
पतिं पतीनां परमं परस्तात्
विदान देवं भुवनेशमीब्यम् ॥
ये शैंवाः समृपासंत शिव इति बद्धांति वेदानितने।
बौदा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्तेति नैयायिकाः ।
अर्हन्निस्यथं जैनशासनरताः कमेंति मीमांसकाः
से।ऽय ने।विद्धात वाञ्छितफरुं जैशेक्यनाथे। हरिः ॥

### १--मनुप्यका मूल सचिदानन्द (ब्रह्म) है

मजुष्य मृत्यु, अञ्चान और दुःसको कभी अपनाना नहीं चाहता। उसके कर्म, उसको बात-चीत, ह्च्छाएँ और उसके विचार सदा इनपर विजय पानेके सम्बन्धमें ही होते रहते हैं। क्या वर्तमान कालकी भौतिक पदार्थ-सम्बन्धी पाश्चारय विद्याएँ और क्या प्राचीन जगत्का आध्यारिमक जीवन, सभी म्थायी जीवन, असीमित ज्ञान और अवाधिस सुसको मानव-जीवनका ध्येय मानते आ रहे हैं।

प्रथम तो मनुष्य अति दीर्घजीवी होनेके लिये इच्छा. प्रयत और कृति करनेमें नहीं चुकता और जब उसे यह दद निश्चय हो जाता है कि प्राकृतिक उपायोंका पर्ण अवलम्बन करनेपर भी यह शरीर सदा नहीं रह सकता तो वह अपने उत्तराधिकारी (पुत्र) में अपने जीवनकी समस्त भावनाएँ और आशाएँ सिन्निहित करके उसी ( पुत्र ) के रूपमें अपने जीवनका तादास्य स्थापित करता है। औरस पुत्रके अभावमें दुत्तकको ही अपना स्थानापम्न बनाकर सन्तोष कर लेता है। यदि देवयोगसे वह भी न रहे तो निर्धन और निरालम्ब पुरुषको अपना जीवन स्वर्ध प्रतीत होता है और वह इतोस्साइ हो जाता है परन्तु प्रन्थकार अपने प्रत्य, सम्पन्न अपनी सम्पत्ति, कृप, तद्दाग, धर्मशास्त्रा, पाठशाका इत्यादिके रूपमें ही शारीरान्तके पश्चात भी जीवित रहनेका इच्छुक देखा जाता है। यह सब मनुष्यके म्बभावमें त्रिकालाबाधित सत्ताकी प्राकृतिक भावनाके अतिरिक्त और क्या है ?

मनुष्य अपने शेशवले वार्डक्यतक सदा यही अनुभव करनेका उत्सुक देखा जाता है कि अमुक पदार्थ, अमुक हर्य, अमुक भावको जिनना में जान, देख और समझ रहा हूँ, उसके आगे क्या है, बाठक के प्रश्नींपर कृद्ध अधवा शिक्षक के उत्तर, संसारकी विविध भाषाओं का साहित्य, अनेक विद्याओं का विकास, समाचार-पन्न इत्यादि साधन केवल सीमित ज्ञानको असीमित बनाने (को म्बाभाविक इच्छा) का प्रयक्षमात्र नहीं तो और क्या है ? परन्तु हन लौकिक उपायों का फल मृग-तृष्णाकी दोइ-सरीखा हो होता है। यह ज्ञान-पिपासा पदार्थी एवं प्रपञ्चका अन्तिम (मूल) कारण जाने विना कभी शान्त नहीं होती।

> 'येनाश्रुत ९श्रुतं भवत्ममत मतमित्रहातं विज्ञातिमिति ।' (छा० ६।१।३)

फिर ऐसा भी कोई मनुष्य न होगा जो सब प्रकारमें सर्वदा सुखी रहनेका इच्छुक न रहता हो। बबें तो बबें, कोट दुःखोंके पड़नेपर भी वह उनका होकर एक क्षण भी रहना नहीं चाहना। वह उन्हें अपना विरोधी ही माना करता है। दुःख और सुखकी परिभाषामें यही सस्य संनिविष्ट हैं—

'प्रतिकृलवेदनीयं दुःसम् । अनुकृतवेदनीयं सुस्तम् ।'

वास्तवमें सुख अपना खरूप ही है। लोगोंका भ्रम है कि अमुक पट्टार्थ सुख देगा । किन्तु सुखका कारण कोई बाहरी पदार्थ नहीं है। बात यह है कि किसी पदार्थकी इच्छासे जो बेचैनी (अस्थिरता) मनमें रहती है वह उस पदार्थकी प्राप्तिसे थोड़ी देरके लिये बन्द हो जाती है और उतनी देरके लिये मन विषय-वासनासे रहित होकर आत्मरूप हो जाता है। सनकी यही आरमरूपता सुखके अनुभवका साधन है। इसप्रकार मुख अपने भीतर ही है, बाहरसे किसी पदार्थके साथ नहीं आता । परन्तु अवतक मनके किसी कोनेमें 'वासना' छिपी रहती है तबतक एक इच्छा पूर्ण होनेका क्षणिक सुखानुभव होनेके पश्चात् ही दूसरी इच्छाका उदय होना बन्द न होनेसे मनकी चन्नलता दूर नहीं होती भौर सुखरूप आत्माके नित्य संनिष्टित रहनेपर भी स्थिर सुखका अनुभव नहीं होता। वासना ही सनको बेचैन रखनेवाली और सदा नाच नचानेवाली है। उसके छुटे विना स्थायी सुख ( परमानन्द, मोक्ष ) नहीं मिळता ।

परन्तु आनन्दको सभी कोई अपनात हैं। अतः जानन्द अपना स्वरूप है। यही बहा है—

> 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म रातिर्दातुः परायणम् ।' (बृह० ३।९।२८)

'रसो वै सः। रस ९ क्षेत्रायं लब्ब्बाऽऽनर्न्दा भवति ।' (तै० २ । ७)

'आनन्दो ब्रह्मः' (तै०३।६)

'ण्तस्यैवानन्दस्यान्यानि भृतानि मात्रामुपजीर्वान्त ।' ( वृद्द ० ४ । ३ । ३ २ )

- इरयादि श्रुतियाँ पुरुषके इसी भूले हुए स्वरूपभूत आनन्दरूप ब्रह्मका वर्णन करती हैं।

सारांश यह कि निश्य सत् (विद्यमान) रहते, सव कुछ जानने और निश्य निर्वाध आनन्द पा लेनेकी इच्छाएँ मनुष्यकी प्रकृतिमें ही समायी हुई हैं अर्थात् मनुष्य सदा सिंद्यानन्दका इच्छुक रहता है। 'प्रकृति यान्ति भूतानि' अर्थात् सभी मृत अपनी प्रकृतिकी ओर झुकते हैं इससे सिद्ध हैं कि मनुष्यकी प्रकृति ही सिंद्यानन्द हैं।

ईश्वर भी अन्ततः इस सिविदान दका ही नामान्तर है। मनुष्यके जीवनमें यदि कोई स्थिर सस्य वस्तु है तो वह उसकी प्रकृति सिबिदानन्द अर्थात् ईश्वर ही है। यह ईश्वर भ्रुव सस्य है जो हृदय-मन्दिरमें सदा निवास करता है।

> > (यजु• ३१।१)

'यः सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन् सर्वेभ्ये। भूतभ्ये। उन्तरो य सर्वाणि भूतानि न विदुर्यस्य सर्वाणि भृतानि शरीरं यः सर्वाणि भूतान्यन्तरे। यमयस्येष त आत्माऽन्तर्याभ्यभृतः ।' ( १०० ३ : ७ । १५ ) 'यो मनसि तिष्ठन् .... यमयस्येषत आत्माऽन्तर्याभ्यभृतः ।'

'यो विक्राने तिष्ठन् · · · · यमयहोष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः । ग र् १ । ७ । २२ )

### -इत्यादि श्रुतियाँ तथा--

'ईश्वरः सर्वभूतानां इदेशेऽर्तुन तिष्टति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया॥ (गाता १८ । ६१)

इस्यादि स्मृतियाँ इसी ईश्वरका गुण-गान करती हैं।

इस ईश्वरकी सत्तामें जिसे सन्देह हो वह अपनी सत्ता कैसे सिद्ध कर सकता है ? वह तो निराधार होनेसे स्वयं ही 'असत्' हो जायगा।

'असन्नेव स भवति । असद्ब्रह्मोति वेद चेत् । अस्ति ब्रह्मिति चेद् वेद । सन्तर्मनं तता विदुरिति ॥ (तै०२। १)

--इत्यादि श्रुतियों और--

'असद्बद्धाति चेद्वेद स्वयमेव भवेदसत्। अते।ऽस्य मा भूद्वेद्यन्वं स्वसत्त्वं त्वस्युपेयताम्॥' (पश्चदर्शा ३।२५)

-इस्यादि तदनुवादक वाक्योंमें यही उपपत्ति दी गयी है। अतः ईश्वर-तेमे धुव सस्यका 'असत्' होना किसी अपने आपको 'सत्' माननेवाजे (अभ्रान्त) शिष्ट पुरुषकी बुद्धिमें आ ही नहीं सकता।

मनुष्यकी सिंबदानन्द-प्राप्तिकी इच्छा स्वाभाविक होनेपर तथ्याप्तिका साधन भी होना चाहिये। भूछमें पद्दा हुआ मनुष्य यथार्थ झानकी अपेक्षा रखता है। यथार्थ झान निर्मेछ और स्थिर हदयमें ही समा सकता है। हदयकी निर्मेछताके छिये निष्काम कर्म और स्थियंके छिये उपासनाकी अपेक्षा होती है। जिसकी उपासना की जाती है वैसा ही उपासक हो जाता है—

'यान्ति देववता देवान् पितृन्यान्ति पितृवताः । भूतानि यान्ति भूतेज्या यान्ति मद्याजिनोऽपि माम्।।' (गीता ९। २५)

-इस हेतुसे सिखदानन्द-प्राप्तिके लिये सिखदानन्दकी ही उपासना करना ठीक है जिससे चित्तकी एकाग्रता और ब्रह्म-प्राप्ति दोनों ही फल सिद्ध होते हैं। 'ईश्वरप्रणिधानाद्वा' (१।२३) इस योगस्त्रमें कहा गया है कि ईश्वरके अभिष्यानमें योगीको आसम्रतर समाधिलाभ और समाधि-फल होता है। अभिष्यानका अर्थ वाचन्पतिने 'अनाग्रत अर्थकी इण्डा' मर्थात् इस मक्तका अमुक अभिमत सिद्ध हो जाय ऐसी कृपा-मावना—किया है। द्वेतवादकी दृष्टिये यहाँ यह माना गया है कि मानसिक, वाचिक वा कायिक भक्ति-विशेषसे अभिमुख हुआ ईश्वर मक्त (योगी) पर ऐसा अनुमह करता है। यथार्थमें ईश्वरके प्रति बद्ध जीवका भक्ति-भाव भी अपने स्वस्पभूत सिद्धदानन्द प्रहाका प्यान ही है और उसे फल भी कहीं बाहरसे नहीं मिद्धता, किन्तु अज्ञानके कारण जो अप्राप्त-सा दोखता है परम्तु है सदा

अपने मीतर (प्राप्त ) ही, वही इसप्रकारकी उपासना (Otto-Suggestion) से आविभूतस्य ए (प्रकट) हो जाता है। योगस्त्रकारको मी ईश्वरका 'सत-चित्-मानन्द' स्वरूप स्वीकृत है, क्योंकि 'हेशकर्मविपाकाशयैरपराम्ष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः' (१।२४) में 'भानन्द' का व्यतिरेक-मुससे प्रतिपादन है और 'तत्र निरतिशयं सर्वज्ञते जम्' (१।२५) में 'चित्' की ही पराकाष्टा दिसलायो गयी है, एवं 'स एष पूर्वेषामिष गुरुः कालेनानवच्छेदात्' (१।२६) में कालपरिच्छेद्रहित कहनेका तारप्यं वहीं हैं जो 'सत् शब्दमें इष्ट है।

सब बस्तक्षकि भीतर एक नियामिका शक्ति निगृह रहती है, इसी शक्तिकी उपाधिके संयोगसे महा ही ईश्वरता ( सर्वज्ञतादि-धर्मयोगिता ) को प्राप्त हो जाता है और वैयक्तिक स्यूल-प्रारीर, मन, बुद्धि इत्यादि उपाधियोंके संयोगसे बहा ही जीवता ( जीवपन ) की प्राप्त हो जाता है। और जब शक्ति या अश्वमय (शरीर) आदि उपाधियोंका योग विवक्षित नहीं होता है तब वह यहा न तो ईश्वर कहाता है और न जीव। जैसे एक ही देवदत्त अपने पुत्रकी अपेक्षामे पिता कहलाता है और पौत्रकी अवेक्षाने वितासह, परन्तु यदि पुत्र वा पौत्ररूप उपाधियाँ (आपेक्षिक शब्दों Correlative terms) की चर्चा न की जाय तो वह न पिता कहा जायगा न पितासह, किन्तु केवल देवदत्त ही रहेगा । तथापि जैसे देवदत्त ध्रव सस्य है बैसे ही स्ववहारमें उसका 'पिता' या 'पितामह' कहलाना भी उतना ही निश्चित सस्य है। ठीक इसी प्रकार बहाकी तरह ईश्वर और जीव भी ब्यवहारमें ध्रुव सत्य हैं। यदि जीव हैं तो ईश्वर भी अवश्य है।

बहा अर्थात् सिंबदानन्दकी प्राप्तिके लिये प्रथम उपासना आवस्यक है जिससे चित्तकी एकाप्रता होती है, तभी श्रवण, सनन भी सफल होते हैं। वेदान्तमें भी नाना प्रकारकी उपासनायोंका वर्णन मिलता है। जिसने पहले कभी उनका अभ्यास नहीं किया इसे प्रझाभ्याससे ही चित्तकाग्रयसिंब हो जाता है। इस विषयमें बृहदारण्यककी—

> 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत बाह्मणः। नानुध्यायाद्वद्वन्शस्दान्वाचे विम्हापन शहि तत्॥'

> > (818131)

-यह श्रुति तथा गीताका--

'अनन्याश्चिन्तयन्ते मां ये जनाः पर्युपास्ते । तेषां नित्यानियुक्तानां योगक्षेमं बहाप्यदम् ॥'
(९ । २२)

-यह वसन प्रमाण है। इस ब्रह्मास्यासको पञ्चद्शीकार-ने स्पष्ट शब्दोंमें ऐसा लिखा है--

> 'तिचिन्तनं तस्कथनमन्योन्यं तस्प्रयोधनम्। पतंदकपरत्वं च ब्रह्मान्यास विदुर्बुधाः॥ (७।१०६)

अर्थात् उसीका चिन्तन करना, उसीका कथन करना और प्रत्यर समझाना तथा एक उसीमें लगे रहना ब्रह्माभ्यास कहलाता है।

मगवान् पत अलिने भी इसी आशयको लेकर ये तीन सूत्र लिखे हैं—'तस्य वाचकः प्रणवः' (१।२०) अर्थात् उस (ईश्वर) का नाम 'ॐ' है, 'तज्ञपस्तवर्थभावनम्' (१।२०) उस प्रणव (ॐ) का जप और इस नामके अर्थ (ईश्वर) की भावना करते रहना चाहिये (जिनसे चित्तकी एकाप्रता होती हैं), 'ततः प्रत्यक्चेतनाधिमामोऽप्यन्तरानाभावश्च' (१।२६) उस (ईश्वर-प्रणिधान) से स्वरूपकी प्राप्ति भी होती हैं और चित्तकी एकाप्रताके विशेधी विद्रों (विक्षेपों) का नाश भी होता हैं। और त्यप्रतिवेधार्थमेकतत्त्वाभ्यासः' (१।२२) इस सूत्रमें विद्य हरानेको एक तत्त्वके अवल्यवनका अभ्यास बतलाया है।

इसप्रकार मनुष्यकी प्रकृतिमें सिखदानन्द-लिप्सा होनेशे सिद्ध होता है कि मनुष्यका मूळ सिखदानन्द (ईश्वर) ही है। इस बातमें सब धर्म-मर्तोकी सम्मति है। भगवानने गीतामें न्षष्ट कहा है कि—

'ममैवांशां जीवकोके जीवमृतः सनातनः।' (१५१७,

तौरेतमें कहा गया है कि मनुष्यकी उत्पत्ति ईश्वरकी प्रतिकृतिपर हुई है (Man is made in the image of God) अर्थात् ईश्वरके ही गुण मनुष्यमें प्रकट होते हैं। कु रानमें लिखा है कि 'नफ़ज़नु फ़ियः मिन रुव्वही' (अर्थात्—फूँकी हमने मनुष्यमें अपनी रूह)। ऋग्वेदसे लेकर सांक्य-योग और भगवद्गीतापर्यन्त प्रायः सभी प्राचीन आर्यप्रम्थोंमें 'पुरुष शब्द ईश्वर और जीव दोनोंका वाचक इसी कारणसे हैं कि समष्टि और न्यष्टिक्प उपाधिके अतिरिक्त दोनोंमें कोई भेद नहीं है। न्यष्टिकी सक्ता ही समष्टिकी सक्ताकी साधक युक्ति है। यह समष्टिका

अभिमानी त्रिलोकीनाथ ईश्वर ही सबका अभिमत-फल-दाता है, ऐसा वेदान्त (ब्रह्मसूत्र ३।२।३८-४९) का सिद्धान्त है। इसे ही भिन्न-भिन्न उपासकोंने स्वमता-नुकूल नाम-रूपसे अपनी-अपनी उपासनाका आदर्श स्थिर किया है। इसे ही शैव लोग शिव, वेदान्ती ब्रह्म, बौद बुद्ध, नैयायिक कर्ता, जैन ब्रह्म (जिन) और मीमांसक कर्मके नाम वा रूपसे अपने-अपने मतका मुलसन्व वा आधार मानते हैं।

### २-ईश्वर ही जगत्का कारण है

कुछ लोग--

'न कर्तृत्वं न कर्माणि लोकस्य मृजति प्रभुः । न कर्मकलसंयोगं स्वभावस्तु प्रवर्तते॥'

(4128)

-इस गीता-वचनको लेकर कहते हैं कि ईश्वर तो मोक्षके लिये उपासनाका एक आदर्शमात्र है किन्तु जगत् स्वभावसे ही उरपन्न हो जाता है, अतः ऐसा कोई ईश्वर नहीं है जो जगतका कर्ता हो। परन्तु गीता-वचनमें ईश्वरके जगरस्रष्टा होनेका कोई खण्डन नहीं है, क्योंकि यह प्रकरण कर्मफलके सम्बन्धासम्बन्धका है, प्रस्युत गीता (१६। म) के ही-

> 'असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । अपरस्परसंभूतं किमन्यत् कामहेनुकन्॥'

-इस स्थळान्तरमें इसप्रकारके वादियोंको आसुर जनोंमें गिना गया है और अन्यत्र भी (१८। ६१) 'ईश्वर: सर्वभूतानां हहेरों इस्यादि शब्दोंमें ईश्वर म्पष्ट ही जगिश्वयन्ता माना गया है। इधर इमारे नैयायिक इस्यादि ईश्वरको जगत्का कर्ता अयवा कारण-विशेष मानते हैं। वंदान्तके समन्वयके श्रनुसार ईश्वर उपास्य-देव भी है, कर्म-फल-दाता भी ह और जगत्का अभिन्न-निमित्तोपादानकारण भी है।

हुंसर और उसकी प्रकृति (माया) का विचार सेसाश्वतरोपनिषद्में अत्यन्त सुचारुरूपमे किया गया है। ब्रह्मवादियोंने एकत्र होकर यह चर्चा उठायी कि स्यापक कारण कीन है, हम कहाँमे उरपन्न हुए, किससे जीवित हैं, हमारा छय-स्थान क्या है और मुख-दु:खकी स्यवस्थाका कीन अधिष्ठाता है ? इसपर कई पूर्व-पक्ष रक्से गये कि (१) काल (२) स्वभाव (३) नियति

(४) यहच्छा (४) आकाशादि भूत (६) प्रकृति अथवा (७) पुरुष (विज्ञानात्मा)--इनमेंसे कोई-सा एक अथवा इनका संयोग । इनका समृह जिस किसीके छिये होता है उस आत्माके प्रति ये परतन्त्र होंगे और अतएव स्वतन्त्र न हो सकनेसे इनमें कारणता माननी अनुचित है। आध्मा भी सुख-दुःखके हेतु (कर्म) के अधीन होनेसे-परतन्त्र होनेसे-कारण नहीं हो सकता। अन्तर्मे ऋषियों (ब्रह्मवादियों) ने चित्तकी एकाग्रताके उपायसे यह देखा कि उस महेश्वरदेवकी एक स्वान्तर्निहित (अस्वतन्त्र, अपृथक्) शक्ति ही मूल-कारण है कि जो अकेला उन कालादि आरमान्त (पुरुपान्त) सब कारणोंका नियन्ता है। यह प्रकृति माया है और उसका ऐन्द्रजालिक वही सहेश्वर है। बिना उस ईश्वरके माया स्वतन्त्र सत्ता नहीं रखती और बिना माया-शक्तिके वह देव (अपने शुद्ध ब्रह्मरूपमें) शक्ति-सृजन वा नियमन कर नहीं सकता । अतः माया-शक्ति-वाला ( शबल बहा अर्थात् ) ईश्वर ही जगनका कारण है। अर्थात् यही ईश्वर अपने चेतनरूपसे निमित्त-कारण और माया-शक्तिके द्वारा उपादान-कारण है।

श्वेताश्वतरोपनिषद् (१।१२) में बहाका त्रिविध निरूपण है — (१) भोका (अर्थात् जीव) (२) भोग्य (अर्थात् प्रधान या प्रकृति या माया अथवा अज्ञानका कार्य समस्त इड्य प्रपञ्ज), तथा (३) प्रेरिना (अर्थात् अन्तर्यामी परमेश्वर )--अर्थात एक ही बहाके ये तीनों प्रकार हैं। इन तीनमेंसे किसी एककी भी सत्ता माननेसे अन्य दोकी सत्ता अवस्य ही माननी पहेगी। अतः ईश्वर हमारी करपनाकी सृष्टि नहीं किन्तु युक्ति, प्रमाण, अनुभव सिद्ध ध्रव सस्य ही टहरता है। इसी उपनिपद्के स्थलान्तर (१।१)में भी ऐसा ही विचार प्रकट किया गया है कि ईश्वर और जीव दोनों ही अज ( जन्मादि विकाररहित शुद्ध बह्य हैं ) और अजा ( माया ) एक हैं जो 'भोक-भोग्यार्थ-युक्ता' है अर्थात् प्रपञ्चगत विभाग और भेद्रव्यवहार इसी माया-उपाधिको लेकर हुआ है अतः मिथ्या है और विश्वरूप अकर्ता आत्मा तो अनन्त ही है अर्थात देश, काल और वस्तुके परिच्छेदसे रहित है। इस जीव-ईश्वर-प्रकृति त्रिरूपर्ने एक ब्रह्मका ही जब ज्ञान होता है तब मुक्ति होती है। इस मन्त्रपर शाहरभाष्यमें लिखा है-

'अजा प्रकृतिनं जायत इत्यजा सिद्धः प्रसवधर्मणीः विध-जननी देवात्मशक्तिक्पैका स्वविकार भूत मोकतृमोगमोग्यार्थप्रयुक्त- स्वरनिकटवर्तिनी किं कुर्वाणाऽवतिष्ठते । तस्मात्से।ऽपि मायी परमे-स्वरा मायोपाधिसंनिवेस्तद्वानिव कार्यभूतैर्देहादिभिस्तद्वदेव विभक्तेर्वा विमक्त ईश्वरादिस्पेणावतिष्ठते । तस्मादेकस्मिनेकांशे परमात्मन्य-भ्युपगम्यमानंऽपि जीवेश्वरादिसर्वतौकिकवैदिकसर्वभेदव्यवहार-सिद्धिः । न च तयोर्वस्वन्तरस्य सद्भावाद् द्वेतवादप्रसिक्तः । मायाया अनिर्वाच्यत्वेन वस्तुत्व।योगात् । ।

इसका आशय यह है कि प्रकृति स्वयं उत्पक्त नहीं होती है किन्तु विश्व (प्रपञ्क, भेद, द्वेत स्ववहार) की उत्पक्त करनेवाली है, अतः 'अजा' सिद्ध होती है। यह पृथक सत्तावाकी वस्तु नहीं है किन्तु देवकी आत्मशक्ति-रूपा और अनिर्वधनीया है, अतः इसके (पृथक् वस्तुख-रहित होनेमें) द्वेतवादका प्रसंग नहीं आता है। यह माया (प्रकृति) एक है (और सांस्थमतानुमार प्रति-पुरुष मिन्न नहीं हैं)। ऐसी मायाके योगसे वह मायी परमेश्वर, एक अदैतरूप होता हुआ भी, ईश्वरादिरूपमे विभक्त होकर स्थित हुआ है। अर्थात् मोक्ता, भोग, भोग्यादि विभाग इसी मायामें हैं और वास्तवमें महा छुद, असंग, अविभक्त ही है। इसिल्ये एकांशमें परमात्माको एक (अदैत) माननेपर भी जीव, ईश्वर इत्यादि समस्त सौकिक और वैदिक सभी स्थवहार सिद्ध हो जाते हैं।

खेताश्वतरोपनिषद् और श्रीमद्भगवद्गीतामें ईश्वरके स्वरूप और उसकी महिमाका विस्तारपूर्वक वर्णन है। इवेताश्वतरमें कुछ ६ अध्याय हैं जिनमें इसप्रकारसे ईश्वर-सम्बन्धी विषयोंका निरूपण किया गया है—

अध्याय १ —ईश्वरदेवकी ब्यापकता और परमारमदर्शन-का स्पाय ध्यान ।

अध्याय २-ध्यानका साधन, योगप्रवृत्ति ।

अध्याय ३ —ध्यानलक्ष्मिसिंह के लिये सदाशिवके स्वरूप और मिह्नमाका निरूपण। एक ही परमारमाका हैश, हैशितन्यादि भाव। स्त्र, शिव वा पुरुषोत्तम (हैश्वर) के स्वरूपके ज्ञानसे अमर-पद-प्राप्ति।

अध्याय ४ — ईश्वर ॐकारादिरूपसे सर्वात्मक है। वही अपनेसे अभिन्न मायाका मायी (स्वामी) है। उसीके स्वरूपज्ञानसे अमरत्व-छाम । प्रार्थना-मन्त्र ।

अध्याय ५--शिव (परमेश्वर) विद्या और अविद्या दोनोंका ईशिता होकर भी उनके संसर्गसे बाहर है। वही विश्व-स्नष्टा और मुमुक्षुऑका उपास्यदेव है। अध्याव ६—खानाव, काकादि स्थलन्त्र कारण नहीं किन्तु देव-महिमाकी अपेक्षा अन्ययासिद्ध हैं। ईखर ही कर्माध्यक्ष तथा संसार-मोक्ष-स्थिति-बन्ध-हेतु है। अतः सुसुकुको ईखर-कारणके अतिरिक्त और गति नहीं है। हाँ, यहि कभी ऐसा सम्भव हो कि मानव उस आकाशको औ अमूर्स और ब्यापी है उसी प्रकारसे अपने धारीरका आवरण बनाने छग जायँ जैसे चर्मको, अथवा यदि आकाश ही ऐसा आकार चारण कर ले या मनुष्य ही ऐसे आकार-वाले होने लग वायँ कि भूतकपर न समाते हुए, अपर हाथ उठाये हुए, आकाशको ओड़े फिरा करें, तभी कदाचित्र यह भी सम्भव हो सकेगा कि ईखरदेवके ज्ञानके बिना ही दुःसकी आख्यनित्क निवृत्ति हो जाय। अन्यथा नहीं।

यह ईश्वर-

'दिव्यं ददामि ते चक्षः पदय मे योगमैश्वरम्

-इस भगवद्वाक्यके अनुसार दिव्य-चक्कुमे ही दिलायी पढ़ता है और म्यूल बिह्मुंसी बुद्धिका विषय नहीं है। इत्यमान या अहष्ट प्रपद्धका कोई भाग ऐसा नहीं है जो ईश्वर-नियमनके अधीन नहों। नियम (Design) सार्वभौम तथ्य है जो किसी सार्वभौम चेतनका ही धर्म हो सकता है न कि जड प्रकृतिका। यदि 'स्वभाव' कहा जाय, तो प्रभ होगा 'किसका'। सर्वथा एक सार्वभौम चेतन (ईश्वर) ही सब लोकोंको एक व्यवस्था-सूत्रमें बाँचे हुए है, अन्यथा सब लिख-भिन्न हो जाता—

'पष सेतुर्विभृतिरेषां कोकानामसः नेदायः

स्यादि मह तथा गुरूवाकर्षणादि नियम (laws) सब इसी चेतन ईश्वरके अधीन होकर ही टहर सकते हैं। ईश्वर सवंशक्तिमान् अवश्य है तथापि अपने नियमोंके भीतर ही अपनी सर्वशक्तिमत्ताका परिचय देता है। इसी कारणसे श्रीराम-कृष्णादिरूपमें आकर ईश्वरने अपनी बनायी हुई मर्यादाका स्वयं पालन किया। हाँ, उसके नियम कहीं-कहीं अस्यन्त दुरूह देखे जाते हैं।

कर्म जह है। उसकी व्यक्तिके नष्ट होनेपर मीमांसकों-का माना हुआ 'अपूर्व' भी जह होनेसे ईश्वर ही कर्म-फक्क-दाता है, ऐसा मानना उचित है—

> 'न कर्म प्रध्वस्तं फरुति पुरुषाराचनमृतेः ( महिल्लाने )

जैसे इमें सास-प्रशासमें कोई प्रयत्न नहीं होता है

उसी प्रकार ईश्वरसे स्वभावतः ही यथासमय सृष्टि, स्थिति और प्रख्यका प्रवाह अविच्छिन्नरूपसे चलता रहता है। मृष्टिसे पूर्व अपनी प्रकृतिमें वह शान्तरूपसे रहा करता है- 'आनीदवातं स्वध्या' (ऋ॰ नासदीय सूक्त)। यह अध्यक्त अवस्था है —'तम आसीत्तमसा गूळइमप्रे' ( ऋ० नास • )। इच्छासे वह सायामें अभिमान-सञ्चार करके अन्याकृतसे हिरण्यगर्भ और विराट्की क्रमशः स्थूल अवस्थाओं में प्रकट होता है। हिरण्यगर्भ-अवस्थासे ही उसकी स्वाभाविकी ज्ञान-बल-क्रियाका विशेष विकास होता है और क्रमशः चराचरारमक सब ब्रह्माण्ड उरपञ्च हो जाते हैं। यह प्रजापति अपनी मृष्टिकी और प्रेमका भाव रखता है और उसके रोम-रोममें इस भावसे प्रविष्ट रहता है 'तरसृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत' (ते ० उ० २ । ६ )

इसप्रकार वह मायोपाधिक ईश्वर ही जढ, चेतन, दोनों प्रकारसे आविर्भृत हुआ है।

> यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व मो वै वेदांश प्रहिणाति तस्मै। त इ देवमात्म बुद्धिप्रकाशं मुमुक्षे शरणमहं प्रपद्ये ॥ यस्य देवे परा भक्तिर्यया देवे तथा गुरी। तस्मैतं कथिता हार्याः प्रकाशन्ते महात्मनः॥ ( केता० ६।१८,२३)

🕉 ईश्वरा गुरुरात्मेति मृतिनदिवभागिने। न्योमबद्न्याप्तदेहाय दक्षिणामूर्तये नमः॥ 🍝 शान्तिः शान्तिः शान्तिः ॥

# इश्वरका स्वरूप

( लेखक--श्राजगदांदाजी झा 'विमल' )

(१)

पिता तृ ही है सबका एक~ जगत् जपता तेरा ही नाम। सदा रहता है तु सब ठीर-किन्तु है तेरा कहीं न धाम॥

(2)

विश्वमं करके तरी खाज-सूब होते हैं नम हैरान। पता पात क्या कोई कमी-ढुँढ्कर जल-परा व्याम-विता**न ॥** 

(3)

अजन्मा अज अनन्त अध्यक्त-सहिकती त् ही भगवान । सुदर्शन गदा पदा कर शंख-विश्वपालक न विष्णु

(8)

व्यासमित अंग-मयंकर श्रुसवर श्रह्मर कठिन हतान्त । तम्होर ही हैं तीनों एक तु ही है परुष प्रशान्त॥ (4)

सृष्टिका गीरवमय आधार-ज्योतिमय जग-जीवांक। प्राण । कन्द फरू मधुर स्वाद मकरन्द मुमनमें सरस मुवासित घाण॥

(E)

प्रमाकरमें तु प्रभा पसार-विश्वका करता है कल्याण। शान्त शीतल शशिकरमें घेल-सहर्षित करता सुधा प्रदान ॥

(0)

अगम वारिधिका न विल्लार-व्योमका निर्मल इयाम स्वरूप। अग्निका जगमग दिव्यप्रकाश-वायु-व्यापकता अरुख अन्प ॥

(4)

मुसद शीतरुता जसके बीच-सन्तेष । जीव पाते जिसस जीवन-शांक महान-पक है तृ ही अमल अदोप॥ ( 9. )

धर्मकी भूगि न्याय स्वरूप-ज्ञान गण गशिमाका मण्डार्। अरुख अन्तर्यामी अखिलेश-दयाका है नु ही अवतार ॥ (90)

सिद्धिदाना साधकक आप-तपर्स्वाके बादायक धका सृहिंक कण-कणमें रम रहे-रखने आकर टेका। ( 33. )

असुर, सुर, नर, किन्नर, गन्धर्व-रमा, हुर्गार्का शक्त अपार। शंष सुरपति सब तेरे अंश-आवं न समस द्यापार॥

( 12) सुदा, ईशा, मशा, है तु ही-**ह** तरा कीकागार ।

लाक

बदन गाया तुक्ते अनन्त-कीन फिर पा सकता है पार ॥

A-60

# इंश्वरानुभूति

( लेखक---संन्यासी भीशानानन्दजी उर्फ श्रीअर्थर यंग )



भिन्न धर्मोंका तुष्ठनात्मक अध्ययन करनेवाले विद्वान् ऐतिहासिक प्रमाणोंसे यह सिद्ध कर सकते हैं कि धर्म-विषयक जिज्ञासा एवं ऐतिहा (Trabition)का मूल एक ही है। वे हमको इसका कारण यह बतलाते हैं कि मनुष्य अपने सक्ष्यको तथा पार्श्ववर्ती प्रदार्थोंको सम-

मनेमें सममर्थ है।

ऐसी पंक्तियोंको पड़कर नयी रोशनीके नवपुवक इस बात-का गर्व करने लग बाते हैं कि अपने पूर्वजोंकी अपेक्षा हमारे अन्दर बुद्धिका विकास अधिक है। बात यह है कि आधुनिक सभ्यताकी चक्कोमें पिसत रहनेके कारण उनका सारा समय अपनी आवश्यकताओंको बढ़ाने तथा उनकी पूर्तिके लिये धन सम्बय करनेमें ही ज्यतीत हो जाता है। परिणास यह होता है कि ईश्वरके विषयमें विचार करनेकी न तो उन्हें फुरसत मिलती है और न वे इसकी आवश्यकता ही समझते हैं।

परन्तु अफसोस ! इसप्रकारके युक्तिवादसे आजके नव-युवकका अन्ततक काम नहीं चलता। उसके जीवनमें एक समय आता है जब उसका निरेतकीये निर्वाह नहीं होता। तब उमें इच्छा होती हैं कि ईश्वरमें विश्वास किया जा सके तो अच्छा हो । जिस मनुष्यको मनोष्ट्रित इसप्रकारकी हो गयी है उसको इंधरानुभूति-जैसे विषयको समझाना अत्यन्त कठिन हो जाता है, क्योंकि इसप्रकारका सनुष्य उन धार्मिक संस्कारी एवं क्रस्योंको निरर्थक समझने लगता है, जिन्हें उसके पूर्वज आदरपूर्वक किया करते थे। इसका कारण ज्ञानके अजीर्याके अतिरिक्त और क्या हो सकता है। आधुनिक वाग्जाली तथा व्याल्याओं ने उनके (संस्कार इरयादि ) अभावकी पूर्ति नहीं हो सकती। आजकर हमारे मनमें जितने विचार और मावनाएँ उठती हैं वे सब इमारी सांसारिक आवश्यकताओंको लेकर ही होती हैं और इसीलिये उनका ईश्वरानुभूति-जैसे विषयको समझनेमें कोई उपयोग नहीं होता । इसके अतिरिक्त एक बास यह मी है कि ऐसे देवतामें इमारा विश्वास वट जानेके कारण कि जो मनुष्यके मनकी सहरी एवं भाचरणसे प्रभावित होता है हमारा मन एक ऊँचे अनुमनको प्राप्त करनेके क्रिये किसप्रकार संबंध हो सकता है ?

यदि कोई मुझसे पूछे तो मैं उसका समाधान उसी युक्तिसे करूँगा जिसे मैंने अपने निजके समाधानके किये हुँ इ निकाला है। ईसरके सगुणरूपकी सत्ताको स्वीकार करनेसे ही मनुष्यको लाम हो सकता है, यही मेरी धारणा है। रेखागणितके सिद्धान्तकी माँति यहि कोई तर्कसे ईसरको सिद्ध करना अथवा समझना चाहे तो यह उसकी मूल है। तर्कसे एक प्रकारसे बुद्धिका समाधान भले ही हो जाय, किन्तु अनुभवसे हम कोसों दूर रहेंगे। हम तो चाहते हैं कि ईश्वरको हम इसप्रकार जान और समझ सकें, जिसप्रकार हम अपने किसी मित्र अथवा साथीको जान और समझ खेते हैं परन्तु यह स्थिति तर्कसे प्राप्त नहीं हो सकती।

तब प्रश्न यह होता है कि हसप्रकारका अनुभव हमें कैसे हो ? इसके किये हमें पहले इस बातको समझ लेना चाहिये कि मनुष्यकी शक्ति उसकी इन्द्रियोंनक ही सीमत है। ईखर (यित वह वास्तवमें ईखर है) इन्द्रियोंके परे, अत्तप्व उनमें अप्राद्य होना चाहिये। इससे यह भी सिद्ध है कि सरयका असकी स्वरूप सदा मनुष्यकी बुद्धिकी पहुँचके बाहर ही रहता है। परन्तु साथ ही मैं यह भी जानता हूँ कि उनमेंसे अधिकांश बातोंका मैं अनुभव अवश्य कर सकता हूँ जिनके विषयमें वाह्य आधार तथा इन्द्रियोंके अभावके कारण मैं तर्क नहीं कर सकता। किंदिनतां केवल यह जाननेकी ही है कि इस अनुभवको प्राप्त करनेके लिये धपने उस अज्ञात एवं देखनेमें असीम अंशको किस तरहमें उपयोगमें छाया जाय ?

मैं अपने भाइयोंको सर्वत्र हो कोई-न-कोई बाह्य आचरण अयदा धार्मिक क्रत्योंको करते हुए पाता हूँ। उनमें मुझे कई मित्र ऐसे भी मिले हैं जिन्हें वह वस्तु प्राप्त हो चुकी है कि जिसकी खोजमें में था। उनके विचार एवं साधन बिक्कुल भिन्न थे, किन्तु उन्हें अपनी अभीष्ट वस्तुकी प्राप्ति हो गयी, इससे अधिक और क्या चाहिये र उनके विचार एवं साधन युक्तियुक्त थे या नहीं, यह प्रश्न गौण है। मुझे तो केवल उनके परिणामसे प्रयोजन था। तब जाकर में एक ही परिणामपर पहुँचा। मेरी अवशिष्ट यात्रा किसी ऐसे साधन अथवा ध्यानकी खोजमें बीती को मेरे अनुकृष्ठ हो। अब यदि आजकककी रोशनीका नवयुवक मेरी उस प्रक्रियापर सन्देह करे जिस प्रक्रियासे मैं जीवनक्यी जलाश्यमे जल निकालता हूँ, तो इसमें मेरा क्या दोप र मैं जानता हूँ कि मेरी प्यास

हुझ रही है और यही मेरे लिये पर्याप्त है। यदि मैंने दी है तो केवल इसीकिये कि मैंने अब समझ लिया है तर्कके द्वारा ईश्वरके साक्षिध्यको प्राप्त करनेकी चेष्टा छोड़ कि उससे दूर रहना सम्भव नहीं।

### भगवन्नाम

(हेस्तक--स्वामी श्रीरामदासजी)

जीवनमें यदि कोई अमूक्य वस्तु है, जिसके हारा इस अविमान शान्ति एवं आनन्दकी चरम सीमाको पहुँच सकते हैं, तो वह एक मगवनाम है। इसके मधुर उचारणके साय-साम यदि इसके वाच्यार्थ अर्थात् उस अखण्ड अहितीय सत्ताकी ओर भी छक्ष्य बना रहे तो चिसके सारे मल बहुत शीख धुछ जाते हैं और उस अपार आनन्दका स्रोत उसक् आता है जो आरमाका स्वाभाविक गुण है।

भगवान्का नाम वह दद नीका है जो मनुष्यको मव-सागरके पार ले जाकर उस शाश्वत पदको प्राप्त करा देती है जो उसका चिरन्तन लक्ष्य एवं वास्तविक स्वरूप है। भगवज्ञाम वह पारसमणि हैं जो जीवको ब्रह्म बना देती है, कोहेको सोनेका रूप दे देती हैं। भगवान्का नाम शरीर, मन प्वं बुद्धिके दन समस्त रोगोंकी निष्नृत्तिके लिये अभोध औषध है जिन्होंने हमारे अन्दर हैत-बुद्धि उरपक्तर हमको जगवके जंजालमें जसा रक्खा है। नाम-संकीर्तनकी मधुर घ्वनि जितापत्रस जीवके लिये माताकी मधुर लोरीका काम करती है और उसे सदाके लिये निवांणरूपी मीडी नींदमें सुला देती हैं।

मगवसाम उस परमेश्वरका वाचक है, जो अस्तिल मह्माण्डका नायक एवं नियन्ता ही नहीं, किन्तु सारा मह्माण्डकी जिसका रूप हैं और मह्माण्डके परे भी जो कुछ है वह भी वह परमारमा ही है। अतप्त नामके साथ सम्बन्ध जोदना उस अनन्त सत्ताके साथ संयुक्त हो जाना है, दूसरे शब्दों में मानव-प्रकृतिको, जो अधम, आन्त एवं मह्मानमें हुवी हुई है, महान् स्वतःप्रकाश-सत्तामें परिणत कर देना है। नामके मशुर सगीतके द्वारा ईश्वरसे सम्बन्ध जोदना मानो अमरस्वके आनन्दको लुटना है।

ईश्वर वह सर्वोपिर शक्ति है जिसका प्रत्येक विधान सदैव अपार प्रेम एवं इयामे परिपूर्ण होता है। संसारके अन्दर उसकी जितनी भी लीलाएँ होती हैं, उन सबमें बही विशेषता भरी रहती है। परन्तु हाय! यह पामर अज्ञानी जीव अमवध उसकी दयाका अनुमव नहीं करता और इसीलिये उसके प्रत्येक विधानमें सन्तोप नकर प्रतिकृत चेष्टा करने लगता है और इसीसे परिणाममें दुःस पाता है। ईश्वरकी इच्छामें अपनी इच्छाको मिला देना, जीवनकी प्रत्येक घटनामें प्रसन्ध रहना और अहंकारग्रून्य होकर उमझके साथ अपने कर्तव्यकर्मको करते रहना,
यह सब सभी हो सकता है जब मनुष्य उस प्रेम एवं
सौजन्यके सागर (परमात्मा) के साथ अपना अति निकटका गहरा नाता जोड़ ले, उसके साथ एकात्मताका
अनुभव करने लग जाय। ईश्वरके साथ इसप्रकारका सम्पर्क
एवं तन्मयता सभी हो सकती है जब हमारे चित्तमें उसकी
समृति तैल्लारावद अविच्छित्रक्षयसे बनी रहे और इसप्रकार निरन्तर उसकी स्मृति बनाये रखनेका एकमात्र
साधन उसके पवित्र एवं मधुर नामके संकीतनमें चित्तकी
इत्तिको एकाकार कर देना हो है। इसमें कोई सन्देइ नहीं
कि नाम ही शक्ष है। जिसने नामक्षी अमृतका एक बार
भी आस्वादन कर लिया, वह मानो आनन्दके अपार
समुद्रमें निमग्न हो गया।

भगवानुका नाम चित्तको अहंकार एवं वासनाओंसे मक कर देशा है और सारी आत्माको प्रकाश एवं आनन्द्रके प्रवाहसे परिष्ठावित कर देता है। जिस हृद्यने भगवानुके नामको ददताके साथ पकद लिया, वह हृद्य भगवानुका निवास-स्थान ही बन गया है। फिर उसमें में अनन्त प्रेम पुर्व सार्वत्रिक दृष्टिकी धारा यहने लगती है। या याँ कहिये कि फिर वह मनुष्य विश्वके भीतर एवं बाहर सर्वत्र उस एक परमारमाको ही देखने लगता है। भगवानका नाम मनुष्यके अन्दर सहिष्ण्ता एवं धेर्यका अट्टट भरदार लोक देता है और उसकी आध्यारिसक शक्ति एवं आनन्दके गुप्त खजानेकी कुंद्री बतला देता है। भगवानुके पवित्र नामकी महिमा, उसके अभित प्रभाव तथा उसके द्वारा व्यक्त होनेवाले प्रेम-पर्योतिधिकी समता कीन कर सकता है ? उसकी कृपासे मनुष्य समरावकी प्राप्त होकर अखिल विश्वके नायक परमात्माके साथ एकारमताका अनुसद करने छगता है। नाममें वह शक्ति है जो अज्ञासके पर्देको चीरकर सनुष्यके अन्दर ज्ञामके प्रकाशको प्राहुर्स्त कर देती है जिसके हारा वह अपने तथा दूसरे जीवोंकी अन्तरात्मामें, नहीं-नहीं, जब-चेतन सभी पदार्थोंमें उस प्यारे मनमोइनकी छवि निरक्षने स्माता है। ईसर अनम्त प्रेमार्जव

है और वह इम सबके अन्दर विराजमान है। इम अनादि काछसे उससे अभिन्न होते हुए भी उससे एथक् हैं। मनुष्य उस आमन्द्रमयी जननीका आमन्द्रमय शिशु है, क्योंकि परमारमा शाश्वत सुख एवं शान्तिका खक्प ही है। जब मनुष्यके हृद्यमेंसे उस दिब्स आमन्द्रकी महक फूट निककती है, तब वहाँसे विशुद्ध प्रेम, दया एवं शान्ति- का स्रोत बहुने कराता है। इसप्रकारका प्रेम सारे जगत् पूर्व जड़-चेतन सभी प्राणियोंको परिद्वावित कर देता है। भगवान्का नाम ही वह साधन हैं जो हमें इस आनन्दा-णवके सभीप पहुँचा देता है। वह मनुष्य वास्तवमें धन्य ही नहीं धन्यातिधन्य हैं, जिसने भगवन्नामकी अपार महिमाको अनुभवके द्वारा जान और समझ लिया है।

# ईश्वर क्या है?

(लेखन-श्राभनेंस्ट पां० होग्बिज, प्रो० हण्टर कालज, न्यूयार्क)

परमेश्वरकी परिभाषा काँन कर सकता है? अध्यारममार्गमें जो जितना आगे वड़ा हुआ होता है उसके ईश्वरविषयक अनुभवमें भी उतना ही अन्तर हो जाता है। म्पेन्सर
(Spencer) हक्सले (Huxley) और ईनस्टीन (Einstein) तैये अलद्यवादी (Agnostics) मृष्टिकर्ता सगुण
ईश्वरको नहीं मानत । वे नित्य-तस्त्रोंको, मृष्टिके अव्यय
कारण एवं मर्यादाको मानते हैं जो मारे सांसारिक पदार्थोंको
रचनेवाली नियामक, व्यवस्थापक एवं बनाने-विगाइनेवाली
है। इसप्रकारका विवंकपूर्ण एवं नियमित विश्वास आभिक
विकासको एक यहुन उँची सीदी है। प्रसिद्ध पाश्वास्य
दार्शानिक केंग्यर (Kant) अपर नक्षत्रोंमे जवे हुए आकाशको
एवं संसारके अन्दर धर्मकी मर्यादाको देखकर विचारमें हुव
आता था। यद्यपि वह ईश्वरवादी नहीं था किन्तु वह इस
वातको पूर्ण स्थमें मानता था कि इस परिवर्तनदील संसारके मुलमें कोई आध्यारिमक तस्व अवश्य निहित है।

स्वामी रामकृष्ण परमहंस जिस समय समाधिस्य हो जाते थे, इस समय उन्हें समीपमें बंडे हुए अपने शिष्यों-तकका भान नहीं रहता था, यहाँतक कि जयतक उन्हें फिरसे बाझानुसन्धान नहीं होता था वे माँ कालीके सगुग्र-रूपको भी मूल जाते थे। आत्म-विन्मृति आस्तिकतामे भी जँची अवस्था है, सामान्यतया ये दोनों एकन्न नहीं रहतीं। आत्मोग्सर्गका अभ्यास बढ़ानेसे वह आत्म-विन्मृति-में परिग्रत हो जाता है और आत्म-विन्मृतिसे आत्मानुभव-की सिवि होती है। जब प्रह्वाद अपने मैंपनको मूल गया, तब उसे अपने असली स्वरूपका ज्ञान हो गया और उस अन्तरतम सार्वभीम तत्व समष्टि-चेतन) का ज्ञान हो जानेपर वह संसार और उसके अन्यक्त कारणोंको बिल्कुल मूक गया। उसे तब सृष्टि अथवा सृष्टिकर्ताका भी भान नहीं

रहा; अथवा इस यों कह सकते हैं कि वह ईश्वरवादी नहीं रहा। किन्तु उस अलौकिक अवस्थासे नीचे उतरकर जब उसकी चेतना फिर सांसारिक पदार्थोंका अवगाहन करने लगी और उसे फिरमें यह ज्ञान हो गया कि 'मैं प्रह्वाद हूँ' सायाका परदा फिर उसके सामने आ गया और उसके साथ-ही-साथ उसे इस विश्वरूपी विज्ञाल भवनका निर्माण करनेवाले उस अद्भुतकर्मी विश्वकर्मा और उसके अनन्त महिमामय गुणसमूहका भी सरण हो आया।

उन प्रातः स्मरणीय गोप छल नाओं का भी यही हाल धा जो बृन्दावनको कु अवीथियों में भगवान श्रीकृष्ण के साथ नृत्य एवं विहार करती थीं। जब वे अपने आपेको भूलकर श्रीकृष्ण के साथ एका मताका अनुभव करती थीं तब वे गोपिका नहीं रहती थीं प्रस्तुत श्रीकृष्ण ही बन जाती थीं। परन्तु ज्यों ही उन्हें अपनी सुध आती और अपनी पृथक् सत्ताका अनुभव होता कि वे श्रीकृष्ण में उपास्य-बुद्धि करने छम जाती थीं। तब वे फिर गोपी-भावको प्राप्त हो जातीं और श्रीकृष्ण की प्रेयसी बन जातीं।

मेरे प्यारे नवयुवको ! आओ, इसलोग ईश्वरवाद और अनीश्वरवादके व्यथं वाग्जालमें न फँसकर सखे विश्वासी बनें । निरर्थक वाक्कलहके मनों बोझकी अपेक्षा वास्तविकता-का एक तोला भी अधिक मुख्यवान् हैं।

मृष्टिके अनन्त स्यक्तरूपोंके मूलमें ईश्वरीय तथ्यका निवास रहता है, शास्त्रोंके उद्दापोह एवं विषयवासनाके झोंकोंकी अपेक्षा ज्ञान एवं प्रेमका सहारा अधिक काभहायक है।

<sup>\*</sup> Divine Realitics abi e Beneath creation's crowded forms; Wisdom and love are safer guides Then learned love and passion's storms.

## नास्तिकवाद और आस्तिकवाद

( लेखक -- श्रायुत पी० पन० शंकरनारायण पेयर बी० प०, बी० पल० )

इस आस्तिकवादका अर्थ ईश्वरमें विश्वास, आस्तिक और श्रद्धा तथा उसकी मिक्त समझते हैं नास्तिक कौन है ? और नास्तिकवादका अर्थ है ईश्वरमें अविश्वास, उसकी सत्ताका निषेध और अपने कार्यों में उसकी अवहेलना करना । सामान्यतया सभी प्रकारके मनुष्योंका इन दो विभागोंमें समावेश हो सकता है. किन्त इनमेंसे प्रत्येक विभागकी भी कई श्रेणियाँ हैं। हमें यह भी निश्चय करना होगा कि ईश्वरमें विश्वास एवं श्रद्धाका वास्तविक अर्थ क्या है ? एक वह प्रेतपूजक है, जो अमुक देवता कुपित होकर मुझे महामारी या दुर्भिक्षसे पीड़ित न कर दे, इस भयमे उस देवताको सन्तुष्ट करनेके लिये पशुक्रल अथवा नरबिकतक दे हालसा है; उसमे ऊँची श्रंणीका बहु उपासक है, जो भिन्न-भिन्न प्रकारके फलॉकी कामनासे अपने उपास्य देवको भिश्व भिश्व प्रकारकी बिल देता है: **शीसरा वह** नैमिसिक उपासना करनेवाला पुरुष है जो किसी समय एवं स्थान-विशेषपर तो देवकी उपासना करता है किन्तु अन्य सब समय एवं स्थानोंमें दुराचार, करताके व्यवहार एवं भ्रपने स्वार्थके लिये परस्वापहरण करनेसे भी मुँह नहीं मोइता । और इन सबके विपरीत चौथा वह निष्काम-भक्त है, जो प्रेम एवं सौजन्यकी मूर्ति है और जो विश्वके सारे जीवोंको प्रकाश एवं सुखका वितरण करता है। कड़ाचित इन सबकी गणना आस्तिकोंमें ही की जायगी । इसी प्रकार नास्तिकों में एक ओर तो उनकी गणना होती है जो केवल ईश्वरका ही तिरस्कार नहीं करते किन्त धर्म एवं सत्यकी भी अवहेलना करते हैं और दूसरी चौर वे लोग भी नास्तिक ही कहलाने हैं, जो ईश्वरका निषेध करनेपर भी हृद्यके बडे पवित्र एवं सुशील होते हैं. तथा सबे दिलसे सारे जीवांके साथ प्रेम करने तथा उनकी सेवा करनेकी इच्छा करते हैं। इस न तो यह कह सकते हैं कि आस्तिकों के जितने भेद ऊपर बताये गये हैं वे सभी मानव-जातिकी प्रगतिमें सङ्घायक हैं और न यही कह सकते

हैं कि उपयुक्त दोनों प्रकारके नास्त्रिक उसमें बाधक ही हैं। इमारी धारणामें, वह पवित्र एवं सदाचारी नास्त्रिक मी,

जिसकी एकमात्र अभिलाचा सारे जीवांके साथ प्रेम करना

तथा उनकी सेवा करना है, मानव-प्रगतिमें उतना ही सहायक है, जितना वह निष्काम-भक्त, जो सारे जीवॉमें प्रकाश एवं सुस्का वितरण करता है। अन्य प्रकारके आस्तिक एवं नास्तिक दोनों ही मानव-प्रगतिमें वस्तुतः वाधक होते हैं।

नास्तिकवादका कारण क्या है? परायण धर्मके टेकेदारों तथा उनके परायण धर्मके टेकेदारों तथा उनके पिछलग्र् भक्तोंने धर्मकी आइ में जो हुरा-चार, अत्याचार करना एवं भोले-भाले लोगांको लूटना प्रारम्भ कर दिया, उसीके विरोधमें नास्तिकवादका प्रचार हुआ है। नास्तिकवाद इसी प्रकारके यथेच्छाचारी एवं स्वमताप्रही पुरुषोंके अत्याचारके विकद्व आरमाकी म्यानन्त्रता-ग्रोतक आवाज है, जो इस दृष्टिमे एक प्रकारमें निर्देष कही जा सकती है। यदि उपामकका आम्तिकवाद सदा शुद्ध, उदास एवं पवित्र रहे तो सारी जनताको बाध्य होकर उसका अनुगमन करना ही पड़े। श्रीमद्वागवत ७। १०। १६ में लिखा है—

यत्र यत्र च मद्भकाः प्रशान्ताः समदर्शिन । साधवः समदाचारास्ते पनन्त्रापि कीकटान्॥

अर्थात मेरे भक्त अस्यन्त शान्त, समदर्शी, पवित्रारमा, उदार एवं परोपकारस्त होते हैं वे जहाँ कहीं रहते हैं वहाँके सन्दे-से-गन्दे वातावरक्को भी पवित्र कर देते हैं।

जब श्रीनन्द्रायजीने सब प्रकारकी उपासनाकी ऐकान्तिक पविश्वताको न समझकर इन्द्र-सखके रूपमें अन्ध-विश्वासयुक्त अनुष्ठानका प्रारम्भ किया, तब भगवान् ब्रीकृष्ण-ने स्वयं अप्रणी बनकर उसका विरोध किया। उन्होंने बात-की-वातमें सारी कियाका रूप बदलकर उसे सर्व भूतोंके अन्तरारमा (परमारमा) की प्रेमयुक्त प्रजाका सुसंस्कृत एवं युक्तिसंगत रूप दे दिया। वह तुष्ट अथवा अविवेकी पुरुष जो खुल्लम्बुला ईश्वर एवं धर्मका अपलाप करता है, समाजके लिये उत्तना अहितकर नहीं है, जितना वह दम्मी आखिक कहलानेवाला मनुष्य है, जो प्रकटमें ईश्वरको माननेवाला बना रहता है परन्तु जो अन्दरसे अविश्वासी होता है। उसका ऐसा आचरण अवहय ही उसके नैतिक पतनका कारण होता है। क्योंकि वह दम्भी ईश्वरवादकी आहमें दूसरोंको कष्ट पहुँचाता है एवं उनके द्रव्यका अपहरस्थ करता है।

मानव-समाज-की प्रगतिमें कौन-कौन-सी बातें सह।यक होती हैं और कौन-कौन-सी बायक। आसिक एवं नासिकके इस पारिमापिक
भेदकी थोड़ी देरके लिये अलाकर इस
यह कइ सकते हैं कि मानव-जातिकी
वासिक प्रगति अस्थन्त पवित्रतामय,
निःस्वार्थ तथा उदारतापूर्ण जीवनसे होती
हैं, जिसका उद्देश्य चतुर्दिक् आलोक
एवं प्रेमका प्रसार करना है। अपवित्रता,

स्वार्थ-परायणता, परस्वापहरण, नृशंसता और वृसरोंके कर्षोंकी उपेक्षा, ये सभी बार्ते मनुष्य-जातिकी प्रगतिमें बाधक हैं, चाहे इन दृष्ट प्रवृत्तियोंका बाह्य रूप कैसा ही अच्छा वयों न दीखता हो।

अद्रद्रांकी आव-व्यक्ता। अत्र यह विधार करना चाहिये कि हमें उध कोटिका जीवन किसप्रकारसे प्राप्त हो और निम्नकोटिके जीवनसे इम किस

तरह यच सकें । लक्यका निरन्तर ध्यान रहनेसे ही उन्नति होती है। जीवन एक प्रकारका संग्राम है, जो सुखकी प्राप्ति एवं दःखके परिहारके लिये निरन्तर जारी रहता है। प्रायः प्रत्येक जीवका लक्ष्य अपनी अवस्थाको सुधारना होता है और वह इसके लिये भरसक चंटा भी करता है। वह अपनी मारी क्रियाओंको इस आदर्शके साँचेमें टालनेका प्रयक्त करता है। मनुष्य जितना आध्यारिमक मार्गमें आरो बढ़ा हुआ होता है, उसका आदर्श भी उतना ही पवित्र एवं ऊँचा होता है। जिस मनुष्यका अन्तःकरण बुरी वासनाओंसे तथा राग-इंपमे मिलन होता है, उसका आदर्श भूत-प्रेतिके रूपमें उसके सम्मुख आता है। जो मनुष्य ब्यापारमें तथा दूसरोंके दृष्यका भ्रपहरण करनेमें छगा हुआ है, उसकी दृष्टिमें ईइवरका भी वड़ी रूप बन जाता है। इसी प्रकार एक निष्काम प्रेमी मनुष्यका आदर्श सत्य प्रेम एवं सीन्दर्वकी पराकाष्टा होता है। उसके लिये वह एक अलांकिक प्रकाशका काम देता है, जिसके सार्णमात्रसे ही उसको उत्साह एवं सानन्द मिलता है।

कुछ लोगोंका मत है कि वह 'सखं शिवं सुन्दरम्' मृतं है और कुछ लोगोंकी धारणामें वह अमूर्त्त है।

वह आदर्श वह आदर्श कुछ अंशमें मनुष्यको हैय एवं अह्नय समझमें श्रवह्य आ जाता है, जिससे दोनों ही है। उसका मनुष्यके जीवनपर प्रभाव पहता है। परन्तु उसका बहुत-सा शंश समझमें नहीं भी आता और वह उसके छिये रहस्यमय बना रहता है। ऐसा न होता तो उसे आगे यहनेके लिये प्रोस्साहन ही नहीं सिखता, उसकी उन्नित ही नहीं होती, उसे प्रकाश-की प्राप्ति नहीं होती तथा उसे अधिक जाननेकी उस्कण्ठा भी नहीं होती। ज्यों-ज्यों वह आगे बहता है, त्यों-ही त्यों उसकी उन्नितिके असंक्य नये-नये द्वार खुलत जाते हैं जो उसे आगेकी ओर खींचते रहते हैं। मनुष्यकी आरमा ज्यों-ज्यों उन्नत होती जाती है, उसका आदर्श भी पहलेसे जैंचा, ब्यापक, महान एवं अपरिच्छिन्न होता जाता है।

क्षुद्र अहंकारके नाशकी आव-इसकता। साधक साध्यमे अधिक-से-अधिक लाम तभी उठा सकता है, जब वह साध्य धम्मुकी पविश्रता एवं उत्कृष्टताके सामने अपनेको अत्यन्त मुख्छ एवं नगण्य

समझे। तब उसका साधन इतना तीव हो जाता है कि उसे साध्यकी प्राप्तिके अतिहिन, और कुछ सुहाता ही नहीं। ऐसी दशा हो जानेपर वह अपने शुद्ध अहंभावको प्रायः मूल-सा जाता है और उसकी सारी वृत्तियाँ साध्याकार बन जाती हैं। विशान, काव्य एवं दर्शन-शासमें जिन लोगोंने अधिक से-अधिक काम करके दिखलाया है, वे साध्य वस्तुमें अपनेको विलीन करके ही ऐसा कर पाये हैं। पूर्ण सन्यकी प्राप्तिमें प्रस्यगारमाकी प्रथक् सत्ता एवं चेतना बड़ी बाधक है और उसका साध्यमें विलीन होकर मिट जाना परम सहायक है।

सन्त-महान्मा
पर्व नक्ठी
ईश्वरवादी।
सौन्दर्य एवं प्रेमकी पराकाष्टा है।

उनकी यह मान्यता होती हैं कि हम सब जीव उसके सामने अणुसे भी धणु हैं, हम उसीके प्रकाशसे प्रकाशित होते हैं और उसकी सेवा करनेमें ही इस सब लोगोंकी सार्थकता है। वह ईश्वर एक निश्चित आयोजनाके तथा सारे चेतन प्राणियोंका नियम्त्रण करनेवाले कुछ महान् नियमोंके अनुसार विश्वकी रचना करता है। महान् भक्तोंकी अभिलापा एवं जीवनका ध्येय ईश्वरके विधानके अनुकृष्ठ बनकर इनकी इच्छामें अपनी इच्छाको मिला देना एवं उनके संकष्टपके आधारपर ही जीवन धारण करना होता है। वे जब भावावेशमें आते हैं तब उनकी क्षुद्र अहंता नष्ट होकर समष्टि-चेतनमें विश्वेन हो जाती है। वे ईश्वर एवं उसके विधानको प्रस्पक्ष देखते हैं और

तब उन्हें इस बातकी उत्सुकता होती है कि जिस आनन्दका अनुभव वे करते हैं वह आनन्द सभीको प्राप्त हो । इसी हेतुसे वे संसारके सामने धपना प्रत्यक्त अनुभव प्रकट करते हैं और उसे प्राप्त करनेका मार्ग बतलाते हैं। जिस वस्तका ज्ञाद चेतनाकी अवस्थामें अनुभव होता है, उसको साधारण भाषाके हारा साधारण मनुष्योंको समझानेमें कुछ वातें पूरी तारसे व्यक्त नहीं की जा सकतीं और कुछ बातोंके समझानेमें भूल भी हो जाती है। भिन्न-भिन्न योग्यताके मनुष्य अपनी-अपनी योग्यताके अनुसार उसे भिन्न-भिन्न रूपमें समझते हैं। परिणाममें अनेकी सम्प्रदायोंकी सृष्टि हो जाती है, छोगोंमें अन्धविश्वास फैल जाता है, कर्मकाण्डकी प्रक्रियाएँ बढ़ जाती है, धर्मके हेकेदारोंका अत्याचार आरम्भ हो जाता है और ईश्वरका महत्व सूत-प्रेतों-जैसा ही रह जाता है। अनधिकारियोंके प्रति रहस्य प्रकट करनेसे हसप्रकार समाजमें जो गन्दगी फैलती है, उसीका परिणाम यह होता है कि लोग ईइवरकी सत्ताको धरवीकार करने छगते हैं और नाम्तिक बन जाते हैं। असली नाम्तिक वही हैं जो कहनेमें तो उसी एक ऋषि-मनि-वन्दित परमेश्वरको मानते हैं जो जान, पवित्रता एवं प्रेमकी पराकाष्टा है किन्तु अपने आचरणोंसे उसकी सत्ताका सर्वथा अपलाप करते हैं और उसके नियमोंका उरुलंघन करते हैं। इन नकली ईश्वर-वादियोंसे संसारकी अधिक हानि होती है।

नास्तिकों में कई ऐसे उदार नास्तिक भी हो चुके हैं जो बास्तवमें ज्ञानी एवं आस्तिक थे। कुछ महापुरुपोंने जब यह देखा कि ईश्वरमें इसप्रकारके भावसे लोगोंपर उलटा प्रभाव पड़ रहा है और उनकी हानि हो रही है, तो उन्होंने लोगोंको फिरमें सत्य-मार्गपर लानेके लिये ईश्वरकी सत्ताको सर्वधा अम्बीकार

करना तथा सत्य एवं सदाचारको जीवनका आदर्श बतलाना उचित समझा। इसप्रकारके नास्तिक कहलानेवाले पुरुषोंमें वस्तुतः कई महान् एवं पवित्र आरमाएँ थीं। उन्होंने ईश्वरका खण्डन करना प्रारम्भ कर दिया जिसका अस्याचारी लोग बखान किया करते थे; उन्होंने उस सत्य-की खोजमें, जिसका अनुसरण करनेसे मनुष्य-जीवन पूर्ण बन सकता है, अपना जीवन लगा दिया, जो वास्तवमें प्रशंसाके योग्य कार्य था। अवश्य ही उन्होंने उस सत्यका नाम ईश्वर नहीं रक्खा और न उसे साकार ही वत्रलाया.

किन्तु फिर भी उनका आदर्श सत्यकी पराकाष्टा ही था और दसीकी लोज करना उनके जीवनका सर्वोपिर रूप्य बन गया था । हिन्द-धर्ममें ईश्वरके इस स्वरूपको निराकार स्वरूप बतलाया है और उसके उपासकोंको ज्ञानी कहा गया है। इनके अतिरिक्त और भी अनेक उदारचित्र पुरुष हो चुके हैं, और हैं, जिन्होंने अपने पूर्ववर्ती सहामू नास्तिकींके उत्तम आधरणीं अथवा विचारीको अपना आदर्श बना छिया । इन छोगोंने ईइवरको नहीं किन्तु इन महापुरुषोंको अपना आदर्श बनाया । कई ऐसे भी हो गये हैं जिन्होंने जीवन एवं प्रकृतिके सुन्दर भावींको ही अपना आदर्श माना । डिन्द-धर्म हमें बतलाता है कि जहाँ कहीं हमें सीन्दर्य, उदारता, ज्ञान अथवा अन्य किसी महान गुणकी उपलब्धि होती है, जिससे आस पासके लोगोंको उत्साह मिछता है और चारों ओर शान्ति तथा आनन्दकी इष्टि होती है, वहाँ ईश्वरकी ही अभिव्यक्ति समझनी चाहिये। लोगोंकी योग्यताके अनुसार उन्हें सस्य एवं सुखके मार्गपर लगानेके लिये ईइवर ही उम अनेक रूपोंमें प्रकट होते हैं। अतः ये सारे-के-सारे नान्तिक कहलानेवाले वास्तवमें आस्तिक कहे जा सकते हैं. क्योंकि उनका निराकार इंडवरमें विश्वास है। डिम्ब-धर्मका यह सिद्धान्त है कि वह शुद्ध सस्य तत्त्व कोगोंकी प्रकृतिके अनुसार निराकार अथवा साकार दोनों ही ऋषोंमें मनुष्यकी वृद्धिका विषय होता है।

अपरके विवेचनसे इस यह कह सकते निराकार हैं कि जो लोग पवित्र एवं उदारचित्र तत्त्वकी स्रोजमें होते हैं, वे वास्तवमें ईड्वरवादी हैं, चाहे कठिनता । वे साकार ईश्वरके उपासक हों अधवा निर्गुण तस्वके । उक्त दोनों श्रेणियोंके सन्दर्यासे ही संसारकी प्रगतिमें सहायना मिलती है। परन्तु निर्मुणके उपासकोंका मार्ग कठिनाइयोंसे पूर्ण एवं बढ़ी जीखिमका होता है। जीवको स्वभावसे ही ऐसी वस्तुकी आवश्यकता होती है, जिसे वह अपने प्रेम एवं पुजाका पात्र बना सके। जानवर्रीये लेकर बड़े-ये-बड़े महान्साओं एवं ऋषियों-तकके किये यह बात कागु होती है। किसी प्रेस-पात्रके विना, जिसके प्रति मनुष्य अपने आएको समर्पण कर सके, जीवन शून्य एवं भारी हो जाता है। प्रेमके अन्वर जीवनको ऊँचा उठाने तथा ग्राह्म करनेकी बढ़ी आही शक्ति निहित है। प्रेम जितना ही बहुतुक, खार्थरहित, प्रक्रि



कल्याण

पूर्व ज्यापक होगा और प्रेमास्पदके क्रिये आत्माका जितने ही अधिक अशर्में आत्यन्तिक उत्सर्ग होगा, उत्तने ही अधिक अंशमें हमारा जीवन उत्तत पर्व पवित्र होगा । अतप्त जो लोग निराकार बहाकी उपासना करते हैं, वे एक प्रकारमे बाटमें रहते हैं। हाँ, उनमे पहले जो महान् साधक हो चुके हैं, उनमें उनका अवश्य प्रेम होता है। इसमें ध्यक्तिगत पूजाका भाव था जाता है, अतः इसे इस वास्तवमें नास्तिकवाद नहीं कह सकते, यह एक प्रकारसे आस्तिकवादका डी कपान्तर है। अन्तर केवछ इतना है कि ईश्वरके स्थानमें ये लोग महापुरुपोंकी एवं प्रकृतिकी उपासना करते हैं। जो छोग इनको भी अपना पथ-प्रदर्शक नहीं बनाने, उनके लिये इस बातका यहा भय रहता है कि उनका अहंकार कहीं फिरमे उनपर अधिकार न कर ले और उनकी सत्यबुद्धिको कलुपित न कर दे। हन्दें बहुधा नैरास्य एवं विचाद धेर खेला है जिससे वे क्रोध अथवा अमर्थके वशीभृत हो जाते हैं।

रपर्युक्त कथनको मैं अपने जीवनकी वैयक्तिक अन-इछ विशेष घटनाओंसे स्पष्ट करनेकी भवका प्रमाण। चेष्टा करूँगा। पिछले कुछ वर्षीये में भारतीय प्रामॉर्मे उन जातियोंके जीवनको सुधारने तथा संघटित करनेकी घेष्टामें लगा हैं जो सामाजिक जीवनमें अन्य जातियों में पिछड़ी हुई हैं और अनेक प्रकारके कष्टों से पीदित हैं। मेरे साथ कई ऐसे मित्र भी कार्य करते रहे हैं जिनका ईश्वरमें विश्वास न होनेपर भी वे बड़े प्रेमी एवं सस्यान्वेपी हैं और उनके अन्दर समाज-सेवाकी वड़ी प्रवल भावना है। ग्रामसुधार एवं नगरोंके गन्दे मार्गीके सुधारका कार्य ही ऐसा है कि इस क्षेत्रमें काम करनेवालेको पद-पद्यर ऐसी कठिनाइयोंका सामना करना पहता है, जो देखनेमें दुरस्यय प्रतीत होती है। इस-प्रकारके संकटोंके आ पहतेपर मैंने देखा कि मेरे सहकारी मित्र सीधे मार्गमे विचलित होने लगे, वे इधर-उधरकी युक्तियाँ सजाने लगे और लक्ष्यमे दर इटने लगे। इसका कारण यह था कि उन्होंने यह सोचा कि इस अकेले एवं असहाय हैं, इसिकिये दूसरोंकी सहायता आवश्यक है। परिणाम यह हुआ कि वे धीरे-धीरे छश्यसे च्युत हो गये और मुख्य कार्यको छोड़ बैठे। किन्तु ऐसे अवसरींपर मेरे अन्दर नवीन साइसका सञ्चार होता था और साथ-ही-साथ मेरा बरसाइ भी बढ़ता था। कभी-कभी तो गाँव-का-

गाँव मेरे विरुद्ध सहा हो जाता था। वे लोग मेरे सिद्धान्तको तो ठीक समझते थे परन्तु हसे कार्यमें परिणत करना असम्भव-सा मानते थे। उस समय मुझे भगवान्का निम्नलिखित उपसाहप्रद वाक्य समय हो आता था, जो उन्होंने देवताओं को मन्दराचक्रमे समुद्द-मन्थनके लिये प्रोप्साहित करते हुए कहा था और मेरे अन्दर जोश मर देता या—

'सहायन मया देवा निर्मन्यप्वमतिन्द्रताः ।'

(श्रीमद्भागवत्)

अर्थात् हे देवो ! मेरी सहायतामे आलस्य छोड्कर मन्यनके कार्यमें जुट जाओ, स्टसाह न छोड़ो।

में लोगोंको यह वाक्य सुनाता हूँ और उस प्रभुपर पहलेकी अपेक्षा अधिक विश्वासके साथ अपनी कार्य-पद्धतिको जारी रखता हूँ। तुरन्त मेरे लिये सहायनाका कोई नया द्वार खुल जाता है, लोग मेरी वातको मान लेते हैं और अपने पंरोपर खड़े होकर मेरी बतायी हुई दिशामें काम करने लगते हैं। कई बार मैंने देखा है कि मेरे उन अन्तरंग मित्रोंको नैराइय, अब्यवस्थितता, विवेक्शून्यना तथा जीवन एवं कार्यके प्रति छदासीनताके माव घेर लेते थे और उनकी वही दशा हो जाती थी जो समुद्रमें बिना डाँको नौकाकी होती है। किन्नु उसी परिस्थितिमें मेरा मार्ग मुझे स्पष्ट दिखायी देता था और मुझे एक अज्ञात शक्ति, बल एवं आस्मविश्वास प्राप्त होता था। ऐसे समयपर देवपि नारदके द्वारा ब्यासजीके प्रति कहे हुए निम्नलिखित वाक्यको सत्यता मुझे स्पष्ट प्रतीत होती यी—

ततांऽन्यथा किञ्चन महिबक्षतः
पृथग्दशस्तत्कृतनामरूपिमः ?
न कुत्रचित् कापि च दुःस्थितामतिकीमत बाताहतनौ।रिवास्पदम् ॥
(भीमद्भागवत)

अर्थात् 'जो मनुष्य इस परमात्माके द्वारा रखे हुए नामरूपोंके कारण उसमें भिन्न किसी लच्चको अपनी इष्टिके सामने रखता है और इसी लिये उसमें मिन्न वम्नुओं-की चर्चाके द्वारा लोगोंकी सहायता करना चाइता है, उसकी बुद्धि समुद्रों बिना डाँड्की नौकाकी नाई इधर-उधर डगमगाती हुई कहीं आश्रय नहीं पासी।'इसी प्रकार मुझे अपने जीवनमें ऐसे कई आदमियोंसे काम पड़ा है जिनका

मिलाक बहुत ऊँचा, हृद्य बढ़ा विशास है और जो प्राणीमात्रकी सेवामें अपना जीवन व्यतीत करनेकी चेष्टा करते हैं, किन्तु मैंने देखा है कि मनुष्यं की सेवा करते हुए भी वे कोगोंकी सोई हुई आध्यारिमक बुलियोंको आगृत नहीं कर सकते और इसीसे उनको अपने कार्यमें दूसरांसे सहायता नहीं सिखती ! वे कोग प्रायः इस बातको नहीं आनत कि छोगोंके हृदयपर किस बातका असर पहला है भीर इसीकिये वे इधर-उधर भटकने खगते हैं। इसका कारण यह होता है कि उन्हें धर्मके मुख्य सिदान्तींका ज्ञान नहीं होता, जिनसे जीव और ईश्वरकी एकता होती है। साथ ही मैंने ऐसे पवित्राश्मा एवं धार्मिक अनुभववाले पुरुषोंको भी देखा है कि जो जंगको असभ्य जातियोंकी अन्तराहमाओंको भी हिला देते हैं और उनके जोयनमें प्रकाश, आज्ञा, शक्ति एवं आनन्दका सञ्चार कर देते हैं। उस समय में हृदयसे निम्निखिसत वाक्योंकी सत्यताका अनुभव करता है।

येऽन्येऽरिवेन्दाक्ष विमुक्तमानिनस्वय्यस्तमाबादविशुद्धनुद्धयः ।
आहक्ष इच्छ्रेण परं पदं ततः
पतन्त्सचाऽनादतगुण्मदह्मयः ॥
तथा न ते माधव तावकाः कविद्
भ्रदयन्ति मार्गात्त्वीय बद्धसीहदाः ।
त्वयाऽभिगुष्ठा विश्वरन्ति निर्भया
विनायकानीकपमूर्वेसु प्रमो ॥
(भीमद्भागवत)

हे पुण्डरीकाक्ष ! वे तूसरे लोग जो अपने को मुक्त मानने लगते हैं और तुम्हारे प्रेमका तिरस्कार कर देनेके कारण जिनकी बुद्धि कलुपित हो जाती हैं, वे वही कितनतासे जंबी अवस्थाको प्राप्तकर लेनेपर भी तुम्हारे चरणों के प्रेमका आधार न होनेसे नीचे गिर जाते हैं। परन्तु हे लक्ष्मीपते! यह द्या उनकी नहीं होती जो तुम्हारे बन गये हैं, तुमसे प्रेमका सम्बन्ध जोड़ लेनेके कारण वे कभी भागसे च्युत नहीं होते, हे प्रभो ! तुम्हारे बाणको पा वे निभंग होकर विक्रीके समूहींको पदद्खित कर डालते हैं।

आस्तिक एवं नास्तिकका निर्णय करना कठिन है। फिर एक बात यह है कि अमुक मनुष्य आस्तिक हैं अथवा नास्तिक, यह बत-काना सहज नहीं। जीवनको उन्नत एवं सुन्दर बनानेवाका जो ईमारके अन्दर दद विश्वास होता है, उसकी ही बहुत कम होगोंके अन्दर जीवनभर एक-सी रहतो है। सभी कभी तो वह वित्कृष्ठ मन्द्र अथवा श्लीण हो जाती है और आगे चलकर उसकी ज्योति और भी फीकी एक जाती है, यहाँतक कि कभी-कभी उसके मनमें नास्तिकता अथवा हैश्वरकी विस्मृतिकी खहर-सी आ जाती है। हम पामर जीबोंकी तो वात ही क्या है, बड़े-से-बड़े मन्तोंको भी, जब वे अपनी वृत्तियोंपर दृष्ट डाक्टते हैं, अपने हृद्यको दुरवस्थाको देखकर रोना आता है। महाद-जैसे महाआगवतने भी भगवान्से इसप्रकार विनती की थी—

> नैतन्मनस्तव कथामु विकुष्ठनाथ संप्रीयते दुरतिदुष्टमसाधुतीव्रम् । कामातुरं हर्षशांकभमेषणातं तिसन् कथं तव गतिं विमृशामि दीनः ॥

हे वंकुण्डाधिपति ! मेरा यह अध्यन्त दुष्ट, अतिशय ससाधु, मनमधोन्मधिस तथा हवं, शोक, अय एवं अनेक प्रकारको कामनाओंसे जर्जारत मन मुम्हारी कथाओंमें नहीं लगता; फिर यह दीन-हीन जन मुम्हारी कीलाओंको किसप्रकार समक सकता है ?

अक्तिम्याचैतस्य भी जो प्रेमार्णवके अवतार ही थे, इसप्रकार अपना रोना रोने हैं—

ब्रीकृष्णस्पादिनिषेत्रणं बिना व्यथीणि मेऽहान्यक्षितेन्द्रियाणि च । पाषाणगुण्केन्घनभारकाण्यहो

बिम्मिं वा तानि कथं इतत्रप ॥

अर्थात सारे भूतप्राणिशोंको आवर्षण करनेवाले अन्वर्ध नाम भगवान श्रीकृष्णके रूप एवं गुणोंका ध्यान किये विना मेरा जीवन एवं मेरी इन्द्रियोंके सारे ध्यापार ध्यर्थ हैं। अयवा यों कहिये कि मैं निलंज परधर अथवा सुले इंधन-के भारकी तरह इस जीवनका वहन करता हूँ।

दूसरी ओर इस देखतं हैं कि अधम-से-अधम बीवोंके अन्दर कभी-कभा दिख्य उद्योतिकी ऐसो झलक दिखायी देती हैं कि जिसके दर्शनकर वहे-वहे महाशमाओं-का जीवन उच्चत और उत्साहपूर्ण हो जाता है। भीमजागंवतका अध्ययन करनेवाले सब छोग यह जानते हैं कि मगवान् भीद्रसाहेयने जो चौबीस गुढ़ वनाये थे, उनमें एक बेह्या, एक मञ्जमिक्का एवं एक स्वास्त्र भी छा।

शब प्रश्न यह होता है कि उन लोगींका आस्तिकोंका क्या कर्तस्य है, जो यह खाइते हैं कि उस प्रेममय विश्वके अधिवतिके अन्दर जगत्-कर्त्तव्य ईश्वरके का विश्वास वढे और संसारमें प्रेम एवं अन्दर तर्ह्यान हो जाना और सर्वत्र सुखकी वृद्धि हो। इसमें से प्रश्येक व्यक्ति-को, जो यह इच्छा रस्तता है, यह उनका दर्शन करना है। चाहिये कि वह एकाम्रचित्त होकर भगवान्से ऐसी प्रार्थना करें और स्वयं उन 'सत्यं शिवं सुन्दरम्' के स्वरूपमें लीन होकर सारे भूतप्राणियोंमें उन्हीं-का रूप देखे तथा ईश्वरबुद्धिसे सबकी सेवा करे। यदि इसने खगनके साथ उनकी लोज को और प्रेमके साथ उनको पुकारत तो हमें विश्वास है कि हमारी पुकारका उत्तर वह अवस्य देंगे और हमें अपनी कृपाकी भिक्षा देकर संसारको अपने प्रेम, सौन्दर्य एवं चानन्दसे परिद्वावित कर देंगे। भगवान् श्रीकृष्ण तथा श्रीकृष्णचैतन्यके विग्रहमें अवतीणं होकर उन्होंने ऐसा ही किया था। हमारी प्रार्थना है कि प्रमु हमें वह शक्ति एवं चीग्यता प्रदान करे जिसके द्वारा हम उनके कृपापात्र बनकर संसारमें उनके प्रेमका प्रसार कर सकें।

<del>--{\*}\*\*\*\*\*</del>

## नाम-महिमा

। लेखक--प्रेकिमर श्रीशंकरराव, वां०, उडिकर ।



नुकाराम महाराज कहते हैं कि 'मैं भक्तिकी महिमाको दिखलाकर महाज्ञानी पुरुषको भी उसके लिये उरकण्ठित बना जँगा, मुक्तपुरुषोंकी आस्मस्थिति खुदा हूँगा। हिनाम-कीर्तनमे जीवन महामय हो जाता है, तथा वह कीर्तन ऐसा भाग्यप्रदहें कि भगवान भी भक्तके ऋणी बन जाते

हैं। इसलिये नीर्ययात्रा करनेवालों को भजनमें हाल आलसी बना दूँगा, नथा म्बर्गवास और म्वर्ग-सुल-भोगों को भी उसके आगे कर बना दूँगा। भन्तिके सम्मुख तपस्वी लोगों-का अभिमान खुदा दूँगा, तथा यज्ञ और दानको लजित कर दूँगा। केशल भगवकामके बलपर मैं पुरुषार्थसे चरम भक्तिको प्राप्त करूँगा और इह्लोकर्मे लोगोंमें चन्य-धन्य कह्लाऊँगा, क्योंकि मैंने (तुकारामने) उस परम भाग्यकृषी भक्तिको देखा है। १%

घोटबीन लाल बहाबान्या हाती । मुक्ता आत्मस्थिती सांहवीन ।।
 बहाभूत काया होतसे कीर्तनीं । भाग्य तरी ऋणी देव पेमा ।।
 तीर्थश्रामकासी आणीन आलस । कडु स्वर्गवाम करिन भोग ।।
 सांहवीन तपोनिधा अभिमान । यह आणि दान लाजबीन ।।
 मिक्तमाग्य सीमा साधीन पुरुषार्थ । बहाबि जो अर्थ निवर्धेषा ।।
 बस्य म्हणबीन इहलोको लोको । भाग्य आम्हो तुका देखियेला ।।
 भोतकाराम साम्प्रदाविक गाया अभंग ३६--९

पाश्चारय देशमें जिस समय ईश्वर-विषयक प्रश्नोंकी चर्चा छिड़ती है, उस समय ईश्वरके अस्तित्वको सिद्ध करने-वाले कौन-कौनसे प्रमाण पेश किये जा सकते हैं, हसी प्रकारकी चर्चा बहुचा प्रारम्भमें होती हैं। हमारे यहाँ इससे मिल ही प्रणाली है। भारतीय मनुष्योंकी मनःमृष्टि ही ऐसी हुई है कि उसमें कुछ बातें, बिना उरपश्च किये ही, स्थभावतः सजी हुई मिलती हैं। उदाहरणार्थ-पुनर्जन्मपर विश्वास, कर्मसिद्धान्त, आत्माका अमरत्व इत्यादि। ईश्वरके अस्तित्वका प्रभ भी करोब-करीब इसी प्रकारका है। अति प्राचीनकालमें ऋषियोंने उपनिषद्की हिस्से विचारकर अपने अनुभवसे स्पष्ट भाषामें यह बतला दिया या कि 'ईश्वर है और उसका ज्ञान प्राप्त करनेमें ही जीवनकी सफलता है, तथा उसका ज्ञान न प्राप्त होनेसे मनुष्य महान विमाशको प्राप्त होता है।'

'इह चेदवेदीदय सत्यमस्ति न चेदिहावेदीन्महती विर्नाष्टः।' —केनोपनिषव्

अर्थात यदि इस जन्ममें ईमरको जान लिया तो सब ठीक हो गया, न जान सका तो वह महाविनादाको प्राप्त होगा । यह बात हमलोगोंके रग-रगमें समायी हुई है । इसलिये ईमरविषयक प्रश्नकी चर्चा छिदनेपर, 'ईमर है या नहीं और यदि है तो इसके कौन-से प्रमाण हैं ?'— इत्यादि प्रकोंको ढठाकर उसकी चर्चा करनेकी अपेक्षा

उसके अस्तित्वको स्वीकारकर, तथा उसकी प्राप्तिको मानव-जीवनकी सफलता मानकर इम उसकी प्राप्तिके साधनोंका ही विचार करते हैं। परन्तु आजकल इसमें बहुत कुछ परिवर्तन हो गया है। आधुनिक शिक्षित पुरुषोंका सन अनीश्वरवादकी और अधिक झुक्रने लगा है। इसका कारण पाश्चात्य विचाका संस्कार तो है ही, समय (युग) की महिमा भी ऐसी हो है। क्योंकि समाजसत्तावाद ( Communism ) के सहश सिद्धान्त भी अनीधरवादकी ओर क्षकने छगे हैं । ऐसे अवसरपर भारतवर्षकी संस्कृति और तरवज्ञानके प्रमुख ग्रांग 'ईश्वर-दर्शन' विषयक श्रंक निकालकर 'कल्याण' मासिकपत्रने आधुनिक सजातीय विचारोंके एकत्र करनेका स्तृत्य प्रयक्त किया है, उसमें इस लेखदारा इस भी अपना हाथ बँटाते हैं । ईश्वरके श्वम्तित्वको सिन्नु करनेका काम अधिकारी पुरुषोंके उत्पर छोड़कर इस लेखमें भगवरप्राप्तिके सुगम और सुलभ साधन-स्यरूप भगवनामके माहारम्यके विषयमें संक्षेपमें विचार किया आयगा।

#### १--इतिहास

उपर्युक्त कथनानुसार हमारे देशमें अति प्राचीनकालमें-इतने प्राचीनकालमें जब कि प्राचीन भूभागमें जो राष्ट भाज भग्रगण्य कहे जाते हैं उनमेंये कितनोंका इस स्वरूपमें उदय भी नहीं हुआ था, उस कालमें-'क्या संसारका कोई कारण है, यहि है तो यह चेनन है या जह, उसके साथ मनुष्यका क्या सम्बन्ध है, उसका साक्षारकार हो सकता है या नहीं, यदि हो सकता है तो किस-उपायमे ?' इसप्रकारके गहन सास्त्रिक विषयीपर चर्चा चलाकर एनडिययक सिद्धान्त निश्चित किये जाते थे । पवित्र गंगा-तटके समान रम्य स्थानमें निश्वस, साधारण रहन-सहन, खाने-पीनेकी चिन्ताका अभाव, इन परिस्थितियाँ-में तरकालीन ऋषियोंको इन प्रश्नोंकी सांगोपांग और शान्त हीतिसे चर्चा करनेमें सुविधा थी। वह चर्चा किस प्रकारकी होती थी इस बातका पता हमें उपनिषदोंसे छग जाता है । अन्य आवश्यक प्रश्नोंके साथ परमेश्वरकी प्राप्ति-के साधनींका भी विचार होता था । उपनिषदींमें ज्ञान. योग और कर्म इन साधनोंके साथ-साथ नाम-मार्गका भी उल्लेख मिलता है। केनोपनिषद खण्ड ४ श्लोक ६ में स्पष्ट किला हुआ है कि - 'तह तहुमं नाम तहनमिख्यासित-व्यम् ।' कान्दोन्य उपनिषद्के साक्ष्में सच्यापके प्रथम सन्दर्भे

भी नामकी उपासनाका उल्लेख है । नाम-मार्ग अन्य साधनोंके समान ही प्राचीन है बहिक योगादि साधनोंकी अपेक्षा भी उसका अधिक पुराना होना बहुत ही स्वाभाविक है। जगन्नियन्ता ईश्वर है, एक बार यह मान लेनेपर उसको समीप बुलानेका सहज मार्ग मानव-म्बभावके अनुसार यदि है तो उसको पुकारना ही है। माँको सामने न देख-कर जैसे बच्चा रो-रोकर उसे पुकारता है, उसी प्रकार न्याकुल होकर प्रेमसे उस छिपी हुई जगनमाताको दर्शन देनेके स्थि पुकारना ही स्वाभाविक मार्ग है। उपनिषर्हीमें इसका जो संक्षिप्त-सा उल्लेख मिलता है, इसका कारण यह है कि वे प्रन्थ तस्त-चर्चा-विषयक हैं अतः तस्कालीन ऋषि-मृतियोंकी बुद्धिसे निकने हुए सिद्धान्त सुत्ररूपसे उनमें लिखे हुए हैं। यही कारण है कि भावना-प्रधान तथा अन्तःकरणको अंगीकृत होनेवाले सार्गका उनमें स्वभावतः ही विस्तार नहीं है। परन्तु इस मार्गका उनमें उल्लेख है, इस बातको ध्यानमें रखना चाहिये । इस विषयमें इतना लिखनेका कारण यही है कि बहुतरे स्नोग इस मार्गको भवीचीन और अधिक-से-अधिक मध्यव्याका मानते हैं। परन्तु उपर्युक्त चर्चाये यह मालूम हो जाता है कि उनका ऐसा समझना भूल है। हाँ, नाम-साधनके सम्बे महत्वको जानकर उसमे पुरा-पुरा लाभ उठाकर उसका लाभ सब जीवोंको प्रदान करनेका श्रेय यदि किसी-को प्राप्त है तो वह अवस्य ही मध्यकालीन साधु-सन्तों हो है। उपनिषरोंके द्वष्टा ऋषि-मनियोंका अकाद ज्ञान-की ओर था, उस समय ईश्वर विषयक चर्चा तथा उसकी प्राप्तिके साधनोंका अनुष्टान गुफाओं अथवा आश्रमोंमें होता था। मध्ययुगीन नामनिष्ठ (भक्त) छोगोंने हरिभक्तिकी महिमा अधिक बढ़ायी और ईश्वर-विषयक प्रश्लोंको गुफाओं और आश्रमोंसे निकास चौराडोंपर साकर सबके सिये उन्हें सुलम कर दिया । यह कहना असंगत न होगा कि इस युगका आरम्भ श्रीमद्भागवतपुराणसे हुआ है। श्रीमद्वागवतमें कलियुगका वर्णन करते. समय म्पष्टरूपसे कहा है कि-

यत्र संकीतेनेनेव सर्व. स्वायोंऽभिकम्यते ।

'श्रीमगवान्के नाम-संकोर्तनसे धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष सभी अर्थोकी प्राप्ति होती है।' श्रीविष्णुपुराण (१।१।१७) में भी यह स्पष्टतः कहा गया है कि नाम-संकीर्तन ही इस कक्ष्यिगका धर्म है। नारवके मकिसूत्र भी हसी प्रकारके हैं। परस्तु इसकी अपेक्षा भी नामका प्रसार ईश्वरके नाम-का जयबीय करते हुए हिन्दुस्तानमरमें यदि किसीने किया है तो वे पान्तीय भाषामें कविता करनेवाले महा-पुरुष महान्मागण हैं। उनमेंसे कुछ प्रमुख महान्माऑके नाम कहीरदास, नुकसीदास, रैनास, दाद, चरणडास, नानक, मीराबाई, नरसीमेइता, चैतन्य, ज्ञानदेव, नामदेव, एकनाथ, नुकाराम, रामदास और पुरन्दरदास प्रमृति हैं। और इसी नामके श्रेष्टन सिद्ध करनेवालोंकी परम्परा अवीचीन साधु रामकृष्ण परमइंसतक पहुँची है।

इस विषयमें ध्यान देनेयोग्य एक अचरजकी बात तो यह है कि नामकी श्रेष्ठता नथा उसकी सामध्येके विषयमें भारनके विभिन्न प्रदेशोंके सभी साथुओंका एकमत है। भारनके साथुओंको तो भगवज्ञामकी श्रेष्ठता स्वीकृत है ही; विके पाश्चास्य देशके साथु भी नामके महस्वको जानकर उसकी स्नृति करते हैं। चौटहवीं शानादरीके एक पाश्चास्य साधुने 'The cloud of Unknowing' नामक एक सुन्दर प्रभ्य छिला है उसमें 'नाम कैसा होना चाहिये तथा उपका क्या उपयोग है !' इसका बहा हो मुन्दर धर्णन किया है। यहाँ इम उसके वाक्य उद्धत करते हैं—

And if thou desirest to have this intent lapped and folden in one word, so that thou mayest have better hold thereupon, take thee but a little word of one syllable, for so it is better than of two; for the shorter the word, the better it accordeth with the work of the spirit. And such a word is this word 'God' or this word 'Love.' Choose whichever thou wilt, or another; whatever word thou likest best of one syllable. And fasten this word to thine heart, so that it may never go thence for anything that befalleth.

This word shall be thy shield and thy spear, whether thou ridest, or peace or war.

(The cloud of unknowing p. 26-27.)

अर्थात् 'यदि तुम अपनी अभिलाषाको एक शब्दमें सिन्निहित और सिन्नित करना चाहते हो जिससे तुम उससे अधिक लाभान्धित हो सको तो केवल एकस्वरयुक्त एक शब्द जुनो जो हो स्वरवाछे शब्दसे अच्छा होगा। क्योंकि जितना ही छोटा शब्द होता है उतना ही अधिक आस्म-शितके अनुकृत होता है और ऐसा शब्द 'भगवान्' या 'मेम' है। इसमें तुम जो चाही चन सकते हो; एक स्वर-वाले जिस शब्दको नुम अधिक पसन्द करते हो, चनो। और उस शब्दको अपने हृदयमें इसप्रकार रख को जिमसे वह कमी किसी भी वस्नुकी प्राप्ति होनेपर बाहर न निकले। यह शब्द तुम चाहे अद्वारोहण करो, शान्तिमें रहो अथवा यह करो, सदा तुम्हारी ढाल और तलवारका काम देगा।'

ऐसा हो सहस्व Thomas a Kampis के लिने हुए 'Imitation of Christ' नामक अन्यमें भी मिलता है। तारपर्य यह है नामकी सहत्ताका गुणगान प्राचीन, अर्वाचीन, पीर्वास्य, पाश्चास्य सभी सन्तोंने किया है।

#### २-दूसरे साधनोंके साथ नामकी तुलना

नाम-माहारम्यके वर्णन करनेमें सब साधु-सन्तीं का जो एकमत दीख पहना है तथा अनेकों साधु हरि-चिन्तनमें मग्न होकर संसारके त्रिविध दुःखों को जो मूले हुए दीख पहने हैं, इसके अनेक कारण हैं। उनमेंसे यहाँ मुख्यतः दो बातोंका विचार करना है, एक तो अन्य साधनों की अपेक्षा नामकी सुलभता और दृसरी नामकी अन्तरंगता। पहछे नामकी सुलभताका विचार करना है।

ज्ञान, योग, कर्म आदि भगवस्थासिके प्रसिद्ध साधन हैं। हमें इस लेखमें यह सिद्ध नहीं करना है कि ये सब भगवस्थासिके साधम नहीं हैं। हमें तो यही दिखलाना है कि इन सब साधनों की अपेक्षा नाम-साधनकी सुलमता कहाँतक है, तथा पीछे यह भी दिखलाना है कि नाम-साधन सुलम होनेपर भी वैसा ही फलदायी है जैसे अन्य साधन हैं।

यदि सब साधनोंका राजा कहलानेका गर्व किसीको प्राप्त है तो वह ज्ञानको है। 'ज्ञानादेव तु कैवस्यम्' तथा 'ज्ञान जयाचें हातीं। तो चि समर्थ मुक्ति।' अर्थात् ज्ञानी ही मुक्त होता है। इसप्रकारके सेकहों अर्थयुक्त वचन पण्डित, साधु, ज्ञानी पुरुगोंके प्रन्योंमें मिलते हैं। परन्तु इस श्रेष्ठताकी सिद्धि यणि मुख्ये या वाद-विवाद-द्वारा करना सुगम है, तथापि ज्ञानका प्रा-प्रा माप करना, हद अपरोक्षासुभूतिके द्वारा 'तस्यमन्यादि' महावाक्योंका अनुभव प्राप्तकर 'वासुदेवः सर्वमिति' की सम्यक् अनुभूति बहुत हो दुर्घट है। इसके प्राप्त करनेके साधनोंका विचार

करने समय जान पहता है कि तीव जिज्ञासु भी निराशाके गतंमें जा गिरेगा । ज्ञानकी प्राप्तिके लिये मुख्यतः तीन बार्तोकी आवश्यकता है, पहली तैलबुद्धि, दूमरी साधन-धनुष्टयसम्पद्धता और शीसरी बात है शब्दपर निष्णात् ज्ञानी गुरुका प्रसाद ।

इन तीनोंपर विचार करनेसे यही मालुम होता है कि सामान्य मनुष्यके लिये इन तीनों में में एकका भी प्राप्त होना दुर्लभ है। बहिर्मुखी इन्द्रियोंके लिये निश्य दीख पड़नेवाले म्यूल जगतको मायिक समझकर उसके अधिष्ठान परमहाकी सम्यताको बुद्धिमें निश्चय करनेके लिये पहले शासाभ्यासकी आवश्यकता है। विभिन्न शासीकी 'ल्याति' की चर्चा सविकरूपक प्रत्यक्ष सथा निर्विकरूपक प्रत्यक्षमें सुध्मभेद, स्फोटके समान बाद-यह सामान्य मन्ष्यकी बुदिकी कक्षाकी बाहरकी बातें हैं। बल्कि इनमें श्रम करके शास्त्रीकी एकवाक्यताके दर्गम गहको जीतकर शास-सिदान्तको बुद्धिगम्य कर लेनेपर भी क्या काम निकल सकता है ? केवल पुराने सिद्धान्तीका समझना ही नहीं है, बश्कि नये-नये सिद्धान्तींके रचनेवाले पण्डित बदते जाते हैं, उनके सिद्धान्तींका भी जानना आवश्यक है। परन्तु ऐसी बुद्धिये केवल पाण्डिस्य प्राप्त होगा, ईश्वरकी प्राप्ति इसमे न होगी, उसके लिये तो वैराग्यकी आवश्यकता है। जैसे पाखास्य जर्मन देशके प्रसिद्ध दार्शनिक कैण्टने कहा है कि अनुभवके विना प्रश्यक्ष ष्यर्थ है और प्रत्यक्षके विना अनुभव निष्प्रयोजनीय है। (Percepts without concepts are blind and concepts without percepts are empty) उसी प्रकार एकनाथजीने दिवेक और वराग्यकी सोदीके सम्बन्धमें कहा है -- 'विवेक विना वेंराग्य अन्धा है और वैराग्यके विना विवेक पंगु है, जैसे धतराष्ट्रने ज्येष्ठ होनेपर भी नेत्र विना स्वराज्यको खो दिया ।'

नीनों छोकों में प्रव्वालन अभिके समान विषयोका नाश करनेवाली प्रखर 'दृष्ट-आनुश्रविकविषय-वितृष्णा' के विना ज्ञानका उत्पन्न होना कभी सम्भव नहीं। साबुन कितना ही अच्छा क्यों न हो, परन्तु जिस पानीसे कपड़ा भोना है यदि वही गेंद्रला है तो वह सायुन जिसप्रकार निरुपयोगी हो जाता है उसी प्रकार ज्ञान कितना ही अधिक क्यों न हो, वैरान्यद्वारा यदि अन्तःकरणकी शुद्धि नहीं हुई तो केवल बुद्धिगम्य ज्ञानका कोई भी उपयोग नहीं हो सकता। थोदी देरके किये मान भी लिया जाय कि ऐसे वैराग्य, विवेक तथा साधन-चतुष्टयकी प्राप्ति हो सकती है परन्तु तीसरी बात अर्थात् श्रोत्रिय और बहानिष्ठ पुरुषका समागम और प्रसादकी प्राप्ति तो अरयन्त ही दुर्कम है। इस विषयमें मागवतमें यह विदेहकी उक्ति प्रसिद्ध ही है कि—

'तत्रापि दुर्लभं मन्ये वैकुण्ठिष्रयदरीनम्।'

— मन्त्र-तत्त्रके उपदेश करनेवा ने गुरु घर-घर मिळते हैं परन्तु शिष्यके लिये ईश्वरका साक्षास्कार करानेवाले गुरु अस्यन्त दुर्लभ हैं। एकनायने भी ऐसा कहा है कि 'चकोर-शावकको ही प्राप्त होनेवाला चन्त्र-किरणरूपी असृत सनुष्यकी बुभुक्षाको शान्त करे तो यह सम्भव हैं। बीना सनुष्य सहासागरको अपने बाहुबळसे पार कर ले तथा अविरास चळनेवाले सूर्यचककी गतिको रोक छे, यह भी सम्भव है परन्तु सब सम्पुरुषकी प्राप्ति दुर्लभ है। तारपर्य यह कि इन सब बातोंके योगके हारा ज्ञान-प्राप्ति होना तक्षकके फणकी सणिको प्राप्त करके उसे जीवित शेरके नाकके बालमें पिरोकर गलेमें पहननेके समान कठिन ही नहीं, बक्कि प्रायः असम्भव है।'

परन्तु नाम-सारणकी बात ऐसी नहीं । उसके छिये अत्यन्त कुरााग्र बुद्धिकी आवश्यकता नहीं है। अक्ति-शास्त्रीमें ध्य, उपसन्य, प्रह्माद् आदि भक्त बालकॉने कुमारावस्थामें ही, शास्त्राध्ययनके पूर्व ही जगदीश्वरको प्राप्त कर छिया था, यह कथाएँ प्रसिद्ध ही हैं। प्रेमसे 'हरि बोल' अथवा 'रामकृष्णहरि' की धनि लगानेमें बिद्वत्ताकी आवश्यकता नहीं। तुकारामका यही कहना है कि 'येईल वैसा बोल रामकृष्ण' देदा-मेदा जो कुछ हो प्रेमने गानेवाले अपने मक बालककी उपेक्षा सर्व जीवोंकी जनतीक्षण परमाशमासे नहीं हो सकती । इसका अर्थ यह नहीं कि अक्तको जान-युझकर अनाही रहना चाहिये। परन्तु अधिकतः ऐसा देखनेमें आता है कि वहें प्रभावशासी वक्ताकी अपेक्षा माँको अपने छालको तोतकी बोछी ही श्रधिक प्यारी लगती है। और उसीमें उसे भावनद आता है। इसी प्रकार उल्टा-सीधा परनतु प्रेमसे उचारण किया हुआ शब्द मगवानुको अति प्यारा छगता होगा । तुकाराम भी कहते हैं-- 'दीनोंका सहायक भगवान अन्तरके प्रेमका आस्वादनकर केवल उसके भावको देखता है।'

इसका तारपर्य यही है कि निष्कास प्रेस होनेपर अधिक बुद्धिन होनेसे भी कास चक्क सकता है। नर्यों कि ईसर बुद्धिका उत्पादक है अतः वह अपने भक्तको स्वयमेष उत्कृष्ट ज्ञान दे देता है। यह बात पूर्वकास्तके भ्रुष भादि तथा अवीचीनकास्तके तुकाराम नामदेव प्रसृतिके उदाहरणींसे प्रसिद्ध है।

प्रेमपूर्वक हरिनामसारणमें एक और आनन्दकी बात यह है कि नाम-सार्ग करनेवालेमें वैराग्य धीरे-धीरे अपने आप उरपन्न होने कगता है तथा स्वयं परमारमा उसकी गुरुह्मपसे उपदेश देते, दर्शन देते और कृतार्थ करते हैं । इसके किये बहतरे साधु-सन्तीके चरित्र प्रमाण कपमें प्राप्त होते हैं । नामसे चिसकी शुद्धि किसपकार होती है, इसे इस आगे यतकावेंगे। अभी प्रसिद्ध सन्त नकारामजीके तीन-चार बचनोंको देकर यह प्रसङ्ग समाप्त करते हैं। 'मेरा सन जो महासकसे गन्दा बना था (भगवद्याससं) स्फटिक-जैसा ग्रुद्ध हो गया । जिनको सगवान् 'विद्वक' के तीन अक्षरोंका स्वाद मिला है, उनको उसके सामने अमृत भी फीका हो जाता है। मेरे भगवान बिठोवा-का कैसा प्रेमभाव है कि वे स्वयं ही गुरु बनकर आये हैं। इरि-नाम-सारणमे तुरीया आदि समस्त श्रवस्थाएं प्राप्त होती हैं । संगुण भक्ति ही मुख्य उपासना है । शुद्धभावको जानकर भगवान इष्टमूर्तिमें दर्शन देते हैं, भगवानुका नाम ही बीज और फल (साधन और साध्य) दोनों हैं। सांसारिक पुरुष गुरुके दाम नहीं हो सकते क्योंकि विषयी बोग वराम्यका नाम सनतं ही काँपने लगते हैं। परन्त पण्डरीनाथ भगवानुका नाम वैसा नहीं है उसके किये श्रम-की आवश्यकता नहीं पहली, वह सब अवस्थामें मधुर ही छगता है।

ताल्पर्य यह कि सांसारिक मनुष्योंको धीरे-धीरे विषेक-वैराग्ययुक्त बनाकर उन्हें भगवान्की प्राप्तिके लिये उक्कण्ठितकर उनको गुरुका समागम कराकर अन्तमें सुष्ठभ रीतिसे ईश्वर-साक्षारकार कराना इत्यादि बार्ते नामसारयाद्वारा हो जाती हैं, यह बात साधुओं की उक्ति और उनके अनुभवसे सिद्ध हैं। इसलिये सांसारिक मनुष्योंके लिये शानमार्गकी अपेक्षा नाम हो सुख्य साधन है।

योगशासके विषयमें तो अधिक जिलनेकी आवश्यकता नहीं है। योगके जिये वैशम्य सीर नैहिक वस्त्रसर्थ आदिकी आवश्यकता होती है। तथा उसके छिये 'सुसी देशे' पवित्र एकान्तमें रहनेके छिये तैयार होना चाहिये। एवं यह शरीर-चक्र जिस प्राण-वासुके आधारसे चक्रता है उस वायुका निरोध, प्राणा धीर अपानकी समता, प्राणका सुबुद्धा-नाइ। में प्रदेश आदि वार्तीके लिये साधकद्वारा होनेवासी योग-विद्याकी समता प्राप्त होनी चाहिये, परन्तु ये सारी बार्से दर्घट हैं। इतना होनेपर भी योग-मार्गके स्वतन्त्र होनेसे उसमें ऋदि-सिद्धियोंके भनेक प्रतिवन्धक हैं और इन ऋदि-सिदिक्रपी रेशमकी गाँटींको काटनेके छिये तीष्ट्या वैराग्यइपी तकवारकी धारकी आवश्यकता है। यही कार्य है कि स्वयं योगी लोग भी सामान्य मनुष्योंको इस मार्गमें न जानेके किये ही उपदेश देते हैं। प्रसिद्ध थोगिराज सन्त ज्ञानदेव कहते हैं कि-'थोगमार्गमें धहे इस्साहमे नवीं द्वारीका अवरोध करके कुण्हलिनीको सीनी नाहियोंके मध्य सुषुम्नामें सञ्चर्ग करना पहला है। मुनिलोगोंका कडूना है कि इस मार्गके साधनमें न बगकर निशिद्दिन श्रीभगवानुका चिन्तन करो जो मुक्तिस्थान (सोक्षरूप) है। योगमार्गर्मे हाथ-पैर इटकर मृत्युकी प्राप्तितक हो जा सकती है और उसमें सोड और तथ्याका नाश तो होता नहीं फिर बद्धविद्याकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? यह बड़ी भारी भूल है जो तुम भगवानके चरणोंमें सिर नहीं नवाते । हे मानव-प्राणी ! यदि तुम्हें मुक्तिकी अभिकापा है तो अपने मनको मुकन्दमें रमाओ ।'

अच्छा, योगके छिये इतना जी-जानसे परिश्रम कर्ने-पर फल क्या मिलता है ? केवल 'चित्त-कृति-निरोध !' परन्तु नामनिष्ठ सन्त अपने अनुभवके द्वारा यह आश्वासन देते हैं कि चञ्चलताके लिये प्रसिद्ध मन और 'बलवान्' तथा 'प्रमायि' कहलानेवाली इन्द्रियाँ नाम-चिन्तनके द्वारा साधकके बरामें हो जाती हैं। पैठणक-प्राम-निवासी एकनाथ महाराज अपना अनुभव कहते हैं—'हरि-नाम लेते-लेते जनार्तनके दास एकनाथकी हन्द्रियाँ विषय और कामको मूल ही गयीं। श

तुकोवा कहतं हैं--- 'नाम छेनेसे मन शान्त और स्विर होता है तथा जिह्नासे अमृतरस झरने छगता है, तथा भगवरमासिके अनेकों शकुन होने छगते हैं। †

तास्पर्य यह कि नामचिन्तनके हारा इन्द्रियोंकी और चित्तकी द्युद्धि होती है एवं मनमें एकाग्रता आती है।

पका नार्दनो घेता हरिचे नाम।
 निमाली शन्द्रथे विषय विसरली काम॥

<sup>†</sup> नामधेता मन निवे । जिहे अमृतिच स्रवे ॥ होतासी वरवे । ऐसे शकुन कामाचे ॥

श्वतः यह कहनेकी आवस्यकता नहीं रह जाती कि नाम-चिन्तन योगसे भी सुक्रभ है।

अब रहा साधन-कर्म। वह तो 'स्ट्रम' नामसे प्रसिद्ध ही हैं। स्वयं भगवान् श्रीकृष्ण गीतामें कहते हैं कि,

'ि कर्म किमकमेंति कवयांऽप्यत्र में।हिताः ।'

(XI 1E)

बारि आजकल तो 'मेरा कर्म क्या है ?' इसका निश्चय करना और उसके अनुसार यथाविधि अनुष्टान करना बहत ही कदिन हो गया है। इसके अतिरिक्त सूत्र, स्मृति निवन्धादि प्रन्थोंका विचार करके विहित कर्मका निश्चय कर छेनेपर भी उसका आचरण करना इस परिवर्तित परिस्थितिमें अध्यन्त ही कठिन बल्कि असम्भव-सा हो गया है। इसका अर्थ यह नहीं समझना चाहिये कि लेख कका अभिप्राय स्वक्रमंका त्याग सचित करनेका है। बह्कि सच बात तो यह है कि कर्मका अधिकार, देश, काल इन सबको देखकर ही कर्मानुष्ठानको निश्चित करना पड्ना है। एक समयका कर्म दूसरे समयमें दोनेसे वह फलदायी नहीं रहता । तास्पर्ध यह है कि कर्मकी गति तथा स्थिति गहन है। नामकी स्थिति इसकी अपेक्षा विस्कृत ही भिष है। नामका अधिकार सब वर्णीको, अन्त्यजोंको भी एक समान ही है। सन आश्रम, सब वर्ण, सब लिक्क के मनुष्योंको नाम एक समान ही प्राह्म है। इसमें समय, बादि तथा नर-नारीकी कोई केंद्र नहीं है।

मगवशाम सर्वसाधारणके लिये प्रायश्वित्तस्वरूप तो प्रसिद्ध ही है, इस विषयमें ज्ञानदेवका एक बहुत ही अच्छा अभंग है। उसका महत्वपूर्ण अंश इसप्रकार है—'मन्त्रोंके विषयमें कहा जाता है कि उन्हें अशीचमें नहीं जपना चाहिये और न औरांको सुनाना हो चाहिये क्योंकि ऐसा करनेसे लाभ तो होता नहीं, उलटे हानि होती है। परन्तु ऐसी बात मन्त्रराज श्रोहरि-नामके जपमें नहीं है। श्रीनारायण-नामकी तो हाथ उठाकर ऐसी गर्जना करनी चाहिये कि गाने और सुननेवाले मस्त हो जायं। नामके द्वारा बाह्यणमें लेकर अन्त्यजपर्यन्त सब मुक्तिके अधिकारी हैं।'

तारपर्य यह है कि इसमें देशकालकी कोई अइवन ही महीं है। नाम-चिन्तन सदा-सर्वदा पवित्र है। तथा चाण्डाल, सुवर्ण चुरानेवालेके समान पातकी तथा वेदया आदि सबको इसमें समाम अधिकार है, एवं जिस गङ्गार्से खान करनेसे इनकी छुदि होती है वह तीर्थ नाम-गङ्गा ही है। मागीरथी पापोंका नाश करनेवाछी है, यह ठीक है परन्तु वह भी कभी-कभी, 'ऐसा महापापी तो पहले कभी नहीं देखा-सुना था' यों कहकर अपने कानोंपर हाथ रख सकती हैं। लेकिन सब प्रायक्षिकोंने जिनको स्याग दिया था उन वाक्सीकि, अजामिछ, गणिका-जैसोंका ढदार हसी पवित्र साधन नामसे ही हो गया। इस विषयमें ज्ञानदेवने (गीता ६। १४ छोक) 'सततं कीर्तयन्तो माम्' पर बहुत ही अच्छी टीका की हैं। पाठकोंसे हम उसके पहनेके छिये आग्रहपूर्वक विनती करते हैं।

अन्धकारके नाशके जिये सूर्यका, तथा शिका की पकद ने के लिये सिंहको जैसे और की सहायताकी अपेक्षा नहीं होती, उसी प्रकार नामको भी भगवत्प्राप्ति प्रदान करने में अन्य साधनों की अपेक्षा नहीं होती। नाम साधकको सहज ही ईश्वरमें मिला देता है। यहा कारण है कि नामके अन्तरंग साधन हो ने के कारण हमने उपर वसा कहा है।

मामके जपर एक शंका हो सकती है कि परमेश्वर तो निर्शेषा निराकार प्रसिद्ध है, तथा नाम, रूप, सम्बन्ध, जाति, किया, भेद आदिकी प्रतीति केवल साकार और सगुण बस्त्में हो होती हैं। अर्थात् अजाति, अनाम और निगंग परमेश्वरको नाम देना तथा उस नामका अवलम्बन-कर उसके द्वारा परमेश्वरको प्राप्त करनेकी चेष्टा करना बिना नींवके सकान उठानेके समान ही सूर्खतापूर्व हैं। अनामीको नाम कहाँ से प्राप्त हो सकता है ? शंका ठीक ही है। परन्त् यह जैसी कठिन दीख पहती है उतनी कठिन है नहीं। इसमें थोड़ा-सा भ्रममात्र है। ब्रह्म अथवा ईश्वरको नाम नहीं है, इसमें कोई नवीनता नहीं, परन्तु विचारनेथोग्य महत्त्वपूर्ण बात यह है कि कौन-सी साकार बस्तु अपने साथ नाम लेकर पेंदा होती है ? क्या किसीने नवजात शिशको अपने सिरपर नामका सिक्षा छगाकर जनमते देखा है ! शिशुके जनमके उपरान्त ही उसके माँ-भाप उसका नामकरण-संस्कार करते हैं. उसे पालनेमें रखते हैं और उसका नाम घरते हैं। परन्तु आश्चर्यकी बात यह है कि बारम्बार इस नामसे प्रकारते-पुकारते वह बचा उससे इतना अभ्यसित हो जाता है कि दस-पाँच आदमियोंके बीच यदि वह सीया हुआ हो और उसका नाम लेकर पुकारा जाय तो वही जाग उठता है। बसी प्रकार तुम्हारी-हमारी सब्दी माता भृति भगवतीने,

संसार-भयसे त्रस हुए जीव अपना दुसदा सुनानेके लिये भगवान्के पास जाये, इस उद्देश्यसे, प्रारम्भमें भगवान्-का 'ओ३म्' नाम रस दिया और सब जीवोंके लिये उसके साथ स्ववहारका मार्ग लोक दिया।

मूलमें भगवान्का एक ही नाम था, पीछे उन्हें सहस्त्रों नाम प्राप्त हुए और वह भगवान ऐसे दयाल हैं कि प्रेमसे किसी भी नामसे पुकारनेपर ध्यान देते हैं और बुळाने-वालेका कष्ट दर करते हैं।

#### ३--- नाम और अन्तः करण-ग्रुद्धि

ऐसी ही एक और दूसरी शक्काका विवेचन करना है। उसका निराकरणकर इस छेखके अन्तिम और महत्वपूर्ण विषय 'अव्याष्ट्रन नाम-स्मरणसे प्राप्त होनेवाली स्थिति' का विचार किया जायगा।

जपर इम लिख चुके हैं कि नाम सारणसे अन्तःकरण शुद्ध हो जाता है, प्रबल ( अजेय ) इन्त्रियाँ भी साधकके वशमें हो जाती हैं। इसपर स्वभावतः यह शहा उठ सकती है कि चित्र-ग्रुद्धि और नाम-सारणमें ऐसा कीन-सा सम्बन्ध है कि नाम-सारणके साथ चित्तकी शुद्धि होती ही है ? इसका उत्तर यह है कि सदाव और प्रेमसे यदि साधक नित्य नाम-सारण करें तो नाम और नामीका प्रश्यक्ष सम्बन्ध होनेके कारण क्रमशः जैसे-जैसे ष्ठसकी वृत्ति भगवनाममें तलीन होती जायगी वंसे-ही-वंसे वह राजस और तामस विषयों से दूर होता जायगा और नामी अर्थात परमात्माका रंग उसके अन्तःकरणपर चढता जायगा। इमें व्यवहारमें भी ऐसा ही अनुभव मिलता है। बच्चेको मरे चाहे छः महीने बीत गये हों, उसकी माताकै सामने उस बच्चेका नाम लेते ही उसके नेल्लीमे आँस टपके बिना नहीं रहते । नाम-उद्यारणके साथ ही वृत्तिमें नामीकी स्थिति हो जाती है। जो बात विचारसे, ज्ञानसे अथवा चर्चासे नहीं होती वहीं क्षणमात्रके प्रेमसे सिंह हो जाती है। भावना अथवा प्रेममें ऐसा वक है कि अन्तःकरणकी शुद्धिके लिये विचारोंकी अपेक्षा कहीं अधिक उसका उपयोग होता है, ऐसा मानस-शास-वेत्ताओंका कहना है। तारपर्य यह है कि प्रेमपूर्वक नाम-चिन्तन होनेपर धारे-धारे अन्तः-करण सास्त्रिक हो ही जायगा । इस विषयमें यह दशन्त दिया जा सकता है कि माछिकके घरमें आनेपर जानवर स्वयं उस घरको छोदकर दूसरे टूटे-फूटं सने घरोंकी ओर चले

काते हैं। उसी प्रकार नाम-सरणसे भन्तः करणमें हृषीकेशका निवास होनेपर काम-क्रोधादि कुर्त्तोका वहाँ रहना सम्मव नहीं हो सकता। अपिएक बुद्धिवाले नास्तिककी वातोंपर विश्वास करनेकी अपेशा हम उन महारमाओं के वचनांपर क्यों न विश्वास करें, जिन्होंने अपना सारा जीवन साधनामें बिताया तथा जिनके मिध्यावादी होनेकी तनिक भी शहा नहीं की जा सकती? भगवस्साक्षारकारका अनुभव जैसा उन्हें मिला, वैसा हमें भी मिल सकता है यदि हम उनके कथनानुसार सद्भाव, प्रेमके साथ नित्य नियमपूर्वक भगवान्का नाम लिया करें। श्रीएकनाय महाराजने कहा है—

'जिसे परमार्थकी श्रिभिछापा हो, वह सब झमेलींको छोड़े और निस्य नियमसे आदरपूर्वक भगवद्भजन प्रारम्भ कर दे। खण्डन-मण्डन छोड़कर वासुदेवके नामकी ही स्ट लगाया करे। आदरपूर्वक नाम-सारण करनेसे अनायास ही सुक्तिकी प्राप्ति होगी।'

इसप्रकार प्रेमसे, भावशुद्ध अन्तःकरणसे नियम-पूर्वक नाम-सारण करनेपर साधककी इति बदलने लगती है, उसे जाप्रम् दशामें अखण्ड भगवन्नाम तथा गुणके कीर्तन करनेकी लालसा लगी रहती है, इसी स्थितिकी ददता हो जानेपर उसका भगवद्विपयक प्रेम दढ होता जाता है और स्वममें भी उसकी वैसी ही स्थिति हो जाती है, तथा दिन-दिन उसका भगवानुमें प्रेम बद्ता जाता है। अन्तमें उस मक्तकी देहस्कृतिं प्रेमकी बादमें विलीन हो जाती है। उसके शरीरमें आहीं साध्यक भाव प्रकट होते हैं तथा वह विदेहावस्थाको प्राप्त हो जाता है। इसीको प्रेमसमाधि अथवा उन्मादावस्था कहते हैं। भक्ति-शास्त्रका इसके परे कुछ साध्य नहीं है, परन्तु विशेष आश्चर्यकी बात यह है कि इस अवस्थाका निर्वचन पण्डित लोग अपने ज्ञानबलसे कर हो नहीं सकते ? इस अवस्थाको प्राप्त हुआ पुरुष कभी गाता, कभी रोता, कभी खिलखिलाकर इँसते हुए नाचने लगता है। बहिमुंख वृत्तिवाले पुरुप, चाहे वे शास्त्रोंके पण्डित ही क्यों न हों, ऐसे पुरुषको पागल समझते हैं। परन्त भक्ति-शाखन महारमा कहते हैं कि उनके गाने, रोने और नाचनेमें जगत्का उद्धार होता है। अभी थोड़े ही दिन हुए जब साधु रामकृष्ण परमहंसने इसी उन्माद-अवस्थामें अपने समीपके एक मनुष्यको पैर छुआकर उसकी इष्टरेबका दर्शन करा दिया था, यह बात प्रसिद्ध ही है। यह विदेह-अवस्था केवल काल्पनिक स्थिति नहीं है, बक्कि अनुसमसिद्ध वात है, इसके साक्षी अनेकों सहात्मा पुरुष हैं। नारद्वती अपने भक्तिसूत्रमें लिखते हैं---

यं करूवा पुमान् सिद्धां भवति अमृतां भवति तृहोा भवति । यत्प्राप्य न किश्वत् वाञ्छति न शांचित न द्वेष्टि न रमते नेहसाही भवति । स तरित स तरित स लेकिस्तारयित ।

जिस प्रेमको पाकर पुरुष सिद्ध हो जाता है, अमर हो जाता है, नृप्त हो जाता है, जिसे पाकर फिर किसी वस्तुकी इच्छा नहीं करता, किसी बातका सोच नहीं करता, किसीमें हेप या राग नहीं करता, विषय-सेवनमें उत्साह नहीं करता, वह तरता है, वह तरता है और वह छोकोंको तारता है।

#### ४-प्रेमोन्मादकी अवस्था

श्रीसद्भागवतमें कहा है-

प्रवंद्रतः स्विधियन।मकीत्यां जातानुरागा द्रुतिचित्त उचैः। इसत्ययो रादिति राति गाय-त्युन्माद्वननृरयित कोकवाद्यः॥

( ? ! | 7 | 70)

इसप्रकार प्रेमका वत लेकर अपने परमप्रिय प्रभुके नाम-संकीर्तनका अनुरागी वह माग्यवान् पुरुष अलेकिक मावसे कभी खिळांबळाकर इसता है, कभी रोता है, कभी खिछाता है, कभी ऊँचे स्वरसे गाने कगता है और कभी वत्मत्तके समान नाच बठता है।

परसारमासे प्रार्थना है कि हमारे भारतदेशमें नित्य ऐसे ही सहारमा पैदा हों, क्योंकि देहकी विम्मृति कराने-वाका प्रेम भगवरकुपाके जिना प्राप्त नहीं हो सकता।

इस उच्च भूमिकाको पहुँचानेवाला नाम-स्वरण किस-प्रकार होना चाहिये यह बतलाकर इस चेसको समाप्त किया जायगा। वस्तुतः इसका विचार तो उपर हो ही गया है परन्तु यहाँ उसका थोड़ा-सा स्पष्टीकरण होना आवस्यक है। वैखरी वाणीद्वारा नामोच्चारण करना तो केवल साधनाका आरम्भ है। नामोच्चारण किया जाब परन्तु उसके साध-साथ स्मरण होना मी आवस्यक है। तुकाराम महाराज कहते हैं—

'कण्डसे नाम-उद्यारण करते समय यही भावना और अनुभव भी करना चाहिये कि भगवान मेरे सामने खड़े हैं, इसी प्रकार ध्यान धरना चाहिये और मन-ही-मन चिन्तन करना चाहिये।' श्रीज्ञानेश्वर महाराज कहते हैं—'विद्वलको सारण करते समय उस नामाके रूपका भी चिन्तन करो।' यह नाम-सारण उपर कहे अनुसार प्रेमपूर्वक तथा भावपूर्वक होना चाहिये। नहीं तो उसमें एक प्रकारका बनावटीएन आ जाता है। प्रेम न हो तो नाम-सारणका कुछ भी महत्त्व नहीं है, बैंसे तो नाम सभी छैते हैं। परन्तु नुलसीदासजी कहते हैं—

> राम राम सब कांड्र कहे ठग ठाकुर अरु चार । बिना प्रेम रीझे नहीं तुलसी नन्दकिसार ।।

पहलेके महान्माओंको नाम-स्मरणद्वारा परमारमाकी प्राप्ति होनेका कारणयही है कि उन्होंने नाम-स्मरण प्रेम-पूर्वक किया था। नाममें प्रेम होनेकी परीक्षा यही है कि नाम-स्मरणमें लग जानेपर भूख-प्यास अथवा लाकिक सुख-दुःखोंकी खबर हो न रहे, तथा स्वप्तमें भी नामकी ही धुनि होती रहे।

गोपियाँ, श्रीचैतन्य, तुकाराम, तुलसीदास, कबीर और आयुनिक कालके श्रीरामकृष्ण परमहंसके समान मग-वर्ण्यम सबको प्राप्त होना कठिन है। तथापि उनके प्रेमका लेशमात्र ही हम भारतवासियोंको प्राप्त हो तथा हमारे इस भारतदेशमें यह भगवर्ण्यमकी ज्योति इसी प्रकार सदा जलती रहे, मैं उस प्रेमस्वरूप श्रीहरिके चरणोंमें यही प्रार्थमा करके इस लेखको समाप्त करता हूँ।

#### 

## अगम अगोचर

क्षप रेख बरनी कहा, कोटि सूर परगास। अगम अगोचर क्षप है, पार्च हरिको दास॥

---यारी साहेब

## ईश्वरकी सत्ता

( लेखक - दण्डिखामी श्रीसङ्जानन्दजी सरखती )



मसा सृष्टिका सञ्चालन नियमितरूपसे करनेवाला कोई एक सर्वशक्तिसम्पद्म विशिष्ट चेतन है या नहीं, यह बहुत ही पुराना प्रश्न है और प्रारम्भसे ही इसका हत्तर दोनों ही रूपमें भवतक दिया जाता है। इस सृष्टिके मूलमें कोई ऐसा चेतन है, इस विषयों मतैक्य कभी नहीं हुआ। एक रुल जहाँ ऐसे चेतनका पक्षी है तहाँ

वसरा उसका विपक्षी भी पाया जाता है। यह भी नहीं कि जिस चार्वाक या लोकायतिककी नास्तिक-शब्दसे स्पष्टतया सम्बोधिन करते हैं, केवल वही ईश्वरीय सत्ताका विपक्षी है। हिन्दुओं के जिन मीमांसा और सांख्य-दर्शनीं-को साधारणतया आस्तिक ही समझा जाता है उन्होंने भी ईश्वरकी सत्ता माननेसे इनकार किया है। हिन्दुओंके छः दर्शनीमें न्याय तथा वैशेषिकको प्रथक माननेके लिये कोई वैसा विशेष आधार नहीं है जैसा कि सांख्य, योगादिके लिये। उन दोनोंमें कोई मौकिक भेद (Fundamental difference) नहीं है। अतएव नवीन सार्किकांने दोनोंको एक ही मानकर या दोनोंको मिलाकर ही अपने प्रन्थ लिखे हैं। इस तरह अब पाँच ही दर्शन स्पष्टरूपमे रह जाते हैं । इनमें जहाँ दो ईश्वर-सत्ताके विपक्षी हैं वहाँ दो हो (यांग और न्याय) उसके स्पष्टरूपमे समर्थक हैं। क्योंकि वेदान्त-दर्शनकी गति निराली है। उसका झकाव दोनों ओर हैं। यों तो उस दर्शनमें ईश्वर ओत-प्रोत पाया जाता है और उपनिपदों, ब्याससूत्रों तथा गीतामे लेकर आधुनिक ग्रन्थींसकर्मे ईश्वरका निरूपण और उस सम्बन्धमें विपक्षियोंके सतका लगहन पाया जाता है। अतएव उसे अनीश्वरषात्री कह नहीं सकते । फिर भी वेदान्तकी चरम गति जो जीवा-भिषा या अद्वेत ब्रह्म है, उससे और साधारण ईश्वर-वादसे क्या सम्बन्ध है ? जिस अभेदको बेदान्ती चरम रूच्य समझते हैं और जिसके सिवा शेषकी वासविक सत्ता नहीं मानते, वह सर्वसाधारण दार्शनिक व्यवहारका न तो जीव ही है और न ईश्वर ही। इसीसे वेदान्तको इसने बीचमें माना है। इतना ही क्यों ! नेयायिकोंके

ईसरको तो वेदान्ती भी अन्तर्मे वैसे ही अस्वीकार करते हैं जैसे अन्य विपक्षी। इस तरह स्पष्ट है कि ईसरवादके बारेमें हिन्दु-दर्शनीकी तराजुका पछड़ा दोनों ही ओर है।

एक बात और । ईश्वर-सत्ताकै विपक्षियोंको हो दर्लीमें विभक्त किया जा सकता है। एक तो वे हैं, जो एकदम किसी भी रूपमें उसे माननेको तैयार नहीं, उसे असाम्य कहते हैं और इस श्रेणीमें मीमांसक, चार्वाक तथा आज-कलके हैकल और निट्दो भाविको ले सकते हैं। लेकिन उनकी एक श्रेणी और भी है जिसका कहना है कि यदि ईश्वर हो भी तो उसके जाननेका कोई साधन हमारे पास न होनेके कारण हम उसे जान नहीं सकतं-वह अज्ञेय है । सांख्य-सूत्रोंके भाष्यकार विज्ञानभिक्षके मतसे सांख्य-दर्शन इसी कोटिका है जैसा कि उसके 'ईश्वरासिद्धें :' आदि सुर्त्रोंके भाष्यमे सिन्ह है। हाळाँकि दूसरे छोग सांख्यको भी प्रथम श्रेणीमें ही मानत हैं। वर्त्तमान युगके इवंटं स्पेन्सर और हाम आदिका अञ्चयवादका सिद्धान्त भी उसी प्रकारका है। और यदि हम अपने-अतएव संसारभरके-पाचीनतम प्रन्थ-म्यांकि श्रव तो सभी मानते हैं कि दुनियामें ऋग्वेद्से प्राचीन कोई अन्य नहीं है-भागवेदको देखते हैं तो उसमें भी ईश्वरकी इस अज्ञेयताका स्पष्ट आभास पाया जाता है। उसके 'नास-दासीत्' इरवादि नासदीय सुक्तके निम्नकित्वित दो मन्त्रींके पढ़नेसे यह बात ध्यानमें आ जाती है। वे मन्त्र हैं-

को अद्धा बंद क इह प्रवोचत्
कुत आजाता कुत इयं विसृष्टिः।
अविग्देश अस्य विसर्जनेनाथा को वेद यत आबभूव॥
इयं विसृष्टियंत आबभूव
यदि वा दघे यदि वा न।
यो अस्याध्यक्षः परमेल्योमन्
सो अंग यदि वा न वेद॥

इन दो सन्त्रों में पहले में कहा गया है कि इस सृष्टिके मूळतत्त्व उस विशिष्ट-चेतन (ईश्वर) के जाननेका कोई साधन है ही नहीं। अतएव उसे कीन जान सकता है १ दूसरे सन्त्रमें कहा गया है कि यद्यपि उसके जाननेके साधन नहीं हैं तथापि वह स्वयमेव अपनेको जान सकता है। अथवा नहीं भी जान सकता है। विस्तारभयसे इन मन्त्रोंके बारेमें हम अधिक न िल्स केवल इतना ही कह देना चाहते हैं कि इनमें जो ईन्सरीय सत्ताके मानने-न-माननेका विचार है वह आजकलकी हार्शनिक रीतिका है, अतएव अस्यन्त युक्तियुक्त है जैसा कि उसके 'अर्वाग्देवा अस्य विसर्जनेन' तथा 'सो अंग यदि वा न वेद' से स्पष्ट है। अतएव ज्ञाजकल अज़्यतावादी हम आदि तथा अमान्यतावादी हेकल आदि और उनके अनुयावियोंकी बाद देखकर हमें चौकका या वेचन न होना चाहिये, क्योंकि यह कोई नयी बात नहीं है।

यदि ईश्वर इन्द्रियप्राद्य होता तब शायद उसके बारेमें ऐसा विवाद नहीं होता। हालाँकि प्रत्यक्ष पदार्थी-के बारेमें भी विवाद होता ही है और यह प्रश्न होता है कि जब आँखों के दोपसे श्रेत शक्क भी पीका प्रतीत होता है तब इस्द्रीकी पीतिमा भी क्या वस्तु सत्ता रखती है या वैसी ही है ? फिर भी ये बहुत दूरकी बातें हैं साधारणतः प्रत्यक्षमें विवाद नहीं होता। हाँ, अनुमेय पदार्थीमें तो विवाद होता ही है। यही कारण है कि ईश्वरीय-सत्ता बहुत बहे विवादका विषय है । इसी विवादका थोडा बहुत दिश्दर्शन हो जानेसे इस विभय-की गम्भीरताका पता कुग सकता है । साधारणतया अनीश्वरवादियोंको दो दलोंमें विभक्त किया जा सकता है। एक तो दक ऐसोंका है जो एकमात्र प्रत्यक्ष-प्रमाणके माननेवाले हैं। इसीलिये वे ईश्वरको स्वभावतः स्वीकार नहीं कर सकते । इसरे दलमें ऐसे कोग हैं जो अनुसानको भी यद्यपि मानतं और अनुमेय पदार्थीकी सत्ता स्वीकार करते हैं. फिर भी ईश्वरीय सत्ताको माननेमें असमर्थ हैं। पहले दलमें अप्रणी चार्वाक है और दूसरेमें सांख्य. मीमांसक और हेकल आदि । प्रत्यक्ष नहीं होनेसे उसकी सत्ता न माननेवालोंके मतमें सबसे बढ़ा और स्थल दोच यह है कि वे अपने वंशके मूलपुरुष या अपनेसं इस-पाँच पीड़ी पूर्वके किसी पुरुषकी सत्ता मान नहीं सकते। क्योंकि उस पुरुषको प्रत्यक्ष करनेका कोई भी साधन नहीं । वह तो केवछ अनुमानगम्य है परन्तु प्रत्यक्ष न होनेसे ही उस पुरुषकी सत्ताका अपलाप नहीं हो सकता। यदि कोई मूछ-पुरुष न था तो वे इजरत जन्मे कहाँसे ? इस तरह जो अपने ही पूर्वजीकी सत्ता नहीं मान सकता वह

संसारके पूर्वत्र (ईश्वर) की सत्तान माने तो शाश्वर्य ही क्या ?

लेकिन जो अनीश्ररवादी अनुमान-प्रमाणको भी मानते हैं, न कि कैवल प्रस्यक्षको ही, उनकी दलीलें अवश्य ही निस्सार नहीं होती हैं। फलतः ईश्वरवादियों-की जबर्दस्त भिड़न्त उन्होंके साथ होती है। सांस्पोंने पुरुष (जीव) और प्रकृतिको अनुमानगम्य ही माना है और मीर्मासकोंका स्वर्ग, परलोक या अदृष्ट भी अनुमेय ही है। इसी प्रकार वर्तमान विज्ञानके कट्टर मक्त हेक्छ प्रभृतिके ईथर (Ether) और कछलरस (Protoplasm) को वस्तुगत्या अनुमेय पढार्थ ही समझना चाहिये। चुम्बककी आकर्षणशक्ति दरस्य लोडेपर जब काम करती है तो चुम्बकसे निकलकर होहेमें जानेके लिये बीचमें उसका कोई आधार चाहिये, क्योंकि कोई शक्ति निराधार टिक नहीं सकती ! बस, वही आधार-द्रव्य वैज्ञानिकींका ई्यर है। एक पदार्थमे तुमरेमें विद्युत-शक्ति आदिके गमनागमनका आधार भी वही है। यद्यपि वैज्ञानिक उस ईथरको सर्वध्यापी, गति-शक्तिका अनन्त भण्डार और निष्क्रिय तथा अखण्ड मानंत हैं, फिर भी उसका बास्तविक रूप क्या है यह बात अभीतक विवादग्रन्त ही है और उसकी सर्वव्यापिता आदि केवल अनुमानसिद्ध ही हैं। इसी प्रकार कललरस (Protoplasm) की भी बात है। वैज्ञानिक इतना ही कह सके हैं कि वह कारबन, ऑक्सिजन, नाइटोजन और हाईडोजनके विलक्षण सेकसे बना है जिसमें जल, गन्धक आदिका भी भंश है । मगर वह विकक्षण संयोग कैसा है इसका पता उन्हें नहीं है, नहीं तो अपनी प्रयोगशाळामें उसी विलक्षण संमिश्रवके द्वारा कललरस बनाकर वे लोग भी सजीव मृष्टि कर छेते । अतएव उनकी यह करूपना भी केवल अनुमानमात्र ही है। इसप्रकार केवल अनुमानके ही बलपर लम्बी उदान भरने-वाचे वैज्ञानिक भी ईश्वरकी करूपनामे धवराकर भयभीत हो आतं हैं। यदि यह कहा जाय कि उनका अखण्ड एकरस ईयर (Ether) ईश्वर या बहाका ही नामान्तर है तो कोई अध्यक्ति नहीं । क्योंकि दोनों ही अनन्त शक्तिके भण्डार माने गये हैं और जिसप्रकार ब्रह्मवादी उसकी शक्ति या भाषा (प्रकृति) का ही परिणाम संसारको मानते हैं उसी प्रकार वैज्ञानिक भी उसी शक्तिका ही रूपान्तर-द्रव्य मानते हैं ! ऐसी विखक्षण समताके रहते हुए भी उन्हें ईश्वरमें विवाद है ! इसी तरह जब बालुसे तेक महीं पैदा होता तो फिर निर्जीवसे सृष्टिकै आरम्में या कभी भी हेकछका सजीव पदार्थ कैसे दृश्यक होगा ! यदि दो परस्परविरोधी पदार्थोंका उपादान-उपादेय (कार्य-कारण) भाव माना जाय तो नीमके बीजसे आमको या समीसे सबकी उत्पत्ति क्यों न मानी जाय ? ऐसी बे-सिर-पैरकी करूपना करनेवाले वैज्ञानिक यदि जीवारमा या हृंधरके माननेमें नाक-भी सिकोइते हैं तो यह उनकी छीछा हो उहरी! अत्तप्त निराधार Protoplasm आदिकी करूपनाके लिये भी हारकर उन्हें यही मानना होगा कि चेतना इस जगतके प्रत्येक अणुमें व्यास या ओतप्रोत है और उन्हीं चेतनाविशिष्ट अणुओंके सम्मिश्रणसे कछलरसकी प्रक्रियाद्वारा सजीव सृष्टिका विकास होता है। इस तरह सर्वत्र व्यास चेतनरूप ईश्वर (महा) को तो उन्होंने स्वीकार कर हो छिया, चाह इस बातको स्पष्टनया वे न कहें!

ईश्वरवादियोंने ईश्वरकी कल्पनामें बे-सिर-पैरकी उदानसे काम न लेकर बहुत ही युक्तियुक्त एवं वैज्ञानिक सरणीका अवलम्बन किया है। एक मकान, घड़ी या प्रमतक-को देखते ही दिना आगा-पीछाके एकाएक यह निश्रय हो आता है कि हो न-हो हन सभी पदार्थों के मूलमें कोई बुद्धिपूर्वक कार्य करनेवाला चतुर चेतन शिल्पी है। इसके विपरीत तुमरा भाव कभी भी किसीके भी मनमें उदय नहीं होता । इसी प्रकार घड़ीकी चाल (किया ) को देखकर भी यही खयाल होता है कि इस निर्जीव पदार्थकी कियाके मुलमें भी चेतन शिल्पीका ही द्वाय है। एक बहत बब् कारखानेमें जहाँ सैक्बों प्रकारके कल-प्रजें अलग-अलग काम करते हैं, जानेपर पता लगता है कि या तो उन सभीकी क्रियाके मूलमें कोई-न-कोई चेतन सञ्चालक मीजुर है, या अगर सभीको चकानेवाली कोई विचच्छक्ति है तो उस शक्तिके मुलमें ही चेतन शिल्पो वर्तमान है। इसी तरह इस ब्रह्माण्डरूपी भव्य भवन, बड़ी जबर्द्स घड़ी या वहें कारलानेको देखकर जिसकी रचना निराहो है और प्रह, तारे आदिकी चाल (किया) बराबर बारी है. सइसा यह ध्यान प्राचीनोंको हो आया कि इसके मूलमें कोई असाधारण चातुरी एवं सामर्थ्वताला खेतन शिक्पी मौजूद है। बस, उसी शिल्पीका नाम उन्होंने ईखर रस दिया । जिस तरह पूम और अग्निकी ज्याप्ति (नियम-Law Inseparable Connexion ) देखकर भूमसे अग्निका अनुमान होता है, ठीक ऐसी ही स्वाहि यहाँ भी है।

अतप्य यह अनुमान निर्दोष तथा विस्कुछ ही बैसा ही स्वामाविक है जैसा कि भूएँसे आगका अनुमान।

इस ब्यासिमें बहुत-से अनीधरवादियोंने व्यभिचार या दोष ( Fallacy ) दिखानेका यक्ष किया है। उनका कहना है कि जब अग्नि-सम्पर्कसे बारूदमें भवाका होता है और वह एक तरहकी किया ही है और जब चम्बकके संसर्गसे लोडेमें किया होती है-वह चलने लगना है, हालाँकि आग और बाह्नद तथा च्रवक एवं लोहा सभी अचेतन ही हैं। तब यह कैसे माना जाय कि अचेतनकी क्रियाका मूलकारण साक्षात या परम्परया चेतन ही होता है ? लेकिन ऐसा कहनेवाले यह भूल जाते हैं कि बारूद या लोहेकी कियाएँ अनियमित एवं आकस्मिक हैं। इसके विपरीत ईश्वरवादियोंने जिन क्रियाओंको न्यासिका आधार माना है वे नियमित और सदा होनेवाकी हैं। यदि हम चाहें कि छोहेकी किया भी उसी तरह सदा होती रहे जिसप्रकार इसारे हाथ-पाँव या चन्द्र-तारे आदि तथा अणुओंकी, तो यहाँ भी मध्यस्य चेतनकी आवश्यकता पहेंगी, जो या ती बराबर लोहेको खम्बकमें सटनेके बाद हटा दिया करे या दूसरी ओर एक दूसरा बढ़ा चुम्बक छगा दिया करे या ऐसा ही कोई प्रवन्ध करें। बारू दके भड़ाके के बारेमें भी बार-बार आग और बारू उके संयोगके लिये चेतन-प्राणी अपेक्षित होगा ।

इतना ही नहीं, दो जब पदार्थीके संसगंसे जो किया होती है वह एक ही प्रकारकी होती है। अब चुम्बक लोहे-को अपनी ओर म्बींचता है तो यह सम्भव नहीं कि ठीक उसी समय उसको अपनी ओरमे अलग करें। यही नहीं, दूसरे समय भी वह अपनेसे उसे अलग नहीं कर सकता। सगर सृष्टिके पदार्थीकी क्रियामें यह बात नहीं है। जो अणु आपसमें अपनी ही कियासे मिलकर किसी द्रायकी रचना करते हैं वही कालान्तरमें जुदा शोकर उसका नाश भी कर देते हैं । इसप्रकार सृष्टिकी उत्पत्ति और विनाशका क्रम जारी है। यदि उनमें मिलनेकी शक्ति मानी जाय ती जुदाईकी बाक्ति न रहेगी और पृथक होनेकी शक्ति मानने-पर मेककी शक्ति असम्भव है। दो विरुद्ध शक्तियोंका एक ही जह-पहार्थमें बराबर रहना असम्भव है। समय-भेदसे दोनां विकड शक्तियोंका एकमें समावेश हो नहीं सकता। क्योंकि जब एक शक्तिके अस्तित्वके समय दूसरी उसमें न थी तो पीछे आयी कहाँसे ? क्योंकि जहाँ जो चीज सहम या राक्तिरूपसे भी नहीं रहती वहाँ वह कभी भी व्यक्त नहीं हो सकती जैसे बालूसे तेल कभी नहीं निकलता। जह-पदार्थों का काम तो अन्धेका-सा है। वह किसी नियमके सहारे चला करते हैं। उनमें दो विरोधी नियम स्वयं-सिद्धरूपसे रह नहीं सकते। मगर चेतनके लिये यह बात लागू नहीं है। वह तो इच्छा या उद्देश्य-राक्तिके बलसे सब कुछ कर सकता है और जड़ोंको भी चाहे जैसे नचा सकता है। अतएव जड़-सृष्टिकी क्रियाके मूलमें चेतना-विशिष्ट सखालक अपेक्षित है। नहीं तो समय-समयपर विरोधी क्रियाएँ उसमें हो नहीं सकतीं।

रचनाके बारेमें हेकलने अपनी 'विश्वपहेली' (Riddle of the universe) नामक पुम्तकमें जिला है कि यदि यह सृष्टि किसी चेतनकी रची होती तो वह बहत-सी व्यर्थकी चीजें क्यों बनाता ? इष्टान्तके लिये पुरुषोंके स्तन-चिह्न आदिको उसने लिखा है। उसके मतसे जह प्रकृतिके बारेमें तो यह प्रश्न हो नहीं सकता । कारण, वह तो रचनाके प्रयोजनका विचार नहीं कर सकती । परन्तु ऐसा िरुखते समय शायद उमे याद नहीं रहा कि जडके तो सभी काम किसी व्यवस्थित नियमके ही अनुसार चलते हैं। उसमें जरा भी फेरफार होनेसे सारी किया ही चौपट हो जाती है। रेलकी पटरी छोड़ते ही हिन्निन नीचे जा गिरता है। मगर चेतनका काम तो किसी नियममें बँधा नहीं है। अतएव इच्छा होनेपर उसमें उलट फेर भी हो सकता है। ऐसी दशामें तो जबवादियोंके लिये ही उन स्तनों आदिकी उत्पत्तिका प्रयोजन बताना अपरिद्वार्य हो जाता है, न कि ईश्वरवादियों के लिये। यह तो एक बात हुई। वम्तुगस्या तो विज्ञान अभी दीशवावस्थामें ही है और उसे अभी सृष्टिकी बहुत-सी पहेलियाँ सुलझानी हैं। ऐसी द्शामें जब वह प्रीक होगा तो शायद पुरुषोंके मनिश्वकों भादिका भी उपयोग माल्यम हो जाय । अभी अधीर होने-की कोई बात नहीं । उन मनोंको व्यर्थ कहना वैसा ही है जैसा आत्म-तस्व-विवेकमें उदयनाचार्यके मृताविष्ट मनुष्य-का तुरमे हाथी देखकर पहले उसके बारेमें ऊल-जलूल तर्क करना और अन्तमें यह कह देना कि यह कुछ नहीं है ! सृष्टिके रहस्योंकी अनभिज्ञता तो हैकलने अपनी उक्त पुरतक के अन्तर्में उप संहार करते हुए स्वयं स्वीकार की है और एक प्रकारमें ईश्वरवादका समर्थन हो किया है। जैसा कि 'प्रकृति-परिज्ञानकी उन्नति होनेसे इधर जगत-सम्बन्धी

बहुत-से गुप्त भेद खुल गये हैं। अब केवल परमतस्वका मारी भेद रह गया है। वह सत्ता कैसी है जिसे वैज्ञानिक विश्व या प्रकृति कहते हैं, दार्शनिक परमतस्व कहते हैं और अकजन ईश्वर या कर्ता कहते हैं ! क्या हम कह सकते हैं कि आधुनिक विज्ञानकी अपूर्व उद्मतिसे इस 'परमतस्व' का भेद खुल गया है, या कुछ खुलनेवाला है ? इस अन्तिस प्रश्नके विषयमें यही कहना पदता है कि यह आज भी उसी प्रकार बना हुआ है जिसप्रकार टाई इजार वर्ष पहलेके तस्वज्ञोंके सामने था। बहिक यों कहना चाहिये कि इस परमतस्वके अनेकानेक व्यक्त रूपींका जितना ही अधिक ज्ञान हमें होता जाता है उसका रहस्य हमारे लिये उतना ही अभेच और अपार होता जाता है। इस नाम-रूपारमक इश्य-जगतकी ओटमें वस्तुतः क्या है यह इस न जानते हैं और न जान सकते हैं। पर, इस 'बस्तुतः' के फेरमें हम क्यों पढ़ने जायँ जब कि हमारे पास उसके आननेका कोई साधन नहीं, जब कि यह भी नहीं कहा जा सकता कि समका अमित्वतक है या नहीं।

ऊपरके उद्धरणसे सिद्ध है कि अन्तर्से हेकल भी, जिसे अनीश्वरवादियोंका आचार्यकहा जाता है, ईश्वरकी समा-न्यताको छोडकर अञ्चयताका ही पक्षपाती हो जाता है, उसे अपनी पहुँचके बाहरकी वस्तु समझता है और इस सृष्टिके रहस्योंके सम्बन्धमें आधुनिक विज्ञानको सबोध बालककी ही तरह समझता है जिसका ज्ञान बहुत ही परिमित है। इमारे विचारसे तो कोई भी वस्तुगरया अनीश्वरवादी हो ही नहीं सकता जैसा कि हेकल-जैसे कहर जहवादी कहे जानेवालेके उक्त कथनसे पता लगना है। किसी भी पदार्थ-को इम तीन ही दृष्टियोंसे देखते हैं - सिग्रदृष्टि, शत्रदृष्टि और उदासीनहरिये । इनमें भी यद्यपि उदासीन पुरुष उस पदायंके अत्यन्त निकट नहीं पहुँचता तथापि यह नहीं कहा जाता कि एकदम पहुँचता ही नहीं। फिर भी मित्र और राजु तो उस पदार्थके अत्यन्त निकट पहुँच ही जाते हैं। वहिक यों कहना चाहिये कि पक्का प्रेमी या मित्र भी शायद उतना निकट नहीं पहुँचता जितना निकट पक्का या कटर शत्र पहुँचता है। मित्र या प्रेमी तो शायद कभी मूक भी जाता है, मगर सचा शत्रु तो निद्राकालमें भी नहीं मुख्ता। इसीछिये मानना पहता है कि यदि आस्तिकजन मक्तके इपमें उसे याद करते हैं, जपते हैं, नहीं मूछते हैं, तो नासिकजन शत्रके रूपमें उसे मक्तीकी

ही तरह, बक्कि उनसे भी ज्यादा याद करते, जपते और नहीं भूकते हैं और यह मानी हुई बात है कि ईश्वर तो उसीका निकटवर्ती है, उसे ही सदगति देता है जो उसे निरन्तर याद करें, कभी न भूले । उसके दरबारमें तो आस्तिक-नास्तिकका विभाग (Label) नहीं है । यह विभाग तो मनुष्योंका बनाया हुआ है। वह तो मनकी भवणता, मनोकृत्ति, मनःप्रवाह या लगनको देखता है और वह लगन मन्द्रि, मस्जिद आदिमें जाने, कण्ठी-माला, गेरुआ पहनने, आँख-नाक मूँदने या आस्तिक कहानेमें नहीं है। वह तो मनका धर्म है, हृद्यका व्यापार है, न कि शरीरका धर्म । इसीलिये इतिहास-पुराणोंके आख्यानींसे पता छगता है कि यदि भ्रव, प्रह्लादादि अन्तीको भगवान्ने सद्गति दी तो रावण, कंस, हिरण्यकशिपु आदिको दुर्गति न देकर परमलोक ही प्रदान किया। यदि भक्ति या भक्त-के वड़ी कक्षण डोते जिन्हें हमने मान रक्खा है और यदि एकमात्र भक्तोंको ही भगवान सद्गति हेते, तो फिर भगवद्विरोधियों ( नाम्तिकोंके भी दादाओं ) दानवीं और राक्षसीका कस्याण कैसे हुआ रहता जिसका उछिल धर्म-अन्थोंमें पाया जाता है ? हमारे जानते उस रहेखका यही रहस्य है। अतएव हमारे विचारसे ईश्वरवादियोंको-सब् आस्तिकोंको-सबे निरीधरवादियोंने भयभीत होनेका कोई कारण नहीं है, दोनोंके मार्ग दो होनेपर भी सहय और पहुँच एक हो है, जैसा कि 'यं शैवाः समुपासते शिव इति' इत्यादि वचनोंसे भी सिद्ध है और पुष्पदन्ताचार्यके 'नुणामेको गम्यस्त्वमसि पयसामर्णव इव' का भी तारपर्य

है। हाँ, यदि भयका कोई कारण है तो केवल यही कि ईश्वरवादी और अनीश्वरवादी दोनों सखे और एक न होकर बनावटी और दिखावटी हों। नामधारी आस्तिक और नामधारी नास्तिक दोनों ही समानरूपसे भगवत-द्रोही और धार्मिकोंके किये भयके कारण हैं? अतएव उन्हींसे बचना तथा सजग रहना चाहिये। इसीलिये ईश्वरवादका अद्वितीय ग्रन्थ 'न्यायकुसुमाक्षिल' लिसकर उसके अन्तमें उपसंहार करते हुए श्वद्यनाचार्य लिस्नेत हैं कि—

> इत्येव श्रुतिनीतिसम्ब्रवज्ञैर्भृयोभिराक्षाकिते येषां नास्पदमादधासि इदये ते शैकसाराशयाः । किन्तु प्रस्तुत विष्रतीपविषयोऽप्युच्चैर्भवीचन्तकाः कारुं कारुणिक त्वयेव इपया ते मावनीया नराः॥

इसका भावार्य यह है कि हे भगवन् ! हमने आपके विरोधियों ( नास्तिकों ) के अस्यन्त मिलन हृद्योंको धोने- के क्रिये इस तरहके तकं, युक्ति और आगम-प्रमाणस्वरूप निर्माल सोतेका जल यद्यपि तैयार किया है, तथापि इतनेपर भी यदि उनके अस्यन्त मिलन हृद्योंमें पितंत्रसा स्था कोमलता न आकर आपके लिये स्थान नहीं मिलता, तो हम यही कहेंगे कि वे वज्रहृद्य हैं। फिर भी इतना तो मानना ही होगा कि वे नास्तिक लोग भी आपके प्रचण्ड शत्रु बनकर आपका चिन्तन (आपकी याद) बहुत अच्छी तरह करते ही हैं। साथ ही, आप उहरें कृपालु । अतपुव समय पाकर उन लोगोंका भी उद्यार आपको कृपा करके करना ही होगा।

**--1>**≠3€5≠€1·-

## पार उतारो

महाँने पार उतारोजी, थाँन निज भक्तनकी आन।
हमरे अवगुन नेक न चितवो, अपनो ही करि जान॥१॥
काम कोध मद लोभ मोह बस, भूल्यो पद-निर्वान।
अब तो सरन गही चरननकी मत दीजो मोहि जान॥२॥
लख चौरासी भरमत भरमत नेक न परी पिछान।
भव-सागरमें बह्यो जात हों रिखये श्याम सुजान॥३॥
हों तो कुटिल अधम अपराधी नहिं सुमिरयो तेरो नाम।
'नरसी' के प्रभु अधम-उधारन गावत चेद-पुरान॥४॥

----नरसी मे**ह**ताजी

## प्रभुका निवास

( लेखक-पो॰ श्रीजयेन्द्रराव भगवानलाल दूरकाल एम॰ ए० )

सका नियन्ता कोई है या नहीं, इस प्रभ-का संक्षेपमें ही समाधान करना है। क्योंकि ईसरका अस्तित्व तर्क या प्रत्यक्ष-ज्ञानका नहीं परन्तु अपरोक्ष-ज्ञानका विषय है। इसकी ओर जिसकी दृष्टि है, उसकी तो सभी जगह इसके दर्शन होते हैं। उसको तो बस—

जिस तरफ देखूँ उघर ही दरस हो श्रीरामका। आँख भी मुद्दें तो दीखे मुखकमल धनश्यामका॥

परन्तु जिसकी दृष्टि तूसरी और फँसी हुई है, उसकी वह न दीखे तो इसमें कोई आश्चर्य नहीं है। जिसको इस सादे तीन हाथके साँचेमें प्रभु नहीं दिखलायी देता, उसको खोजनेपर दूसरी जगह भी शायद ही दिखलायी पड़े। हिरण्यकशिपुने तीनों भुवनोंको छान डाला, उसे कहीं प्रभु नहीं मिले, न्योंकि उसने उन्हें अपने अन्तरमें देखनेका प्रवक्त नहीं किया। इस विषयमें इमसे कोई विवाद करना चाहे तो हम यही कहेंगे कि 'माई! प्रभु किसी दूसरेके दिखलानेसे दीख जाय, ऐसी बात नहीं है। वह किसी समय मुम्होंको दीख पड़ेगा। परन्तु वस्मुतः ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें शंका करनेवाले मनुष्य थोड़े ही होते हैं। अधिकांश झगड़ 'अपने' 'पराये' परमेश्वरको लेकर होते हैं। अधिकांश झगड़ 'अपने' 'पराये' परमेश्वरको लेकर होते हैं। किसी एक परमेश्वरको लेकर नहीं, अत्वप्य वह सारी गड़वड़ 'मेरे-तेरे' की है, परमेश्वरकी नहीं।

छन्दोंको भी बेद-मुक्षके पत्ते कहा गया है। कहा है कि छन्द्रक्षी पत्तोंवाले वेद-मुक्को को जानता है उसको वेदिवित् समझना चाहिये। हमें प्रतीत होता है कि संसार-रूपी महामुक्षके छन्दोंको जो जानता है उसको भी पण्डित कहना चाहिये। यह तो दूरकी वात है, एक पत्तेके अन्दर भरे हुए प्रकाशको भी हम ययार्थमें देख कें तो उसमें लीन हो जायें। यह अतिशयोक्ति नहीं है। पीपलके पत्ते-को हाथमें लेकर देखिये, उसमें कैसी ताजगी है, कैसा रंग है, कैसा जीवन, कितनी अकड़ कला और कैसी अपमेयता हिंगोचर होती है? उसमें जो सुन्दर पीछी-पीछी नसें दीखती हैं उनको किसने बनाया हसमें जो रस बहता है इसके अनु-अगुमें जो जीवन भरा

है, वह कहाँसे आया १ ये महान् प्रश्न क्या महान् नास्तिकको भी आस्तिक बना देनेछायक नहीं हैं १ हमछोग जीते
हैं और जीनेमें ही सराबोर रहते हैं परन्तु हमारे इस
जीवनको अस्तित्व किसी दूसरेसे मिला है, इस समय भी
यह जीवन हमारे हायमें नहीं है और किसी दूसरी सत्ताकी
घटनासे ही यह जीवन किसी समय समास हो जायगा,
इस वस्तु-स्थितिका यदि इमछोगोंकी भछीभाँति जान
हो जाय तो हमारे जीवनकी उस नियामक सत्ताको जो
एक जइ-तरव कहता है उसे इमछोग अपना अपमान
करनेवाबा माने बिना नहीं रह सकते। पत्तेमें जीवन छोटे
स्पर्में न्यक्त होता है और मनुष्यमें अधिक विशिष्टरूपमें,
परन्तु दोनोंके जीवनकी महिमा एक हो हैं। जीवनके
अन्दर रहनेवाछी चेतना यदि हमें प्रभुके प्रकाशपदका दर्शन
नहीं करायेगी तो और कीन करवायेगा १

जब इस देखते हैं कि अपनी इष्टिरेसाके अनुसार सृष्टि-का रूप बदलता है, पदार्थ-विज्ञानकी चाल इधर-से-उधर चूस जाती है। जो नहीं है वह स्मान्त्याके जरूकी तरह दीख पहता है और जो है वह दिनमें तारोंकी तरह नहीं दीखता, तब हमें ऐसा प्रतीत होता है मानो वेदान्तका इष्टि-सृष्टिवाद सोलहाँ आने सखा है।

गंलीलियोके पहलेका यूरोप आजके यूरोपके विपशित आजके ही जितने आप्रहमे सूर्यको प्रश्वीके आसपास फिरनेवाला मानता या। पाँच सी वर्ष पहले हमारे पूर्वजांको धर्म-पुनकोंको कोई मी बात असम्मव नहीं दीखती थी, परन्तु कदाचित् उनको यह बात कि, दो हजार योजनकी दूर्रापर बैठे आदमी दो ही चार क्षणमें एक दूसरेमे बातचीत कर सकते हैं, असम्मव लगती। मृष्टिका दर्भन बहुत कुछ हमारी दृष्टिपर निर्मर करता है; इतना ही नहीं, एक प्रत्यक्ष या अपरोक्ष अनुभव बुद्धिजन्य या तर्कजन्य अनेकों सिद्धान्तोंको छित्र-भित्त कर तहें। वैज्ञानिक सिद्धान्तोंको सिद्धान्तोंको ही रहते हैं। अध्यी बात है कि हमारे विज्ञानपुत्रकोंने इसका एक यह स्पष्टी-करण कर रक्का है कि सिद्धान्तोंका परिवर्तन 'वैज्ञानिक

प्रगति' है। सनुष्योंके स्नेह-सन्दिर और पूजा-स्थान भी बद्दका करते हैं, फिर श्रीरांका तो कहना ही क्या है ?

अमुर्तको मूर्तिमान् बनाना, मानव-हृदयका एक स्वयम्मू अभिकाष है। सीम्द्र्य, श्रंगार, वेभव ये सब प्रभमें पूर्णक्रपमे विराजते हैं. परन्तु उनका कल्पना-चित्र स्थिर नहीं रहता । अवश्य ही मानसिक कस्पनामें विशासता अधिक है परन्तु उसमें चन्नस्ता भी बहुत है। मूर्तिके प्रत्यक्ष दर्शन ध्यानको सुलभ करते हैं और उसका मनोहारी सौन्दर्य, उसके विशास कृपापूर्ण नेत्र और सुन्त्र नासिका, भाव-त्र्शनसे म्मृतिमें स्थिर हो जाते हैं। परम्त सौन्दर्य तो केवल उसकी मायाका विलास है। वस्ततः सौम्य और असीम्य सर्व रूपोर्मे भगवती भाषा ही विहरती है। रूप केवल विकारी ही नहीं, वह करूप-नारमक और मायामुलक है, इस बातक जाननेवालेको बम्बईके माधव-बागके मन्दिरकी श्रीलक्ष्मीनारायणजीकी श्वेत मूर्ति और श्रीजगन्नायरायजीकी काष्ट्रमयी कृष्णमृतिमें एक ही समान दिख्य भाव और पुराय-दर्शन प्रकट करनेमें कोई स्यवचान नहीं आता। इसी सत्यकी झाँकीसे पति कान्ताके रूपमें सम्पूर्ण कमनीयताका आरोपण कर सकता है और करता है। प्रभुके जगत्की तरह, यह मानव-जगत् भी सिर्फ उसकी भावनाकी-संस्कारकी-मनोदशा-की प्रत्यक्ष मृति हैं। इमें तो ऐसा प्रतीत होता है कि जिसप्रकार आज वैज्ञानिक छोग रंगको केवछ रष्टि-भेदका ही कार्यरूप मानते हैं. उसी प्रकार आगे चलकर स्थल-दुब्यको भी मानसिक इष्टि-भेदका परिणामरूप मानने लगैंगे । स्थूलस्त्रका ज्ञान करानेवाला स्पर्ध, रूपका ज्ञान करानेवाले चक्षसे विशेष नहीं है।

परन्तु अप्रमेय, अचिन्त्य, अवर्णनीय और प्रायः अप्राप्य प्रभुकी प्रत्यक्ष मूर्तिमें स्थित पीयूषका नेत्रोंसे पान करना, उसके चरण-स्पर्शसे, उसमें केन्द्रित हुई प्रभुकी महिमाके शक्तिपातसे रोमाझका अनुभव करना;

प्रभुके चरणारविन्दमें जगत्का सम्यक् दर्शन या जीवनका सिंहावछोकन करते-करते प्रभुकी छीछाकी अकछताका अनुसद करना और मानो जीवनके एक धन्य अणमें समग्र जीवनके सम्दोहका अनुभव करते हुए हर्चके या विषादके या दोनोंके आँसुओंसे गदगढ होकर द्ववित-हृदयमे श्रीमुखके दर्शन करना, यह कितना बहा सौभाग्य है ? इस दर्शनमें असीम अधुभाशय पुछ जाते हैं। अनेको पुण्योका समुदाय प्रकट होता है एवं भावी जीवन-की कसीटीके करपनके और काजमें विख्य होनेके सस्भीर अणोंकी शाश्वत शान्तिके बीज हृदयमें विराजित होते हैं। जिनको उस प्रभुके अइर्निश दर्शन करनेका सौभाग्य प्राप्त है, उनको धन्य है। उसकी महत्ता और सर्वव्यापकताको समझे बिना भी उसके दर्शन करनेवालेके जीवनको धन्य है। क्योंकि समझना और न समझना क्या है ? समझने-वाका समझा ही नहीं और समझमें आ जाय ऐसा वढ तस्य ही कहाँ है ? जो मुक बनकर प्रभुके दर्शन करता है और दर्शनमें ही सलीन हो जाता है, उसीने जाना है। जानना अर्थाव भेद-भाव समझना । अन्य वस्तुऑस स्पष्टीकरण करना । परन्तु प्रभु तो व्यवहारके परन्पर भेद-दर्शनसे भिन्न हैं। वह तो इस विश्वसे दरांगुल आगे ही खड़े हैं। वह यहाँ भी खड़े हैं, वहाँ भी खड़े हैं। और कहाँ नहीं हैं ? वर्ण दृष्टिके आधारपर स्थित नहीं हैं, हमारे राग और द्वेष भी इष्टि-भेदके ही विपरिणामरूप हैं। इसीलिये मक्तांको दुसरा दर्शन ही नहीं होता । व तो बस यही अनुभव करते हैं कि 'हमारा प्यारा ही सर्वत्र दस रहा है।' ज्ञानसे एकस्वका दर्शन करनेवालेको शोक नहीं होता, परन्तु भक्तिसं एकत्वका अनुभव करनेवाले महास्माको तो क्षोभ भी नहीं होता, क्योंकि उसे तो सर्वत्र प्रभु श्रीबालकृष्णको माधुरी छवि ही दीसती है और उनकी बाल-चेष्टाएँ उसके हृदय-साम्राज्यको हिलाती नहीं, परन्त हैंसाती हैं। अथवा हैंसाती भी नहीं, केवल ळीलाका आनन्द प्रदान करती हैं।

#### लाज रखो

में नाहीं, कछु हों नहीं कछु आहि न मीरा। औसर, रुज़ा राखि रेहु, सदना जन तीरा॥ —सदनाजी कसाई

## ब्रह्मकी अखण्ड सत्ता

( लेखक-स्वामीजी श्रीशिवानन्दर्जा )



म अर्थात् ईसरके स्वरूपका निर्वचन नहीं हो सकता। हाँ. उसका संकेतरूपसे निर्देश किया जा सकता है। सत्-चित्-आनन्द अर्थात् निरय-सत्ता, निरय-ज्ञान एवं निरय-आनन्द ही उस-का स्वरूप है। ब्रह्म अर्थात् ईश्वरको उपकरणों-से सिद्ध नहीं किया जा सकता किन्तु कतिपय अनुअवसिद्ध प्रमाणोंसे उसकी सत्ताका

अनुमान किया जा सकता है, जिनका उल्लेख क्रमशः नीचे किया जाता है—

१-समस मृतप्राणियोंकी अन्तरारमाके रूपमें महाकी सत्ता समीके अनुमवका विषय है। क्योंकि प्रत्येक प्राणी-को अपनी सत्ताका बोच होता है, उसके विचारमें यह बात कभी नहीं आती कि मैं नहीं हूँ। यदि किसीको अपनी सत्ताका अनुभव न होता तो प्रत्येक प्राणी यही सोचता कि 'मैं नहीं हूँ।' जिसकी सत्ताका सबको अनुभव है, वह आरमा मक्ष ही है।

२-धोड़ी देरके लिये अपनी आँखें मूँदकर यह कम्पना करों कि मैं मर गया हूँ। आप ऐसा कभी नहीं कर सकेंगे। आप यह कभी नहीं सोच सकते कि (मृत्युके बाद) हम नहीं रहेंगे। आप यही कम्पना कर सकेंगे कि आपका निर्जीय देह मूमिपर पड़ा हुआ है और आप साक्षीरूपमें उसे देख रहे हैं। इससे यह स्पष्टतया सिद्ध होता है कि आप सर्वदा साक्षी अथवा द्रष्टारूपमें रहते हैं। प्रत्येक प्राणीका यह आन्तरिक अनुभव होता है कि 'अहमस्मि' अर्थात मैं हैं।

३-किसी वस्तुको प्रमाणों में सिद्ध करनेकी क्रियाका आधार आरमा ही है, अनप्त इस क्रियाके पूर्व हो आरमाका मान होता है और इसीलिये आरमाकी सत्ताको अस्त्रीकार नहीं किया जा सकता । ब्रह्म अर्थात आरमाकी सत्ताको अस्त्रीकार करना अपनी ही सत्ताको अस्त्रीकार करना है, जो तकसे असिद्ध हैं । मारी कल्पनाओं पूर्व उपपत्तियोंका आधार ब्रह्म ही है ।

४-प्रत्येक कार्यका कोई कारण अवस्य होता है। अतः इस दश्यमान् जगत्का भी कोई कारण अवस्य होना चाहिये। वह कारण महा है, जो स्वयं कारणरहित होनेके कारण 'परम कारण' कहकाता है। स्वयं सहिकतीके कारण- की करपना तर्कविरुद्ध है। यदि सृष्टिकरोका भी कोई कारण माना जाय तो उस कारणका भी कोई कारण अवस्य होना चाहिये और इसमकार कारणके कारणका अनुसन्धान कभी समास ही नहीं होगा। इसमें अनवस्थाका दोष आवेगा। इसमकार सृष्टिके आदिकारणकी कस्पनाम भी ईश्वरकी सिद्धि होती है।

४-प्रत्येक परिच्छित्र वस्तुको करपना करते समय हमें यह विचार अवस्य होता है कि उसके परे भी कोई बस्तु है। मनका स्वरूप ही ऐसा है कि वह असीमकी करपना किये बिना ससीमकी करपना नहीं कर सकता। हम कारणकी करपना किये बिना कार्यकी करपना नहीं कर सकता। हम सकते। अञ्चित्रता, द्वंत, प्रतिकृत्वता, भेद, मरणधर्मता ह्र्यादिकी करपना के साथ हमें श्रुचिता, अर्हत, अनुकृत्वता, अमर्थव ह्र्यादिकी करपना भी अवस्य करनी पद्ती है। श्रक्षकी सत्ताको सिद्ध करनेकी यह मनोवंशानिक पद्ति है। अनन्तता ही श्रक्षका स्वरूप है। जिसप्रकार ताप एवं प्रकाश अप्रिका स्वभाव है; हसी प्रकार सत्व-चित्-आनन्द ही श्रक्षका स्वभाव है।

६-जब आप अंधेरेमें अथवा कहीं परदेकी ओटमें हों, उस समय यदि कोई आपसे पूछे कि 'कीन है ?' तो उस समय आप स्वाभाविकतया यही उत्तर देंगे कि 'यह तो में हूँ।' इसके अनन्तर दुवारा विचार करनेपर आप यह कहेंगे कि 'मैं अमुक नामवाला व्यक्ति हूँ।' 'मैं अमुक नामवाला व्यक्ति हूँ। यह केवल इमारे मनकी कल्पना अथवा झठा आरोप है जो इमने अपनी अविद्या अर्थात्र अज्ञानके कारण कर लिया है। पहले पहल आपके मुँहसे सहसा 'मैं' शब्द तिकला जो आपकी अपरिच्छिन्न सत्ताके सम्बन्धमें आपके आन्तरिक अनुभवका धोतक हैं। हमारा 'अइमस्मि' यह आन्तरिक अनुभवका धोतक हैं। हमारा 'अइमस्मि' यह आन्तरिक अनुभव अवाधक्रपमे रहता है।

७-सबको अपने ज्ञानका विषय करनेवाले एवं भूत,
मविष्य तथा वर्तमान इन तीनों अवस्थाओं में अभिषइपमे रहनेवाले सनातन आस्मतप्तकी सत्ताको स्वीकार
क्रिये बिना स्मृति एवं प्रत्यभिज्ञान इत्याविकी सिद्धि नहीं
हो सकती जो इमारे देश, काळ एवं कारण-सम्बन्धी
मानसिक संस्कारीयर अवक्रिवत हैं। आस्मा संकर्षीसे

बिरुक्षण ही नहीं, किन्तु उनसे परेकी वस्तु है, क्योंकि संकल्पोंके किये कोई ऐसा आधार अवश्य होना चाहिये जो उनका समन्वय एवं परस्पर अनुसम्धान कर सके। बहु आधार-तत्त्व आरमा ही हैं जिसके द्वारा उन संकल्पोंका भी ज्ञान हो सकता है।

म संस्कृतके 'अहम्' शब्दका अर्थ है 'मैं' और 'इदम्' का अर्थ है 'यह'। अपने छिये हम 'अहम्' शब्दका और हमरोंके छिये 'इदम्' शब्दका प्रयोग करते हैं। किन्तु जब कोई हमसे बात करता है उस समय यह कम बद्छ जाता है। हम जिसके छिये 'इदम्' शब्दका प्रयोग करते थे उसके स्थानमें अब 'अहम्' शब्दका प्रयोग होता है और अपने छिये जो हम 'अहम्' शब्दका प्रयोग होता है और अपने छिये जो हम 'अहम्' शब्दका प्रयोग होते छगता है। इससे यह सिद्ध होता है कि 'अहम्' यह प्रत्यय सब प्राणियोंके अन्दर समानरूपसं रहना है। 'इदम्' यह हमारे मनकी कस्पना अथवा झुद्धा अध्यारोप हो है, जिसप्रकार राजुमें सर्पका अथवा झुद्धा अध्यारोप हो है, जिसप्रकार राजुमें सर्पका अध्यारोप होता है। सर्प राजुका 'विवर्त' है, इसी प्रकार 'इदम्' अहम्' का विवर्त है।

९-इम दश्यमान जगत्में कार्य-कारणका जो चक चल रहा है उसके परे हमें कोई ऐसी सत्ता दूँ हमी चाहिये जो निर्विकार, कृटस्य प्वं स्वतन्त्र हो, जो सर्वदा अभिक्षस्पयं रहती हो और जो इन समस्त्र विकारोंका कारणरहित अर्थात 'परम' कारण हो। यह निर्विकार, स्वतन्त्र, अनादि वस्तु, अतीन्द्रिय (इन्द्रियोंसे अप्राद्य) अर्थात् अदृह्य एवं निर्मुण अर्थात् उन गृणोंसे रहित होनी चाहिये जो इत्थ पदार्थोंमें पाये जाते हैं। यहाँ सारे विकारोंका अन्त हो जाता है, मनकी गति रुक जाती है और उस विश्वासका अंकुर जम सकता है जिसे हम संसार-के विनाशशील पदार्थोंमें व्यर्थ स्रोकते हैं।

१० बाझ-ज्ञानके लिये हमें सबसे पहले इन्द्रियोंकी अपेक्षा होती है, किन्तु इनका सम्बन्ध किसी और वस्तुसे होता है। ये स्वतन्त्ररूपसे उन विषयोंका प्रहण नहीं कर सकतीं। उन्हें इसके लिये मनकी अपेक्षा होती है, क्योंकि मनकी सहायताके बिणा किसी विषयकी उपलब्धि नहीं हो सकती। तो क्या फिर मन ही परम कारण है ? नहीं, कदापि नहीं, क्योंकि मन तो स्वयं ससीम है। गाद निहाकी अबस्थामें मन भी प्रशुक्त रहता है। जिससे यह

सिद्ध होता है कि वह भी परसन्त्र है। हमारा झान परिभित्त है, इसीसे यह प्रतीत होता है कि कोई अपिश्मित ज्ञान भी है। इस परिणामपर पहुँचनेके बाद यदि इस अपने निजस्बरूपपर पुनः विचार करें तो इसे मालूम होगा कि इमारे अन्दर एक ऐसा शाश्वत-तस्व है जिसका ज्ञानके समस्त रूपान्तरोंसे सम्बन्ध है। वह तस्य आत्मा है, जो कार्नीमे सुनता है, आँखोंसे देखता है, मनसे मनन करता है एवं बुद्धिसे जानता है: जिसका ज्ञानकी भिन्न कियाओं के साथ अन्त नहीं हो जाता, जो उन सारी कियाओं में अविकृतरूपये रहता है और जिसके विना वे सारी कियाएँ हो नहीं सकतीं। वही हमारा आत्मा अथवा परमात्मा है, जो केवल ज्ञानरूप, अपरिमेय एवं ज्ञानके विषयोंसे निरपेक्ष सत्तावाला है। वह प्रकाशों-का प्रकाश, जीवनोंका जीवन, मनोंका मन एवं आरमाओं-का आत्मा है। वह अब्यक्त जीवन है जिसमे प्रत्येक परमाण अनुप्राणित हो रहा है, वह प्रच्छन ज्योति है जो प्रत्येक जीवके अन्दर जगमगा रही है, वह निगृद प्रेस है जो सबको एकताके सुत्रमें बाँधता है, वह मनके सारे व्यापारोंका मुक साक्षी है और उपनिषदोंका बहा वही है।

११-अव ज़रा आह्ये ! इस शुद्ध 'अहम्' का विद्यत्तेषणा करें, जो हमारे समस्त क्षेत्रों, दुःखों एवं कष्टोंका सूछ है और जो झठमूठ हमारे आत्मापर अधिकार कर बैठा है।

यह भौतिक शरीर 'मैं' नहीं है, हाथ अथवा पैरके कट जानेपर भी 'मैं' की भावना बनी रहती है। यह शरीर पद्धभूतोंका बना हुआ है और अखका ही विकार है, इसिलये इसे शाखों में 'अजमय कोप' कहा गया है। यह सावयव है, आदि और अन्तवाला है, विनाशी अर्थात् नाश होनेवाला है, जब अर्थात् अचेतन (ज्ञानरहित) है। इन्द्रियाँ भी 'मैं' नहीं हैं, वे भी जड हैं, आदिअन्तवाली हैं, रजोगुण एवं सस्वगुणके विकार हैं, जो पद्धतम्मात्राओंसे बने हुए हैं।

मन भी 'मैं' शब्दका वाच्य नहीं है। सुबुक्तिमें 'मन' शरीरके साथ नहीं रहता, किन्तु फिर भी ज्ञानका ताँता नहीं टूटता । फिर मन भी जड एवं धादि-अन्तवाला है। वह परिवर्तनशील संकल्योंका एक दुअसाल है। वह अन्धकारमें श्रमित होता है, दुःबर्में हुद जाता है और अत्यन्त सयभीत-अवस्थामें शुष्क-काष्टकी भाँति स्तटध हो जाता है। प्राण भी 'मैं' नहीं है। वह रजोगुणका विकार है, जब एवं आदि-अम्सवास्ता है। प्राणायामसे प्राणोंकी गति रुक जानेपर भी ज्ञानका ताँता नहीं टूटता।

इसी प्रकार आनन्द्रमय कोष अथवा कारणश्रीर भी. जो मूल-अविद्याका नाम है और जो वासनाओं एवं संस्कारों से बना हुआ है, 'मैं' नहीं है। वह जह एवं आदि-अम्तवाला है। जब इस अपने लिये 'मैं' शब्दका प्रयोग करते हैं उस समय इम इस बातका यथार्थ अनुभव करते हैं कि 'मैं हैं.' यह इसारा सन्स्वरूप है। इस इस वातको समझते हैं कि 'मैं हैं,' यह हमारा चित्र-स्वरूप है और इस आनन्दका अनुभव करते हैं यह इमारा आनन्दस्बरूप है । आत्मनिरीक्षणके द्वारा मावधानीसे विक्लेपण करनेपर इस इसारे श्रद्ध अइंकारका विस्कुख अभाव हो जाता है, जिसप्रकार प्याजके छिलकोंको निकाल देनेपर शेषमें कुछ नहीं रहता । किन्तु सबकी तहमें इमें उस महान् अनन्त 'अइम्'--सिंबदानन्द महाकी सपलविध होती है, जो हन सारे मिथ्या आभार्मी, अनेक श्रद्ध अहंताओंका आधार अथवा अधिष्ठान है।

१२-मान छीजिये कि हमारे सामने एक आमका वृक्ष खड़ा है। इसके नाम और रूप दोनों हैं। यह म्कन्ध, शाखाओं, दहनियों, पत्तों, बीर एवं फल इरवादि अनेक अवयवोंसे युक्त है। साधारण इष्टिके मनुष्यको वक्षके इन्हीं दो स्वरूपों अथवा अझोंकी उपलब्धि होती है। नाम और रूप इन दी सारूपों अथवा अङ्गोर्मे ही मनुष्यजःति तल्लीन एवं लभाई हुई रहती है। उन्हें उस तथ्यका शान नहीं है जो उस आमके वृक्षके अन्दर छिपा हुआ है। इन दो स्वरूपोंके अतिरिक्त उस श्रामके पेडके तीन और स्वरूप अथवा अङ्ग हैं । आमका वृक्ष 'हैं' यह उसका 'सत् ( अस्ति ) स्वरूप है। वह भासना भी है: अर्थात् आपकी समझमें यह वात आती है कि एक आसका पेड़ आपके सामनेखड़ा हुआ है; आपकी इन्द्रियों एवं मनके द्वारा उसका प्रहण होता है: यह उसका चित् (भाति) स्वरूप है। बुश्रकी सत्तामे आपको आनन्द मिलता है, यह समका आनम्द (प्रिय) स्वरूप है। अब यदि उस दक्षको काटकर इस उसके तरुने बनवा लेवें, तब भी उन तस्तोंमें सम्बदानन्दकी अभिन्यकि

अवश्य होती है। तकता है, वह भासता है, उसे आप जानते हैं, उससे आपको आनन्द मिछता है, उसकी आप कुर्सियाँ, वैंच वगैरह बनवा सकते हैं। अब यदि इस तकते को हम आगमें रखकर जला हार्जे तो उसकी राखमें भी सन्-चिन्-आनन्दकी प्रतीति होगी। राख है, वह भासती है, आप उसे जानते हैं, उससे आपको आनन्दकी प्राप्ति होती है, उससे आप कई काम छेते हैं। इसप्रकार हम देखते हैं कि नाम-स्प बदछते रहते हैं किन्तु सन्-चिन्-आनन्द सन्वैच बना रहता है। यही सस्य है। प्रत्येक रूपमें सन्-चिन्-आनन्दकी अलग-अलग अभिक्यिक होती है। रूप अलग-अलग (व्यक्तिरेकी) है किन्तु उनके अन्दर रहनेवाली वास्तविक सत्ता एक (अन्वयी) है।

१३ - इस अपने छी-पुत्रादिसे उस आरमा (बहा) के रूपमें ही जो उनके शरीरके भीतर छिपा हुआ है एवं उसीके नाते प्रेम करते हैं। यदि आप यह कहें कि इस तो यथार्थमें उनके पाझभौतिक शरीरसे ही प्रेम करते हैं तो उस दशामें आपको उनके निर्जीव एवं सदने हुए शबसे भी प्रेम करना चाहिये. परन्तु होता इसके विपरीत हैं; आप उनके शबको, जितना जहदी हो सके, घरसे बाहर निकालनेकी खेषा करते हैं।

3 ४ - सान लीजिये घरमें आग लगी है। ऐसी दशामें सबसे पहले हम अपनेको बचानेका प्रयक्त करते हैं और धन-दौल्म, पुत्र-कलत्र आदिकी परवा नहीं करते। इससे यह स्पष्टतया सिद्ध होना है कि इस अपने पाञ्च-भौतिक शरीरके अन्दर रहनेवाली किसी वस्तुसे अध्यधिक प्रेम करते हैं। उससे बदकर हमें संसारकी कोई भी वस्तु प्रिय नहीं है। यह वस्तु आस्मा अथवा ब्रह्म है, जो समस्म भूतप्राणिसोंका अन्तरास्मा है, एक सर्वस्थापी चेतना तथा सारे विश्वका अधिष्ठान है।

१५-अखिल संसारमें पाँच ही इन्द्रियाँ हैं जिन्हें विषयी अथवा प्राइक कहते हैं, (जिनमे विषयोंका प्रहण होता है) और पाँच ही उनके विषय हैं। नेन्न रूपका प्रहण करते हैं, रूप अग्नितस्वका विकार है और नेन्न भी अग्नि-तन्मान्नसे बने हुए हैं। इसप्रकार नेन्न एवं रूपमें सजातीय सम्बन्ध है। नेन्नोंके द्वारा शब्दका प्रहण नहीं होता। कर्णेन्द्रिय शब्द-तन्मान्नसे बना हुआ है और अबद आकाशतस्वका परिनाम है। अतएब कर्णेन्द्रिय एवं

शब्दमें सजातीय सम्बन्ध है। कर्गेन्द्रियसे रूपका प्रहण नहीं हो सकता। पाँचीं इन्द्रियाँ जड़ अर्थात् अचेतन ( ज्ञानजून्य ) हैं । उन्हें आत्मा अर्थात् ग्रुद्ध चैतन्यसे ही प्रकाश एवं शक्ति प्राप्त होती है जो इन इन्द्रियोंका अधिष्ठान है, जिसप्रकार पानीके कटोरेको धूपमें रख देनेसे उसके अन्दर सूर्यकी गर्मी आ जाती है। आरमा नेत्रेन्द्रिय प्वं विपयोंकी सहकारितासे अगत्की उपलव्धिका कारण होता है। यह सारा जगत आत्मा अथवा बहासे भिक्त नहीं है। आत्माके द्वारा ही आत्माका साक्षास्कार हो सकता है। आरमासे डी आरमाकी उपलब्धि डोर्ता है। हमारी अन्तरात्मा एवं जगनके रूपमें भासनेवाली बाह्यात्माके बीचमें सजातीय सम्बन्ध है। और तो और, एक कंकड भी आग्मा अथवा ब्रह्मका डी रूप है। मन एवं चक्षकी सहायतासे महा ही कंकड़के रूपमें भासने लगता है। व. वर्मे यह सारा संसार ब्रह्मरूप ही है ( सर्व स्वहिवदं हा )। आरमा एवं अनारमार्मे कोई सम्बन्ध नहीं हो सकता।

१६-सुयुप्ति-अवस्थामें न तो इन्द्रियाँ रहती हैं, न विषय रहते हैं और न मन ही रहता है; किन्तु फिर भी उम समय हमें निरतिशय आनन्दका अनुभव होता हैं। जब विषय ही नहीं हैं तो हमें यह आनन्द कहाँ से प्राप्त होता हैं? यात यह है कि सुपुप्तिकालमें मनकी सत्ता बहामें रहती हैं और वहीं से स्ते आनन्दकी उपलब्धि होती हैं। इसके अतिरिक्त सुपुप्तिकालमें जब और किसी मनुष्यका अस्तित्व नहीं रहता, केवल 'मैं' की सत्ता रहती हैं।

१७-लंटिन-भाषामें एक कहावत है 'Cogito ergo sum.' इसका अर्थ यह है कि 'मैं विचार करता हैं इसी-छिये मैं हूँ।' डेकार्टे (Descartes) नामक प्रसिद्ध पाक्षास्य दार्शानिकके सतमें अध्यास्म-शाक्षकी मूलिभित्ति यही है। श्रीशंकराचार्यका भी यही कहना है कि आसा मिथ्या नहीं हो सकता, क्योंकि जो पुरुष आस्माकी सत्ताको अस्वीकार करता है, यह ऐसा करता हुआ भी उसकी सरयताका असुभव करता है।

1८-यद्यपि ब्रह्मका वास्तविक स्वरूप अनिर्वेचनीय एवं अब्राह्म है फिर भी इस उसका संकेतरूपसे निर्देश करनेकी चेटा करेंगे। अर्द्रतवादियोंने कुछ ऐसे विशेषण अथवा कक्षण बतलाये हैं, जिनसे इस ब्रह्मके स्वरूपको दूसरे गुज- वाले पदार्थोंसे एथक् कर सकते हैं और जिनकी सहायतासे हम उसका ध्यान कर सकते हैं। ये लक्षण भी दो प्रकारके हैं—स्वरूप-छक्षण एवं तटस्थ-लक्षण। सत्, चित्, आनन्द्र ये स्वरूप-छक्षण हैं और सर्वशक्तिमत्ता, सर्वज्ञता, सृष्टि-कर्मृ व हस्यादि गुण तटस्थ-लक्षण कहलाते हैं। पाश्चास्य दार्शनिक भी इस बातको स्वीकार करते हैं कि इस विश्वके पीछे एक महान् संकर्ष अथवा चंतन्य-शक्ति काम कर रही है। ब्रह्म ही संसारका कारण एवं वेदोंकी योनि हैं, अतः वह सर्वश्न अवइय होना चाहिये।

१९ कर्म जब अर्थात असेनन हैं। जीवोंको उनके किये हुए कर्मोंका फल भुगतानेवाला कोई अवश्य होना चाहिये। संसारमें कोई गरीब है कोई अमीर; कोई नीरोग है तो कोई अनेक प्रकारकी व्याधियोंम घिरा हुआ रहता है; कोई जन्मसे ही प्रतिमा-सम्पन्न होते हैं तो कोई निरे कृष्टित बुद्धि और कोई जन्मसे ही लले-लँग है, वहरं और गूँगे होते हैं। इन सारी विचित्रताओं का युक्ति युक्त समाधान कर्म-सिद्धान्तसे ही हो सकता है। मान लीजिये किसी जगह ठेकेका काम हो रहा है, जिसमें अनेक मज़द्द काम करते हैं। उनकी देख-रेखके लिये जो निरीक्षक (overseer) नियुक्त है वह उनकी योग्यता तथा उनके कामको देखकर उन्हें उचित मज़दूरी देता है। इसी प्रकार विश्वका नियन्ता हम सब जीवोंके कर्मों एवं नीयतको जानता है और उसके अनुसार हमें अपने कर्मोंका फल देता है।

२०-अनेकों बार हम कई प्रकारके मनसूवे बाँधतं हैं किन्तु कोई ऐसी शक्ति हैं जो उन्हें सफल नहीं होने देती। हममेंसे प्रायेकको अपने कार्योंमें इसका प्रतिदिन अनुभव होता है। इससे स्पष्ट प्रमाणित होता है कि प्रायंक मनुष्य-के कार्योंका नियमन करनेवाली कोई सर्वोपिर प्रेरक शिक अवदय है: वही ईश्वर है।

२१ -शुभ कर्म कर नेसें इसारे मनको सन्तोष एवं सुख होता है और ऐसा प्रतीत होता है कि इसारी आस्मा उद्यत हो रही है। इसी प्रकार पाप करते समय इस अध्यन्त भयभीत हो जाते हैं। ऐसा क्यों होता हैं है इससे यह प्रकट होता है कि इसारी चेतनाके पीछे कोई सर्वोपरि चक्ति है जो इसारे बुरे मले कार्मोको (कर्माण्यक्षरूपसे) देखती है और इसारे सनकी स्फुरणाओंको भी जानती है।

२२--'केनेपितं पतित प्रेषितं मनः ····· 'अर्थात् इस मनका प्रेरक कौन है ? (केन० मं० १) मनका कार्य संकरप-विकरप करना है। इस इन्द्रिय-से काम छेनेवाला कोई इसका नियन्ता अवश्य होना चाहिये। जीवारमा इसका सञ्चालक नहीं है, बह्कि इम देखते हैं कि साधारण मनुष्योंको मन निर्देयतापूर्वक मधित करता रहता है। अतः हमें मनका सञ्चालन करनेवाली कोई दूसरी सर्वोपरि सत्ता माननी पढ़ेगो। वह सत्ता अन्तर्यामो परमारमा है।

२२-मन एक प्रवल इक्तिन है। इसके लिये एक अध्यन्त बुद्धिमान् दृाइवरकी आवश्यकता है। वह ड़ाइवर बहा है।

र७-महाकी सिद्धिमें एक प्रमाण और है। नेश्वका पर्याय-वाचक शब्द 'हक्' है, जिसका अर्थ है देखनेवाला और नेर्ज़ोंका विषय ही हद्दय अर्थात दीखनेवाली वम्तु हैं। हसी प्रकार मन देखनेवाला हैं और नेग्न उसका विषय हैं। ब्रह्म मनका द्रष्टा है और मन तथा उसकी वृक्तियाँ हदय हैं। यदि महाके भी द्रष्टाकी खोज की जाय तो इसमें 'अनवस्था' दोष आवेगा। अतः यद्या ख्यंभू, स्वयंजात, स्वतःप्रकाश, स्वतन्त्र, अध्यय, निर्विकार एवं दिक्कालाधनविष्ठक्ष है। उसका द्रष्टा कोई वृसरा नहीं है। नेग्नके विषय रूप अनेक हैं, किन्तु देखनेवाला नेग्न एक ही है। इन्त्रिय अनेक किन्नु उनका द्रष्टा मन एक है। मन अनेक हैं किन्नु उनका द्रष्टा श्रह्म एक है। अनेकके पीछे एक छिपा हुआ है। इसको समझनेके लिये विचारकी आवश्यकता है।

२५ बहा शून्य नहीं है। उसे पोल अथवा योथ नहीं कह सकते। मनके द्वारा शून्यका चिन्तन नहीं हो सकता। बहा घन है, परिपूर्ण है, क्योंकि वहाँ जाकर सारी वासनाएँ विलीन हो जाती हैं और निरनिशय एवं निरय-नृप्ति भिलती है। वह सब कुल है। इस झुठे मिथ्या अहंकार-को नष्ट करके शून्य बन जानेपर हमें सब कुछ मिल जाता है, इस सब कुछ बन जाते हैं (परमामोति, ब्रह्मैं सब कुछ

२६-प्रकृतिके नियमों में आख्या करना ईश्वरमें विश्वास करना है। सारी मृष्टिका ब्यापार निश्चित एवं सुरुवबस्थित नियमोंके अधीन होता है। संसारमें यहच्छा अधवा आकस्मिक घटना कोई वस्तु नहीं है। ईश्वर ब्रह्मका ही सटस्थ-छन्नण है। मक्तोंकी पूजा ग्रहण करनेके लिये निर्मुण ब्रह्म सगुण ब्रह्म अर्थात् ईश्वरके रूपमें प्रकट हो जाता है, वास्तवमें सगुण ब्रह्म कोई अलग वस्तु नहीं है। जो कुछ है केवल सन्ता-ही-सन्ता है, वही परमतन्त्र है, वही सत्य है। २७-जिसमकार इस अपने सामने किसी हुझको देखते हैं. उसी प्रकार इमारे मनकी स्फुरणाओंका भी कोई साक्षी अवस्य होना चाहिये, फ्रन्यथा कर्म-कर्म्सकमाव-सम्बन्धमें विरोध आवेगा। वह साक्षी कृटस्थ-ब्रह्म हैं।

२८- इस दो संकश्योंकी मुलना करके उनके साइश्य अथवा वैसाइश्यका पता लगा लेते हैं। इसमे यह सिद्ध होता है कि उनकी मुलना करनेवाली कोई एक अखण्ड सत्ता अवश्य होनी चाहिये जो उन संकश्योंपर वाह्यरूपमे विचार करती है। वह सत्ता आग्मा अथवा बहा ही है।

२१-विपित्तमें ईश्वरके स्वरणमे दुःख-मोचनरूप जो तस्काल फल होता है उसमे यह समक्तमें आता है कि हमारे कार्योंका नियमन करनेवाली कोई सर्वोपिर प्रेरक शक्ति अवस्थ है।

२०-घोर नाम्तिक एवं देहारमवादीको भी जब किसी घने जंगलमें बाघका मुकाबला हो जाता है, या जब उस-पर कोई घोर विपत्ति आती है, या वह जिस जहाजपर सवार हो वह दूपनेको होता है, अथवा जब यह पक्षाधानरोगसे पीड़ित होता है, या जब भूकम्प आता है. अथवा ज्वालामुखीका विम्फोट होता है, अथवा अर्थरात्रिके समय जब वह अकेला किसी निर्जन बनमें होता है और उसे बिजलोकी कड़क और बादलकी गरज सुनायो देती है उस समय हठाव उसके मुख्यमे ये शब्द निकल हो जाते हैं कि परमारमन्! मेरे अपराधोंको क्षमा करो और मेरी रक्षा करो।'

३१-रान्त्रिके समय जब घार अन्धकार होता है, इस यह कहते हैं कि यहाँ कोई नहीं है। यह इसने केंसे जाना ? इसीलिये कि वास्तवमें इस साक्षी हैं। वह साक्षी बहा ही है।

३२-इम अपने दैनिक स्यवहारमें 'मेरा दारीर', 'मेरे प्राण', 'मेरी इन्द्रियों' इसप्रकारके दाव्होंका प्रयोग करते हैं। इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि इसारा आरमा जिसके लिये इम 'मैं' शब्दका प्रयोग करते हैं, शरीर, मन, प्राण एवं इन्द्रियांसे अतीत है। मन और शरीर हमारे परिचारक अथवा उपकरणमात्र हैं। ये इसारी अपेक्षा उतने ही बाह्य हैं जितने इसारे वक्षामुच्छ, बरतन इत्यादि हैं। इस शरीरको उसी प्रकार धारण किये हुए हैं जैसे कोई अपने हाथमें एक लम्बी छड़ी किये हुए हो। ३१-मान कीजिये इसने कोई वहा अपराध किया है। उसके दण्डस्करूप यदि कोई इसारी ऑलें बचाकर इसारे हाथ काटना चाहे तो इस इचंपूर्वक अपने हाथ कटवा खेंगे। इससे यह स्पष्ट प्रमाणित होता है कि कर्मेन्द्रियों की अपेक्षा ज्ञानेन्द्रियों इसारे अधिक समीप अतपन अधिक प्रिय हैं। फाँसीकी सजाकी अपेक्षा इमें अपनी ऑलें निकलवा लेनेमें कम संकोच एवं दुःख होगा। इससे यह प्रकट होता है कि इन्द्रियोंकी अपेक्षा प्राण इसारे निकटतर अतपन अधिक प्रिय हैं। यदि इस किसी भयंकर एवं असाध्य रोगसे पीड़ित हों और उससे मुक्त होनेका कोई उपाय न सूझता हो तो इस यह चाहेंगे कि इसारे प्राण भले ही चले जायँ किन्तु इस किसी प्रकार इस व्यक्ति मुक्त हो जायँ। इससे यह व्यक्त होता है कि इसारी आरमा इसें प्राणोंसे भी अधिक प्यारी है।

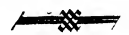
३४-सनुष्यों एवं अन्य प्राणियोंके अन्दर दो स्वामा-विक प्रकृतियाँ बड़ी बलवान हैं, एक तो आस्मरक्षणकी श्रार दसरी सन्तानोत्पादनकी। इमें जो भूख लगती है वह पहली अर्थात आरमरक्षणकी प्रवृत्तिकी धोतक है और हमारे अन्दर जो कामवासना है वह दूसरे प्रकारकी अर्थात सन्तानीत्पादनकी प्रवृत्तिको बतलाती है। आत्म-रक्षणकी प्रवृत्तिका मूल इमारे आरमाकी अमरता ही है। आन्तिवश हमारा जीवारमा यह सोचता है कि शरीर ही आरमा एवं निस्य है और आरमरक्षणकी प्रवृत्ति शरीरको चिरकालतक कायम रखने तथा उसे अमर बनानेकी चेष्टा करती है। इसीका नाम अभिनिवेश है। अससे आरमाकी अमरता शरीरमें आरोपित कर ली जाती है। यद्यपि वह पाद्धभौतिक शरीर नष्ट हो जाता है किन्त जीव यह सोचता है कि मैं सदैव बना रहेंगा। प्राणियोंके अन्दर यह जो आरमरक्षणकी प्रवृत्ति है वह अविनादी बह्म अर्थात परमेश्वरकी सत्ताकी प्रमाणित करती है।

३१-आवागमनका सिद्धान्त अटल है। महात्मा ईसामसीहने भी बाहबलमें इस विषयका विवेचन किया है। मृत्युके बाद भी जीवात्मा बना रहता है और भौतिक शरीरके छूट जानेपर भी संस्कारीके बलसे उसे पूर्व-जन्मकी स्मृति बनी रहती है। अतएव इमलोगोंके अन्दर यह नैसर्गिक भावना रहती है कि मौतिक शरीरके नाश हो जानेके बाद भी इमारी सत्ता कायम रहती है। इस सत्ता-का नाम ही बहा है, यही ईश्वरीय सत्ता है।

३६-मरते समय मनुष्य प्रायः अपने सनमें यह सोचता है कि मैंने इस जीवनमें अनेक कष्ट भोगे, अनेक विपत्तियाँ झेळीं और अनेक कठिनाइयोंका सामना किया। भैंने बहुत-से सरकर्म भी किये, जिनका फल मुझे अवस्य मिलना चाहिये। क्या मैंने यह सारा परिश्रम केवल इसी जीवनके लिये किया था? नहीं, यह कभी नहीं हो सकता, मैं अमर हूँ। उस समय वह अपने लिये अमरत्वकी कक्ष्पना करता है। साधारण विवेक-बुद्धिसे भी मनुष्य इसी निश्चयपर पहुँचता है कि आस्मा अमर है।

३७-वचपनमें हम सभी अपनी मौंकी गोदमें खेलते हैं और कुछ बढ़े होनेपर हम पाठशाला जानेके योग्य हो जाने हैं। योवनका विकास होनेपर हम नारी-प्रेमके अभिकापी बन जाते हैं। आग चलकर हमारे मनुष्यायका पूर्ण विकास होता है और अन्तमें हम बूटे होकर ठाठीके सहारे चलने लगने हैं। एक जीवनके अन्दर ही हम अनेक अवस्थाओंका अनुभव करते हैं। इन भिन्न-भिन्न अवस्थाओंको साक्षीरूपये देखनेवाला कोई अविकारी आरमा अवस्थाओंका अनुभव नहीं हो सकता। वह अविकारी तथ्य आरमा अवस्थाओंका अनुभव नहीं हो सकता। वह अविकारी तथ्य आरमा अथवा बन्न है। वही हन सारी अवस्थाओंको प्रतीतिका आधार है। शेशव, बाल्य योवन एवं जरा हन चारों अवस्थाओंका अनुभव एवं अनुसन्धान करनेवाला कोई अविकारी आरमा अविष्णुक्षरूपये रहना चाहिये।

इम-रात्रिके समय अन्यकारमें इम किसी वस्तुको ढूँदते हैं और किसी प्रकारके प्रकाशके न होनेपर भी हाथों-से टटोलकर उसे पा लेते हैं। वताइये, उस समय इमें कौन-सा प्रकाश उपलब्ध हैं ? इसका उत्तर यह हैं कि इम अधिष्ठान चैतन्य अर्थात महाके प्रकाशके द्वारा ही ऐसा कर पाते हैं। महा स्वतः प्रकाश ही नहीं, सर्वप्रकाशक मी है। वह बुद्धि, चक्षु, सूर्य, एवं अन्य सारे पदार्थोंको प्रकाश देनेवाला है।



## मिश्रदेशीय सन्त मैकेरियस

( लेखक--फादर बी० एलविन महोदय )



ण्यास्मा मंकेरियसने मिश्रकी मरुभूमिके निर्जन एवं निर्जल प्रान्तोंमें अपने जीवनके साठ वर्ष व्यक्तीत किये। साठ वर्षतक लगातार वे अपने चारों ओर बाल एवं चहानोंका निरीक्षण करते और सायंकालको प्रतिदिन रक्तवर्ण रिइममालीको निर्जनताके

अथाइ समुद्रमें प्रवेश करते देखते रहे। यहींपर उन्होंने अपनी आस्म-विजय प्राप्त की और ईश्वरकी उपलब्धि की । उन्होंने अनेक सिद्धियाँ प्राप्त की । उन्होंदरणतः अनेकों रोगियोंको अच्छा किया, मुर्तोंको जिल्लाया, भूत-प्रतांको निकाला और भविष्यवाणियाँ की । वे अपनी तपश्चयांके लिये विक्यात ो । उनकी कुटियासे एक सुरंग किसी गुप्त गुफातक चली गयी थी । उनसे मिलनेके लिये आये हुए लोग उनका पता न पा सकें, इसलिये वे बहुधा उस गुफामें चले जाया करते थे । मेरे एक मित्रने एक बार उनसे आरम-संयमके बारेमें पूछा तो उन्होंने कहा कि-बेटा, हिम्मत रक्लो । मैंने बीस वर्षतक लगातार कभी न तो भरपेट रोटी खायी है, न पानी पीया है और न मैं नींदमम सोया हूँ । मैं नियमितरूपसे तौल-तौलकर कुछ साता रहा हूँ, इसी प्रकार निश्चित नायका पानी पीता रहा हूँ और तीवारके सहारे वैठकर स्वरूप-सा सो लिया करता हूँ ।'

सन्त मंकेरियसके साइस, धैर्य तथा ईखरमें विश्वासको बतलानेवाली अनेक घटनाएँ सुनी जाती हैं। एक बारका जिक्क है कि वे टोकरियोंका एक बोझा सिरपर लादे स्केटिस (Scetis) नामक स्थानमें जपर पहाइकी और जा रहे थे। मार्गमें उन्हें इतनी थकावट प्रतीत हुई कि वे बैठकर मगवान्मे यों प्रार्थना करने लगे कि 'हे प्रभु! तुम जानते हो कि मैं अब नहीं चल सकता।' उनका इतना कहना ही था कि वे तुरन्त ही अपने निर्दिष्ट स्थानपर पहुँच गये।

एक दिन उन्होंने एक बालकको अपनी मातासे यह कहते हुए सुना कि 'अग्मा, एक धनी आदमी सुझसे प्रेम करता है किन्तु मैं बदबोर्ने उससे घणा करता हैं। साथ ही एक गरीब आदमी मुझसे घणा करता है किन्तु मैं उसे प्यार करता हैं। मे केरियसको यह सुनकर आश्चर्य हुआ और जब इनके शिष्योंने उसके आश्चर्यका कारण पृक्षा तो

उन्होंने उत्तर दिया कि 'भाई! बात विश्कुल ठीक हैं; हमारें प्रभु बहुत बड़े धनी हैं और वे हमसे प्रेम भी करते हैं किन्तु हम उनकी अवहेलना करते हैं, इसके विपरीत हमारा शत्रु शैतान ( Devil ) अति दीन है और वह हमसे धृणा करता हैं, किन्तु किर भी हम उसकी उस गन्दगीसे प्रेम करते हैं।

एक दिन एक शिष्यने मेंकेरियसके पास जाकर उनसे मुक्तिका साधन पूछा। तपस्वीने उत्तर दिया कि 'तुम कतिस्तानमें जाकर वहाँ गड़े हुए मुद्रौंको गाकियाँ दो।' शिष्यने वहाँ जाकर मुदौँको गाजियाँ देना और उन्हें परथरों में मारना श्ररू किया, तदनन्तर वह अपने गुरुके पाम छीट आया । गुरुने उसमे पूछा कि 'उन लोगोंने तुमसे कुछ कहा तो नहीं ?' वह बोला 'नहीं, किसीने चूँतक नहीं किया।' तब गृहजी बोले, 'अच्छा कल एक बार फिर जाओ और वहाँ गई हुए मुदौंकी प्रशंसा करो।' शिष्य वहाँ गया और मुद्रीको ईश्वर-इत एवं सन्त-महारमा कहकर उनकी प्रशंसा करने छगा। इसके बाद गुरुजीके पास कौट आया । उन्होंने फिर पूछा 'क्या तुम्हें अबकी बार सी कोई उत्तर नहीं मिला ?' उसने कहा 'नहीं एक शब्द भी सुनायी नहीं दिया।' मैकेरियमने कहा-- 'बस, यह (समता) ही मुक्ति प्राप्त करनेका उपाय है । तुम जानते हो, तुमने उनका कितना अपमान किया, किन्तु उन्होंने बदलेमें तुमको कुछ भी उत्तर नहीं दिया। और तुमने उनकी प्रशंसा की तब भी उन्होंने तुमसे कुछ नहीं कहा। यदि तुम अपने उद्धारकी इच्छा करने हो तो उनकी तरह मान-अपमानकी ओरसे उदासीन बन जाओ । लोग तुम्हारा कितना ही अहित क्यों न करें, कुछ परवान करो और न तुम उनकी औरसे की जानेवाकी स्तुतिपर ही ध्यान दो। उनकी ओरसे जीते ही मुदें बन जाओ । फिर तुन्हारे उदारमें कोई शङ्का नहीं रहेगी।'

मैकेरियसने अपने मिछनेवाडोंको समय-समयपर जो उपदेश दिये थे, अथवा अपने शिष्योंके प्रश्नोंके जो उत्तर दिये थे, उनमेंसे पवास उपदेशोंका एक संग्रह उपख्या हुआ है, जो 'Fifty Homilies' के नामसे प्रसिख है और जिसका साहित्यक दृष्टिसे भी बद्दा महत्त्व है। उक्त संग्रह-



वेराग्यवर्ता हिन्दू नारी भगवानकी पृजा करती है।



में कई विषयोंका प्रतिपादन किया गया है भीर धर्मके अनेक महस्वपूर्ण प्रश्नोंपर प्रकाश डाला गया है। विदाप गोरे (Bishop Gore) नामक धर्मयाजकने, जो इस विपयके श्रच्ले ज्ञाता हैं और इस सम्बन्धमें श्रपना मत देनेकी योग्यता रखते हैं, इन उपदेशोंके सम्बन्धमें यह लिखा है कि श्राच्यात्मिक जीवनका मार्ग दिखलानेवाले इम कोटिके उपदेश ईसाई-धर्ममें इने-गिने ही हैं।

स्थान-मंकोचके कारण हम यहाँ सन्त मैकेरियसके केवल प्रार्थना-सम्बन्धी उपदेशोंका ही वर्णन करेंगे । उनका कहना यह है कि 'प्रार्थना वहीं कर सकता है जिसकी आत्मा बहत ऊँची उठी हुई हो। जीवारमा न तो परमारमा ही है और न वह स्वरूपसे दुष्टस्वभाव अथवा अन्धकारमय है। जीवारमा बुद्धिप्रधान, सुन्दुर, महान् एवं अट्भूत है नथा ईश्वरकी साक्षात प्रतिकृति है । परन्तु उसका निवास अन्धकारकी नगरीमें है अतः उसके लिये यह आवश्यक है कि वह इस नगरीको छोडकर अपने धरकी स्रोर प्रस्थान करें। जब कोई मनुष्य किसी नगरीमें देहत्याग करता है तब वह न तो वहाँके लोगोंका शब्द सुनता है, न उनकी यातचीत समझता है श्रीर न वहाँके कोलाहलको ही मुनता है, क्योंकि वह संसारकी श्रीरमे मदाके तिये श्राँखें मुँद लेता है श्रीर एक एंसे लोकको चला जाता है जहाँ न तो यहाँके किसी मनुष्यका शब्द सुनायी देता है और न इस नगरका कोलाइल ही सुन पड्ता है। इसी अकार जीवारमा जब इस वासनामय नगरकी ओरसे, जिसमें उसका निवास है, सदाके लिये मुँह मोड़ लेता है तब वह श्रपने अन्दर श्रन्थकारके श्रालापको नहीं सुनता । तब उसे न नो निरर्थक बाद्विवादकी ध्वनि एवं कोलाइल ही सनायी पदता है और न अन्धकारकी श्राम्माओंका शोर-गुल हो । वह एक ऐसे नगरमें पहुँच जाता है, जहाँ शान्ति एवं सीजन्यका ही साम्राज्य है श्रीर जहाँ ईश्वरकी ज्योति जगमगाती है। वहाँ रहकर वह वहींके शब्द सुनता है, वहींके अधिकारोंको प्राप्त करता है. वहींके लोगोंसे वार्तालाप एवं सम्भाषण करता है और वहींके ऐसे भ्राध्यात्मिक कार्य करता है जो ईश्वरके अनुरूप होते हैं। इस आध्यारिमक नगरमें रहनेवाली भारमाका नैसर्गिक व्यापार प्रार्थना ही होता है।' मैकेरियसके सिद्धान्तके अनुसार प्रार्थना वास्तवमें एक कियारमक विश्राम अथवा विश्रामयुक्त किया है। जो लोग प्रभुके निकट पहुँचना चाइते हैं उन्हें नीरव एवं शान्तिमय स्थानमें बढ़ी समाहितताके साथ प्रार्थना करनी चाहिये। ईश्वरकी औरसे जब सजा उत्तर मिलता है तो उसका चिद्व शान्ति ही होता है। प्रार्थनाकी दूमरी शर्त चित्तकी एकाप्रता है। प्रार्थना करनेवाले मनुष्यको चाहिये कि वह एक किसानकी तरह अपने मनरूपी खेतको साफ करता रहे। उसे चाहिये कि वह श्रमन-सङ्कल्परूपी झाढ़ियोंको काट डाले, जिनसे उसका मन विशा हुश्या है। क्योंकि पापके बोझसे दबी हुई आरमाकी दशा एक पहाड़ी जङ्गलकी-सी, नदीके सरकपडोंकी-सी श्रथवा कंटीली झाढ़ियोंके वनकी-सी हो जानी है। इनमें में होकर जो लोग जाना चाहते हैं, उन्हें अपने हाथोंको बढ़ाकर परिश्रमके साथ एवं बलपूर्वक मार्गको रोकनेवाली इन झाड़ियोंको हटाना पडता है। श्रात्माको परमारम-प्राप्तिक योग्य बनानेके लिये भी इसी प्रकारके परिश्रम एवं श्रध्यवसायकी आवश्यकता होती है।

इमारी श्राप्माको एक चतुर व्यापारीका-सा वर्ताव करना चाहिये. जो धनकी प्राप्तिके लिये केवल एक ही उपायस काम लेकर सन्तुष्ट नहीं होता किन्तु आगे बढकर यह प्रयत्न करता है कि उसके सनाफोर्से उत्तरांत्तर वृद्धि हो और चारों तरफसे धन आवे। एक उपायको काममें लाकर वह दमरेका अवलम्बन लेता हैं, फिर तुरन्त ही नीसरेका, और साथ-ही-याथ उन सारी कियाओंसे बचना भी रहता है जिनमें उसके न्यापारमें हानि पहुँचती हो। यदि किसी काममें उसको अधिक लाभ प्रतीत होता हो तो वह थोडे लाभके कामको छोडकर उस अधिक लाभवालको प्रारम्भ कर देगा। इसी प्रकार हमें भी चाहिये कि हम अपनी आत्माको श्रनेक साधनीं सम्पन्न बनावें, जिससे कि हमें सबसे बहा लाभ अर्थान् ईश्वरकी प्राप्ति हो (यं लब्ध्वा चापरं लाभं मन्यते नाधिकं ततः ) क्योंकि ईश्वर ही हमें सची प्रार्थना सिखलाता है। जिस आत्माकी दृतियाँ भ्रद्धी हो जाती हैं उसकी ईश्वर अवश्य महायता करता है। यह उस आस्मापर अपना प्रकाश डालता है, उसे सन्नी याचना सिखलाता है, ईश्वरके अनुरूप विशुद्ध श्राध्यात्मिक प्रार्थनाकी शक्ति प्रदान करता है और सबे मनकी पूजा बतलाता है। सुद्म जगन्त्री सभी वार्ने अलौकिक होती हैं। आप अपने मनये जो-जो कियाएँ करते हैं, वे सब बहुत ठीक हैं और ईश्वर उन्हें अझीकार भी करता है, परम्त हे सर्वधा विराद नहीं होतीं । उदाहरसके लिये आप ईश्वरसे प्रेम करते हैं, किन्तु जैसे करना चाहिये, बैसे नहीं करते, (क्योंकि आपके मनको बैसे प्रेमके स्वरूपका पता ही नहीं हैं) ऐसी दशामें प्रभु स्वयं आकर आपको अविचल प्रेम—दिन्य प्रेम प्रदान कर जाते हैं। आप स्वाभाविक ही शक्का एवं अस्थिरताको लिये हुए प्रार्थना करते हैं। ईश्वर आपको विशुद्ध प्रार्थना, सब्दे मनकी प्रार्थना बतला जाते हैं। वाम्नवमें योगयुक्त प्रार्थनाका यही जक्ष्य हैं कि उसके अन्दर यह भाव रहता है कि 'हम जो कुल भी करते हैं अपने बलपर नहीं, किन्तु वह वन्तु हमें भगवान्से प्राप्त हुई है।' आरमा उस समय अपने अधिकारमें नहीं रहती, उसपर परमारमाका अधिकार हो जाता है और वह उसमे अपनी हच्छाके अनुसार कर्म करवाना है।

योगयुक्त प्रार्थनाका दूसरा लक्षण यह है कि प्रार्थना करनेवालेको ईश्वर-प्राप्तिकी इच्छाके सामने ईश्वरके द्वारा दी हुई शक्तियाँ तुच्छ जान पड़ती हैं। जिसप्रकार किसी धनिककी लड़कीकी सगाई हो जानेपर उसे विवाहसे पूर्व श्रपने भावी पतिकी श्रोरमे वस्त्रालङ्कार अथवा बह-मुल्य पात्रोंके रूपमें अनेक उपहार प्राप्त होते हैं, परन्तु उसे तबतक सन्तोप नहीं होता जबतक उसका पाणि-ग्रहण होकर वह अपने पतिकी अर्घाङ्गिनी नहीं बन जाती। इसी प्रकार जीवरूप कन्याकी परमात्मरूप उस दिख्य वरके साथ सगाई हो जानेपर, सम्भव है कि उसे ईश्वरीय-प्रसादके चिद्वरूप रोगियोंको रोगमुक्त करनेकी शक्ति, ज्ञान या दिव्य प्रतिभाके रूपमें परमारमा-वरकी श्रोरमे अनेकों उपहार मिलें, परन्त उसका मन उनमें तनिक भी नहीं लुभता. उसे तबतक सन्तोष नहीं होता जबतक उसका ईश्वरके साथ पूर्ण योग अर्थान् अविचल एवं व्यभिचाररहिन प्रेम न हो जाय । जिन भाग्यवान् पुरुपोने इस वम्नुकी आकांक्षा की, वे विकारी एवं चिन्तासे सदाके लिये सुक्त हो गये।

हसी बातको हम एक दूसरे दशन्तमे मी समझ सकते हैं। मान लीजिये, एक भूखे शिशुको यदि कोई मोतियोंकी माला तथा बहुमूख्य वस्त्रोंसे मुसज्जित करे तो उसे उन वस्त्रों एवं आभूपर्योक्ती तनिक भी परवा नहीं होती, बिल्क वह उनसे धृया करता है। उसे अपनी माताके स्तर्नोंके अतिरिक्त कोई भी वस्तु अच्छी नहीं लगती, वह तो स्तन्यपानसे ही सुखी होता है। इसी प्रकार उस जीवको, जिसे परमारमाको प्राप्त करनेवी मूख कारी हुई है, उसीके द्वारा दी हुई आध्यारिमक शक्तियोंसे भी शान्ति नहीं मिछती, वह तो उन शक्तियोंके मूछ खज़ानेको पाकर ही सन्तुष्ट होता हैं।

जो इसप्रकार भपनी अधम इतियों एवं विषय-वासनाश्चोंका ही नहीं, किन्सु उच्च एवं आण्यास्मिक आकांक्षाओंका भी दमन कर लेते हैं, उनको उपहाररूपमें स्वयं प्रभु मिजते हैं जो इमारे छिये स्वर्गलोक, संभीवनकृत, मुक्ताफल, किरीट, शिल्पी, कृषक, यासनाओं-को भोगनेवाले, दुःख भोगनेमें असमर्थ, मनुष्य, ईश्वर, सुरा एवं सुधा, मेपशावक, दृल्हा, योद्धा, कवच एवं सव कुछ है।#

मैकेरियसने ध्यानकी श्रवस्थाके सुखका कई जगह बड़ा सुन्दर वर्णन किया है। उन्होंने इस श्रवस्थाका लक्षण यह बतलाया है कि ध्यान करनेवालेके अन्दर हृद्यपर श्चनन्तताके विचारकी गहरी छाप पढ जाती है, वह माधुर्यके समुद्रमें गोते छगाने छगता है तथा ईधरीय एवं दिव्य पदार्थीके चिन्तनमें सप्त हो जाता है। वह आनन्दके उद्देकमे उसी प्रकार उन्नसित हो जाता है जिस-प्रकार पत्नी श्रपने पतिके साक्षिध्यमें आनन्दमे सिहर उठती है। उसके अन्दर ये भाव इतने प्रबस्त हो जाते हैं कि मनुष्य सारे बन्धनींको तोहकर प्रार्थना करता हुआ देइ-यन्धनसे छूटनेकी इच्छा करने छगता है। किन्तु यह भाव स्थायी नहीं होता, उसकी तीव्रता घटती-बदती रहती है, जिसप्रकार अग्नि एक बार सहसा भभक उठती है श्रीर फिर उसकी ज्वाला सन्द होतं-होने बिल्कुल क्षीया-सी हो जाती है। यदि ऐसान हो तो मनुष्यका सांसारिक पदार्थींसे कोई सम्बन्ध न रह जाय और वह किसी एकान्त स्थानमें सदा समाधि-दशामें ही उनमत्तकी भाति पड़ा रहे।

ऐसा प्रतीत होता है कि, मैकेरियसको प्रार्थनामें घनेक विचित्र-विचित्र चनुमव हुए थे। एक बार उन्हें ऐसा भान हुझा, मानो कुसका चिह्न तेजोमय रूपमें उनके सामने

\* ....Who is made all things to usparadise, tree of life, pearl, crown, builder, husbandman, sufferer, incapable of suffering, man, God, wine and living water, lamb, bridegroom, warrior, armour, choist all in all.' प्रकट हुआ और उनकी घन्तरात्मापर आकर चिपक गया। दूसरी बार उन्हें एक दिव्य पोशाक प्राप्त हुई जो उन्हें पहना दी गयी और यह देखकर उन्हें बढ़ा कौतुक एवं आश्चर्य हुआ। एक बार उनके घन्तरकी ज्योतिने भीतरी, गम्भीर एवं अध्यक्त ज्योतिको व्यक्त कर दिया, जिससे वह ज्यानके आनन्दमें मग्न होकर उस समयके लिये मुक्त हो गये।

एक दिन किसी शिष्यने, जो बढ़ा साहसीथा, गुरुजीसे ध्यान तथा उसके फलके सम्बन्धमें एछा। मैकेरियसने उसके प्रश्नका जो उत्तर दिया, उससे हमारे हृद्यों में मन्तोंकी ए ग्रांताके प्रति प्रेमका भाव श्रव्छी प्रकार जागृत हो सकता है। उन्होंने कहा कि ध्यानमें शरीरके सारे अवयव एवं हृद्य भी शान्त हो जाता है श्रीर आरमाके अन्दर आनन्द-की एक ऐसी बाद-सी आती है, जिसके कारण उसकी दशा एक भोठ-भाले निद्रांप शिशुकी-सी हो जाती है। उसे शहकी प्राप्ति हो जाती है, फिर उसमें किसीकी निन्दा गर्हा होती; वह सबको अपनी विशुद्ध रिष्टमें समानरूप देखता है, वह श्रीवल विश्वमें सन्तुष्ट रहता है और उसकी यह श्रीभलापा होती है कि सब लोग प्रभुके भक्त एवं प्रेमी यन जायें।

'जिनका अन्तःकरण शुद्ध है उनमे बदकर कोई सुखी नहीं, वे ही ईश्वरके लाइले लाल हैं। कभी उन्हें इतना आनन्द एवं धनिर्वचनीय प्रसन्तता होती है मानो (कंगाल-को) किमी राजप्रामादमें आतिथ्य स्वीकार करनेका अवसर प्राप्त हो गया हो और कभी उनकी उस नववभूकी-सी दशा हो जातो हैं जो अपने नविवाहित पतिके समागम-का दिव्य आनन्द लूट रही हो। कभी-कभी उनका शरीर इतना लघु एवं सूचम हो जाता है कि उनका रूप देवताश्रों-जैसा अपर्थिव हो जाता है। उनका जीवन यथायों एक

वास्तविक जीवन होता है। यह ध्यान किस कामका जो हमारे अन्दर मनुष्यताका विकास न करे और हमारी सारी मनुष्य-जातिसे एकता न कर दे। अनुपुत कभी-कभी ऐसा प्रतीत होता है कि मानो वे ईइवरके प्रेमी मनुष्य जातिके लिये आठ-आठ घाँसु रो रहे हैं श्रीर विपाद कर रहे हैं। मानो मनुष्य-प्रेमकी ज्वालाने उन्हें जला हाला है। कभी-कभी उनकी भारमामें आनन्द एवं प्रेमका ऐसा बाहरूय होता है कि उन्हें मानो ऐसी इच्छा होती है कि बुरे-अले-का विचार न कर प्राणीमात्रको श्रपने गले लगा लें। उनके आनन्दका पार नहीं रहता, क्योंकि उनके लिये ईश्वरके धामका हार खुछ जाता है। वेश्वनेक ड्योंदियों मेंसे होकर भीतर जाते हैं और ज्यों-ज्यों आगं बढ़ते हैं त्यों-ही-रयों उनके लिये कमशः भीतरी प्रामादोंके द्वार खुलते जाते हैं। वे ईश्वरके प्रेम-रूपी धनको पाकर धनी हो जाते हैं और ज्यों-ज्यों उनका यह धन वृद्धिगन होता है, रवा-ही-खां उनके सामने नये-नये रहस्योंका उद्घाटन होता है और उन्हें ईश्वरकी ओरसे वह अधिकार एवं सम्पत्ति प्राप्त होती है जिसका वाणीके द्वारा वर्णन तो वर रहा. निर्देश भी नहीं हो सकता।'

'जब जीव सिद्धावस्थाको प्राप्त होकर विकारोंसे सर्वथा मुक्त हो जाता है और उसका परमारमाके साथ मृक्त मिलत होता है यहाँतक कि वह परमारमासे मिलहर उसीका रूप बन जाता है, उस समय वह केवल प्रकाशमय, दृष्टा-रूप, चिन्मय, आनन्द-स्वरूप, शान्तिरूप, आह्रादमय, प्रेमम्बरूप, द्यामय, सीजन्यसागर एवं करणामय वन जाता है। जिस्मकार समुद्रतलमें पढ़ा हुआ पत्थर चारों तरफसे जलसे ज्यास रहता है उसी प्रकार सर्वतोभावेन परमारमामें लीन हुए पुरुष साक्षात् प्रभुके सदश वन जाते हैं।

-

# प्रभु-विश्वास

जगतमें भाइके विसरघो है जगतपति, जगत कियो है सोई जगत भरत है। तेरे निशिदिन चिन्ता और ही परो है आय,उद्यम अनेक भाँति-माँनिको करत है। इत उत जायके कमाई करि लाऊँ कछु नेकु न अज्ञानी नर धीरज धरत है। सुन्दर कहत एक प्रभुके विश्वास विद्यु, बादहीकूँ वृथा शठ पचिके मरत है।

## ईश्वरके नामकी महिमा

( लेखक-पं ७ भीजगन्नायप्रसादजी चतुर्वेदी )

ईश्वरके नामों की महिमा भनन्त और अपार है। नाम-कीर्तन और स्मरणसे पापपुत्र नाश हो जाता है। यह श्रस्युक्ति नहीं, सत्य है।

> 'नारायणो नाम नरो नराणां प्रसिद्धचारः कथितः पृथिन्याम् । अनेकजन्मार्जितपापसञ्चयं

हरत्यक्षेषं सारतां सदिव॥ श्रीर इस कल्यियुगमें तो कल्याणका कोई दूसरा उपाय ही नहीं है।

'हरेर्नाम हरेर्नाम हरेर्नामैव केवलस् । कलै। नास्येव नास्त्येव नास्त्येव गतिरन्यथा॥' पोकि—

'हरिहरित पापानि दुष्टचित्तैरिप स्मृतः ।' हरि-नाम-कीर्ननमे बड़े-बड़े पापियॉके पाप सहज ही

हार-नाम-कातनस्य बहु-बहु पाएयक पाप सहज हा नाश हो जाते हैं। केवन यही नहीं, सङ्गल और कल्याण भी होता है। यही हरिनामकी सहिसा है।

जिन्हें ईश्वरकी सत्तामें ही सन्देह है वह नामोंकी महिमा क्यों मानने लगे ? यह कहने हैं कि 'पानी-पानी कहनेये जैये प्यास नहीं जाती वैसे ही ईश्वरके केवल नाम रटनेसे ज्ञान्ति नहीं मिलती । जैसे पानी पीनेसे ही प्यास बुझनी है बैसे ही ईश्वरकी प्राप्तिसं ही आत्मानन्द नथा शान्ति प्राप्त होती है । ईश्वरकी प्राप्तिका उपाय विना समझे-वड़ी नाम रटना नहीं बहिक ज्ञान उपार्जन करना है।' यह भी एक उपाय है । केवल यही है दूसरा नहीं, ऐसा कहना ठीक नहीं। जो ऐसा कहते हैं, वह ईश्वरके नाम चौर पानीको एक-मा ही समझते हैं। मला पानी ईश्वरके नार्मी-का क्या मुकाबला कर सकता है ? कहाँ पानी और कहाँ ईश्वरके नाम ! ईश्वर खष्टा और पानी सृष्टि है। दोनेंकि ग्राॅमिं जभीन-आसमानका फर्क है। पानी छौकिक ग्रायुक्त और वह अलाकिक गुणसम्पन्न है। पानीसे चणिक शानित मिलती है और ईश्वरके नामये वह शान्ति मिलती है जो कभी जाती नहीं।

'उतरा नाम जपत जग जाना। बात्मीक भये ब्रह्मसमाना॥' जब उन्हरं नामका यह प्रसाद है तब सीधे नामकी सिंहमा कीन कह सकता है ? कहा है—

> राम नाम आराधिको तुरुसी वृथा न जाय। लिकाईका पैरिको आगे होत सहाय॥ तुरुसी अपने रामको रीझ मजो या खीज। उस्टे-सीध जामिहं खेत पर ते कीज॥

इसिलये नामका जप या कीर्तन करना चाहिये। इसिसे छाभ-द्वी-छाभ है, हानि नही। जिन्हें विश्वास न हो वह भी एक बार परीचाकर देख कें फिर जैसी इच्छा हो करें। सिर्फ दलील और तर्कमें समय नष्ट करना ठीक नहीं। उन्न थोडी है। वह भी घडी-घडी घटती ही जाती है—

'गाफिल तुसे घडियाल य देता है मनादी। गरदूँने घड़ी उन्नकी इक और घटा दी॥' इसिलिये—

'शाम-नामकी लृट हे लृट सकें ता लृट।
अन्तकाल पळतायगा प्रान जॉयेंग हृट॥'
इसके सिवा यह भी याद रखनेकी बात है—
'फिलासफीकी वहसंक अन्दर खुदा मिलता नहीं।'
डारको मुकक्षा रहे हे और सिंग मिलता नहीं॥'

एक बात थीर है। जैसे विषका म्वाभाविक धर्म मारना, अमृतका जिलाना, अग्निका जलाना है बैसे ही हरि-नामका भी कल्याण करना है। जान-अनजान, हैंस या रोकर चाहे जैसे अग्निमें हाथ डालनेसे जल जाता है, विष खानेसे मृत्यु और अमृतसे श्रमरता हो जाती है। वैसे ही हरि-नाससे भी कह्याण हो जाता है। गोस्वाभी नलसीदासजी भी कह गये हैं—

'माव कुमाब अनस्र आऊसहूँ। नाम जेप मगल दिमि दसहूँ॥ राम-नाम सुन्दर करनारी। ससयविहँग उदाबनहारी॥

महापापी श्रजामिलके मुक्ति पानेका कारण भी नाम-महिमा ही है। मरनेके समय उसने अपने लडके 'नारायण' को पुकारा, पर आ गये साजात्नारायण और हो गया उसका उद्धार । यही नामका अलैकिक गुण है।

श्रतण्य अशंकित हो हरिसाम-कीर्नन करना चाहिये और जहाँनक बने इसका प्रचार भी करना चाहिये। इसमें आपदा दूर होती है और मुख प्राप्त होता है। यह बढ़ा ही कल्याणकारी हैं। इसकी महिमा श्रीमृत हैं—

ंगमनसर्काहें नाम-गुन गाई। । फिर मेरी गिनती ही क्या है ? श्राजकल तो इसकी बिरोप श्रावश्यकता है, क्योंकि—

'किलियुग केवल नाम अधारा।'

कल्याण और मुखका इससे बढ़कर सहज उपाय स्रोर कोई नहीं।

> 'राम-नाम मनिदीप घर जीह देहरी द्वार । तुरुसी मीतर बाहरहूँ जी चाहसी उजियार॥

## श्रीमद्रह्मभाचार्य और ईश्वर

( लेखक-पं • श्रीपुरुषोत्तमजी शर्मा चतुर्वेदी, साहित्याचार्य )

#### उपऋम



स समय श्रीमद्रलभाचार्यचरण भूतलपर आये, उस समय लोगोंकी यह स्थिति नहीं थी कि वे ईश्वरपर ही विश्वास न करते हीं। उस समय भारत-वर्षमें यवन साम्राज्य था। यवन लोगोंमें श्रन्य विरोधी बार्तोंके होते हुए भी, इसमें कोई सन्देह नहीं कि, वे ईश्वरपर हद विश्वास

रखते हैं। जैन, चार्याक आदि अनीधरवादी लोग उस समय पहलेमें ही प्रायः शास्त हो चुके थे, श्रतः श्रीमहलुभाचार्यको ईश्वर-सिद्धिपर स्वतन्त्र विचार करनेका कोई श्रवसर नहीं था। तथापि शास्त्रीय विचार करने समय यत्र-तन्त्र ईश्वरके विषयमं कुछ बानें उनके प्रन्थोंमें श्रा गथी हैं, आज हम 'कल्याए' के पाठकोंके समक्ष उन्हीं विचारोंको संकलित. परिष्कृत श्रथम विद्युत करके रख रहे हैं।

#### क्या ईश्वर है ?

यह एक ऐसा विचित्र प्रभ है कि इसका उत्तर 'हाँ' और 'नहीं' दोनों ही तरह देना बड़ा कठिन हैं। और यही होना भी चाहिये। यदि यह प्रवन प्रत्यत्त-प्रमाणसे इल कर दिया जा सकता तो सारी श्रनुपपत्तियाँ निवृत्त हो जातीं और प्रायः सभी बह्मज्ञानी हो जाते। इसी श्रति कठिनताके कारण साधारण बुद्धिके लोग ईश्वरके अमिरवका निषेध करके अथवा उसके विरुद्ध विचार प्रकट करके श्ररयन्त सरलतासे छोगोंको बहुका सकते हैं। पर इन बातोंसे विचारशील लोगोंका ईश्वरके श्रम्मिखपरसे विश्वास उठ नहीं सकता । इसका कारण यह है कि संसारमें ऐसा कोई व्यक्ति नहीं, जिसे अपने निजके अस्तित्व-पर विश्वास न हो-अर्थात् वह यह समझता हो कि 'मैं कुछ नहीं हूँ।' और 'मैं कुछ हूँ' इसी विश्वासके साथ श्रपने अन्दर श्रपूर्णताकी प्रतीति अनिवार्य है। प्रत्येक मनुष्य इस बातका अनुभव करता है कि 'मैं अपूर्ण हैं' क्योंकि वह अपनी अशक्ति समझता है। यह अपूर्णता इस

बातकी सूचना देती है कि मैं किसी पूर्ण पदार्थका ग्रंश हूँ जिसमें संसारकी सब शक्तियाँ हैं और जिससे मुक्ते किसी ग्रंशमें ये प्राप्त हुई हैं।

अच्छा, अब यह सोचिये कि यह 'में' मानी जानेवार्ती चीज क्या है? सोचत-सोचते अन्ततः आपको इस
तत्त्वपर श्रवश्य ही पहुँचना पहना है कि यह वम्नु
'स्वप्रकाशकान' रूप है—अर्थात् यह 'में' पदार्थ वह
वस्तु है जिससे सारा जगत प्रकाशित होता है, पर यह
स्वयं अपने श्राप प्रकाशित होता है, हुसे श्रन्य कोई
प्रकाशित नहीं करता। हम सभी सांसारिक वस्तुओंको
सूर्य, अग्नि, विजली आहि पदार्थीं में प्रकाशित होते देखते
हैं। यदि ये पदार्थ प्रकाश न दे तो सारा जगत हमारे
लिये श्रन्थकारमय अथवा यो कहिये कि अज्ञानमय हो
जाय। पर सोचनेपर श्रापको प्रतीत होगा कि ये सथ-केसव प्रकाशक पदार्थ भी हमारी आरमज्योतिस ही प्रकाशित
होने हैं। यदि हम मुर्ज हो जायँ तो एक सूर्य क्या
करोड़ सूर्य उदय हो तब भी हमें किसी वस्तुका
बोध नहीं हो सकता। हसीलिये भगवनी श्रुतिने लिखा है—

'न तत्र मुर्थो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतांऽयमाग्नः। तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भाषा सर्वमिदं विभाति॥

वहाँ (आत्माके विषयमें ) न सूर्य प्रकाशित होता है, न चन्द्रमा तथा सब तारे मिलकर प्रकाशित होते हैं श्रीर न ये विजलियाँ प्रकाशित होती हैं, फिर इस अग्निकी तो बात ही क्या ? उस (आत्मा ) के प्रकाशित होने-पर यह सब श्रमुप्रकाशित होता है, यह सब उसके प्रकाशसे प्रकाशित हो रहा है।

पहले इस कह त्राये हैं कि जिले हम 'में' रूपमें समक्षे हुए हैं, उसकी अपूर्णताका वोध हमें हमेशा होता रहता है। इस देखते हैं कि हमें डाक्टरीकी कुछ वार्ते-का बोध होता है तो फिलासफीकी बार्तोका नहीं; यदि इन दोनोंका बोध है तो अन्य किसी बातका नहीं। और जिन कुछ बार्तोका बोध होता भी है तो वही अपूर्ण। इस प्रकृतिके रहस्यको—इस सृष्टिके तत्त्वको—पूर्यारूपसे न किसीने समझा है, न श्रागे कभी समझ सकता है।

इसीके साथ एक यात और समझनेकी है। जितने श्रपूर्ण पदार्थ हैं वे किसी पूर्ण पदार्थके झंश होते हैं। यदि आप एक ग्लोबर्मे बिजली चमकती देखते हैं तो वह श्रवस्थमेव उस अनन्त बिजलीका झंश है, जो सारे जगत्में व्यास है, ऐसा न होता तो एक ग्लोबकी बिजलीके साथ दूसरे ग्लोबकी बिजलीकी कुछ भी समानता न होती और जब जहाँ चाहिये वहाँ बिजली प्रकट नहीं की जा सकती।

श्राः आपको यह भी श्रवश्यमेव स्वीकार करना पढ़ेगा कि इस अपर्णरूपमें दिखायी देनेवाले पूर्वोक्त 'स्वप्रकाश-ज्ञान' की भी कोई अनन्त निधि हैं और वही हैं ईश्वर । श्रतप्र अगवती श्रुति कहनी है—'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म श्रयोत् त्रिकालमें अवाधित श्रनन्त ज्ञानका नाम ही ब्रह्म अथवा ईश्वर हैं श्रीर भगवद्गीतामें जीवको ईश्वरका श्रंश बतलाया गया है।

श्रतः यह सिद्ध हुआ कि मनुष्य यदि यह समझता है कि 'मैं कुछ हूँ' तो उमें अवश्य स्वीकार करना पहेगा कि 'ईश्वर अवश्यमेव हैं' श्रीर ऐसी दशामें ईश्वरके श्रम्तित्वका निषेध स्वयं अपने श्रापको धोखा हेना है तथा बुद्धिके सरासर विरुद्ध है।

#### ईश्वरका खरूप

उपर इस लिख आये हैं कि 'स्वप्नकाश अनम्त ज्ञान' क का नाम ही ईश्वर है, पर इसका यह अर्थ नहीं कि वह

\* इस अनन्त ज्ञानकी देशस्ताके विषयमे श्रीमद्रञ्जभाजायं-चरणने लिखा है---

'येष्वक्षरमात्रेऽपि वेदेन न विरोधन्त तस्वविदः । ...... किं किं वदन्तीत्याह—यस्विद्वनीयं ज्ञान द्वेतिनवत्तंक (तन्) नन्त्रमित्यधः । ...... श्रुतिन्द्रतिपुराणेषु तन्येव नामभेद इत्याह — 'क्रक्वेति परमात्मेति भगवानिति श्रुष्यते' इति ।

(भा० प्र० स्त० अ० २ श्लोक ११ की सुबोधिनी)

सिंघदानन्दरूप तु ब्रह्म स्वापकमन्ययम ।
सर्वशक्तिम्वतन्त्रं च सर्वज्ञ गुणविजितम् ॥
सजातीयविजातीयस्वगतदितवीजितम् ।
सन्यादिगुणमाइस्त्रेयुक्तमीत्पक्तिः सदा ॥
सर्वाधारे वश्यमायमानन्दाकारमुक्तमम् ।
प्रापश्चिकपदार्थानां सर्वेषां तदिहरुक्षणम् ॥

केवल ज्ञानरूप ही है। उसमें अन्य धर्म भी हैं। श्रीमह-ह्यभाषार्यने ईश्वरके खरूपका वर्णन इसप्रकार किया है-

'शहा 'सत्' अर्थात् सर्वदा विद्यमान है, सारे जगत्का नाश हो जानेपर भी वह हमेशा मौजूद रहता है। वह ज्ञानरूप है। वह आनन्दरूप है अर्थात् ईश्वरके तिरोभावका नाम ही दुःख है और ईश्वर मदा मुखरूप है। हमें जो कुछ सुख प्राप्त होता है वह उसीके एक ग्रंशरूपमें। वह स्थापक है-कोई स्थान ऐसा नहीं जहाँ वह न हो। वह श्रन्थय है-उसमें कभी कोई कमी नहीं होती। उसमें सब शक्तियाँ हैं। वह स्थानन्त्र है अर्थात् उसमें ज्ञानशक्ति और क्रियाशक्ति निरवधि हैं-अनन्त हैं। वह सब कुछ ज्ञानता है, उससे कोई बात छिपी नहीं है। वह प्रकृतिके गुणांसे रहित हैं।

संसारमें तीन प्रकारके भेद हैं। पहला जैसे एक पेड़का दूसरे पेड़से, यह सजातीय भेद कहलाता है; दूसरा— जैसे पेड़का परथरसे, यह विज्ञातीय भेद कहलाता है; दूसरा— जैसे पेड़का परथरसे, यह विज्ञातीय भेद कहलाता है; तिसरा—जैसे पेड़का फल-फुल श्रादिसे ( वे पेड़के एक श्रंशरूप होनेपर भी पेड़ नहीं कहला सकते ), यह स्वगत-भेद कहलाता है। ईश्वर हन तीनों भेदोंसे गहित है, अर्थान् वह जगत्मे किसी प्रकार भिन्न नहीं। वह सस्य, शौच आदि सहस्रों गुणोंसे सदा युक्त है वह सबका श्राधार है। माया उसके वशमें है। आनन्द उसका आकार है। वह सबसे उत्तम है, उससे उपर और कुछ नहीं। वह (जगद्रूप होने हुए भी) जगन्के सब पदार्थोंसे विलक्तण है। वह जगक्का उपादान-कारण है ( श्रर्थात जगन् उस ईश्वरूप पदार्थसे ही बना हुआ है) और वहीं निसित्त-कारण (वनाने

जगतः समवायि स्यात्तदेव च निमित्तकम् । कदािचद्रश्मते स्वास्मन् प्रविश्वेत्रियि किच्युलम् ॥ ""दः सर्वेत्रैव सन्तिष्ठजन्तरः सस्पृशेष्ठतत् । शश्रत् न न वेदेर्थ योऽनुविश्य प्रकाशते ॥ सर्वेवादानवसर नानावादानुरोधि तद् । अनन्तमूर्षि तद्द्रका कृटस्य चर्लमेव च ॥ विरुद्धनेर्वेवमीणामाश्रये (यो १) युक्त्यगोचरम् (र.१) भाविभीवितिरोभविमीष्टनं वश्रुक्तपतः ॥

( तत्त्वार्थदीर्पान बन्ध, शास्त्रार्थप्रकरण स्रोध ६५-७२)

१-निरविधक्तानीक्रयाशक्तियुक्तः स्वतन्त्री भवति ।

प्रकाश (तस्वदीपकी स्वकृत व्याख्या )

बाला) है। वह कभी अपनी आग्मामें रमण करता है (तब प्रलय होता है) और कभी आनन्दपूर्वक जगत्में रमण करता है (तब सृष्टि होती है।)

... ... वह सभी अगइ पूर्णतया रहता है, पर जिसमें रहता है उसे स्पर्श नहीं करता । उसका शरीर (जगत्के पदार्थ) उसे नहीं जान पाता । इस तरह जो अनुप्रविष्ट होकर प्रकाशित हो रहा है, उसमें किसी वाद (मत-मतान्तर) को श्रवसर नहीं और वह अनेक वादींका अनुसरण करनेवाला है अर्थान वास्तवमें कोई वाद ऐसा नहीं जो ईश्वरके स्वरूपको सममा सके और वैसे कोई भी वाद ऐसा नहीं कि जिसकी बात ईश्वरमें घटित न होती हो। उसकी अनन्त मुर्त्तियाँ हैं। वह पहाबकी तरह स्थिर हें श्रीर साथ ही चल भी है। सारांश यह कि वह सभी विरोधी धर्मीका आश्रय है। जगतके जितने परस्पर-विरोधी धर्म है वे सब उसमें विद्यमान है, उनमेंने युक्ति-हारा एकका निवारण नहीं किया जा सकता। जैसे कोई कहे कि पृथ्वीमें साँप रहते हैं तो चूहे नहीं रह सकते-यह बात मान्य नहीं, उसी तरह ईश्वरमें अमुक धर्म हैं और अमुक नहीं, यह कथन भी मान्य नहीं हो सकता।

वह आविभांव और तिरोभावके द्वारा बहुतेरे रूप धारण करनेके कारण सबको मोहित करता रहता है अर्थात् ईश्वर जगत्तके उन्हीं पदार्थों में कुछ धर्मोंको आविर्भूत करके और कुछ धर्मोंको तिरोभृत करके अनेक रूप धारण करता रहता है और इस तरह लोग चक्करमें पड़ जाते हैं।

यह है श्रीमद्रह्मभाचार्थने जो भगवरस्वरूपके विषयमें वार्ते लिखी हैं उनका संक्षेप ।

#### ईश्वर यदि है तो दिखायी क्यों नहीं देता ?

अब यह प्रभ उपस्थित होता है कि यदि ईश्वर है
श्रीर उसका उपर्युक्त प्रकारका स्वरूप भी है तो वह दिखायी
क्यों नहीं देता ? इसके विषयमें श्रीमद्वसभाषार्यचरणने
श्रीमद्वागवत प्रथम स्कन्धके श्राठवें अध्यायके १७-१६
श्रीकींकी ब्याक्या करते हुए लिखा है—

ईश्वर प्रध्यक्षसे तो दिखाबी देता ही नहीं, पर कार्य (जगत्) के द्वारा भी दिखाबी नहीं देता प्रधांत् जगत्रूपसे दिखाबी देनेपर भी ईश्वररूपसे उसके दर्शन नहीं हो सकते; क्योंकि वहाँ वह कार्यक्रपसे रहता है वहाँ कारणरूपसे नहीं धौर जहाँ कारणरूपसे रहता है वहाँ कार्यरूपसे नहीं — दोनों रूप एक साथ कहीं भी दिखायी नहीं दे सकते। अतः हमछोग कार्यरूप जगत्को ही देख सकते हैं, कारणरूपसे वर्तमान ईश्वरको नहीं देख सकते।

पेसी दशामें शंका की जा सकती है कि—'महाशय! तब आप सीधे शब्दोंमें यही क्यों नहीं कह देते कि—
ईश्वर वस्तुतः ही दुर्श्चय है, उसका जानना अत्यन्त किन्न अथा असम्भव है, न कि किसी साधनके अभावके कारण।' सारांश यह कि उसे जाना जा सकता है अधवा नहीं—यह नहीं कहा जा सकता। वेद स्वयं भी यही कहता है 'जो उसे (ईश्वरको) नहीं मानना उसने उसे मान रक्सा है और जिसने मान रक्सा है वह उसे नहीं जानता। वह एक ऐसी वस्तु हैं कि उसे विशेषरूपमें जाननेवाले बिरुकुल नहीं जानते और विश्वरक नानेवाले अध्वा तरह जानते हैं।' वेदमें यह भी लिखा है 'कीन हस तरह जानता है कि वह कहाँ हैं अर्थात् उसका किसीको पता नहीं।' अतः साफ-साफ यही कह ही जिये कि ईश्वर अज्ञेय ही है और उसके ज्ञानकी प्रार्थना क्यर्थ है।

इसके उत्तरमें कहा जाता है कि वह प्राणिमान्नके बाहर-भीतर (सब जगह) स्थित है, अतएव उसका ज्ञान भी सुलभ है। सब वस्तुओं में वस्तुस्परूप वही है—उसीके अस्तित्वसे ये सब वस्तुओं विद्यमान हैं। पर उसका समझानेवाला दुर्लभ है। तब आप कहेंगे कि उसे अज्ञेय क्यों कहा जाता है? इसका उत्तर यह है कि उसे विरुद्धभी समसानेके लिये—अर्थात् वह दुर्शेय भी है और सुज्ञेय भी—यह समझानेके लिये ऐसा कहा जाता है। उपर्युक्त श्रुतिका यही ताल्पर्य है। अतः यह सिद्ध हुआ कि ईश्वर सर्वत्र विद्यमान है अतएव उसका ज्ञान सुरुभ है।

इसपर यह प्रश्न होता है कि, जय ईसर बाहर-भीतर सब जगह विद्यमान है, तब सबको ईधरका प्रस्थक्ष बोध क्यों नहीं होता ? इसका उत्तर यह है कि उसके उपर मायाका परदा आ रहा है। इसका अर्थ यह है कि सब बस्तुओं में बस्तुस्वरूप होनेपर भी मायाके द्वारा अन्यवा प्रतीति होनेके कारण ईसरका प्रस्थक्ष बोध नहीं होता। त्रयांत् हमें सब चीजें दिखायी देनेपर भी वे श्वी-पुत्र,शत्रु-मित्र-उदासीन, हानिप्रद-लाभप्रद अथवा निरर्थक आदि रूपोंमें दिखायी देती हैं—वास्तविक स्वरूपमें नहीं। क्यों-कि मायाने उन सब वस्तुओंपर अहंता-ममताका जाल बिद्धा रक्सा है। अतः हमें अम हो रहा है और हमारी द्धा 'परयक्षिप न परयति' की-सी हो रही हैं—हम देखत-भूलीके चक्करमें आ रहे हैं।

आप कहेंगे- भाई, अमकी वात ठीक हो सकती है; पर सबको सब जगह अम नहीं होता, किन्तु किसीको किसी विषयमें हो सकता है। 'सारी दुनियाको भ्रम हो रहा हैं। यह कथन ठीक नहीं। क्योंकि भ्रम इन्द्रियके माध दोष रहनेसे होता है, इन्द्रियमें दोष न होनेपर अस कभी नहीं हो सकता । अतः जब हमारी इन्द्रियोंमें किसी तरहका दोष न हो नव, जैसे घट आदिका अमरहित बोध होता है, वैसे ईश्वरका भी शुद्ध बोध हो सकता है। तो इसका उत्तर यह है कि ईश्वर अधोक्षज है। अर्थात् इन्द्रियों-मे उत्पन्न ज्ञानमें ईश्वर नहीं समा सकता--इन्द्रियों के ज्ञान-का सामध्ये नहीं कि वह वहाँतक पहेंच सके। प्रतएव श्रुतिमें लिखा है कि-'इन्द्रियोंको ईश्वरने बाहरकी सरफ जानेवाली बनाया है, इसीसे ( मनुष्य ) बाहरकी तरफ देखता है, आत्माके अन्दर नहीं।' अनः ईश्वरके वस्तुस्बरूप होनेपर भी श्रीर सर्वत्र विद्यमान होनेपर भी उसका इन्द्रियोंसे प्रत्यच बोध नहीं होता । ( स्वोधिनी प्रव स्कंव अव स स्त्रीव ३७ – १६ देखिये )

#### ईश्वर और जगतका सम्बन्ध

शुद्धाद्वैत-सिद्धान्त (अर्थात् श्रीमद्वत्रभाचार्यके सत) में ईश्वर श्रीर जगतका नादास्य-सम्बन्ध है। ईश्वरसे जगत श्रीभन्न पदार्थ है। 'नच्वार्थदीप' (निवन्ध) में लिखा है—

 यह जगत् न प्रकृतिये बना हुआ है, न परमाणुओंसे, न असरूप है, न शहष्ट (प्रारच्य) आदिके द्वारा उत्पन्न और न असत्की सत्ता ही है—अर्थात् पहले कुछ नहीं था और अब दिखायी दे रहा है, किन्तु भगवान् अर्थात् जिससे उपर कोई वस्तु नहीं उस वस्तुके प्रयक्षसे बना हुआ है और न केवल उसके प्रयक्षसे बना हुआ ही है, किन्तु भगवद्रूप है। क्योंकि एक ईश्वर ही सत् पदार्थ है, यदि जगत्को उससे भिक्न माना जाय तो 'श्वसत्' की सत्ता हो जाय अर्थात् जो वस्तु कभी नहीं थी उसका अस्तिग्व हो जायगा, जो कि सर्वथा विरुद्ध है।

यह जगत् मायाद्वारा उत्पन्न होता है अर्थात् माया इसकी उत्पत्तिका साधन है। यह माया भगवान्की एक शक्ति है। भगवान्में जो सर्वरूप बन जानेकी शक्ति है उसे ही माया कहते हैं, जैसे कि पुरुषमें काम करनेकी शक्ति।

सारांश यह कि, ईश्वरकी उम ताकतका नाम जिमके द्वारा वह सब तरहके रूप धारण कर सकता है 'माया' है। उसके द्वारा ही वह सर्वरूप बना हुआ है। जगनमें उससे भिन्न कोई वस्तु नहीं। यह माया भी ईश्वरसे अतिरिक्त पदार्थ नहीं, किन्तु ईश्वररूप ही है; क्योंकि शक्ति शक्तिमान्में भिन्न नहीं हुआ करती।

अतः यह सिद्ध हुआ कि भावानने अन्य किसीका भ्राश्रय न लेते हुए अपनी शक्तिये श्रपने आग्मारूप इस जगतको बनाया है।

श्रापका सिद्धान्त है कि --

आसीव तद्विदं सर्व ब्रद्धांव तदिदं तथा । इति श्रुत्यर्थमादाय साध्य सर्वेयेथामति ॥ अयमेव ब्रद्धावदः शिष्टं मोहाय करिपतम् । (तस्वदंगि, सर्वेनिशयप्रकरण, कारिका १८४)

'यह सब आगमा ही हैं' 'यह सब बहा ही हैं' इस श्रुतिके अर्थको लेकर सबको श्रपनी-अपनी बुद्धिके श्रुतुमार सिद्ध करना चाहिये। यही बह्मवाद हैं, रोप सब लोगोंको चक्करमें ढालनेके लिये कल्पना की गयी है।

यह सिद्धान्त होनेपर भी जगत्में तीन प्रकारके अधिकारी हैं। उत्तम श्रिधिकारी जगत्को भगवान् समझते हैं; मध्यम अधिकारी भगवान् ये जगत्की उत्पत्ति मानते हैं और कार्य-कारणमें तादान्त्य-सम्बन्ध होनेके कारण जगत्को भगवानके समान मानते हैं। मूर्ख अधिकारी

शक्तिः सर्वभवनसामर्थ्यस्या तत्रैव स्थिताः यथा पुरुवस्य कर्मकरणादै। सामर्थ्यम् । तेन जनामर्थ्यनान्यानुपज्ञावनेन स्वात्मरूपं प्रपन्नं कृतवानिति फल्तिम् ।

(तस्वार्धदीपानेवन्भ, शा० प्र०२७ वीं कारिकाका प्रकाश

<sup>\*</sup> अयं प्रपत्नो न प्राकृतः, नापि परमाणुजन्यः, नापि विवक्तीत्मा, नाप्यदृष्टादिद्वारा जातः, नाप्यमतः मत्तारूपः, किन्तु भगवत्कायः—परमकाष्ठापत्रवस्तुकृतिसाध्यः । तादृशोऽपि भगवद्रुषः, अन्यथा ससतः सत्ता स्याद्। ……माया द्विभगवतः



भगवान्—शिवरूपमे

मगवान्को प्रखयकर्त्ता मामते हैं और अगल्को नाश होने-वास्त्री बस्तु; स्रतः भगवान्के सर्वदा विद्यमान रहनेके कारण और जगल्के नाशवान् होनेके कारण भगवान्-को जगल्से भिक्त मानते हैं।

( श्रीमद्भागवत १-५-२० की सुबोधिनी)

#### ईश्वरकी प्राप्तिका उपाय

श्रीमद्वल्लभाषार्यने---

वैराम्यज्ञानयोगैश्च प्रमणा च तपसा तथा। पकंनापि दढेनेशं भजन् सिद्धिमवान्नुयात्॥ (निवन्य, शा० प्र० ९.६)

—की व्याक्या करते हुए लिखा है—'पाँच क्रांगींसे युक्त पुरुष भगवानकी भक्ति करें । उनमेंने पहला श्रंग है वेराग्य, क्योंकि वेराग्य न हो नेने भगवानका श्रावेश नहीं होता । क्रतः भजन सिद्ध नहीं हो सकता । दूसरा श्रंग है ज्ञान, जिसका अर्थ है सब पदार्थोंका श्रीर भगवानका यथार्थ स्वरूप समझना; इसके क्रभावमें निश्चय न होनेले प्रकृषि नहीं हो सकती । तीसरा श्रंग है थोग-श्र्यांत् चिक्तका प्रकाम करना, क्योंकि मनके चञ्चल रहनेपर भक्ति नहीं हो सकती । चांया श्रंग प्रेम है, प्रेम न होनेले भक्ति स्वतः फलरूप नहीं हो सकती, क्योंकि बिना प्रेमके भक्तिमें रस नहीं आता । पाँचवाँ श्रंग है तप, तप न होनेपर हेहादि कथा रहते हैं, ऐसे हेहादिसे भक्ति सिद्ध नहीं हो सकती । तपसे देह-इन्द्रिय आदि परिषक हो जाते हैं ।

होने तो ये पाँचों ही चाहिये, पर पाँचोंका समुदाय दुर्छभ है, अतः पाँचोंमेंसे एकको भी दृद्धस्के यदि ईश्वर-का भजन करे तो मनुष्य झवरय सिद्धिको प्राप्त होता है। इसके बाद आपने किखा है—

> पवं सर्वं ततः सर्वं स इति ज्ञानयोगतः। यः सेवते हर्रि प्रेग्णा श्रवणादिभिरुत्तमः॥ प्रेमामावे मध्यमः स्वाञ्जानामावे तथादिमः। उमगारणमावे तु पापनाशस्ततो मवेत्॥

इन छोकोंकी व्याख्या 'आवरया-भंग' का आशय लेते हुए यों है— वेदोंके अनुसार ईश्वरका ज्ञान वो प्रकारका है— 'सब कुछ ईश्वरसे हैं' यह गीण ज्ञान और 'ईश्वर ही सब कुछ हैं' यह मुख्य ज्ञान; इन दोनों प्रकारके ज्ञानोंसे युक्त होकर प्रेमके साथ श्रवण-कीर्तन श्रादि प्रकारसे जो भक्ति करता है वह भक्तिमार्गमें उत्तम भक्त कहळाता है। जिसे वेदार्थका ज्ञान नहीं है, पर प्रेमसे भक्ति करसा है वह मध्यम भक्त है, अथवा प्रेमरहित ज्ञान हो तो वह भी मध्यम भक्त है, अथवा प्रेमरहित ज्ञान हो तो वह भी मध्यम भक्त है। यहाँ इतना और समझ लेना है कि ज्ञानके अभावमें यदि प्रेम उत्कट हो तो मध्यम मक्त होता है, अन्यथा हीन कोटिका। और प्रेम तथा ज्ञान दोनोंसे रहित होकर जो भगवस्था करता है तो उससे पापका नाश होता है। सारांदा यह कि प्रेम-ज्ञान-रहित भगवस्येवक भक्त नहीं, किन्तु धर्मात्मा होता है।

#### उपसंदार

इस तरह संज्ञेपमें श्रीमहह्मभाचार्यका ईश्वर-विषयक सिद्धान्त दिखाया गया है। पर वास्तविक सिद्धान्त तो उनका यह है कि—

> अहोकिकं तत्त्रमयं न युक्खा प्रतिपद्यते । तपसा वेदयुक्खा वा प्रसादान् परमात्मनः॥

धर्यात् ईषर एक ऐसा प्रमेय है जो युक्तिसे नहीं समझा जा सकता। उसके बोधके केवल तीन साधन हैं— एक तप, दूसरा वेदानुसारिणी (न कि केवल) युक्ति-अर्थात् वेदवाक्योंका मनन और तीसरा तथा सबसे मुख्य उपाय दे परमाश्मा—आत्माके भी आत्माकृप उस प्रमुकी कृपा।

इन सब वातोंका विस्तार श्रीमद्वसभाचार्यके निवन्ध, सुदोधिनी, अणुभाष्य आदि प्रन्थोंमें देखा जा सकता है। आज्ञा है, कृपालु पाठक अभी इसनेसे अपना सन्तोष कर छेंगे।

श्रीकृष्णापंणसम्तु ।



### विनती

यह दरियाकी बोनती तुम सेतो महराज। तुम भृंगी मैं कीट हूँ मेरी तुमको लाज॥
—दिश्या साहिब मारबाइवाले

#### लीला-लावगय

(केवन-पुरोहित भीप्रतापनारायणनी 'कविरक')

(1)

हंशर ! कैसे कहँ तुम्हारा में बर-वर्णन ? वर्णनीय तुम नहीं और में सावारण जन । किर भी पेसा जान, तुम्हीं मुझमें रहते हो । करते-हरते तुम्हीं, तुम्हीं सुनते-कहते हो । किसता हूँ दो शब्द में, क्योंकि भाव तुम भर रहे । मैं तो कुछ करता नहीं. तुम्हीं सभी कुछ कर रहे ॥

(1)

के करके अवतार और बन प्रतिदिन-बन्मा
रहते हो तुम विमो ! किस तरह सदा अजन्मा ?
मुक्के तुम्हारा कप नहीं दिसकाई देता—
तो भी दर्शन नित्य तुम्हारा मैं कर तेता ।
रोम-रोममें रम रहे, तो भी तुम्हें न अनिता ।
नहीं प्रमो ! पहचानता, अझुत तुम्हें सकानता ॥

(1)

'इंबर कुछ भी नहीं, सभी कुछ यह माया है। नड़ तत्त्वोंसे बनी स्वयं सबकी काया है।'

पेसा कहते आज मूदतम नो मानव हैं--
मितन-बुद्धि हैं, मोहमस्त हैं, वे दानव हैं।

सवांऽविष ! सर्वत्र ही, रहते हो तुम सर्वदा।

फैक रही संसारमें, सुखद तुम्हारी सम्पदा।

(4)

माया क्या है, ईश ! तुम्हारी वह छाया है।
तुम उसके हो नाथ, तुम्हारी वह जाया है।
स्वामी हो तुम और तुम्हारी वह दासी है।
विश्वनाथ तुम और तुम्हारी वह काशी है।
कारण हो तुम और वह कार्य-रूप वन मोहती।
सूक्मकप तुम और वह स्यूत-कप वन सोहती॥

(+)

हो तुम गन्ध अमन्द और वह पृथ्वी ठज्ज्वत । हो तुम रस-माण्डार और है वह निर्मल-जल । हो तुम रूप अनूप और वह ज्योति मनोरम । हो तुम सुन्दर-स्पर्श और वह स्पर्शन अनुपम । तुम सुद्धदायक शन्द हो, स्वच्छ-नील-आकाश वह । हाम जोड़ रहती खड़ी, सदा तुम्हारे पास वह ॥

(1)

माया कहते उसे, महा तुम कहलाते हो।
वह हो माती प्रकृति, पृष्ठव-पद तुम पाते हो।
शहर हो तुम और दिन्म वह शक्ति तुम्हारी।
सीता है वह और राम तुम हे। असुरारी।
राषा है वह कृष्ण तुम, जीवन तुम वह देह है।
तुम उसके आधार हो, विश्वकृष वह गृह है।

**(•)** 

रहते हैं सब बीव तुम्हारे होकर वशके।

महा-मनुरतम-सिन्धु तुम्हीं हो अद्भुत-रसके।

केकर जग-कावण्य हो रहे तुम कुक्षप हो।

घरते कप अनेक, विश्वमें तुम अनूप हो।

हरे ! त्रिलोकीनाय ! तुम निज-मकोंके दास हो।

रहकर उससे दूर भी तुम प्रेमीके पास हो॥

(=)

## सर्वस्रष्टा

( लेखक----भावालकृष्णजी वस्दुवा बी० ४० )

अपने चारों ओर दृष्टि-निश्लेष करनेपर मुझमें एक भावना जागृत होती है। वह है—इस विस्तृत विशव एक महान् झाँकीके अतिरिक्त और कुछ नहीं।

प्रातःकाल स्निग्ध-उपा-लालिमान्वित लाल-पीले-नीले-हरे फूलोंको नव्यश्री-प्लावित देखता हूँ, ओस-विन्दुओंको हरीतिमा-राजिपर मोतियों-सा जगमगाते पाता हूँ, मन्द-मन्द मलय-समीरणका मृदुल म्पर्श अनुभव करता हूँ, इठला-इठलाकर किलोल करती लहरियोंकी सृदुछ रागिनी सुनता हूँ और कह उठता हूँ—कितना सौन्दर्थ! कितना लावण्य!

मध्याह्ममें ब्यम्त पुरुषोंके कार्य-कलाप देखता हूँ। कोई ब्रुतगति भागा जा रहा है, तो कोई अपनी बम्तुकी प्रशंसा करने-करने नहीं अधाता; कोई पल-पजपर लाखोंका बारा-स्थाग कर रहा है, तो कोई उदर-पूर्तिकै लिये पसीना बहानेमें लगा है और मैं कह उठता हूँ—कितनी शक्ति! कितनी विभूति!

सम्ध्याको सुनता हूँ किमोकी प्रशंसा, किसीकी निन्दा।

कोई चिन्ता और दुःखाँकी कहानी कह रहा है, तो कोई हास्य और ध्यंग्यसे चतुर्विक् गुँजा रहा है, किसीका मुखदा उदास है, गति शिथिल है, तो किसीपर कान्ति दमदमा रही है, मस्ती और मादकता बरस रही है और मैं उलमते करूण भावसे सोचता हूँ—कितना वैयम्य !कितना विरोध !

जब कभी रात्रिको आँखें खुल पड़ती हैं, तो देखता हूँ—नील गगनमें चन्द्रमा तारिकाओंसे कीहा कर रहा है; मीठी-मीठी शीत उमद रही है; समस्त विश्व निद्राकी शान्त, निश्चिन्त, सुखद गोदमें पड़ा है और मनमें भाव उठता है— कितनी शान्ति! कितना सुख!

सोचता हूँ—यह सुन्दर छावण्य, सशक्त विभूति, विषम विरोध और शान्त सुख किसकी सृष्टि है? मानव-महरवका यह निर्माण नहीं। क्षणभंगुरताका यह परिचम नहीं। यह अमर है, अपरिवर्तनीय है।

ऐसे ही समय मेरी नास्तिकता बास्तिक बन जाती है।
मुझे विश्वास हो जाता है कि मनुष्य जिसका निर्माण किया
हुआ सजीव पुतका है, उस मानव-इतर शक्तिका बस्तित्व
अमाद्य नहीं।

## कल्याणका मार्ग

( लेखक--जैनधर्मभूषण बह्यचारी औरगितकप्रसादजी)

मानव-जातिका कर्तच्य है कि अपने कल्याणके मार्ग-को ढुँदे और अपने जीवनको सफल बनावे।

वासवर्मे एक अन्तरंग छोक है, तूसरा वहिरंग लोक है। जहाँ जब-चेतनका मिश्रण है और केवलमात्र जब-ही-जब है, वह सब बहिरंग छोक है। इसके मोहमें पढ़ा हुआ यह मानव विषयान्ध होकर, नाना प्रकार पापकर्म बाँधकर भव-भवमें भटका करता है। जो अन्तरंग छोकको पहचानता है, वही कल्याणके मार्गको पा लेता है। अन्तरंग छोक एक केवल धारमाराम है जो पूर्ण ज्ञानमय, पूर्ण शान्तिमय, पूर्ण आनन्दमय, अमूर्तिक, चिदाकार है, वही परमैधर्यमय परमेश्वर है, वही सर्व ज्ञेयोंमें ज्ञानद्वारा ज्यापक होनेसे विष्णु है, वही परवद्यस्वरूप है, वही आनन्दक विधाता है, इससे ब्रह्मा है; वही कर्म-वन-संहारक है, इससे सह हैं; वहीं सर्वज्ञ, सर्वदर्शी है, इससे बुद्ध हैं, वहीं परभ मंगलका कर्ता है, इससे शिव हैं; वहीं सर्व प्राथों में महान् है—स्वपरप्रकाशक है, इससे खूषभ हैं और वहीं सर्व पुरुषों में उत्तम है, इससे पुरुषोत्तम है—वह आरमाराम ही परमारमा है। वह ज्ञानानन्दका महान् अद्भुत गम्भीर सागर है। इन्द्रियजनित, चिक्कण भतीन्द्रिय, शाश्वत, परम नृक्षिकारी और निराकुल आरिमक सुलका वहीं एक सुलसागर है। जो मानव वहिरंग लोकके मिलन जलसे कल्लोक करना लोड़ अन्तरंग लोकके झीर-जलवत् परम निर्मल जलमें की हा करता है—उसीके रसका पान करता है, वहीं कस्याणका मार्ग पाता है। अन्तरंग लोकमें श्रद्धापूर्वक रमण करना ही मोच-मार्ग है, सर्व पाय-मलको खुद्दानेवाला है, संसारी आरमाको शीध ग्रुद्ध बनानेवाला है, यहीं धर्म है। जो इसको भारे वह धर्मारमा है। वही धर्मात्मा भगवान् परमारमाका अन्तरंग दृष्टिले दर्शन करता है, परम मुख-शान्तिका लाभ करता है, बीतरागताकी बुद्धि पाकर रागद्वेपादिको मिटाता है। आरिमक धनन्त बलको चमकाता है। कहा है—

> 'निज घटमें परमात्मा, चिन्मूरित भइया। ताहि विलाकि सदृष्टिभर पण्डित परक्षेया॥'

जो इन्द्रिय-रसोंके स्वादौंसे मुख मोड आरिमक रसका स्वाद लेता है, वही ईश्वरकी सची भक्ति करता है-वही सची आत्मानुभृतिरूपी राधाका श्राराधक, पक्का उपासक है। जो आस्मिक गुरूपमें स्वान करता है, यही पवित्र हो जासा है। बालक-वृद्ध-युवाको, स्त्री तथा पुरुषको, क्षत्रिय-ब्राह्मण-वैश्य तथा झुटको, शासक व प्रजाको, स्यापारी व मजुरको, सेठ व सेवकको, ऊँच व नीचको निरन्तर प्रातःकाल और सायंकाल कम-से-कम पाँच मिनटके लिये तो आरिमक विश्रान्ति-गृहमें जाकर विश्राम करना ही चाहिये। सर्व बहिरंग लोकसे बेखवर हो जाना चाहिये। यही सची पूजा है, इस पूजाके करनेमें हर कोई स्वतन्त्र है, कोई किसीको रोक नहीं सकता । यहाँ अछत तथा छतका विकल्प नहीं है । श्रारिमक मन्दिरमें परमारमादेव विराजित हैं, उसके चरणका स्पर्श हर कोई प्रेमी आस्मा कर सकता है। जो इस नित्य-कर्तब्यको पालता है वही मानवीय करूयाण हम्तरान करता है। सर्व विश्व पृक्ष-सतादि, पश्च-पक्षी आदि मानवादि प्राणियोंसे भरपूर है। हरएक प्राचीके भीतर अन्तरंग छोक समान है। सबको समान निरखकर हस्व और दीर्घका भाव हटाकर जो विचार करता है वह परम साम्यभावका आश्रय करता है। उसे समतादेवीका प्रत्यच दर्शन हो जाता है, वह विश्वप्रेमका हार गरेमें पहन छेता है। सर्व विश्वके जह-चेतन-सिश्रणरूप प्रायािका भी अवस्रोकन किया जाय तो सबमें समानता है। सब ही जीवित और सुखी होना चाहते हैं। यही विचार श्रहिंसा-बलको जागृत कर देता है, इसमे द्याका भाव मनमें उमद आता है। यही भाव स्वरका-पररक्वामें प्रवर्तन कराता है। यही भाव साधुकी परम अहिंसक और गृहस्थको यथासम्भव श्रहिंसक बना देता है। जो संकल्पी हिंसासे बचाता है, आरम्भीमें यथाशकि यक्षमे वर्ताता है, निरर्थक हिंसा नहीं होने देता है! जो भाव तन-भन-धन सब दुसरेकी सेधार्थ अर्पण कर

देनेकी प्रेरणा करता है, यह मानव-जीवनको कल्याण-कारी बनानेवाला यही अहिंसक भाव है। कुछ कल्याणकारी वाक्योंका छाभ पाठकराण छैं।

> विरम किमपरेणाकार्यकालाहरून स्वयमपि निभृतः सन् पश्य वण्मासमकम् । दृदयसरिस पुंसः पुद्गलाद्विज्ञपान्ना ननु किमनुपलन्धिर्माति किजापलन्धिः ॥

भावार्थ-- ऐ आई ! विरक्त हो, तृथा कोलाहरूमे क्या ? स्वयं ही निश्चल होकर लगातार छः मासतक उस एकको अनुभव कर तो क्या तेरे हृदय-सरोवरमें पुद्रल जड़में भिक्न परम तेलस्वी आस्माका लाभ न होगा ! अवस्य होगा ।

निजमहिमगतानां भित्रविक्षानशक्तया भवति नियतमेषां शुद्धतत्त्वेषण्डममः । प्रकृतिसासिकान्यद्रव्यदृरं स्थितानां भवति स्ति च तस्मिलक्षयः कर्ममोक्षः ॥

भावार्थ — जो भेद-विज्ञानकी शक्तिमे अपने आरमाकी महिमामें रत हो जाते हैं, उनको तियतरूपसे शुद्ध श्वारमबलका लाभ होता है। ऐसा होते हुए ही उन परदृष्यों ये दूर रहनेवालींको परम निश्चल अविनाशी मोलका लाभ हो जाता है।

मुद्धस्विमि श्रीमुभगत्वमदनुते
द्विषन् त्विमि प्रत्यमवत् प्रतीयते ।
भवानुदासीनतमस्तयोगि
प्रभो परं स्थित्रमिद तवेहितम् ॥

भावार्य--जो आपसे मित्रता करता है, वह परम-लाभको पाता है, जो आपसे द्वेष करता है वह प्रस्थयके समान छोप हो जाता है। आप तो हे प्रभु! दोनोंपर उदासीन हैं तो भी आपकी चेष्टा वही आश्चर्यमय है।

> सुङ्गामिलाषानलदाहमृर्चिलतं मना निजं ज्ञानमयामृताम्बुभिः । विदिष्वपस्तवं विषदाहमाहितं यथा भिषममृत्रगुणैः स्वविग्रहम् ॥

भावार्य — सांसारिक मुखकी इच्छारूपी अग्निके दाहसे जलते हुए मनको अपने आत्मज्ञानमय अञ्चलके जलमे उसी तरह दुशा दाल जिस तरह वैद्य विषके दाइसे मूर्ज़ित शरीरको सम्ब्रॉके द्वारा विषरहित कर देता है।

## प्रकृतिमें परमेश्वर

( तेखक---रेवरेण्ड श्री अर्थर ई. मैस्मी )

क्या ही यदार्थ वचन है---

'The fool hath said in his heart there is no God.'

'सुर्ख अपने मनमें यह लहकर सन्तोप कर लेता है कि ईश्वर नहीं है।'

वाम्तवमें इस बातके बहुसंस्थक प्रमाण सर्वत्र विद्यमान हैं कि कोई सर्वथ्यापक एवं सर्वोपित चैतन्यशक्ति अवश्य है। इसको सिद्ध करनेके छिये इमें झात लगसे अज्ञात तस्वका अनुसन्धान करना होगा। इस स्वयं विद्यमान हैं, इस विषयमें किसीको तनिक भी सन्देह नहीं है। इमारे जीवनका एक स्वरूप यह भी है कि इम उस अळश्य-शक्तिको व्यवहारमें छा सकते हैं, चाहे इम स्वयं प्रपने हाथसे उसका प्रयोग करें अथवा अप्रत्यक्षरूपमे इस भौतिक जगत्के उन तस्वोंके सहारे करें जो इमारे आस-पास मौजूद हैं और जिनके अन्दर उस शक्तिने पहलेमें ही काम करना ग्रुरू कर दिया है। किसी Cylinder मैंसे Piston को उपर उदानेकी दो वैज्ञानिक प्रक्रियाएँ हैं, एक तो धपने हार्योकी शक्ति उत्ताना और दूसरे किसी Boller के अन्दर पानीको वाष्यमें परिणातकर उस वाष्पके हारा अपनी निगरानीमें उसको कैंचे उठवाना।

इस नयी-नयी वनस्पतियों और कई प्रकारके सुन्दर पदार्थों को उसी प्रकार उत्पन्न कर सकते हैं, जिस प्रकार प्रकृति-के द्वारा इस कार्यका सस्पादन होता है। इस अपने प्रयोजनकी सिद्धिके लिये अथवा केवल विनोक्के लिये सूर्यकी रिम्मयों-का कई नृतन एवं रोचक प्रकारोंसे उपयोग कर सकते हैं। सूर्यके प्रकाशके अभावमें इस कृत्रिम प्रकाश उत्पन्न कर सकते हैं। कहाँ तक गिनावें, इस हजारों तरहसे अपनी मुद्धिके द्वारा प्राकृतिक शक्तियोंका उपयोग कर सकते हैं। एवं अपनी इच्छामुसार उनमें उत्तर-फेर कर सकते हैं। इस प्रकार प्रपनी परिभित शक्तिके समुसार इस मझाण्ड-तक्तको रच सकते हैं। जिस कामको इस अपनी संकहप-शक्ति प्ररणा एवं आदेशके धनुसार अधूरे ढंगसे कर सकते हैं, वही कार्य प्रकृति प्रधिक पूर्णता एवं व्यवस्थाके साथ प्रति-दिन होता रहता है और यह उस समयसे होता आ रहा है जब इमारा अथवा इमारे-जैसे भीर किसी चेवनायक प्रायोका असिरव ही नहीं या। इसमे हमारा यह अनुमान
िसी प्रकार अनुचित नहीं कहा जा सकता कि विश्वके
अन्दर एक ऐसी अन्य निरपेक्ष संकल्प-शक्ति काम कर रही
है जिसके साथ इमारी संकहप-शक्तिका वही सम्बन्ध है जो
इमारे दैनिक जीवनके प्रत्येक कार्य में किसी प्रधान कर्मचारीके
साथ उसके अधीनस्थका अथवा स्वामीके साथ उसके नौकर-का होता है। अतः यह स्पष्ट है कि हमें इस संसारमें उसके
विकास एवं व्यवस्थामें विवेक्ष्पण भाग लेनेके लिये जन्म
दिया गया है और यद्यपि हमें अपने-अपने अधिकारका काम
करनेके लिये कुछ स्वतन्त्रता अवस्य दी गयी है किन्तु इमारे
लिये सदा अपने सर्वनियन्ता एवं सर्वादेश प्रभुके नियमों
एवं छादेशोंका पालन करना आवश्यक है।

इस विश्वकी रचना एवं इसके सञ्चालनके सम्बन्धमें समय-समयपर कई प्रकारके सिद्धान्तींका प्रतिपादन किया गया है । उन सब सिद्धान्तोंकी समालोचना न करके हम एक बात निःशंक होकर कह सकते हैं कि सारे ज्योतिषियों एवं पदार्थ-विद्या-विशाददोंका इस विषयमें एकमत है कि विश्वके भ्रतीत कालका इतिहास एवं उसकी वर्तमान स्थिति यह बन्छाती है कि उसके अन्दर एक शक्ति निरन्तर ऐसी सावधानीसे कार्य कर रही है कि उसके द्वारा अससे अथवा किसी आकस्मिक कारणसे या ग्रनियमिनताके दोपसे सौर-मण्डलके किसी ग्रह, उपग्रह, नक्षत्र और तारेको कभी क्षति नहीं पहुँचती । अवश्य ही कभी-कभी प्रत्यक्षमें ऐसा प्रतीत होता है कि इस विश्वके महान् सन्चालनमें त्र्टि हो रही है, किन्तु वाम्तवमें वे बृटियाँ अपने ही अज्ञानसे अथवा प्राकृतिक नियमीको पूर्णतया न समझनेके कारण होती हैं, उस नियामक शक्तिके प्रवन्धमें कहीं भूल नहीं होती । इसमें कोई सन्देह नहीं कि प्राकृतिक शक्तियाँ नियमपूर्वक एवं इंगके साथ क्रमनः अव्यक्तमे व्यक्तकी और अग्रसर होती हुई कार्य करती रहती हैं। इदयमान एवं भ्रद्रय-जगतमें परस्पर निरन्तर क्रिया-प्रतिक्रिया होती रहती है जिसके अन्दर बड़े-से-बड़े तार्किकको भी सृष्टिके बादिमें तथा इस समय भी एक निश्चित उद्देश एवं व्यवस्था इष्टिगोचर हुए बिना नहीं रह सकती । उस सनातन पुरुषके लिये अतीत अथवा भविष्यकी कल्पना नहीं हो सकती, उसके द्वारा सदैव किया होती रहती है। प्रसिद्ध भूगर्भ-विद्या-विद्यारद प्रो॰ लायक ( Professor Lyall ) ने उन क्रमिक एवं बहुधा होनेवाले पार्थिव विकारोंके सम्बन्धमें यह लिखा है—

'भूगर्भ-विद्याका अध्ययन हमें यह वतलाता है कि पृथ्वीकी वर्तमान आकृति ही असंख्य जीवोंके निवासके योग्य हो, यह वात नहीं है। अतीत कालमें उसकी जो आकृति थी वह भी उस समयके प्राण्योंकी व्यवस्था और रहन-सहनके लिये अनुकृल ही थी। समुद्रों, विस्तृत भू-भागों (महाद्वीपों), द्वीपों तथा उनके अल-वायुमें बरावर परिवर्तन होते रहे हैं। साथ ही जीवोंके अन्दर भी परिवर्तन होते रहे हैं किन्तु ये सारे परिवर्तन वर्तमान कालकी वनस्पतियों एवं प्राण्योंके परिवर्तनके अनुरूप ही हुए हैं इससे यह न्पष्ट विदित होता है कि विश्वके अन्दर आदिसे अन्ततक एक ही उहोब्य काम कर रहा है।

चार्ल्स डारविन (Charles Darwin) जैसे वैज्ञानिकोंने अपनी गवेषणाओंसे यह निर्विवाद सिद्ध कर दिया है कि प्रकृतिके अण्दर कोई दिव्य शक्ति सदैव काम करती रहती है जो उन जीवोंको छाँट-छाँटकर उनकी वंश-परम्पराको कायम रखती है, जो पृथ्वी-तछकी भौतिक अवस्थाके पृर्ण्यानया अनुकृत् है। मनुष्यकी उत्पत्तिके छिये सथा छोटे-छोटे जीवोंसे बड़े-बड़े जीवोंके विकासके लिये एक नवीन नियमका छागू होना आवश्यक हो गया है। वह नियम है The law of sexual selection अर्थान् नारीहारा नरका छुनाव। बारविन (Darwin) के सिद्धान्त्रके अनुसार इस नियमका आधार यह है कि बड़े-बड़े जानवरोंमें नर-जातिके अन्दर ही आकर्षकता होती है, जैसे पिक्षयोंमें नर-पक्षीके पंख अधिक रंग-विरंगे एवं देखनेमें सुन्दर होते हैं। अर्थांच प्राकृतिक विवेक (Natural selection) से नर-जातिके

अन्दर ये गुण चिरस्थायी हो गये हैं। इसके अतिरिक्त जीवोंकी अनेक जातियोंमें इन गुणोंका पूर्ण विकास केवल यौदन-कालमें और किन्हीं-किन्हीं जातियोंमें केवल उस अनुमें होता है जो मिथुनोपयुक्त (Breeding season) होती है। उस लेखकका कहना है कि यह बात विश्वासमें नहीं भारी कि यह सब छीछा उहे श्यहीन हो। अ

इसप्रकार हमें उस अहब्य एवं सर्वस्थापक शक्तिका पता लगता है जिसके विषयमें वैज्ञानिकोंका यह अनुभव है कि वह जब-पदार्थीका सञ्चालन करती है और जिसे स्पन्द (Motion), ऊच्मा (Heat), प्रकाश (Light), रासायनिक किया (Chemical activity) इत्यादिके स्वरूपमें भौतिक शक्ति (Physical Force) कहते हैं और सजीव प्रकृतिके क्षेत्रमें जिसके व्यापारको प्राण-शक्ति (Vitality) अथवा जीवन-शक्ति (Vital energy) कहते हैं। साथ ही हमें यह भी पता चलता है कि वह शक्ति एक एवं अखगढ है श्रीर कतिपय नियमों (Laws) के धनुसार अथवा एक ही अटल विधानके अनुसार एक निश्चित योजनाको चरितार्थ कर रही है । अन्तमें उस शक्तिके कार्योपर विचार करनेये तथा उसकी कार्य-प्रशाली-पर ध्यान देनेसे यह सिद्ध होता है कि यह शक्ति एक सर्वश एवं सर्वदर्शी चैतन्य-शिकके अधीन तथा उससे साक्षात सम्बद्ध रहकर कार्य करती है। विश्वके अन्दर शक्ति और ज्ञानके इस समन्वयको मनुष्यने श्रेष्ठता (Goodness) का आदर्श समझा और इसीकिये उसे ईश्वर (God) के नामसे पुकारना प्रारम्भ कर दिया ।

'गगन-मराइल उस परमारमाकी महिमाका बसान करता है चौर चनेक ग्रहों और नक्षत्रोंकी पंक्ति उसकी चनुपम कारीगरीका प्रमाण है।

## मन भगवान्में

सत समरथ में राखि मन, करिय जगतको काम। जगजीयन यह मन्त्र है सदा सुक्ख विसराम॥

---जगजीवन साहेब

<sup># &#</sup>x27;It is incredible that all this display should be purposeless.'

<sup>†</sup> The Heavens declare the glory of God and the firmament showeth His handiwork.'

## ईश्वर नहीं तो कुछ नहीं

( साधु टॉक्स्टॉय )

(1)

छोग अनेक प्रकारसे हें बरका सरण करते हैं, लेकिन उसे समझने और अनुभव करनेका मार्ग सबका एक ही है।

( ? )

कोग कहते हैं, ईश्वर स्वर्गमें रहता है, वे उसे स्वर्गका राजा कहते हैं और वे यह भी कहते हैं कि वह मनुष्यमें रहता है।

जब कोई आदमी कुछ बुरा करता है, तो छोग उससे पूछते हैं— 'क्या तुममें राम नहीं है ?' और यह ठीक है। जिसे हम ईश्वर कहते हैं, उसे हम स्वर्ग और मनुष्य दोनोंमें देखते हैं। यदि हम शरद-ऋतुकी किसी रातमें आकाशकी तरफ देखें तो हमें तारे, तारे और तारोंसे भी परे अनन्त सितारे दिखायी पहते हैं।

शौर जब हम सोचते हैं कि इनमेंसे हर एक नारा हमारी इस पृथ्वीसे कई गुना बड़ा है; यह जो तारे हमें दिखायी पढ़ते हैं, उनसे परे सैकड़ों, हजारों, ठाखों तारे उनके-से या उनमे भी बड़े हैं; और यह कि न तारों-का अन्त है, न आसमानका, तब हम सममने जगते हैं कि कोई ऐसी चीज़ जरूर है जिसे हम प्रहण नहीं कर सकते। और इस 'कुछ चीज़' को जिसे हम प्रहण नहीं कर सकते, ईश्वर कहते हैं।

जय इस अपने अन्दर देखते हैं, तो इस अपने तहूँ अपनी झारमाको देखते हैं। यह झारमा न छुई जा सकती है, न सुनी जा सकती है, न देखी जा सकती है, न समझी जा सकती है, लेकिन और चीज़ोंकी अपेक्षा इस उसे अच्छी तरह जानते हैं और उसके द्वारा इस दुनियामें को कुछ भी है, उसका जान प्राप्त करते हैं । इसारी अपनी भाष्मामें यह जो भज्ञेय लेकिन सर्वज्ञ है, उसे भी इस ईश्वर कहते हैं।

इस तरह इस अपनेसे बाइर अपने आस-पासकी भौतिक सीमामें ईश्वरको जानते हैं और साथ ही आध्यारिसक सीमामें भी, जिसका इस अपनी चात्माके अन्दर अनुभव करते हैं।

(१)

मनुष्य यह अनुभव किये बिना नहीं रह सकता कि उसके जीवनके साथ कुछ किया जा रहा है, वह किसीका इथियार है। ब्रेकिन अगर वह किसीका दृथियार है, तो ऐसा कोई अवश्य होना चाहिये जो उसे निमित्त बनाकर काम करता हो। वह कोई जो उसे निमित्त बनाकर काम करता है, ईश्वर है।

(8)

मनुष्यको प्रेम करना चाहिये, लेकिन यह वास्तिक प्रेम उसीसे कर सकता है, जिसमें कोई बुराई नहीं है। इसिक्रिये ऐसी कोई चीज़ जरूर होनी चाहिये, जो बिल्कुल निर्दोष है। और सिर्फ एक ही ऐसी वस्तु है, जिसमें कोई बुराई नहीं है — ईरवर !

(4)

आप ईरवरका नाम लेनेसे बच सकते हैं, आप इस शब्दको टाल सकते हैं, लेकिन आप उसके असित्यको स्वीकार करनेसे बच नहीं सकते। यदि वह नहीं है, तो कुछ भी नहीं है।

[ अनु०-भीकाशीनाथ नारायण त्रिवेटी ]

## ईश्वर-विश्वास

मनसा वाचा कर्मणा जिनके है विश्वास! पलदू हरिपर, रहत हैं तिन्हके पलदूदास॥१॥ पलदू संसय छूटिंगे मिलिया पूरा बार। मगन आपने क्यालमें भाड़ पड़े संसार॥२॥

---पड्य साहित

## दर्शनों में ईश्वर

( लेखक-स्वामीकी श्रादयानन्दजी )



बस्त किलके भतापसे धर्महीन जगत-की दृष्टि कुछ दिनोंसे जगदाधार, जगित्रयन्ता हुंबरकी सत्ताको उड़ाने-की धोर लगी हुई है। सोवियट रूसमें तो भगवानके प्रस्तित्वएर बोट लेकर प्रधिक वोटोंसे भगवानको भगा दिया गया है, जिसके फलस्वरूप घर्डोंके

प्रार्थना-मन्दिर(गिर्जे)या तो तोड् दिये गये हैं या शिल्पकलाके कारखाने बना दिये गये हैं। इस देशमें भी ऐसी संस्थाओंकी कमी नहीं है, जहाँ ईरवरकी नितान्त अनावश्यकता बतलायी जा रही है। 'ईश्वर-सत्ताके माननेसे ही साखदायिक विरोध बदकर भारतके उद्धारमें देर हो रही है, लोग वृथा दलबन्दीमें फॅसकर जातीय एकताको नष्ट कर रहे हैं, बन्धनहीन निरंक्श स्वतन्त्र जीवनके लिये तो ईइवरका मानना सदाके छिये केवल मानसिक दासताको मोल लेना है, क्योंकि ईश्वर-सत्ताके स्वीकारमाग्रसे ही धर्म-बन्धन, कर्त्तव्याकर्त्तव्यका बन्धन,आचार-श्रनाचार-विचारका बन्धन-इसप्रकार अनेक बम्धन उत्पन्न होकर चित्तके स्वाधीनता-सुखको सदाके किये नष्ट कर डाजते हैं, अतः ईश्वर हो या न हो, हमें अपनी सुखमय जीवन-यात्राके निर्वाहके लिये उसकी कोई भी आवश्यकता नहीं है।' इसप्रकारकी दृषित विचारधारा भाजकलके भासुरी-प्रकृतियुक्त जीवींके हृद्यको बहुत ही कलुपित कर रही हैं । अतः इस निबन्धमें ईम्बर-सत्ताकी सरयतापर विचार करनेके पश्चात किस-किस वैदिक दर्शनने ईश्वरके विषयमें क्या-क्या सम्मति दी है, उसका दिश्दर्शन कराया जायगा ।

ईश्वरके श्रस्तित्वके विषयमें सन्देह करना केवछ अपने विवेकका गका घोंटना है। धीर होकर अन्तरारमासे पूछने-पर तो स्वयं ही पता लग जाता है कि श्वनादि, अनन्त सृष्टिके मूलमें कोई कर्त्ता अवस्य ही है। वेदानुमत समस शास्त्रीमें प्रकृतिको जब कहा गया है। देवोभागवसमें खिला है—

> जहाऽहं तस्य सान्निध्यात्त्रभवामि सचेतना । अयस्कान्तस्य सान्निध्यादयसश्चेतना यथा ॥

'जिसप्रकार चुम्बकके साक्षिध्यमें रहनेसे जह छोहेमें सञ्जलन-शक्ति आती है, उसी प्रकार ईश्वरके अधिष्टानसे जह प्रकृतिमें चेतनाजनित सृष्टि, स्थिति, प्रख्यशक्ति आती है। ' परन्तु वास्तवमें प्रकृति जड है। प्रकृतिका यह जडरव श्रधीत स्वयं कर्तृश्वराक्तिका अभाव केवल समष्टि-प्रकृतिमें ही नहीं किन्तु उसके परिणामजात पदार्थीके भी भंग-श्रंगर्मे देखनेमें आता है। पृथ्वी, जरू, वायु, अग्नि आदि प्रकृति-परिणामसे उत्पन्न सभी पदार्थ जह हैं। उनमेंसे किसीमें भी म्वयं कार्य करनेकी शक्ति नहीं है। पृथ्वी स्वेच्छासे भिन्न-भिन्न प्रकारका शस्य उत्पन्न नहीं कर सकती, जल स्वयं बरस नहीं सकता, वायु स्वयं नहीं बह सकता और अग्नि स्वयं भाँति-भाँतिके कार्य नहीं कर सकता । इनके अनदर अवश्य कोई न्यापक चेतन-सत्ता है. जिसके सञ्चालनमे ये सब जड वस्तुएँ श्रपना-श्रपना कार्य करती है। वही सर्वव्यापक सर्वाधिष्टाता प्रकृतिके प्रेरक चेतनसत्ता ईश्वर हैं । इसमें यदि यह सन्देह हो कि प्रकृति-परिणामजात पृथ्वी, जल, वायु, अग्नि आदिका स्वभाव ही शस्य उत्पक्ष करना, बरसना, बहना या जलाना इत्यादि है तो इसका समाधान यह है कि कियी प्राकृतिक वस्तुका स्वभाव तभी नियमितरूपसे कार्य कर सकता है, जब उसकी नियामक कोई चेतनशक्ति हो। माना कि पृथ्वीका स्वभाव शस्य उत्पन्न करना है, परन्त किय देशमें. किम कालमें तथा किस ऋतुमें कैसा शस्य उत्पन्न होना चाहिये, इसका नियमन कौन करेगा ? यह नियमन जद पृथ्वीके द्वारा कदापि नहीं हो सकता । इसके लिये पृथ्वीके अन्तर्विहारी नियामक चंतन होना चाहिये। जद स्वभावका परिणाम या क्रिया अन्धपरिणाम भन्धिकया है, चेतनसत्ताके श्रस्तित्वसे ही अन्धता नष्ट होकर उसमें नियमानुवर्त्तिता आ सकती है। जलका म्बभाव बरसना हो सकता है,परम्तु अनुके अनुसार ठीक-ठीक बरसना और जिस देशमें जिलनी 'वर्षा' होनी चाहिये, उसको उसी नियमसे ठीक-ठीक बरसाना तभी सम्भव हो सकता है जब जछराज्यके अन्तर्विहारिखी कोई चेतन सञ्चालक-शक्तिहो। इसी प्रकार वायुमें प्रवाहित होने-का सम्भरवमाव रह सकता है परन्तु वसन्त-ऋतुमें मक्क्-

## कल्याण



श्रीमानुजाचार्य



श्रीमध्वाचार्य

र्धावलभाक्तार्य



श्रीनिम्ब।कांचार्य

308

पवन बहुना, वर्षामें पूर्विदिशासे प्रवाहित होना, शीतकाळ-में पश्चिम या उत्तरसे और प्रीष्म-ऋतुमें पश्चिमने बहुना आदि नियमित वायुप्रवाह अन्धस्वभावके द्वारा कदापि सम्भव नहीं। इसके किये अवस्य ही स्वीकार करना पहेगा कि वायमगढलको नियमित सञ्चाछित करनेवाकी कोई नियामक चेतन सत्ता है। इस संसारके सामान्य कार्यमें देखते हैं कि अवतक चेतनकी सहायता और प्रेरणा न हो तवतक किसी जह वस्तदारा नियमानुमार कार्य नहीं हो सकता। ह्यास्त-ऋष्ये समझ सकते हैं कि अधिमें जलको वाष्प बना-कर उसी वाष्पके द्वारा नाना प्रकारके यन्त्र और हिन्निन द्यादि चला सकनेकी शक्ति अवस्य है परन्तु जिस परिमाणमे वाष्प बननेपर और जिस तरहरें। इजिन या मशीनमें उसके संयोग होनेपर हुन्तिन या मशीन ठीक-ठीक कार्य कर सकेगी, यह हिसाब या नियमानुसार वाष्प-संयोग करनेकी शक्ति अग्नि-में नहीं है। वह शक्ति श्रीनिका नियोग तथा वाष्पका मंयोग करनेवाले चेनन मनुष्यमें ही है जो नियमके अनुसार जलमें अग्निके संयोगद्वारा वाष्प बनाता है और उसी वाष्प-को ठीक परिमाणमें प्रयोग करके समस्त वाष्पीय यानों तथा यन्त्रोंको चलाता है। इसमें और भी विचारनेका विषय यह है कि, यशिप वाष्पमें हिजिन चलानेकी और इक्षिनमें गाड़ी खींचनेकी शक्ति है तथापि पदि जड इश्विनका चलाने-वाला कोई चेतन मनुष्य न होगा तो योग्य शक्तिमे निर्दिष्ट समयान सार रेलगाडीका चलना, नियमित स्टेशनपर रहरना, पुनः नियमित वेगके अनुसार म्टेशनमं चलना, आवश्य-कतानुसार वेगका न्यूनाधिक होना इत्यादि बार्ने कभी जद हिन्ननके द्वारा स्वतः नहीं हो सकतीं। जड अन्ध-शक्तिसं यह हो सकता है कि. यदि इक्षिन चल पड़े तो चलता ही रहेगा, कभी ठहरेगा नहीं और यदि कभी उहर जाय तो फिर चल नहीं सकेगा। नियमित चलने-ठहरने तथा वेगवान होनेके लिये किसी नियासक चेतन-शक्तिके ♦अधिष्टानको अवस्य ही आवश्यकता होती है। श्रव विचार करनेका विषय यह है कि, जब संसारके साधारण लौकिक कार्यके नियमित चलानेके लिये भी चेतन सत्ताकी आवश्य-कता होती है तो श्रनादि, भनन्त प्रकृतिका महान सृष्टि-स्थितिकार्य, जिसमें इतना श्रमोध नियम सदा ही प्रस्थक्ष हो रहा है कि एक पत्तीतक उसी नियमके बिना हिल नहीं सकतो, उसमें कोई सर्वध्यापी नियासक चेतन सत्ता नहीं है इसप्रकार करपना करना उन्मत्त चिन्ता और उन्मत्त प्रलापके सिवा और कुछ भी नहीं कहा जा सकता। यदि जह प्रकृति-

के सञ्चालक या अधिष्ठाता चेतन ईश्वर न होते तो कभी अनन्त कोटि ब्रह्मागडमयी विराट् प्रकृतिमें सृष्टि, स्थिति, प्रक्रयका नियमित कम नहीं रह सकता। सृष्टि-स्वभावमयी प्रकृति अनन्त कालतक मृष्टि ही करती रहती, कभी प्रलय-का समय नहीं भाता और यदि कभी प्रलय हो जाता तो प्रलयके गर्भसे नियमानुसार तथा निर्दिष्ट काळानुसार पुनः सृष्टिका उदय नहीं हो सकता। जीवोंको कर्मान्यार उच-नीच गति, रवि-शशिका नियमित उदय, ऋतुओंका नियमित विकास, शम्य-समृद्धिकी नियमित देशकालपान्नानुसार उत्पत्ति, दिवा-रात्रि, श्रमानिशा और पौर्णमासीका चक्रवत परिवर्तन, चन्द्रकलाका नियमिन विकास, भगवान भारकर-का राशिचकर्मे नियमित संक्रमण आहि सर्वती-जाउबस्य-मान प्राकृतिक कोई भी किया नियमित संघटित नहीं हो सकती । यह सभी विश्वनिदान, विश्वकर्ता, जगत्पाता, धनन्त करुणावरुणाकय परम पिता ज्ञानस्वरूप चैतन्यमय परमेश्चरकी अनादि, अनन्त प्रकृतिके अन्तर्हदयमें सर्व-व्यापिनी नित्यस्थिति और अधिष्ठानका कल्याणमय फल है, जिसको श्रद्धावान् भक्त प्रतिपल श्रनुभव करता हुआ परमानन्द-सागरमें छीन होता है, मिथ्या कुनक-कर्वशचित्र धज्ञानी नर्नाके अन्धकारमय हृदयमें इस ज्ञान-ज्योतिका विम्तार होना कठिन तथा उन्हांके क्रपा-कटाच-सापेच है।

अब यह बतलानेकी चेष्टा की जाती है कि किस-किस दर्शनने अपनी ज्ञान-भूमिके अनुसार परसंश्वरकी इस सत्ताको कहाँतक कैसे प्रकट किया है ?

ईरवरको व्यापक अद्वितीय सत्ता प्रकृतिविलासकला-सम्पर्कसे निर्तिस होनेके कारण, जिन दरानोंमें प्रकृति परिणाम, प्रकृति अथवा कार्य रक्षके साथ सम्बन्ध रखकर निज-निज ज्ञान-भूमियोंके अनुसार मुक्ति वतलायी गयी है, उन सव दर्शनोंमें ईरवर-सत्ताका प्रधाननया निर्देश अथवा मुक्तिके साथ साक्षात् सम्पर्क नहीं दिखलाया गया है। उन सब दर्शनोंमें केवल सुख-दुःख-मोहमयी प्रकृतिसे मुक्त होना ही अपवर्गका साधन है, प्रायः इसी प्रकारका सिद्धान्त बताया गया है जो उनकी ज्ञान-भूमि प्रकृतिसे यथार्थ ही है। परन्तु जिन दर्शनोंकी ज्ञान-भूमि प्रकृति-विकार तथा अन्यक्त-प्रकृतिसे अतीत-पदकी और मुसुक्षुको अप्रसर करती है, उनमें ईरवर-सत्ताके साथ निःश्रेयस्पदका साज्ञात् सम्बन्ध बतलाया गया है और इसीछिये उन सब दर्शनोंमें केवक प्रकृति-परियाम-जात दुःखकी जिल्लाको ही मुक्तिका लक्ष्य न बताकर नित्यानन्दमय परमात्मपद-में स्थितिको ही निःश्रेयस्पदका प्रधान साधन बतलाया गया है। अब उपयुक्त दो विभागोंके धनुसार किस दर्शन-में किसप्रकारसे ईश्बर-सत्ताका वर्णन किया गया है, इसपर बिचार करना है।

#### न्यायदर्शन

म्याय-दर्शनकी ज्ञान-भूमिमें भारमाकी प्रमेय-कोटिके भन्तर्गत करके इच्छा, हेप् प्रयत्न, सुख-दु:ख और ज्ञानको इसके कद्मग्रह्मसे बतलाया गया है। इच्छा, द्वेष आदि वास्तवमें अन्तःकरण-धर्म हैं। अतः इच्छा-द्वेषादिके साथ आत्माका सम्पर्क बतानेके कारण न्याय-दर्शनकी ज्ञान-भूमि त्रकृति-परिगासमे बहुत ही सम्बन्धयुक्त है, ऐसा सिद्धान्त है।ता है। जिस अणुको निस्य बताकर उसीके सम्मेलनसे न्याय-दर्शनमें समस्त सृष्टिकी उत्पत्ति बतलायी गयी है वह अणु भी वाम्तवमें प्रकृतिका ही विकारमात्र है। अतः प्रकृति-परिणाम नथा प्रकृतिके साथ साज्ञात्ररूपमे जिसकी ज्ञान-भूमिका सम्बन्ध है ऐसे स्याय-दर्शनमें ईश्वरकी अद्वितीय व्यापक सत्ताका साक्षात् सम्पर्क और वर्णन नहीं हो सकता। इसीलिये न्याय-दर्शनकी मुक्ति केवल प्रमाण-प्रमेयादि पोडश पदाधौंके तत्वज्ञानसे ही मानी गयी है अर्थात इन पवार्थीके तस्वज्ञानमे दुःखकी आत्यन्तिकी निवृत्ति होकर मुमुक्षको अपवर्ग-लाभ हो जाता है। इस अपवर्गके साथ ईरवरका कोई साक्षात् सम्बन्ध नहीं हैं। तथापि न्याय-दर्शन आस्तिक-दर्शन होनेसे कर्मफलके साथ उसमें ईश्वरकी निमित्त-कारणताका सम्बन्ध बतलाया गया है और श्रनुमान-प्रमाखद्वारा परोक्षरूपमं सृष्टिके साथ **ईरवरका** सम्पर्क भी कथन किया गया है। यथा---

> ईश्बरः कारण पुरुषकर्माफल्यदर्शनात्। (न्यायदर्शनः)

इसके भाष्यमें महर्षि वारस्यायनने कहा है--पराधीन पुरुषस्य कर्मफुकाराधनमिति यदधीनं स ईश्वरः ।
तस्मात् ईश्वरः कारणम् ।

जीवका पराधीन कर्म-फल-भोग जिसके अधीन है, वह ईश्वर है। अतः ईश्वर ही जीवके कर्म-फल-दाता है। इस तरहमे जड कर्मके चेतन प्रेरकरूपमे ईश्वरकी निमित्त-कारणताका सम्पर्क बतलाकर न्याय-दर्शनने अपनी आसिकताका परिचय दिया है। प्रसिद्ध स्थाय-वृत्तिकार विश्वनाथजीने इसी साहिकके २१ वें सुत्रमें—

'क्षित्यादिकं सकर्तृकं कार्यत्वाद् घटवत् ।'

— इसप्रकार स्त्रवृत्तिहारा संसारकी उत्पत्तिके प्रति ईश्वरकी निमित्त-कारणता प्रतिपत्त की है अर्थाद् घटकी उत्पत्तिके लिये जिसप्रकार कुम्भकार निमित्त-कारण् है उसी प्रकार जगत्की उत्पत्तिके लिये ईश्वर निमित्त-कारण् है। जिसप्रकार कार्य देखनेसे कारणका अनुभव होता है, उसी प्रकार कार्यवद्यारूप जगत्की देखनेसे उसके सृष्टि-कर्ता निमित्त-कारण्य ईश्वरका अनुमान होता है। यही प्राचीन न्याय-दर्शनमें ईश्वर-सत्ताकी सिद्धि है।

#### वेशेषिकदर्शन

वैशेषिकदर्शनकी ज्ञान-भूमि भी स्यूजतः न्याय-दर्शनकी तरह है। उसमें भी प्रकृति-परिणाम-जात सुख-दुःखादिके साथ मनके द्वारा आरमाका सम्यन्ध बतजाया गया है और द्वस्य-गुणकमोदि पट् पदार्थों के तरवज्ञानमे श्रास्यन्तिक दुःख-निवृत्तिरूप अपवर्गका वर्णन किया गया है। इस निःश्रेयस्के साथ केवल दुःख-निवृत्तिका सम्पर्क होनेसे नित्यानन्दमय बहापदके साथ इसका सम्यन्ध नहीं है। अतः वैशेषिकदर्शनोक मुन्तिके साथ ईश्वरका साक्षात् सम्यन्ध नहीं हो सकता। और न इसकी ज्ञान-भूमिके साथ ही ईश्वरका साक्षात् सम्यन्ध हो सकता है। तथापि वैशेषिकदर्शनने श्रपनी आस्तिकताको प्रमाणिन करनेके लिये न्यायदर्शनकी तरह अनुमान-प्रमाणकी सहायतामें जगदुत्पत्तिके लिये ईश्वरकी निमित्त-कारणता प्रतिपादिन की है। यथा—

'संज्ञाकर्मत्वस्मद्विशिष्टानां किङ्गस् 'ष्रत्यक्षप्रवृत्तत्वात्संज्ञाकर्मणः'

(वैशेषिक द०)

#### इन सूत्रोंके उपस्कारमें शंकर मिश्रजीने लिखा है-

'सज्ञानाम कर्म कार्य श्वित्यादि तदुभयं अस्मद् विशिष्टानां इंश्वरमहर्षाणां सत्त्वऽिष लिक्षम् । घटपटादिसंज्ञानिवेशनमिष ईश्वरसंकेताषीनमेव । यः शब्दो यत्र ईश्वरेण सङ्केतितः स तत्र साधुः । तथा च सिद्धं संज्ञाया इंश्वरिक्कत्वम् । यवं कर्मापि कार्यमपि ईश्वरे लिक्कम् । तथा हि श्वित्यादिकं सकर्तृकं कार्यत्वात्यस्वत् इति ।'

अर्थात् 'संज्ञा या नाम और कर्म अर्थात् चिति, भप आदि कार्य ये दो कौकिक मनुष्यसे विशेषतायुक्त ईखर, महर्षि आदिके प्रस्तित्वको प्रसाणित करते हैं। बट-पट आदि नामसे जो तक्तपदार्थोंका बोध हो जाता है उसमें ईखर-सङ्केत ही कारण हैं। क्षिति, अप आदि जब कार्य हैं, तो इनके वक्तांभी कोई ग्रवश्य होंगे, वही कर्त्ता ईखर हैं।

अतः यह सिद्धान्त निश्चित हुआ कि जगतुग्यसिके छियं ईश्वरकी घटकुलालवन निमित्त-कारणना है। यही वंशोपिकदर्शनका आग्निक-मन है। इस दर्शनके प्रसिद्ध टीकाकार प्रशन्तपातृचार्यजीने तो कई अन्य स्थानींमें भी वंशोपिकदर्शनके स्थानें सिर्ध ईश्वरका सम्बन्ध बताकर इस गम्भीर दर्शनकी परम ग्राम्निकता प्रतिपादिन की है। पदार्थ-समृहोंका नरव-ज्ञान ही मोक्षका कारण है इस प्रमंगमें प्रशन्नपादाचार्यजीने—

#### 'तच इंधरनंदिनाभिन्यकाद्वर्मादेवः

'वह तत्त्व-ज्ञान ईश्वर-प्रेरणाजनित धर्मसे उत्पक्त होता है'—ऐसा कहकर वैशेषिकदर्शनोक मुक्तिके साथ भी ईश्वरका परम्परा-सम्बन्ध बता दिया है। निरय परमाणुओं के संवातमे मृष्टि और विश्लेषण्ये प्रलयके विषयमें वैशेषिकदर्शनके सिद्धान्तींका वर्णन करते समय प्रशम्न-पाद्याचार्यजीने लिखा है कि 'सकल भुवनपित महेश्वरकी अर्जोकिक हुन्छा-शक्तिके द्वारा ही परमाणुओं में स्पन्दन-शक्ति उत्पन्न होकर हुस्प्रकार सृष्टि और प्रस्त्य हुआ करता है।

अनः वैशेषिकदर्शनकी परम आम्मिकता निर्विवाद मिद्ध है, इसमें किश्चित् भी सन्देह नहीं है। परवर्षोकालमें नव्य वैशेषिकोंने भी अनुमान-प्रमाणकी सहायतासे वैशेषिक-दर्शनमें ईश्वर-सत्ताकी विशेष सिद्धि की है और कहीं-कहीं ज्ञान आदि कई गुणोंके साथ भी ईश्वरका सम्बन्ध निर्णय किया है।

#### योगदर्शन

सप्त ज्ञान-भूमियों में नृतीय भूमिस्थानीय दर्शन योग-दर्शन है। इसमें प्रकृतिको अविद्या, अस्मिता, रागदं पादि दुःखों का श्रागार कहकर प्रकृतिके द्वारा बद्ध पुरुपकी उसमे मुक्ति होनेपर अश्यन्त दुःख-निवृत्तिरूप कैवस्यप्राप्ति होती है, यही योगका परम पुरुपार्थ बतलाया गया है, अतः दुःख-निवृत्ति ही मुक्तिका रूप्य होनेसे परमानन्दमय बह्मपदके साथ इस दर्शनकी ज्ञान-भूमिका साक्षात् सम्बन्ध वहीं है। योगदर्शनके अनुसार जब साधककी मुक्ति होती है उस समय पुरुष केवल स्वरूपस्थित होकर प्रकृतिके सम्पर्कका त्याम कर देता है, उसके साथ फिर प्रकृतिका बन्धन-सम्बन्ध नहीं रहता। परन्तु उससे प्रकृतिका अम्मित्व लुप्त नहीं होता है, केवल वह मुक्त पुरुष प्रकृतिके साथ कर्नृ त्व-भोकृत्व-सम्बन्धको छोड़कर उदासीनवल् प्रकृतिका द्रष्टा बन जाता है। अतः योगद्र्शनकी जान-भूमिके श्रनुसार भी मुक्तिके साथ ईश्वर-सत्ताका सालात सम्बन्ध नहीं है। तथापि परम आम्निक योगद्र्शनमें मुक्ति-प्राप्तिके साधनरूपसे ईश्वर-सत्ताका श्रपूर्व वर्णन किया गया है। यथा—

'ईश्वरमणिधानाद्वा' 'क्रेशकर्माविषाकाशयैरपरामृष्टः पुरुषविशेष ईश्वरः ।' 'तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबीजम्' 'स एष पर्वेषामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात् ।' 'तरय वाचकः प्रणवः' 'तज्ञपस्तदर्धभावनम्' 'ततः प्रस्कृचेतनाधिगमोऽध्यन्तरायाऽभावश्च' 'समाधिसिद्विरीश्वरप्रणिधानात्'

इन सब सूत्रों में ईश्वरका योगदर्शनोक्त स्वरूप नथा उनके ध्यान, उनके प्रति भक्ति और उनके दिश्य नामके जप-का फल बताया गया है।

योगदर्शनके-

'ईश्वरप्रणिधानाद्वा'

— इस सूत्रका अर्थ भगवान् वेदध्यास छिखते हैं—
'प्रणिषानाङ्कक्रिवेशंषादावार्जेतः ईश्वरस्तमनगृहाति अभिध्यानमात्रेण, तदभिध्यानादिष योगिन आसक्रतमः समाधिकाभः
फलक्ष भवतीति।

'विशेष भक्तिके साथ आराधना करनेसे साधकके प्रक्ति प्रसन्न होकर 'इसका श्रभीष्ट सिद्ध हो जाय' ईश्वर ऐसी इच्छा करते हैं जिससे शीघ ही योगीको चित्तवृत्तिनिरोध-द्वारा असंप्रज्ञात समाधिलाभ हो जाता है। इसप्रकारसे ईश्वरभक्तिहारा उपाय बताकर श्रगले तीन सूर्योमें महर्षि पत्रज्ञालिजीने ईश्वरका स्वरूप बताया है। ईश्वर अविद्यादि पद्धकेश, कर्म, कर्मफल और संस्कारसे रहित पुरुष-विशेष हैं। अर्थात् सांस्य-प्रवचनका जो पुरुष है उससे कुछ विशेष सत्ता ईश्वरकी है। योगदर्शनभूमिमें प्रकृति-सम्बन्धका विशेष अस्तिस्व रहनेके कारण वेदान्त्रस्थिकी तरह इसमें

ईश्वरकी व्यापक अद्रैत सन्ता प्रकट नहीं हो सकती। इसलिये प्रकृति-बन्धनयक सांख्यीय प्रकृषसे विद्यापता बतानेके अर्थ महर्षि पत्रअलिजीने भ्रपने दर्शनमें ईश्वरको 'पुरुप-विशेष' कहा है। इस 'पुरुष-विशेष' ईश्वरमें निरतिशय सर्वज्ञताका बीज है और कालके द्वारा परिच्छित्र न होनेसे वे ज्ञानी महर्षियोंके भी गुरु है। क्योंकि महर्षिगण चाहे कितने ही ज्ञानी क्यों न हो जायँ, वे कालके हारा परिच्छित होनेसे निस्य ईश्वरके ज्ञानको प्राप्त नहीं कर सकते। इसलिये ईश्वर महर्पियोंके भी गुरु हैं। इसके बाद परवर्त्ती तीन सूत्रों में ईश्वर-साधनका उपाय बनलाया गया है। जैसे प्रणव उसका नाम है, प्रणवके साथ ईश्वरका बाच्य-वाचक सम्बन्ध है, इस्लिये प्रणव-जप श्रीर उसकी अर्थभावनाके हारा प्रत्यगारमा-पुरुषका साक्षात्कार और व्याधि-संशयादि अन्तराय दूर हो जाते हैं । इसप्रकारमे ईश्वरभक्तिदारा समाधिसिद्धि और पुरुपकी स्वरूपोपलविध हो जाती है। यही आम्तिक-योगदर्शनोक ईश्वर-सत्ताका परिम्फ्ट प्रमाण है। इसके सिवा अनेक बहिरंग तथा अन्तरंग साधनोंमें भी योगदर्शनमें ईश्वर-प्रणिधानकी महिमा और उपयोगिता बतायी गयी है। यथा-

'तप स्वाध्यायश्वरप्रणिधानानि क्रियायोगः' 'शौजसन्तेषतपः स्वाध्यायश्वरप्रणिधानानि नियमाः'

ममाधि-भावना और अविद्यादि हेशदूरीकरणके लिये योगशास्त्रमें सो क्रिया-योगका उपदेश कियागया है, उसमें तप श्रीर स्वाध्यायके अनिरिक्त 'ईश्वरप्रणिधान' भी एक श्रंग है । यहाँपर 'ईश्वरप्रणिधान' का अर्थ महर्षि बेन्ड्यासजीने यह किया है —

'ईश्वरप्रीणवान-सर्वक्रियाणां परमगुरी अर्पण तत्करू-संन्यासो वा ।'

'ईश्वरप्रणिधानका अर्थ परम गुरु ईश्वरमें समल कर्मी-का समर्पण अथवा कर्म-फल-त्याग है।' दृसरे सूत्रमें यम-नियमादि यो के अर्थार्गोमेंने दितीयांग नियमका छक्षण यताया गया है जिसमें शौच, सन्तोप, सप और म्बाध्यायके अतिरिक्त 'ईश्वरप्रणिधान' को भी नियमके अन्यतम अंग-रूपसे बताया गया है। यहाँपर भी 'ईश्वरप्रणिधान' का अर्थ महर्षि वेदन्याजीने—

'तारमन् परमगुरी सर्वकर्मार्पणम्'

-- परम गुरु ईचरमें समस्त कर्मीका अर्पण ही इंडचर-

प्रणिधान है— ऐसा किया है। अतः योगदर्शनकी आस्तिकता सर्वथा निर्विवाद है, इसमें अणुमात्र भी सन्देह नहीं है।

#### सांख्यदर्शन

योगदर्शनकी तरह सांख्यदर्शनमें भी प्रकृतिकी प्रधानता होनेसे मुक्तिके साथ ईश्वरका साक्षाव सम्बन्ध स्थापित नहीं हो सका है। अनादि अविवेकहारा प्रकृतिके साथ पुरुषका औपचारिक सम्बन्ध हो जाता है। जिससे अध्यारम, अधिदेव और अधिभृत इन तीनों प्रकारके दुःखंके द्वारा पुरुष विमोहित हो जाता है । तत्त्व-ज्ञानका उदय होनेसे जब पुरुष श्रपने नित्य, शुद्ध, बुद्ध, मुक्त म्बरूपको समझ जाता है तभी पुरुषकी मुक्ति होती है। श्रतः प्रकृतिसम्बन्ध-विच्छेदद्वारा त्रिविध दःस्वकी आस्यन्तिक निवृत्ति ही सांख्य-ज्ञान-भूमिके अनुसार मुक्ति है। इसमें परमानन्दमय इक्कपटमें स्थितिके साथ मित्रका सम्बन्ध नहीं है। अतः इस दर्शनमें ईश्वरकी व्यापक सत्ताकी उपलब्धिके साथ मुक्तिका सम्बन्ध नहीं हो सकता । जिस पुरुषकी स्वरूपी-पलब्धिद्वारा सांख्य-भूमिमें मुक्ति बतलायी गयी है, वह पुरुष जीवशरीरस्थित कृटस्थ चैनन्य है। ध्यापक ईश्वरकी जो निर्लिस, निर्विकार जानमय सत्ता प्रतिषिरश्चावच्छेदसे देहमें विद्यमान रहती है, उसीको कृटस्य चैतन्य या पुरुष कहते हैं । यह ईश्वरका हो देहावस्तिक यंश होनेके कारण सदा निर्तिप्त और नित्य शुद्ध, बुद्ध, मुक्त स्वभाव है। सांख्य-दुर्शनमें प्रकृतिके साथ उसी पुरुषके अनादि, औपचारिक सम्बन्धको 'स्फटिक लाँहित्यवत' बन्धन श्रीर सृष्टिका कारण माना है और तत्वज्ञानद्वारा उम श्रीपचारिक सम्बन्धकी निवृत्तिको मोच माना है। अतः मांग्यदर्शनके अनुसार जो मुक्ति होती है वह जीवशरीरमें कूटस्थ चैतन्यकी उपलब्धिके द्वारा होती है। उस समय पुरुष जान लेता है कि प्रकृतिके स्थल, सुश्म, कारण किसी विभागके साथ उसके कर्त्तु स्व-भोक् स्वका सम्बन्ध नहीं है। वह वास्तवमें प्रकृतिसे निष्ठिंस, उदासीन और उसका दृष्टामात्र है। यही सांख्यवृत्तीनोक मुक्ति है। अतः स्पष्ट है कि सांख्यीय मुक्ति-भूमिमें प्रकृतिकी व्यापक सत्ता अक्षुएण रहती है, ईश्वरकी न्यापक सत्ता जान महीं पहती, कैवल अपने शहीएमें स्थित ईबारका चैतन्यमय भाव उपलब्ध होता है। बातः अपने शरीरके विचारमे प्रति देहमें पुरुषकी भिश्च-भिश्न बहुत सत्ता मानना, प्रकृतिको निल्य मानना और अपनी ज्ञान-अमिमें

मुक्तिके लिये ईश्वरकी सत्ताके माननेका प्रयोजन न समझना सांख्य-दर्शन-भूमिके अनुसार ठीक है। तथापि सांख्य-दर्शनने अलीकिक प्रत्यस्की सहायतासे जो ईश्वरके अस्तित्वको माना है, उसके द्वारा सांख्यदर्शनकी विशेष आस्तिकताका परिचय प्राप्त होता है। यथा—

> 'योगिनामबाह्यप्रत्यकृत्वाच दोषः' 'कीनवस्तुलब्धातिशयसम्बन्धाद्वाऽदोषः' 'ईश्वरासिद्धः' 'मुक्तबद्धयोरन्यतराभावाच तरिसद्धिः 'उभयधाष्यसत्करत्वम्' 'मुक्तहमनः प्रशमा उपासासिद्धस्य वा'

'इन्द्रियोंकी सहायतासं लाँकिक प्रश्यक्षके अतिरिक्त योगिगण योगबलसे जो अतीन्द्रिय बस्तुओंका प्रत्यक्ष करते हैं, उसका सांख्य-ज्ञान-भृमिमें प्रयोजन न रहनेपर भी ऐसे प्रत्यच करनेमें कोई दोच नहीं है। योगिगण इस-प्रकार अलांकिक प्रत्यक्ष-जितारा अतीत, अनागत, सुहम, ब्यवहित वम्नुग्रीका भी अनुभव कर छेते हैं। जैसा कि ईश्वर अति सृष्टम नथा छीकिक प्रत्यक्तके अगोचर और इयिछये सांख्य-ज्ञान-भिमके अनुसार असिद्ध होनेपर भी योगिगण अमीन्द्रिय अर्छोकिक प्रत्यक्तके द्वारा उनको जान लेते हैं। लेकिक विचारसे सांख्य-भूमिमें ईश्वर सिद्ध नहीं होने क्योंकि ईश्वर न तो मुक्त ही हो सकते हैं और न बद्ध। मुक्त होनेपर उनमें अभिमानाभावये सृष्टि-कर्पृश्व नहीं था सकेगा और बद्ध होनेपर उनमें सृष्टिकी शक्ति ही नहीं आ सकेगी। अतः लौकिक प्रत्यन्न विचार्ये ईश्वर सिद्ध नहीं हो सकते।' इतना कहकर फिर सांख्य-दर्शन कहता है कि 'यद्यपि लौकिक विचारमें ईश्वरकी संसा प्रमाणित नहीं होती परन्तु मुक्तारमा पुरुषराण और उपामनाके हारा सिद्ध प्रस्थाण बारम्बार शास्त्रमें ईश्वरकी म्मुति कर गये हैं । इसिंश्ये ईश्वरके अम्तिरवके विषयमें सन्देह नहीं करना चाहिये ।' अर्थात् लौकिक प्रत्यक्षके हारा ईश्वर असिद्ध होनेपर भी मुक्तात्मा और सिद्ध पुरुषों-की अलौकिक प्रत्मक्ष-शक्तिके हारा सट्टा ही उपलब्ध होते हैं। इसप्रकारसे श्रास्तिकतापूर्ण विचारहारा निज ज्ञान-भूमिमें अप्राप्य होनेपर भी सांख्य-दर्शनमे ईश्वरकी सिद्धि की है। यह सांख्य-दर्शनकी विशेष आस्तिकताका हो निदर्शन है। बत्स-पोषणार्थ अचेतन दुग्धकी ब्रहृत्तिकी तरह पुरुषके भोग और मोक्षार्थ अचेतन प्रकृतिकी प्रवृत्ति हो

सकती है, ऐसा साधारण रीतिसे कहनेपर भी समिष्ट और व्यष्टि-प्रकृतिपर जयतक चेतनपुरुष और जीवका श्रिष्ठान नहीं होता है तवतक न सो जह-प्रकृतिमें परिणामकारिणी चेतन-प्रक्ति ही आ सकती है और न प्रकृति परिणामहारा मृष्टि-विम्नार ही कर सकती है, ऐसा अपने सुत्रोंद्वारा प्रतिपादित करके सांस्यदर्शानने श्रीर भी आम्निक्ताका परिचय प्रदान किया है। यथा—

> 'तत्सिन्नधानादिषष्ठातृत्वं मणिवत् ।' 'विशेषकार्येभ्यपि जीवानाम'

जिसप्रकार अयम्कान्तमिण्के पास रहनेसे ही छोहेमें चलन-शक्ति आ जाती है उसी प्रकार 'सांस्थमे अनन्त' चेतनामय पुरुपके अधिष्ठानमें समष्टि-प्रकृति कार्य करती है और प्रति पिण्डमें श्लीपचारिक बन्धनसे बढ़ जीवभावापक्ष पुरुपके अधिष्ठानमें व्यष्टि-प्रकृति कार्य करती है। यह बात पहले ही कही गयी है कि प्रकृतिपर अधिष्ठित पुरुप कृटस्थ चैतन्य है जो जीव-देहावच्छेदमें ईश्वरकी हो सत्ता है भीर—

'अनेनैव जीवेनात्मनाऽनुप्रविदय नामरूपे द्याकरोत् ।'

उसी परमात्माने जीवक्ष्यमें अनुप्रवेश करके नाम और रूपका विकार उत्पन्न कर दिया, इस छान्टोग्य श्रुखुफ सिद्धान्तके अनुसार वह चेतन-सत्ता जब ईश्वरका ही भावान्तरमात्र है, तो सर्माष्ट और व्यष्टि दोनों प्रकृतियों के साथ ईश्वरका सम्बन्ध सांख्यदर्शनद्वारा सम्बन्ध प्रतिपादित हुआ। केवल वेदान्तादि दर्शनों के साथ उसका इतना ही भेद रह गया कि वेदान्तदर्शनमें ईश्वरकी इच्छासे प्रकृतिका परिणाम और सृष्टि-किया मानी है और सांख्यदर्शनमें कृटस्थ चैतन्यके छाधिष्ठानमात्रसे प्रकृतिका परिणाम बताया है। फलतः आन्तिकताके विषयमें दोनों दर्शनों कोई विशेष विभिन्नता नहीं पायी गयी। अधिष्ठानमात्रसे प्राकृतिक परिणामके विषयमें स्मृतियों मी प्रमाल मिलता है। यथा—

निरिष्ठे सस्यिते रते यथा लोहः प्रवर्तते । सत्तामात्रेण देवेन तथा श्वायं जगजनः॥ अत आत्मनि कर्तृत्वमकर्तृत्वं च संस्थितम् । निरिष्ठत्वादकर्तासौ कर्ता सन्तिधिमात्रतः॥

जिसप्रकार इच्छारहित भ्रयस्कान्समणिके पास रहनेये ही लोहेमें चेष्टा होती है, उसी प्रकार ईश्वर या पुरुषके अधिष्ठानमात्रसे ही संसारकी किया होने लगती हैं। इस विचारसे आश्मामें कच्चृश्व भी है और अकच्चृश्व भी है, क्योंकि इच्छारहित होनेसे वे अकत्तां हैं और साक्षिप्यद्वारा कच्चों भी हैं। यही पुरुषरूपसे प्रकृतिपर ईश्वरका अधिष्ठान है चौर यही सांस्यवदांनकी परम आम्तिकताका परिचय है। मीमांसाद्यांनों ईश्वरकी 'विभुतया अनन्त सत्ता' का वर्णन किया गया है और अपनी ज्ञान-भूमिमें प्रयोजन न होनेसे सांस्यव्यांनमें ईश्वरकी 'संख्यया अनन्त सत्ता' का वर्णन किया है।

#### कर्म-मीमांसा-दर्शन

इसके अनन्तर मीमांसा-दर्शनांकी भूमियोंमें परमारमा-के ऐश्वर्य, माधुर्य और ज्ञानभावकी कमशः पूर्णतया सिद्धि की गयी हैं। ऐश्वर्य-भावमें परमारमा ईश्वर ग्रदृष्टके विधाता, पुरुषके फलदाता, पापियोंके शासनकर्ता और धमंके प्रतिष्ठाता. सर्वशक्तिमान् भगवान् हैं। यज्ञ उनका म्बरूप हैं, वेद उनकी वाणी या निश्वास है और देवतागण उनके आज्ञाकारी—उन्हींकी देवी विभृतिके स्वरूप हैं। यही कारण है कि कर्म-मीमांसा-दर्शनमें वेद, वेदानुकूल यक्ष-भेद कर्म और देवताओंकी इननी महिमा बनायी गयी है। यथा, कर्म-मीमांसामें—

'अप्तायस्य कियार्थत्वादानर्थस्यमतदर्थानाम् ।' और भी---यजते स्वर्गकामः । यजतेर्जातमपूर्वम् ।

अपाम सोमं अमृता अभूम । अक्षरम ह वे चातुर्मास्य यात्रिनः सुकृत भवति । सर्वान् कोकान् जयित, मृत्युं तस्ति, पाष्मान तस्ति, ब्रह्महत्यां तस्ति योऽश्वमेषेन यजेते ।

बेदकी यज्ञप्रतिपादिका श्रुतियाँ ही मुन्य हैं। यज्ञके हारा असृतत्व लाभ होता है। यज्ञीय मोमपान करके सब असर हो जाते हैं। चातुर्मास्ययाग करनेवालेको अक्षय पुरयलाभ होता है। अध्मेध्यज्ञहारा लोकजय, मृत्युज्ञय, पाप-जप श्रीर ब्रह्महत्या-जैसे पापपर भी विजयलाभ होता है। इसप्रकारमे कर्म-मीमांसा-दर्शनमें यज्ञकी महिमा बताकर प्रकारान्तरसे कर्म-मीमांसा-दर्शनमें यज्ञकी महिमा बताकर प्रकारान्तरसे कर्म-प्रेर के देवताओं की महिमा, यज्ञक्य भगवान् विष्णुकी महिमा और यज्ञकिया बतानेवा है वेदके कर्त्ता हैं सरकी महिमा बतायी गयी है। यही कर्म-मीमांसादारा ईश्वरकी ऐसर्य-भाव-वर्णनका रहस्य है।

#### भक्ति-मीमांसा-दर्शन

इसके धनन्तर भक्ति-मीमांसा-शास्त्रमें ईश्वरके माधुर्य-भावका न्पष्टीकरण है। इस भावमें भगवान् द्यामय, न्नेहमय, प्रेममय प्रभु हैं। इस भावमें भन्तके निकट उनके प्राण विक्रीत हैं, करणाकी धारा आह्नवी-यमुनाकी धारा-रूपसे प्रवाहित हैं, जीवोंके हुःख तर करनेके लिये ( लोक-रृष्टिमें ) स्वयं धनन्त दुःखभीग उनका परमवत हैं, इस भावमें भृगुपदाधात उनके हृद्यका भृपण हैं, द्रीपदीका लज्ञा-निवारण परम पौरुप हैं और करुणाकी होमाधिमें समस्त ऐश्वयोंका आहुति-प्रदान जीवनका महावत हैं। इस भावमे भगवान् भन्तवरसल प्रभु हैं, करुणामय स्वामी हैं, प्रीतिमय सखा हैं, न्नेहमय पुत्र हैं और प्रेममय कान्त हैं। इसी भावकी अलाकिक मधुरनामें उन्हाने भन्त-शिरोमणि प्रह्लादमें क्षमा मौगी थी। यथा—

> केद बपुः क च वयः सुकुमाग्मेतत् केताः प्रमत्तकृतदारुणयाननास्तं । आलोकिनं विषममेनदभृतपवे अन्तस्यमह् ! मिटिमे समये विलस्बः॥

'कहाँ तुन्हारा यह सुकुमार कोमल शारीर और छोटी उम्र और कहाँ मदोन्मत्त निष्टुर हिरण्यकशिपुका तुन्हारे उपर प्रवल अध्याचार! इस स्रभृतपूर्व विषमताको मैंने ख्व देख लिया है, प्रिय! यदि मेरे स्नानेमें कुछ देर हो गयी हो नो मुझे क्षमा करो।' भिक्त-मीर्माया-शास्त्रमें इस माधुर्य-भावका भृरि-भूरि वर्षान है जैसा कि इस शास्त्रके प्रनिपादक महर्षि शाण्डिल्य और देवपि नारदके भिक्त-सूत्रोंके पहनेसे पता छगता है। वेदमें भी—

'रसा वै सः'
'आनन्दरूपं परम यद्विभातिः
'रसं क्षेत्रायं तन्ध्वाऽऽनन्दी भवति'
'आनन्दं ब्रह्मणे विद्वान् न विभेति कृतश्चन ।'

इत्यादि सन्त्रीके द्वारा इस भावका पूर्ण प्रतिपादन किया गया है। भक्ति-दर्शनके सूत्रकार महर्षि शाश्विष्टयके सतमें 'सा परानुरक्तिरीक्षरे' अर्थात ईरवरके प्रति परमप्रेम या अनुगमको भक्ति कहते हैं। देवर्षि नास्दने भी 'सा कर्म परमप्रेमरूपा' 'अमृतरूपा ख' 'यज्ज्ञास्वा मसो मवति, मार्ग्या भवति, आरमारामो भवति' इत्यादि सूत्रीं-के द्वारा ईरवरके प्रति परमप्रेमको ही भक्तिका लक्षण कहा है। भगवरप्रेममें मग्न हो जानेपर भक्तको बाहरी विषयोंका भान नहीं रहता है, वह उन्मत्त स्तब्धकी तरह रात-दिन परभारमाके रमण्में ही छगा रहता है। उसका हृदय-कमल सहस्रदल कमलकी तरह विकसित होकर श्रीभगवात्रके पवित्र चरण-कमलोंमें विजीनताको प्राप्त हो जाता है। यही मानव-जीवनका सार छन्न्य हें और इसी सर्वोत्तम जन्न्यकी प्राप्ति करानेके जिये ही मस्ति-मीमांसा-शास्त्रका पवित्र पुरुषार्थ है।

#### ब्रह्म-मीमांसा-दर्शन

इसके भनन्तर अन्तिम मीमांसा अर्थात् मझ-मीमांसा-दर्भनमें ईश्वर परमाय्माके भ्रन्यान्य भावंकि साथ उनके ज्ञानभावकी सम्यक् सिद्धि की गयी है।

बह्म-मीमांसा-दर्शनमें बह्मके उस अध्यारमभावकी मीमांसा की गयी है, जिस भावके साथ मायाका कोई सम्बन्ध नहीं है, जो भाव मायासे अतीत है और जहाँ माया लय हो रहती है। इसिलिये बेदान्त-दर्शनमें मायाको मिध्या और मान्त कहा गया है और जब मायाकी वस्तुमत्ता इस तरह-से अपनी भूमिमें श्रम्बीकृत हुई तो विश्व-जगत्को प्रकृतिका परिणास न कडकर ब्रह्मका विवर्त्त ही कहा जायगा। इमिलिये वेदान्त-दर्शनमें संसारको ब्रह्मका विवर्ष कहा गया है अर्थात् रज्में सर्प-अमकी तरह मोहिनी मायाके प्रतापसे ब्रह्ममें ही जगतकी आन्ति हो रही है, वाम्तवमें यह दश्य-मान संसार ब्रह्म ही है, एसा वेदान्त-दर्शनका सिद्धान्त है। वेदान्त-भूभिके अनुसार स्वरूपं पलब्धि-दशामें मायारहित तथा जगत् प्रत्यक्षरहित निर्गुण ब्रह्मभावमें स्थिति होनेके कारण ही उस दशाके अनुसार व्यावहारिक दशामें भी जगत्को ब्रह्मका विवर्त्त माना गया है, क्योंकि मायाके मिध्यात्व और जगत्के बहा-रूपत्वकी धारणा मुम्झ साधक-के चित्तमें जितनी प्रवल होगी, प्रपञ्चकी निवृत्तिके हारा म्बरूपोपल्रब्धि उतनी ही निकटवर्त्तिनी हो जायगी। अतः संसारको विवर्त्तित ब्रह्मका रूप कहना और उसी विवर्श-को जानकर आनन्दमय बहापदमें विराजमान होना मुक्ति है। ऐसा कहना निज ज्ञान-भूमिके अनुसार वेदान्त-दर्शनके लिये उपयुक्त ही है।

इस वेदान्त-दर्शनमें सगुण ब्रह्म ईश्वरकी सत्ता पूर्णतया प्रत्यक्ष होती हैं क्योंकि जब वेदान्तप्रतिपाद्य निगुण ब्रह्म मायासे धतीत हैं, तो माया-सम्बन्धीय सृष्टि, स्थिति पाक्षनादि सभी कार्य मायाशविकत, सगुण ब्रह्म ईश्वरके अधिकारमें ही होना चाहिये। इसक्तिये हस दर्शनमें ईश्वर- को जरात्का निमित्त और उपादान दोनों कारण ही माना गया है। निमित्त-कारण इसलिये कि उन्हींके द्वारा सृष्टि, स्थिति, प्रलयकार्य चलता है और उपादान-कारण इसलिये कि उन्हींपर सुवर्णमें कटक-कुण्डलकी नाई मायाने समस्त विश्वकी श्लान्ति हो दिखलाया है। उनकी निमित्त-कारणता-के विषयमें वेदान्त-दर्शनमें श्लोक सूत्र मिलते हैं। यथा—

'अन्माद्यस्य मतः' 'अगद्वाश्चित्वात्' इस्यादि

संसारकी सृष्टि, स्थिति श्रीर प्रलय सगुण ब्रह्म ईश्वरके द्वारा ही होती है। ईश्वर ही समम्त जगत्रके कर्ता हैं। उनकी उपादान कारणताके विषयमें भी बेदान्त-दर्शनमें श्वनेक सूत्र मिछते हैं।

यथा ---

'प्रकृतिस प्रतिज्ञादद्दान्तानुरेखात् ।'

इसके भाष्यमें श्रीभगवान् दांकराचार्यने किखा है:—

एवं प्राप्ते मूनः । प्रकृतिश्चोषादानकारणं च ब्रह्माम्युपगन्तन्यं
निमित्तकारणं च । न केवरुं निमित्तकारणमेव ।

सगुण बहा कैवल जगत्के निमित्त-कारण ही नहीं हैं अधिकन्तु उपादान-कारण भी हैं। फिर--

'यानिश्च हि गीयते'

-इस सूत्रके द्वारा भी उपादान-कारणता प्रतिपन्न होती हैं। 'तदनन्यत्वमारम्मणदान्दादिम्यः' 'तथाऽन्यप्रतिवेदात्'

इन दोनों सूत्रोंमें भी जगत और ब्रह्मकी एकता करके जिसप्रकार कुण्डल-वलय आदि सुवर्णालंकारोंमें वाम्नविक कोई भेद नहीं, केवल नाम-रूपका ही भेद है, वस्तुनः सब सुवर्ण ही है, उसी प्रकार जगत विविध नाम-रूप वेचित्र्य-पूर्ण होनेपर भी वास्तवमें ब्रह्म ही है। ऐसा कहकर जगत-के विषयमें ब्रह्मकी उपादान-कारणता विशेषरूपसे सिद्ध की गयी है।

'तसाद्ब्रह्मकामं वियदिति सिद्धम'

आकाश, वायु आदि भूतोरपत्ति सगुण ब्रह्म ईश्वरका ही कार्य है। इस सूत्रके हारा जगदुरपत्तिके विषयमें ईश्वरकी निमित्त-कारणता सिद्ध की गयी है। श्रतः वेदान्त-दर्शन-भूमिके अनुसार ईश्वरकी उभय-कारणता ही प्रतिपादित होती है। ब्रह्म सगुण है या निर्गुण, इस विषयमें ब्रह्मसूत्रमें कहा है—

'न स्यानतोपि परस्य उभयलिंगं सर्वत्र हि।'

ब्रह्म सर्वत्र उभयलिंग है, उपाधि-सम्बन्ध होनेपर भी निर्मुया-भावका विजोप नहीं होता है। ब्रह्म समुया और निर्मुया उभय ही है। इसमें यदि यह भापित हो कि ब्रह्म समुण होनेपर साकार हो जायँगे, इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनमें सुत्र हैं—

'अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात्'

बच्च निराकार हैं, उपाधि-सम्बन्ध होनेपर भी साकार नहीं होते। 'प्रकाशनत् चानैयर्थम्' जिसप्रकार सूर्यका प्रकाश आधार-भेदसे सरल, वक आदि भाव धारण करता है उसी प्रकार निराकार बच्च भी उपाधिके द्वारा नानारूप प्रसीत होते हैं, वास्तवमें उनका कोई रूप नहीं है। रूप न होनेपर भी उपाधि-संयोगसे यदि ससीम हो तो इस सन्देहके उत्तरमें वेदान्त-दर्शन बनाता है—

'अंताऽनन्तेन तथा हि निंगमः

श्रद्धके सगुरा अथवा निर्गुण दोनों ही स्वरूप अनन्त हैं। 'प्रकाशास्त्रयदृहा तेजस्त्वात्ः

प्रकाशरूप व्रद्धामं सगुण-निर्गुण-भेद कंवल उपाधि-भेदसे है, स्वरूपगत कोई भी भेद नहीं है। इसप्रकार निर्गुण ब्रद्धामं स्वरूपतः अभिन्न मायोपाधियुक्त सगुण ब्रद्धा ईश्वरसे जगत्की उत्पत्ति होता है, इसलिये घटकुलालवव निमित्त-कारण ईश्वर कहे गये हैं। अब इसमें प्रश्न यह होता है कि जब ईश्वर चेतन हैं और जगत् श्रचेनन हैं तो चेतन ईश्वरसे अखेतन जगत्की उत्पत्ति कंमे हो सकती हैं? इसके उत्तरमें वेदानत दर्शनमें कहा है कि 'चेतनसे अखेतनकी उत्पत्ति संसारमें हुआ करती हैं'—जेंसे चेतन पुरुषसे अचेतन नख-लोमादिकी उत्पत्ति। अतः ईश्वरसे जगत्की उत्पत्ति शंकाजनक नहीं है, द्वितीय प्रश्न यह होता है कि कुम्भकार द्यह, चक्र श्वादि उपकरणकी सहायतासे घट निर्माण करता है। ईश्वरका जब कोई उपकरण नहीं है तो वे सृष्टि कैसे करेंगे हिसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनने कहा है—

'श्लीरबद्धिः 'देवादिवदपि लेकिः

जिसप्रकार दुग्ध आदि उपकरणके विना हो दिवि आदि रूपमें परियात हो जाते हैं और जिसप्रकार देवता आदि उपकरणके विना ही संकल्पमात्रसे मृष्टि करते हैं उसी प्रकार चेतन ईश्वर उपकरणके बिना ही स्वतः जगन्-मृष्टि करते हैं। तृतीय प्रश्न यह होता है कि, 'ईश्वर जब निराकार हैं तो उनसे सृष्टि-कार्य कैसे सम्पन्न हो सकता है ? इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनने कहा है—

'विकरणत्वादिति चेत् तदुक्तम्'

श्रुखुक.--

'अपाणिपादो जनना ग्रहताः

हत्यादि प्रमायाद्वारा यह सिद्ध होता है कि निराकार-से भी सृष्टिकार्य हो सकता है। पुनः यह शंका होती है कि ईश्वर जब आसकाम हैं तो उनको सृष्टिकार्य करनेका क्या प्रयोजन हैं ? इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनने कहा है-

'लोकबत्तु लीलाकैवल्यम् '

सृष्टि उनका छीळा-विछासमात्र है। जिसप्रकार शिद्यु विना प्रयोजन ही क्रीबा करता है, उसी प्रकार सृष्टि भी उनके अधिष्टानसे प्रकृतिहारा स्वतः होती हैं। पुनः यह आपत्ति होती हैं कि संसार वैपन्यका आधार है। इसमें कोई सुखी, कोई दुःखी, कोई धनी, कोई दिन्द्र, इसप्रकार देखनेमें आता है। यदि खगत ईश्वरकी रचना है तो बे बड़े ही पज्ञपाती या निष्टुर होंगे, इसके उत्तरमें वेदान्स-दर्शनने कहा है—

'फलमनः उपपत्तः' 'क्लप्रपत्नोपक्षस्य विहितप्रतिषद्धा वैयद्यीदिभ्यः 'वैषम्यनिष्ठेण्येन सापेक्षत्वात् तथा हि दर्शयतिः

ईश्वर कर्मफलके दाता है परन्तु कर्मके वैचित्र्यानुसार ही जीवको फल देते हैं, ऐसा न होनेसे शास्त्रीय विधि-निषेध निरर्थक हो जायगा। ईश्वर जीवकृत कर्मानुसार ही मिल-भिन्न मृष्टि करते हैं। जिसका पूर्व सुकृति है उसे सुखी करते हैं. जिसका मन्द्र प्रारच्ध है उसे दुखी करते हैं। अनः इसमें ईश्वरका पचपात या निष्टुरता सिद्ध नहीं होती। प्रथपाद भाष्यकारने ईश्वरके कर्मानुसार सृष्टि-रहस्यके विषयमें कहा है—

'ईसरस्तु पर्जन्मबद् द्रष्टच्य । यद्या हि पर्जन्या ब्रीहिसवा-दिसृष्टी साधारणं कारणं मवति ब्रीहिसवादिवेषस्ये तु तसद्धीत-गतान्येवासःवारणानि सामध्यांनि कारणानि मवन्ति, पवसीस्ररो देवसनुष्यादिसृष्टी साधारणं कारण भवति देवसनुष्यादिवेषस्ये तु तत्तर्जीवगनान्येवासाधारणानि कर्माणि कारणानि भवन्ति । पव-सीस्ररः सापेक्षत्वाज्ञ वैषम्यनिर्षृण्यास्यो दुष्यति ।'

सृष्टिके विषयमें इंड्वरको मेघकी तरह समझना बाहिये। जिसप्रकार बीहि, यब, धान्य धादिके विषयमें मेघ साधारण कारण है अर्थात् मेघके जलसे ब्रीह, यवादि उत्पन्न होते हैं परन्तु उसमें प्रत्येकके भीतर जो प्रकृति- वैषम्य है उसके लिये मेघ कारण नहीं है। उसके लिये मेघ कारण नहीं है। उसके लिये ब्रीहि, यवादिके बीजगत असाधारण सामर्थ्य ही कारण है। ठीक उसी प्रकार देवमनुष्यादि-सृष्टिके विषयमें ईश्वर साधारण कारण है, परन्तु उनके प्रत्येकके पृथक्- पृथक सुख- दुःव, ऐइवर्य या दारिद्राय आदि विशेषताके लिये जीवों कं पृथक् कर्म ही असाधारण कारण हैं। ईश्वर उन्हीं पृथक् प्रयक् कर्मों के अनुसार प्रत्येक जीवकी सृष्टि करते हैं। अतः सृष्टिके विषयमें पर्जन्यवत् साधारण कारण होनेसे ईश्वरमें पक्षपात या निष्ठारताका कलंक नहीं लगा सकता है। श्रुति कहती हैं—

'प्ण्या वे पुण्यन कर्मणा भवति पापः पापन ।

पुण्यकर्महारा जीवको पुण्यलोक या सुखप्राप्ति श्रीर पापकर्मद्वारा पापलोक या दःखप्राप्ति होती है। अब इसमें यह आपत्ति होती है कि यदि कर्मानुसार ही जीव-को ईश्वर फल प्राप्त कराते हैं तो उनमें ऐस्वर्य कैसे समझा जाय ? कर्मके अधीन हुए वह सर्वशक्तिसान् और स्त-तन्त्र कैमे कहला सकते हैं ? यह आपत्ति अकिञ्चितकर है क्यांकि दाह्य वस्तुके न होनेसं अग्नि दुग्ध नहीं कर सकती. इसलिये अग्निमें दाहिका शक्ति नहीं है ऐसा कहना पागल-पन होगा । दाहिका शक्ति होनेसे ही अग्नि दाह्य वस्तुओं-को दम्ध कर सकती है। जलादिमें दाहिका शक्ति नहीं हैं इसलिये दाहा वस्तुओंके संयोग होनेपर भी जलादि उनको दग्ध नहीं कर सकते। इसी तरहये जह कर्मके नियामक सर्वधक्तिमान् ईइवरमें अनन्तशक्ति होनेये ही वे जीवकृत-कर्मानुसार उनको फल देसकने हैं, शक्ति न होती तो जीवके कर्म करनेपर भी उचित फल नहीं दे सकते । अतः जीवकृत कर्मौकी अपेक्षा रहनेपर भी ईबरमें सर्वशक्तिमत्ताकी अभाव-करुपना नहीं हो सकती, प्रजाओं-के कर्मानुसार राजा दण्ड-पुरस्कारादि प्रदान करते हैं इसमें राजामें शक्ति या स्वतन्त्रताकी अभाव-करपना नहीं हो सकती । इसी प्रकारसे अनेक प्रमाणों तथा विचारींद्वारा वेदान्त-दर्शनमें ईश्वरकी परमसत्ता जगच्यकपरिचालनके विपयमें प्रमाणित की गयी है। इस ईश्वर-सत्ताका स्वरूप

क्या है जिसको साधनाके द्वारा साधकगण प्राप्त करते हैं। इसके उत्तरमें वेदान्त-दर्शनमें छिला है—

'आनन्दमयाऽभ्यासात्

—ईश्वरकी वह सर्वज्यापक श्रद्धितीय सत्ता आनन्द्रमय है, जिसका साधनाके द्वारा साधक प्राप्त कर सकते हैं। साधनाके द्वारा ईश्वर कव श्राप्त होते हैं इस विश्वयमें बेदान्त-दर्शनमें कहा है—

'अपि सराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् 'परानिध्यानानु तिरो-हितम् 'तदोकोऽप्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारे। हार्दानुगृहीतः शताधिकया ।'

योगिगण शक्ति, ध्यान, प्रणिधानादिके द्वारा ईश्वरका दर्शन करते हैं। ईश्वरकी साधनाके द्वारा सिद्धि प्राप्त होनेपर जीवका भूला हुआ ब्रह्मभाव उसे भगवरप्रसादसे प्राप्त हो जाता है। ज्ञानी साधकको हरपाप्त प्रध्वलित होता है। जिसके प्रकाशमें साधकको निर्गमनद्वार अर्थात् मुक्तिमें प्रवेशद्वार विदिन हो जाता है। वह उपासक भगवरक्षपाम पूर्ण होकर उज्ज्वलित सुषुग्ना प्रथमे निष्कान्त हो उत्तरा-यण या सहज-गतिने परमधामको प्राप्त हो जाता है। यही ईश्वराराधनके द्वारा वेदान्तवर्णित निःश्रेयम्-पद्वी-प्राप्तिका परम उपाय है। अतः वेदान्त-दर्शनकी आस्तिकता सहज सिद्ध है, इसमें अयुमात्र सन्देह नहीं है।

वैदिक दर्शनीमें ईश्वर-सत्ता-विषयक विचारके द्वारा यही सिद्धान्त निश्चय हुआ कि अपनी-अपनी ज्ञान-मूमिके अनुसार सभी दर्शनीने ईश्वर-सत्ताको प्रतिपादित किया है और वह प्रतिपादन दार्शनिक भूमियोंकी क्रमोन्नतिके अनुसार क्रमोन्नत होता हुआ अन्तिम टर्शन वेदान्तकी अन्तिम मूमिमें आकर पराकाष्टाको प्राप्त हो गया है। आस्माके इसप्रकार श्रुति, शास्त्र और विचारसम्मत त्रिविध भाव और निश्य शुद्ध बुद्ध निखिळकारण परम करुणामय सक्छपकी सम्यक् उपलब्धि होनेपर मुमुश्च जीवका संसार-बन्धन निरस्त हो जाता है, समन्त संशयकाल छिन्न-विच्छिल हो जाते हैं और राजयोगीको दुःखलवलेशविहीन निस्या-नन्दमय परमपदमें चिरविलीनता प्राप्त हो जाती है।

🕉 शान्तिः शान्तिः शान्तिः

## वेद और ईश्वर

( केल्लक -पं॰ भीपाद दामोदर सातवलेकर, सञ्चाकक 'स्वाच्यायमण्डक')



दपर विचार करनेवाले युरोपीय और भारतवर्षीय भाषुनिक विद्वार्नी-की सम्मति है कि 'वेदमें इंदवर-विषयक विचार नहीं है, कचित नासदीय स्किक समान कुछ विचार हैं, परन्तु वे अपवाद हैं। वेदमें सर्य, चन्द्र, अग्नि आदि पदार्थीकी

स्तुति है, परन्तु ब्रह्म, परमारमा अथवा ईश्वरविषयक कोई विशेष विचार नहीं है।' इन विद्वानोंका यह भी कहना है कि परमारमविषयक कल्पना वेदसंहिताओं में नहीं थी, वह उपनिषदों में उरपन्न होकर बढ़ गयी है और सगुण उपासना तो पुराणोंसे ही फैली है।

आधुनिक विद्वानोंकी इस सम्मितिको देखकर जब इस प्राचीन मारतीय विद्वानोंकी सम्मिति देखनेका यह करते हैं, तब ऐसा प्रतीत होता है कि 'वेद समस्त विद्याओंका भाण्डार है और उसमें आमझस्तम्बपर्यन्तकी सभी विद्याएं निहित हैं।' उपनिषद और गीतामें तो स्पष्ट कहा है कि—

> सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति तपांसि सर्वाणि च यद्वदन्ति । यदिच्छन्तो अद्वाचयं चरन्ति तत्ते पदं संप्रदेण अवीमि ॥ आमित्येतत् । (कठ०१ । २ । १५)

'सम्पूर्ण वेद जिसका वर्णन करने हैं, सब तप जिसकी प्राप्तिके किये किये जाते हैं और जिसके उद्देश्यमें ब्रह्मचर्य-का पालन किया जाता है, वह (परमारमाका) स्थान ऑकारमें बोधित होता है। यहाँ ऐसा स्पष्ट कहा है कि सम्पूर्ण वेद-मन्त्र परमारमाका ही वर्णन कर रहे हैं अर्थाद उपनिषकारकी सम्मति इस विषयमें निश्चिन है। यही भाव गीतामें भी है—

वेदैश्च सर्वेरहमेव वेद्यः। (१५।१५)

'सम्पूर्ण वेदोंके द्वारा मेरा (ईश्वरका) बोध होता है।' जो कोग कहते हैं कि वेदमें ईश्वर-विषयक ज्ञान नहीं हैं, उपनिषदकी और मगबद्गीताकी सम्मति उनके विरुद्ध है। वेदमें ईश्वर-विषयक ज्ञान है या नहीं, इसका जब इस विचार करने लगते हैं, तब इस उपर्युक्त वचनोंको प्रयक् नहीं कर सकते। आधुनिक विचारक जिन उपनिषदोंमें मझ-ज्ञानका वर्णन बसलाते हैं, उन्हीं उपनिषदोंको यह सम्मति है कि वेदके सभी वचनोंमें एक ही अदिसीय सक्त्यका विचार किया गया है। यहाँ एक बात और यह विचारणीय है कि स्वयं उपनिषद अपने ज्ञानके आविष्कारके प्रसंगमें वेदसंहिताके वचनोंको ही प्रमाणरूपसे आदरणीय मानते हैं। जो लोग उपनिषदोंका अध्ययन करते हैं, उन्हें इस बातका पता है। इससे सिद्ध होता है कि अध्यारमज्ञानका उपदेश करनेवाले उपनिषद बेद-मन्त्रोंको ही प्रमाण मानते हैं, इसिलये वेद-मन्त्रोंमें भी आत्मा. बहा अथवा ईश्वर-विषयक ज्ञान अवश्य होना चाहिये। स्वयं संहिताके मन्त्र-में भी यह बात स्पष्ट शब्दोंमें कही है—

> यस्तज्ञ वेद किमृचा करिष्यति । (अत्यवेद १ । १६४ । ३०)

'लो उसको नहीं जानता, वह वेद-मन्त्र छेकर क्या करेगा?' धर्यात वेद-मन्त्र पढ़नेकी सार्यकता तभी होगी जब उस पढ़नेवालेको (तत् वेद) उस परमपदका ज्ञान होगा। जिसको वह ज्ञान नहीं होगा, उसका वेदा-ध्ययन क्ययं है। इस मन्त्रका विचार करनेपर भी यही स्पष्ट होता है कि वेद-मन्त्रोंकी अन्तिम सिद्धि परमाःम-पदका ज्ञान ही है।

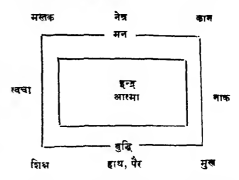
इन सब वचनींपर मनन करनेसे हमें ऐसा स्पष्ट पता चक्ता है कि आधुनिक विद्वानींका यह मत कि वेश्में ईश्वर-विषयक ज्ञान नहीं है, सर्वधा अशुद्ध है। यहाँ कई पाठक कहेंगे कि 'केवल वचनोंको उद्धल करनेसे इस पक्षकी सिद्धि कैसे हो सकती हैं?' यह कहना ठीक है, अतः अब हम वेश्-संद्विताके मन्त्रोंसे ही ईश्वर-विषयक ज्ञान कैसे प्राप्त हो सकता है, इसका प्रमाणसहित विवरण करते हैं। इस विषयमें सबसे प्रमुख यह वेश्-मन्त्र विचार करनेयोग्य है— इन्द्रं मित्रं बरुणमग्निमाहुरथो दिन्यः स सुपर्णो गरुरमान् । पर्क सद्वित्रा बहुचा वदन्त्यर्थि यमं मातरिश्वानमाहुः॥ (ऋग्वेद १। १६॥ । ४६)

'( एकं सव ) सत्य तथ एक ही है, परन्तु ( विप्राः बहुजा वदिन्त ) ज्ञानी लोग उसका वर्णन अनेक रीतिसे करते हैं, इसी एक तथ्वको इन्द्र, सिन्न, वरुण, अग्नि, दिब्ध सुपर्ण, गरुग्मान, यम और मातरिश्वा कहा जाता है।' अर्थान् उसी एक आरमतत्त्वके ये अनेक नाम हैं। एकके अनेक नाम द्यवहारमें भी होते हैं। एक ही मनुष्य पुन्न, पिता, माई, पित, चाचा, मामा, मतीजा आदि नामोंसे पुकारा जाता है और यदि वह अधिकारी हुआ तो उसीको तहमीलदार, जज, होवान आदि नामोंसे पुकारते हैं। व्यावहारिक नातेमें ये विविध नाम होनेपर भी इन अनेक नामोंसे वोधित होनेवाला मनुष्य एक ही होता है। इसी तरह अग्नि, इन्द्र, पूपा आदि अनेक नामोंसे सम्बंधित होनेवाला एक ही ब्रह्म, अग्नमा अथवा ईश्वर है। नाम अनेक होनेपर भी तत्त्व अनक नहीं हैं।

'अग्नि. वायु आदि गृष्टिके अन्तर्गत तत्त्वोंकी ही पूजा वेदमें कही हैं यह मत उपशुंक्त वेद-मन्त्रद्वारा खण्डित हो जाना है और 'अग्नि आदि अनेक नामोंने एक ही आरमाका दोध होता हैं' यह वान सिद्ध हो जाती हैं। इसपर भी आधुनिक विद्वानोंका यह कथन है कि 'यह मन्त्र अवीचीन है, अतः प्रामाणिक नहीं हैं।' इस कारण अय हम इस विषयपर अन्य रीनिसे विचार करते हैं—

पाठक! 'इन्द्रिय' राव्द जानतं हैं; 'इन्द्र' राव्दके साथ शक्तिवाचक 'य' प्रत्यय लगकर (इन्द्र्मय) इन्द्रिय राव्द बना है। 'इन्द्रिय' राव्दका मूल अर्थ 'इन्द्र्की शक्ति' है। परन्तु वेद मन्त्रोंमें तथा भाषामें 'इन्द्र्की शक्ति' है। परन्तु वेद मन्त्रोंमें तथा भाषामें 'इन्द्र्य' राव्द आँख, नाक, कान, हाथ, पैर आदि इन्द्र्योंके लिये प्रयुक्त होता है। पर्योक्ति इन आँख, नाक, कान, हाथ, पैर आदिसे उनके अन्दर निवास करनेवाले 'इन्द्र' की शक्ति प्रकट होती है। यदि आँख, नाक, कानोंमें 'इन्द्र' की शक्ति प्रकट होती है। यदि आँख, नाक, कानोंमें 'इन्द्र' शक्ति भकता है कि इनके पीछे अथवा बीचमें इन्द्रदेव बैठा है। यदि इनके पीछे इन्द्रदेव न होता, तो इनमें इन्द्र-शक्ति कहाँसे आती और इनका इन्द्रिय नाम भी कैसे सार्थक होता ! अतः यह

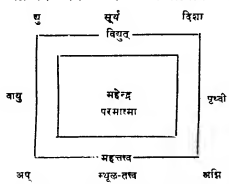
निःसन्देश सत्य है कि इन आँक, नाक, काम आदिके पीछे इन्द्रदेव विशाजमान हैं, देखिये---



इसी प्रकार यहाँ पाठक अन्यान्य इन्द्रियोंकी भी करुरना कर सकते हैं। इन्द्रदेवकी शक्ति प्रथम बुद्धिमें आती है और वहाँमे मनमें तथा मनसे इन्द्रियोंमें आकर कार्य करती है। इस विचारमे सिन्ध होता है कि इन्द्र-देवता अपने अन्दर है और उसकी शक्ति अपनी इन्द्रियोंमें आकर कार्य करती है। यह इन्द्रदेव हमारा 'आरमा' ही है। वेदके मन्त्रोंमें जो इन्द्रदेवताका वर्णन है वह इसी भारमाका वर्णन है। और जो आरमाका वर्णन है वही परमारमाका वर्णन होना है; क्योंकि घटाकाश, मठाकाश और महाकाश इन तीनों आकाशोंमें वम्सुतः एक हो आकाश है, अतः किसी मी आकाशका वर्णन किया जाय वह उस एक ही आकाशका वर्णन होता है, इसी तरह—

| जीवास्मा   | परमारमा           |
|------------|-------------------|
| इन्द्र     | महेन्द्र          |
| देव        | महादेव            |
| সন্থ       | परमझ, ज्येष्टबद्य |
| <b>ई</b> श | ईश्वर, परमेश्वर   |
| पुरुष      | पुरुषोत्तम        |
| नर         | नारायण            |
| रुद        | <b>सहारुद</b>     |
| जीव        | शिव               |

इध्यादि शब्द-प्रयोगों में विभिन्न वस्तुका वर्णन नहीं है, प्रस्युत एक ही सर्वगत स्थाणु आत्माका वर्णन है। अतः अपनी इन्द्रियों के पीछे नो 'इन्द्र' है वही इन्द्र किंवा महेन्द्र, अग्नि आदि देवताओं के पीछे हैं, देखिये—



यहाँ भी पाठक अन्यान्य देवताओंकी कल्पना कर सकत हैं। शरीरमें इन्द्र हैं और मृष्टिमें महेन्द्र हैं, शरीरमें आस्मा है और मृष्टिमें परमास्मा है, शरीरमें देव हैं और अगत्में महादेव हैं, शरीरमें ईश है और जगत्में परमेश्वर हैं। यहाँ जो छोटे-वड़ेका भाव हैं वह अज्ञ जनोंके बोधके छिये हैं, वस्तुतः इनमें भेद नहीं हैं क्योंकि दोनों स्थानोंमें एक ही सस्व हैं, इसका वर्णन भगवदीतामें इसप्रकार हैं---

नित्यः सर्वगतः स्याणुरचलोऽयं सनातनः।

( \* 1 \*\* )

'यह आरमा नित्य (सर्वगतः) सर्वव्यापक (स्थाणुः) मर्वाधार अधल और सनातन है।' ऐसी म्थितिमें यदि हमने अपनी सुवोधताके लिये शरीरब्यापी आरमाका नाम 'जीवारमा' दिवा 'इन्द्र' रख लिया और जगद्रपापक आरमाका नाम 'परमारमा' किंवा 'महेन्द्र' रक्का तो उस मुक एक तक्त्वमें कीन-सा भेद हो गया ? अस्तु।

इस तरह वेद-सन्त्रों में जो इन्द्र-देवताका वर्णन है, वह निःसन्देह इसी एक आग्मतत्त्वका ही वर्णन है। जो पिण्डमें हैं वही ब्रह्माण्डमें हैं, पिण्ड-ब्रह्माण्डका न्याय एक ही हैं और इसी न्यायसे परमेश्वरका ज्ञान हो सकता है। वेद-सन्त्रों में इसी रीतिसे परसेश्वरका ज्ञान दिया गया है। किसीको सन्तेह न हो इसिलिये यह बात वेदने ही स्पष्ट कर दी हैं। देखिये—

ये पुरुष ब्रह्म बिदुः परमेष्टिनम् । (अथवेदेद १०।७।१७)

'जो पुरुषमें अर्थात् मनुष्यके शरीरमें बहा देखते हैं वे परमेष्ठीको भी जान सकते हैं।' अर्थात् मनुष्यके शरीरमें जो आत्मा, ब्रह्म अथवा इन्द्रका साक्षात्कार करते हैं वे समष्टि-जगत्में परमाध्मा, परमहा किंवा महेन्द्रको जान सकते हैं क्योंकि पिण्ड-ब्रह्माण्डका एक ही नियम है।

इस विवेचनसे पाठकोंने जान लिया होगा कि वेद-का इन्द्र देवता किस तरह परमेश्वरका बोध करता है और साथ ही जीवारमाका भी वर्णन करता है। जो लोग इस तरह वेदका अध्ययन करेंगे, वे ही वेद-मन्त्रोंमें सर्वत्र परमारम-ज्ञान प्राप्त करनेमें समर्थ होंगे। प्राप्ठनिक लोग केवल शब्दका ऊपरी अर्थ देखते हैं, अतः वे वेद-मन्त्रोंके मुख्यार्थसे विश्वत रह जाते हैं। शरीरमें जीवारमा है, इतना ज्ञान होनेसे ही जगतमें परमारमा है यह ज्ञान हो जाता है। इस तरह इन्द्र देवतासे जीवका और ईश्वरका ज्ञान होता है। जो कहते हैं कि इन्द्र देवता किसी अन्य पदार्थका बोध कराता है, वे गलतीपर हैं। ब्याकरणाचार्य भगवान पाणिनि मुनिने भी 'इन्द्रिय' शब्दकी सिद्धि करते हुए कहा है—

इन्द्रियं इन्द्रितिगं इन्द्रदृष्ट इन्द्रमुष्टं इन्द्रजुष्टं इन्द्रदत्तं इति वा ॥ ( अष्टा० ५ । २ । ९ ३ )

इन्द्रः आत्मा तस्य किर्झ करणेन कर्नुरनुमानात् ।

'इन्द्र नाम आत्माका है, यह आत्मा अन्द्र है ऐसा अनुमान इन्द्रियध्यापार देखनेये होता है, क्योंकि यह इन्द्रनेकिया है, बनाया है और वही इससे कार्य करना है।' इस सूबके देखनेये सिन्न होता है कि 'इन्द्र' शब्दका जो अर्थ इसने कहा है वह ऋषिसम्मत है। अतः बेदका इन्द्र देवता शरीरस्थित स्थायी जीवात्माका और सृष्टिब्यापक परमात्माका समानतया बोषक है। उदाहर्ख देखिये—

> इन्द्रो याते।ऽवस्तितस्य राजा रामस्य च श्रृक्षिणे। बक्रबाहुः। सेंदु राजा क्षयति चवणीनाम-राज नेमिः परिता बभूव॥ (ऋग्वेद १। ३२। १५)

'इन्द्र स्थावर-जङ्गम-जगन्का राजा है, वही प्रभु शान्त और सींगवाले मारक पशुजींका भी स्वामी है। सब प्रजाओंका वही एक राजा है। जिस तरह नेमिके चारों ओर चक्क होता है, उसी प्रकार उस प्रभुके चारों और यह विश्व है।' इसप्रकारके मन्त्रीमें इन्द्र शब्द परमाश्मा किंवा परमेश्वरका वाचक है। अब जीवारमाके विश्वमें देखिये— अहमिन्द्रो न पराजिग्य **इद्धनं** न मृत्यवंSबतस्ये कदाचन ॥ (ऋग्वेद १० । ४८ । ५)

'मैं इन्द्र हैं, मेरा पराजय नहीं होता, यह धन मेरे पास ही रहता है, मैं कभी नहीं मरता, मैं अमर हैं।' यह वर्णन शरीरमें रहनेवाले प्रवृद्ध जीवारमाका है। यहाँ पाठक इस बातको ध्यानमें रक्खें कि प्राज जो जीव है, यही काळान्तरमें उस्नत होता हुआ शिव बन जाता है। आज जो छोटा इन्द्र है, वही एक दिन सहेन्द्र बनेगा, आज जो बद्ध है वही मुक्त होगा । इसीलिये जीवारमा श्रीर परमा-न्माके नाम एक ही वेदमें आये हैं। अग्नि, इन्द्र, वरुण आदि नाम इसी कार्ण वेटमें इन दोनोंके हैं। पिता-पुत्रके नाम एक होना ही सिद्ध करता है कि जो आज पुत्र है वही कुछ समय ब्यतीत होनेके पश्चात पिता बनेगा । प्रत्येक पुत्र पिता होनेका अधिकारी है, इसी तरह प्रत्येक आहमा परमारमा बनेगा, प्रत्येक इन्ट्र सहेन्द्र होगा, प्रत्येक जीव शिव होगा और प्रत्येक पुरुष कभी-न-कभी पुरुषोत्तम हो जायगा । इस नरह बेद-मन्द्रोंमें जैसा पुरुपका वर्णन है बैसा ही पुरुपोत्तम-का भी वर्णन है, इसीलिये श्रीमञ्जगवद्गीतामें कहा है कि 'सब वेदों में ईश्वरका ही वर्णन होता है।' (गीता १५ 1 १५) यहाँतक जो विवेचन किया गया है उससे यह वैदिक वर्णनकी शंली सुम्पष्ट हो जायगी।

अब विशेष म्पष्टीकरणके लिये अग्निदेवका थोड्।-सा वर्णन देखते हें—

त्वं हाप्रे प्रथमा मनीताऽस्या वियो अमवी दस्त होता। ( ऋग्वेद ६ । १ । १)

'हे श्रमें! (त्वं प्रथमः सनोता) यू पहला सननकर्ता है और हे (दस्स) दर्शनीय अम्ने! यू (धियः होता) वृद्धिका प्रदाता है। यहाँ सायणाचार्य 'मनोता' शब्दका अर्थ 'मनः यत्र ऊनं सम्बद्धं मचित' ऐसा करते हैं। जहाँ मन सम्बद्ध हुआ होता है वह मनोता है। इन्द्रियों मनमें भौर मन आत्मामें सम्बद्ध होता है, यह बात प्रत्येक मनुष्य अपने श्रम्तः करणका विचार करके जान सकता है। हसी प्रकार बुद्धिका दाता यहाँ आत्मा ही है। इसिलये यह वर्णन जीवारमपरक है। यही विषय ऐतरेयशाह्मण्में श्रधिक स्पष्ट किया गया है। अब वह भाग देखिये—

त्व ह्मग्ने प्रथमा मनोतिति । ....तिस्रो वै देवानां मनोतास्तामु हि तेवां मनोस्योतानि । वाग्वे देवानां मनोता, तस्यां हि तेवां मन!स्योतानि । गाँवैं देवानां मनोता ''' अग्निवें देवानां मनोता''''''। ( ए० व्रा०२।१०)

'देवोंके तीन मनोता हैं, वाक देवोंका मनोता है क्योंकि उसमें देवोंका मन सम्बन्धित हुआ होता है। गौ और अग्नि ये दूसरे दो मनोता हैं।' यहाँ जो वाणीको मनोता कहा है, उससे शरीरान्तर्गत जीवाम्माके साथ इस मन्त्रका सम्बन्ध स्पष्ट होता है। इसी विषयमें निम्नलिखित मन्त्र देखिये—

अयं होता प्रथमः पदयतेमिनदं ज्यातिरमृतं मत्येषु । अयं स सङ्ग्रेषुत अतिषत्तोऽमत्येस्तन्वा वर्षमानः॥ (ऋग्वेद ६।९।४)

'यह पहिला हवनकत्तां अग्नि मरणधर्मवाले मनुष्यों में अमर ज्योतिकप है। यह (अमर्त्यः तन्वा वर्धमानः) श्रमर होता हुश्चा भी शरीरके साथ बढ़ता है और इस जीवनरूप यज्ञमें स्थिर है।' यहाँ मर्त्य-शरीरोंमें जो अमर आरमाकी ज्योति है, उस आरमाग्निका ही वर्णन है। मनुष्यका जीवनरूप शतमांवन्सिरक यज्ञ चल रहा है और इस जीवनयज्ञमें यही आरमज्योतिरूप अमर आरमाग्नि प्रदीप्त है। श्रीसाय-णाचार्य इस मन्त्रका अर्थ (मर्थेप "शरीरेप अमृतं मरण-रहितं इतं ज्योतिः जाठररूपेण वर्षते) 'मरनेवालं शरीरमें अमरज्योति उद्दर्भे पाचक-शक्तिरूपमें है।' ऐसा करते हैं। तात्पर्य, यहाँका अग्नि आग नहीं है,परन्तु मर्य-शरीरोंमें जो अमर सन्य तत्व है, बही है। अर्थ 'अग्नि' शब्दमे परमेश्वरका वर्णन निम्नलिखत मन्त्रमें देखिये—

अंग्रर्वयं प्रथमस्यामृतानां

मनामहे चारु देवस्य नाम ।

स ने। मह्मादितये पुनर्दात्

पिनरं च डोगं मानर च ॥

'हम (अमृतानाम् प्रथमस्य अग्नेः) अमर देवीं में पहले श्रिमिदेवका (चारः नाम ) सुन्दर नाम ( मनामहे ) मनमें छाते हैं। वही हम सबको प्रकृतिमें ( पुनः दात् ) पुनः पुनः डाछता है और जिससे हम अपने माता-पिताको बारस्वार देख सकते हैं।'

यहाँ सम्पूर्ण अमर देवोंमें सबसे प्रथम स्थानमें रहरे श्रिप्तिदेवका वर्णन है, यह अग्निदेव जीवारमाको प्र योग करता है। यह निःसन्देह परमेश्वर है। नाम-स्मरण करनेका उल्लेख है। यहाँ करेंगे कि यहाँ तो 'श्रिप्त' नाम स्पष्ट है, सतः इससे मुख्य-देवका प्रहण् कैसे किया जा सकता है? इस विषयमें यह कथन हैं कि वेदमें बहुधा सभी देवताओं के छिये प्रायः सभी नाम प्रयुक्त हुए हैं, अर्थात् अप्तिको इन्द्र कहा है और इन्द्रको भी अप्ति कहा है। इसी प्रकार अन्य देवताओं को भी अन्य देवताओं के नाम दिये हैं। इस कारण हम कह सकते हैं कि इन शब्दोंका जो अर्थ छौकिक संस्कृतमें है. बही अर्थ वेद-मन्त्रमें नहीं है, देखिये—

> पष ब्रह्मा एव इन्द्रः ॥ ( २० ७० ५ । ३ ) स ब्रह्मा स शिवः सेन्द्रः (महानारा •११।१३;कैवल्य ९) स इन्द्रः सांडाक्षः संाडक्षरः । ( नृ० पू० १ । ४ ) एव हि खल्बारमा इन्द्रः । ( मेन्री ७० ६ । ८ )

'वही ब्रह्मा, इन्द्र, शिव, अग्नि, अश्वर और आस्मा है।' अर्थात ये सब नाम एक सत्तत्त्वके हैं। जो तत्त्व पूर्वीक श्वस्वेदके 'इन्द्रं मिश्रं' इत्यादि मन्त्रमें कहा गया था, वही यहाँ कहा गया है। वेदमें भी अग्निको 'तू इन्द्र है' ऐसा कहा है शौर इन्द्रको भी 'तू श्वित है' ऐसा कहा है, देखिये—

त्वमग्न इन्द्री वृषभः "त्वं विष्णुः "त्वं बद्धाः बद्धः व्यक्षः विष्णुः "त्वं बद्धाः व्यक्षः णस्पते ।। त्वमग्ने राजा वरुणः "त्वं मित्रः "ित्वमग्ने त्वष्टाः ।। त्वमग्ने न्वः ।। त्वमग्ने निष्णे निष्णे

इन मन्त्रोंमें श्राप्तिके लिये 'हन्द्र, मृपभ, विष्ण, ब्रह्मा, ब्रह्मणुम्पति, राजा वरुण, मित्र, अर्थमा, श्रंश, स्वष्टा, रुद्र, असुर, भग' ये शब्द प्रयुक्त किये हैं। इससे भी 'एक सत्य वम्तके अनेक नाम होने हैं। यही बात सिद्ध होनी है और अग्नि शब्दमें 'श्राग' श्रर्थ लेनेवालोंका पत्त खरिदन हो जाता है। जो यूरोपियन विद्वान् कहते हैं कि ऋग्वेदका 'इन्द्रं सित्रं०' मन्त्र आधुनिक हो नेके कारण अप्रमाण है, वे यदि, वही वात इसप्रकार श्रशिसूक्तमें भी कही है, देखेंगे, तो उनको अपना मत बद्छना पढ़ेगा । केवल अग्निस्कर्म ही नहीं, प्रायः सब देवताओं के विषयमें ऐसा ही वर्णन आता है अर्थात् बेदका श्रप्ति इन्द्र है और इन्द्र अग्नि है. श्रतः दोनों एक हैं, यह बात इसीमे सिद्ध होगी: श्रीर यदि इसी विचार-परम्परासे सब देवताओं ने एक ही सस्य वस्तुका ज्ञान हुआ तो फिर 'सब वेद एक ही परमपद्का वर्णन करने हैं' यही बात सिद्ध हुई। फिर 'सब बेद एक ईश्वरका वर्णन करते हैं' इस विधानमें किसीको भी सन्देह इति नहीं रहेगा।

यदि अग्नि श्रीर इन्द्र एक ही हैं, सो दोनोंके वर्णन एक दूसरेके लिये भी प्रयुक्त हो सकते हैं। इसनी बात कोई न भी माने, परन्तु इन्द्रसूकोंमें जो इन्द्र देवताका स्वरूप वर्णन किया है वह तो मानना ही पड़ेगा, वह देखिये—

> रूपं रूपं प्रतिरूपे। नभूव तदस्य रूपं प्रति चञ्चणाय । इन्द्रो मायाभिः पुरुरूप ईयते ।। (ऋ०६।४७।१८)

'इन्द्र प्रत्येक पदार्थक रूपमें तदरूप होकर रहा है, यह उसका रूप देखनेयोग्य है। यह इन्द्र अपनी शक्तियों-से बहुत रूप धारण करता है।'

इस मन्त्रमें तो यह वात निःसन्देह कही गयी है कि 'परमेश्वर ही अपनी मायामे अनेक रूप धारण करता है' यह वेदान्त-शास्त्रका कथन है और वह इन्द्रस्कर्में है। यह मन्त्र देखकर म० विख्यनने कहा है कि

Indra is here identified with Parameshwara, the supreme first cause, identical with creation

इन्द्रस्कर्मे इसप्रकार परमेश्वरका स्वरूप वर्णन किया है।

युरोपियन छोगोंके अन्तः करणों में इस विषय में सन्देह होना स्वाभाविक हैं, परन्तु भारतीय विद्वान् जब कुछ भी विचार न करते हुए उन्होंके मुग्में अपना मुर मिलाकर उन्होंके समान नाचने लगते हैं, तब आश्चर्य होता है। अस्तु, जो बात इन्द्रके विषयमें कही हैं, वही अग्निके विषयमें भी सत्य है, क्योंकि अग्नि और इन्द्र एक ही हैं, भिन्न नहीं, यह बात इससे पूर्व कही जा चुकी हैं।

इस तरह वेदमें अग्नि, इन्द्र, वस्ण थादि देवताओं के वर्णनमे एक ही परमारमाका वर्णन किया गया है, जो पाठक इसप्रकार देखेंगे उनको यह वात म्पष्ट हो जायगी कि बेदके मन्त्र एक ही परमतस्वका बांध करते हैं।

वेदमें जो शक्क वर्णनके सूक्त हैं, जैसे नासदीय सूक्त, वे तो स्पष्ट ही हैं; श्रधवंत्रेदमें श्रध्यात्मविद्याके श्रनेक सूक्त हैं, उनके विषयमें भी किसीको सन्देह नहीं हो सकता, परन्तु यहाँ हमने वेदके उस भागसे परमेश्वरका वर्णन सिद्ध करनेका यक्ष किया है कि जिसके विषयमें सर्वसाधारणको सन्देह हैं। आशा है कि विद्वान् इसका विचार करके इस दृष्टिसे वेद-मन्त्रोंका मनन करेंगे और वेदके मन्त्रोंसे जो परमपदका ज्ञान मिछता है वह प्राप्त कर उस परमपदकी प्राप्तिके छिये यस करेंगे।

श्रव इस स्थानपर एक शंकाका विचार करना आवश्यक है। वह यह कि 'परमेश्वरकी क्या आवश्यकता है और जब उसकी हमें आवश्यकता नहीं तो फिर हम उसका विचार ही क्यों करें?' श्वाजकलके शिश्वित छोग ऐसा प्रश्न करते हैं, अनः इसपर भी थोड़ा-सा विचार करना अध्यन्त आवश्यक है।

इसप्रकारकी शंका करनेवाले अपनी परतन्त्रसाको नहीं जानते। जानते होते तो ऐसा प्रश्न ही नहीं कर सकते। मनुष्यकी प्रत्येक शक्ति अल्प है और उस शक्तिका विकास विश्वकी महती शक्तिके साथ सम्बन्ध होनेपर ही सम्भव है। उदाहरणके लिये देखिये—

मनुष्यके आंख है, पर वह सूर्यके होनेसे ही कार्य कर सकती है, सूर्यके बिना वह शिक्तहीन है। सूर्यप्रकाशके साथ उसका सम्बन्ध होनेसे ही उसकी शिक्त विकस्ति होती है, अन्यथा नहीं। अर्थान् मनुष्यकी दृष्टि अल्प-शक्तियुक्त है और वह महती सौर शिक्तमे सम्बन्धित होने-पर ही कार्यक्षम होती है।

मनुष्यकी दूसरी इन्द्रिय कान है, वह आकाशके साथ सम्बन्धित होनेपर ही कार्य कर सकती है। जहाँ आकाश नहीं, वहाँ कान कुछ भी कार्य नहीं कर सकते अर्थान् मनुष्यके छोटे-से कान महान् आकाशके साथ सम्बन्धित हैं।

मनुष्यके शरीरके धन और द्रवभाग क्रमशः अन्न श्रार जकके साथ सम्बन्धित हैं। खानेका अन्न और पीनेको पानी न मिले तो ये शरीरके भाग चीण होंगे और अन्तमें मृत्युकी शरण जानेकी श्रवस्था ही प्राप्त होंगी।

मनुष्यके शरीरमें प्राण् हें और वह विश्वव्यापक

महाप्राण वायुके साथ सम्बन्धित है। यदि विश्वब्यापक महाप्राणसे मानवी-शरीरका प्राण वियुक्त हो जाय तो जीवन ही समाप्त हो जाय।

हसी प्रकार मानवी शरीरके सब सन्वांश विश्व-व्यापक महातन्त्रोंके साथ सम्बन्धित हैं। मनुष्य-शरीरमें एक भी ऐसा सन्व नहीं कि जो विश्वव्यापक महातन्त्रोंसे वियुक्त होनेपर भी कार्यक्षम रह सके।

अब विचारणीय प्रश्न यह है कि जब ऐसी वन्तुस्थित है तो हमारा धारमा किसके साथ सम्बन्धित होकर ध्यपनी उन्नान कर सकता है, इसका विचार प्रश्येक विचारकको करना चाहिये। यदि परव्रह्म, परमारमा, परमेश्वर अथवा ईश्वर न माना जाय और उसके साथ अपना सम्बन्ध न जोड़ा जाय, तो उस निराधार स्थितिमें हमारा यह म्फुर्लिगरूप धारमा किमप्रकार विकसित हो सकता है? अतः नान्तिक-तत्त्वज्ञान अपने आत्माको निराधार धनाने-वाला है, इस्किये कदापि स्वीकार करने योग्य नहीं है। और आन्तिक-तत्त्वज्ञान अपने आत्माको महती परमारम-शक्तिका अखण्ड आधार देना है इसोलिये वह सर्वथा आदरर्याय है।

पुत्र कुछ समयके पश्चाव पिता अवस्य होगा, परन्तु बालकपनमें उसको अपने पिताके आधारमें ही अपनी उन्नति करनी चाहिये। इसी प्रकार प्रस्थेक नर कभी-न-कभी नारायण श्रवस्य बनेगा: परन्तु जवतक वह नारायण नहीं बनता, केवल नर ही है, तवतक उसको नारायणकी सहायता लेनी ही चाहिये। इसीलिये ईश्वरमें मक्ति करना प्रस्थेक नरके लिये योग्य है। 'भगवान्' को मक्तिसे ही 'नर' का नि:सन्देह 'विजय' होगा। श्रतः कुतकं छोड़कर प्रस्थेक मनुष्य भगवान्की शरण प्रहणकर आरमाको कृतकृत्य करे।

# रब्बका आशिक

वुहा आसिक हो यों रब्बदा, 'मुलामत' होवे लाख। लोग 'काफर काफर' आखर्दें, तृँ 'आहो आहो' आख॥

## वैदिक संहिताओं में ईश्वर या पुरुष

( लेखक---श्रीमंगलदेवजो शास्त्री, एम० ए०, डी० फिल, आक्सन )



दिक साहित्यमें और विशेषकर वैदिक संहिताओं में ईश्वरवाद—इस विपयपर विचार करते हुए सबसे पहली बात, जो खहुत-से लोगोंको अजीब-सी प्रनीत होगी, यह है कि केवल वैदिक-संहिता श्रोंमें ही

नहीं, किन्तु वैदिक साहित्यभरमें 'ईश्वर' शब्द रूढि-रूपले परमेश्वरके अर्थमें कहीं भी प्रयुक्त हुआ नहीं मिळता। यही नहीं, घर्मसूत्रों, पाणिनिमुनिकी श्रष्टाध्यायी, ब्याकरण-महाभाष्य और कौटिब्यके अर्थशास्त्रके विषयमें भी यही वात है। जहाँतक हम कह सकते हैं, यह शब्द उक्त अर्थमें मक्ष्मे पहुठे एक दो वार मनुस्मृतिमें तथा श्रीमञ्जगवद्गीतामें आया है। महाभारत और रामायणमें यदि इसका प्रयोग मिले तो भी कोई वात नहीं; क्योंकि वैदिक साहिन्यके अन्तर्गत नहीं हैं।

इसका विसार इम यहाँ नहीं करना चाहते। इस विचारको इम किसी दूमरे लेखके लिये स्थानित रखते हैं। इस लेखमें इमारा सम्बन्ध 'ईश्वर' शन्द्रमें उतना नहीं हैं जितना उसके आजकलके प्रचलित क्यमें। इस दृष्टिं यदि इम वैदिक संहिताओं को लेकर देखते हैं तो दो-चार ही शब्द ऐसे मिलत हैं जो परमेश्वरके व्यापक और महस्वके प्रथमें प्रयुक्त हुए कहे जा सकते हैं। वैदिक देवताओं में अधिकतर (अग्नि, इन्द्र, वायु, सर्विता, विष्णु, रुद्र आदि) ऐसे ही हैं जिनका स्थान थ्रार कर्म नियत है। दूसरे शब्दों में हम उन्हें कार्मिक (Functional or Departmental) तथा स्थानिक (Local) देवता ही कह सकते हैं। तभी तो निरुक्तमें यास्कमुनिने कहा है—

तिस एव देवता इति नेरुकाः । अभिनः पृथिवी स्थानः । बागुर्वा इन्द्रो बान्तरिक्षस्थानः । सूर्यो द्युम्थानः । तासां महा-भाग्यादेकैकस्या अपि बहूनि नामधेयानि मर्वान्त । अपि वा कर्मपृथवस्तात् । . . . . . (७ । ५ )

उपासक या स्तोता म्तुति करते हुए उनका कितना ही बदाकर वर्णन करे, उनमेंसे, वासवमें कोई भी 'परमदेव' या 'परमेश्वर' नहीं कहा जा सकता।

हाँ, वेदान्तके भर्यमें मझका और 'परम पुरुष'

(या विराट् पुरुष)के अर्थमें पुरुषका वर्णन, चारों संहिताओं-को मिलाकर, बहुत ही थोड़े स्कोंमें आया है। यह वर्णन बहे महत्त्वका है। इनमें ब्रह्मका विचार इतना गृह है कि वह सर्वसाधारणके 'परमेश्चर' का प्रयोजन सिद्ध नहीं कर सकता। विद्वान् ही उसे पहचान या समझ सकते हैं। वास्तवमें वह निर्गृण है।

पुरुषका वर्णन ऐसा नहीं है। उसका वैदिक वर्णन बहुत कुछ परमेश्वरका वर्णन कहा जा सकता है। वास्तवमें यह कहा जा सकता है कि वैदिक संहिताओं में परमेश्वरका बाचक मुख्य शब्द 'पुरुष' है। भगवद्गीता आदि प्रन्थों में इसी अर्थमें 'पुरुषोत्तम' शब्द आया है। इसिछिये इस लेखमें इस इसी शब्दको लेकर विचार करना चाहते हैं।

चारों संहिताओं में एगभग ८० मूकों में 'पुरुष' शब्द प्रयुक्त हुआ है, जिन सूकों में सनुष्यके अर्थको छोड़कर परम पुरुष या विराट् पुरुषके अर्थमें इसका प्रयोग हुन्ना है उनमें से प्रसिद्ध 'पुरुष-सुक्त' सबसे सुख्य है। 'पुरुष-सूक्त'की परम प्रसिद्धिका कारण भी इससे स्पष्ट हो जाता है।

'पुरुष-सूक्त' थोडे-बहुन पाग्नन्तरों तथा कुछ कम या घषिक मन्त्रोंके साथ सामवेदकी संहिताको छोड़कर शेष तीनों संहिताओं में आया है। तो भी शुक्र-यजुर्वेदीय साध्यन्दिन-संहिताका ही पुरुष-सूक्त सबसे अधिक प्रसिद्ध है। इसिल्ये इस लेखके लिये उसीको हमने अपना आधार माना है। इस संहिताका यह २१ वाँ अध्याय है। यहाँ इमारा अभिप्राय सारे स्किके अनुवादके देनेसे नहीं है। पुरुष-विषयक मुख्य-मुख्य विचारोंको ही हम यहाँ दिखाना चाहते हैं। विस्तारके भयसे यहाँ हम उपर शीर्षकके साथ तद्योतक सन्त्र या सन्त्रावयवको देकर उसके भावार्थ-को देना ही पर्याप्त सममंति। इसप्रकार पुरुष-सूक्तको समाप्त करके इस इसी अर्थमें पुरुषको वर्षान करनेवाले अन्यान्य वैदिक स्थलींका भी संखेपमें दिग्दर्शन कराना चाहते हैं।

प्रथम, पुरुष-स्कको लीजिये।

विराद् पुरुषका रूप अति महान् है

सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। स मूर्गि " सर्वतः स्पृत्वात्पतिष्ठदशाङ्गुकम्॥



भगवात शक्तिरुपने

अर्थात् — अनेका नेक शिरों, चक्कुरादि इन्द्रियों और पैरों-वाका वह महान् पुरुष ब्रह्मायडरूपी मूमिको सब ओरसे स्यास करके उसके बाहर भी अवस्थित है।

#### वह सबका कारण और स्वामी है

पुरुष पनेद ९ सर्व यद्भूतं वच भान्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदलेनातिरोहति ॥ र्यात—यावत द्यातीन, वर्तमान सौर भविषय

न्नर्थात्—यावत् धतीतः, वर्तमान और भविष्य पदार्थ हैं वे सब पुरुष ही हैं। अर्थात् पुरुषमे उत्पन्न हुए हैं। वह ही अमृतश्वका तथा बढ़नेवाले पदार्थीका स्वामी है।

#### पुरुषकी महिमा लोकातीत है

णताबानस्य महिमातो ज्यायां स पुरुषः । पादाऽस्य विश्वा भृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवि॥

भर्थात्—यह सारा ब्रह्मागढ पुरुषकी महिमा है। पर वह स्वयं इसमे भी बड़ा है। सारे पदार्थ उसके केवल एक धनुर्थाशके समान हैं। उसके अविनाशी तीन धनुर्थाश इस ब्रह्मागढ़से बाहर प्रकाशमान स्वरूपमें अवस्थित हैं।

#### प्ररुप ज्ञानका स्नात और जगदुत्पादक है

तस्माद्यज्ञात्मर्बहृतः संभृत पृषदाज्यम् । पर्गृस्ताश्चकं वायव्यानारण्या प्रास्याश्च य ॥ तस्माद्यज्ञात्सर्बहुत ऋषः सामानि जित्ररे । छन्दाभूसि जित्ररे तस्माद्यज्ञस्तस्मादजायत ॥ तस्मादश्वा अजायन्त ये कं चाभयादत । गावा ह जित्ररे तस्मात्ममाञ्चाता अजावयः॥

अर्थात् - उसी यजनीय परम पुरुषसे घृतादि यावत्-भोग्य पदार्थ तथा वायुपर आश्रित जंगली तथा झामीया पशु—जैसे सन्ध, गार्थे, भेंड और वकरियाँ—उप्पन्न हुए। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और स्रम्य छुन्द भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं।

#### मनुष्य-समाजके अंग पुरुषके अंग-स्थानीय हैं

ब्राह्मणोऽस्य मुखमासीद्वाहू राजन्यः इतः । ऊरू तदस्य यद्वैदयः पद्भयाः शुद्रोऽजायत ॥ अर्थात्—उस पुरुषके बाक्रण मुखरूप, क्षत्रिय बाहु-रूप, वैश्य ऊरुरूप और सुद्र पादस्वरूप हैं ।

#### उसके ज्ञानको छोड़कर मृत्युको पार करनेका अन्य उपाय नहीं है

तमेव विदित्वातिमृत्युमेति

नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय ॥

क्रधीत्—उसी प्रकाशस्त्ररूप पुरुषको जानकर मनुष्य मृत्युको उन्ह्यंघन कर सकता है। मृत्यु या संसार-सागरको पार करनेका दूसरा भागं नहीं है।

#### वही देवोंका देव या महादेव है

मो देवेम्य आतपित यो देवानां पुराहितः। पूर्वो यो देवेम्यो जातः ... ॥

अर्थात्—वही पुरुष देवताओं के स्थिय प्रकाश करता है। वही उनका नेता है। वह देवताओं की उत्पत्तिसे पूर्व भी मौजूद था। "" "

ऊपर पुरुष-सूक्तने पुरुष-विषयक मुख्य-मुख्य विचारों-को ही इसने दिखलाया है। शुक्त-यजुर्वेदके अगले (३२वें) अध्यायमें भी पुरुषका ही वर्णन है। उस अध्यायसे भी दो-चार मन्त्रोंको लेकर हम यहाँ दिखाना चाइते हैं।

#### पुरुष त्रिकालातीत है

सर्वे निमेषा जित्तरे बिद्युतः पुरुषादाधि। नैनमूर्ध्वं न तिर्थक्षं न मध्ये परिजग्रमत्॥

अर्थात्—सब निमेष (या काल) पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं। कोई इसके किसी होक्तो नहीं देख सकता।

#### प्रहमकी प्रतिमा नहीं हो सकती

न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यशः।

अर्थात् -- उस पुरुषकी, जिसका यश महान् है, प्रतिमा (या उपमा) नहीं हो सकती।

#### पुरुष सर्वत्र व्यापक है

··· स ओतः प्रोतश्च विमुः प्रजामु॥ अर्थात्—वह पुरुष प्रजाओं में ओतघोत है धौर ब्यापक है।

#### पुरुषके साथ हमारा सम्बन्ध

स नो बन्धुर्जनिता स विघाता धामानि वेद भुवनानि विश्वा।
... ... ...

अर्थात्—वह परम पुरुष हमारा बन्धु है, वह हमारा उत्पादक है। वही सब ब्रह्मागडका धारण करनेवाला है भौर सब पदार्थों और स्थानोंको जानता है।

पुरुष भन्दका अर्थ

परमारमाके भर्यमें पुरुषका को वर्णन वैदिक संहिताओं-

के दो-चार स्कॉर्में आया है उसका सार हमने ऊपर दिया है। ग्रब देखना है कि पुरुष शब्दका यह अर्थ किस आधार-पर किया जाता है। शतपथ-ब्राह्मण (१३।६।२।१) में इसप्रकार 'पुरुष' शब्दका निर्वचन किया है—

इमे वै कोकाः पूरयक्षेव पूरुवो योऽयं पवते सोऽस्यां पुरि शेते तस्मात् पुरुषः ।

अर्थात्- त्रिकोकीरूपी पुरीमें स्थास होनेके कारण ही वह 'पुरुष' कहलाता है।

पर अधर्ववेद (१०।२।२८-३३) के देखनेसे प्रतीत होता है कि यही सनुष्यका शरीर वह पुरी है जिसमें रहनेसे उसको पुरुष कहते हैं। नीचेके मन्त्रों या मन्त्रा-वयवोंमें मनुष्य-शरीरको, बाइविस्तर्क 'देवगृह' या (Temple of God) के ही धर्यों में स्पष्टतया परमात्मा-की पुरी कहा है भीर यह ठीक भी है; क्योंकि भगवान्के दर्शन अपने हदयमें ही होते हैं। उक्त सन्त्र या सन्त्रा-वयव यह हैं—

ं सर्वा दिशः पुरुष आवभूव । पुरं यो ब्रह्मणो वेद सस्याः पुरुष उच्यते ॥ अष्टा चक्रा नवद्वारा देवानां पृरयोध्या । तस्यां हिरणमयः कोशः स्वर्गो उयातिषावृतः ॥ प्रभाजमानां हरिणीं यशसा संपरीवृताम् । पुरी हिरणमर्था ब्रह्मा विवेशापराजिताम् ॥

उसी परमपुरुष अकालपुरुष या पुरुषोत्तमके लिये इसारा बार-बार नमस्कार है।

## वेदान्तके भित्र-भिन्न सिद्धान्तोंके अनुसार ईश्वरका खरूप

( हेस्तक---श्रीयुत श्रीधर मजूमदार ६म० ५० )

रिच्छिन्न जीवारमाके लिये यह श्रत्यन्त कठिन ही नहीं, वरं असम्भव है कि वह अपरिच्छिन्न समष्टि-चेतन अथवा ज्ञाके स्वरूपको सहसा यथार्थरूपमें समम सके, फिर शब्दोंद्वारा उसके वास्तविक वर्णन करनेकी तो यात ही कौन-सी है ? महर्षि न्यास-प्रणीत ज्ञास्त्रॉपर अनेक आचार्योंने भाष्य

िछले हैं और उनमेंने प्रश्वेकने ब्रह्मके स्वरूपका जो वर्णन किया है, वह देखनेमें एक दूसरेसे विल्कुल भिन्न प्रतीस होता है। परन्तु उनमेंने प्रश्वेकने ही श्रुतिके प्रमाणोंका आश्रय लेकर श्रपने-अपने सिद्धान्तका प्रतिपादन किया है। श्रुतियोंमें जो ज्ञान भरा हुआ है वह प्राचीन तत्त्ववेत्ता महर्षियोंके सालात् श्रुतुभवका फल है। श्रतः उनमेंसे किसीके भी निर्णयपर शंका करना श्रुतियोंपर शंका करना है जिसे आस्तिक विद्वान् पाप सममते हैं, क्योंकि श्रुतियोंमें भिन्न-भिन्न तत्त्वदर्शी ऋपियोंका श्रान्तिक अनुभव भरा हुआ है जो उन्होंने स्वतन्त्र विचार एवं साधनसे प्राप्त किया था। निम्निलिखत श्रुतिको ध्यानमें रावनेसे ये सारे मतभेद दूर हो सकते हैं—

अचिन्त्यमन्यक्तमनन्तरूपं शिवं प्रशान्तममृतं व्रक्षयोनिम् । तमादिमध्यान्तविद्दीनमेकं

विम् चिदानन्दमरूपमद्भृतम्॥

अर्थात् वह ब्रह्म अचिन्न्य, अध्यक्त, श्रनन्तरूप, शान्ति-स्वरूप, अविनाशी, अखिल सृष्टिका कारण, अद्वितीय, सर्व-व्यापक, चिदानन्द-स्वरूप, श्रादि, मध्य एवं अन्तसे रहित, अछद्य एवं अद्भुत है।

प्रत्येक आध्यकारने ब्रह्मके उसी स्वरूपका वर्णन किया है जो उसके ध्यानमें आया, अतः हम उमे पूर्ण तहीं कह सकतं, प्रत्येक भाष्यकारके साथ निष्पक्ष रहते हुए हम यह नहीं कह सकतं कि अमुक भाष्यकारने व्यक्षका जो स्वरूप बतलाया है वही पूर्णतया ठीक है और अन्य भाष्यकारीका निरूपण ठीक नहीं है, क्योंकि ऐसा करनेसे श्रुतिके प्रमाणमें विरोध आयेगा जो प्राचीन नस्ववेत्ता महर्षियोंके आम्तरिक अनुभवकी सुदद मित्तिपर स्थित है। श्रह्मके सम्बन्धमें महर्षियोंका जो इसप्रकारका आन्तरिक अनुभव है, उसका आध्यामिक जगनमें उतना ही आदर है जितना वंशानिक जगनमें अपने हाथोंहारा किये हुए प्रयोगोंका है। धन्तर केवल हतना ही है कि ऋषियोंके अनुभवमें, जिसे दिन्य ज्ञान (Revelation) कहते हैं, आन्तिका लेश भी नहीं होता। अतः उपर्युक्त कारणोंसे हमें यह सामना पदेगा कि ब्रह्मके वास्तविक स्वरूपमें निश्व-भिन्न

भाष्यकारोंद्वारा निरूपित सारे स्वरूपोंका समन्वय हो जाता है और कुछ रोष भी रह जाता है जो अधिरूय, अन्यक एवं अतर्क्य है।

जगल्यसिद्ध महान् वार्शनिक स्थामी शंकराचार्यके द्वारा निरूपित अद्वैत-सिद्धान्तमें ब्रह्मका स्वरूप मायातीत अर्थात् छुद्ध बतलाया गया है, उनका सिद्धान्त वान्तवमें बहुत ऊँचा है। वह सिद्धान्त इमें यह बतलाता है कि इस दश्यमान जगत्-से आत्माका कोई सम्बन्ध नहीं है और ब्रह्मके जिस भ्रंशमें माया है वह मायातीत (शुद्ध) भ्रंशके मुकाबलेमें विल्कुल गुच्छ है (देखिये छान्द्रोग्योपनिषद् १-१२-६)।

भक्त भाचार्य श्रीरामानुजने अपने विशिष्टाद्वैतके सिद्धान्तमें ब्रह्मका विश्वव्यापी रूप ही लिया है और ब्रह्मार काम संसारके बिना नहीं चल सकता। † भक्तिरसमें द्वेव दुए आचार्य श्रीमध्वने द्वैतका आश्रय लेकर ब्रह्मको मृष्टि-कर्ता और इस दश्यमान जगन्को उसका कार्य माना है। यह सिद्धान्स भी आपेक्षिक दृष्टिमें ठीक ही है। शान्तिप्रिय श्रीनिन्धार्का चार्यने किसी दूसरे भाष्यकारका खरडन न करते हुए देत एवं अद्वैत दोनोंको ठीक माना है, इसीलिये उनका मत द्वैताद्वैत-सिद्धान्तके नाममे विख्यात है। वे ब्रह्मके माथा-तित (शुद्ध) एवं माया-विशिष्ट दोनों रूपोंको दृष्ट-भेदमे ठीक मानते हैं।

उपर्युक्त समन्त भाष्यकारोंने वेदानतका आश्रय लिया है। अतः इम सभी आचार्योके चरणोंमें सादर प्रणाम करते हैं एवं यह मानते हैं कि ब्रह्मके स्वरूपका जैसा-जैसा वर्णन उन्होंने किया है वह सभी वाम्तवमें ठीक एवं समानरूपये मान्य है, क्योंकि श्रुति कहती है कि ब्रह्म इमारे अनुभवका विषय है, तर्कका नहीं। अपनी परिमित्त बुद्धिके चरमेने ये भिन्न-भिन्न निरूपण चाहे हमें परस्पर-विरोधी प्रतीत हों, किन्तु वे सभी पूर्णरूपसे ब्रह्मपर घटते हैं जो दिक्कालाग्यनविच्नुन्न है।

वेदान्सका किसी मतके साथ विरोध नहीं है। वह सो हमें उस मार्वभौम धर्मकी शिक्षा देता है जिससे जगत्के सारे धर्मोंकी सृष्टि हुई हैं।

प्रत्येक व्यष्टि-चेतन (जीव) के लिये यह सम्भव नहीं कि वह सहसा समष्टि-चेतन ( यहा ) के स्वरूपकी शलक पा सके । इसीलिये चेदान्तने अधिकार-भेदसे कई सीढ़ियों-की कल्पना की हैं, जिनमें ईतवादको प्रारम्भिक सीढ़ी शीर अद्वैतवादको, जिसमें सबका समावेश हो जाता हैं,अन्तिम सीढ़ी माना है। हैं तसिद्धान्तमें भी साधककी रुचिके अनुसार भगवद्-भिक्त एवं ईश्वरोपासनाके वास्य, सस्य, वात्सल्य, माधुर्य ग्रादि कई प्रकार माने गये हैं और वेदान्तको वे सभी मान्य हैं, क्योंकि उसके मतमें सभी मार्ग उस एक लक्ष्य—वहाको प्राप्तिको मोर ही ले जानेवाले हैं।

## गोपालको भजो

जा दिन मन-पंछी उड़ि जैहैं।
ता दिन तेरे तन तस्वरके सबै पात भरि जैहैं॥१॥
घरके कहैं बेग ही काढ़ो भूत भये कोउ खेहें।
जा प्रीतमसे प्रीति घनेरी सोऊ देखि डरैहें॥२॥
कहँ वह ताल कहाँ वह साभा, देखत धूर उड़ेहें।
भाई-बन्धु कुटुंब-कबीला, सुमिरि-सुमिरि पछतेहें॥३॥
बिना गुपाल कोउ नहिं अपना जस कीरति रहि जैहें।
सो तो सूर दुर्लभ देवनको, सतसंगतिमें पैहें॥४॥

—सूरदासजी

<sup>ः</sup> तावानस्य महिमा तनी ज्याया ५% पृरुषः । पादोऽस्य सर्वाभृतानि त्रिपादस्यामृतं दिवीति ॥ † अग्निर्मूषी चक्षणी चन्द्रसर्थी दिशः श्रीत्रे वाग्विवृताश्च वेदाः । वाद्यः प्राणी दृदयं विश्वमस्य पद्भ्यां पृथिकी ग्रेष सर्वभृतान्तरात्मा ॥

## वेदमें ईश्वर

( लेखक-पं व भीक्षेत्रे शचन्द्रजी चट्टोपाध्याय, प्रयाग-विश्वविद्यालय )

बेदमें ईश्वरका स्वरूप क्या है, यह जाननेके पहले हमें समझना चाहिये-वेद क्या है, उसकी अवधि कहाँतक है ? कारण यह है कि सम्पूर्ण वेदका समन्वय करनेपर ही हम ईश्वरका वैदिक स्वरूप ठीक-ठीक समझ सकते हैं, अन्यथा एकदेशमात्रका अहण करनेसे हमें उसके सच्चे रूपका पता नहीं स्थोगा।

इमारे प्राचीन आचार्य 'वेद' पदसे मन्त्र और ब्राह्मण-को लेते हैं। ब्राह्मण प्रधानतया सन्त्रोंका स्याख्यान है। माझण बैसा ही वेद हैं जैसा कि मन्त्र । बेदकी कुछ शासाओं में मन्त्रांश और बाह्यणांश भिन्न प्रन्थों में पाये बाते हैं। यथा-शुक्त-यजुर्वेदके मन्त्र हैं बाजसनेय-संदितामें श्रीर उन मन्त्रोंके बाह्मण हैं शतपथ ब्राह्मणर्मे । परन्तु कृष्ण-यजुर्वेदमें मन्त्र और ब्राह्मण एक ही साथ पाये जाते हैं। यथा-काढकसंहिता, मैत्रावशीयसंहिता, तैतिरीयसंहिता । बाइबार्मि भीर दो प्रकारके ग्रन्थ वाये जाते हैं, आरण्यक और उपनिषद्। श्रुति या बेदकी अवधि उपनिषद्तक है। दूसरी इष्टिसे वेदके दो विभाग है-कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्ड । ज्ञानकाबढमे प्रधानतया उपनिवदोंको और कर्मकागढमे वेदका अवशिष्ट श्रंश समझना चाहिये। उप-निषदोंका और एक नाम है बेदान्त, अर्थात चरम ज्ञान। कर्मकायह और ज्ञानकायहर्मे यद्यपि उद्देश्यका मेद है. तथापि परमार्थमें भेद नहीं है। कारण, ज्ञानस्वरूप वेदमें आत्म-विरोध नहीं रह सकता, अतएव बेट्से ईश्वरका

१ देखिये ब्रह्मसूत्र १-१-४ 'तत्तु समन्वयात्'।

२ भापस्तस्य-यह-परिभाषा-सूत्र १-३१ मन्त्रश्रक्षणयो-वैदनामधेयम्' महामुनि जैमिनिका भी यही मत है। 'तसो-दकेषु मन्त्राख्याः इस सूत्रमें (पृ०भी० सू० २)१।३२) मन्त्रका लक्षण देकर भापने कहा है कि वेदका अविदेश अदा श्रक्षण है-'शेपे शाह्मणदाख्द.'(२।१।३३)

३ यद्यपि तैत्तिरीय ब्राह्मण नामका एक स्वतन्त्र ग्रन्थ है तथापि उसमें तैतिरीयसंहिताकी तरह मन्त्र और ब्राह्मण दोनों पाये जाते हैं।

४ कहीं मन्त्रमंहितामें,यथा बाजगनेय-संहितामें ईशोपनिवद् ।

स्वरूप कैसा बताया गया है यह समझनेके लिये मन्त्र-संहिता, ब्राह्मण, आरण्यक और उपनिषद् सबका उपयोग करना चाहिये। इस प्रवन्धमें सम्पूर्ण वेदका उपयोग किया जायगा। परन्तु झधिक ध्यान मन्त्र और ब्राह्मण्के ऊपर ही रहेगा।

कुछ छोगोंका यह विचार है कि बेदमें देवताओंका नाम या स्तुति नहीं है, जो कुछ स्तुति है सब ईश्वरकी ही है। ये छोग 'अग्नि', 'इन्द्र' इत्यादि पदमे उन नामके देवताओंको न लेकर परमेश्वरको ही लेते हैं। परन्तु श्रुति स्वयं इस बातका विरोध करती हैं। देखिये—

ऋक्संहिता १-१-७, 'हे अग्नि ! तुम जिस हिंसारहित यज्ञको चारों ओरसे घेरे हो, वह यज्ञ देवेंकि पास पहुँचता है' ।

ऋ ० १-२४-१ 'अमरोंमें में खब किस देवताका सुन्दर नाम लूँ ? मुक्ते कीन अब पृथ्वीपर लीटा देगा, जिससे कि मैं पुनः अपने माता-पिताको देख सहूँ ।

यहाँ भिन्न देवोंका उल्लेख बहुवचनसे किया गया है। माध्यन्दिनसंहिता १-१०-१ 'सविन् देवकी प्रेरणासे अधि-देवोंके बाहुसे प्राके इस्तमे अग्निके लिये तुम प्रिय हवि:को में प्रहण करता हूं'।

यहाँ सविता, अधिकुमारद्वय, पूरा और अग्नि इन देवोंमें भेद किया गया है।

इन देवताओंकी स्तृति ऐहिक और पारजीकिक अस्यु-दयके लिये की गयी है। ये देवता, जगत्की सृष्टि करना,

भ अग्ने य यक्षमध्वरं विद्वतः परिमृरसि । स देवेषु गच्छति ॥
 ६ कस्य नृतं कतमस्यामृतानां
मनामहे चारु देवस्य नाम ।
 को नो मद्या अदितये पुनरांत्
पितरं च दृशेयं मातरं च ॥
 ७ देवस्य त्वा सवितुः प्रसवेऽदिवनोबांदुस्यां पूष्णो इस्तास्यामग्रये जुष्ट गृक्षामि ॥

प्रयंदा सृष्ट जगत्का यथावत् सचिवेश करना आदि नाना प्रकारकी शक्तियोंसे सम्पन्न हैं।

ऋ० सं० १-१५४-१ 'मैं अब विष्णुकी शक्तियोंकी महिमा गाउँ, जिन्होंने पृथ्वीकोकका प्रा विस्तार नाप दिया है। इत्यादि।'

श्रुति भिन्न-भिन्न देवींका उल्लेख करके ही चुप नहीं रहती है। वह यह भी बतलाती है किये सब देवता वासवमें एक ईश्वरके ही रूप हैं। देखिये—

ऋ० सं० १-१६४-४६ 'ज्ञानी खोरा एक सत् ( अर्थात ब्रह्म ) को ही इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि, दिख्य सुपर्ण, गरुरमान, यम, मानिश्वा इत्यादि बहु नामसे कथन करने हैं।'

इसमं यह सिद्ध होता है कि देवता तो बहुत हैं परन्तु उन सबके पीछे परमार्थमें ईश्वर एक ही है, जिसके गुण, जिसकी मिहमा अन्यान्य देवोंमें संकान्त हैं। उपनिपदोंमें ईश्वरको जगत्का खष्टा बताया गया हैं। मन्त्रोंमें जहाँ कहीं कोई देवता सृष्टि-व्यापारसे संसृष्ट पाया जासा है, वहाँ यही समझना चाहिये कि परमार्थमें ईश्वर ही खष्टा है। सामवेदके केनोपनिपदमें यह कहा गया है कि झहाकी ही शक्ति उसीकी प्रेरणाये हम मनका प्रयोग करते हैं, खास छेते हैं, बोलते हैं, सब कार्य करते हैं; देवता छोग भी झहाकी शक्तिसे ही अपना कार्य करते हैं। उपनिपद और

८ विष्णोर्नुकं वीवाणि प्रवीच यः पार्थिवानि विममे रजांसि । इत्यादि ९ इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहु-

रथो दिव्यः स द्वपणी गरुतमान्।

एकं सद्दिपा **वड्ड**था वद-न्त्यक्रिं यमं मातरिश्वानमा**डुः**॥

१० यथा छान्दोग्य उपनिषद्, षष्ठ प्रपाठक, द्वितीय खण्ड; तैक्तिरीय उपनिषद्, अझानन्दवही, प्रथम अनुवाक।

११ केनेषितं पत्ति प्रेषितं मनः केन प्राणः प्रथमः
प्रेति युक्तः । केनेषितां वाचिमिमां बदन्ति चक्षुः श्रोत्रं क उदेषो
युनक्ति ॥ श्रोत्रस्य श्रोत्र मनसो मनो यदाचो इ वाचं स उ
प्राणस्य प्रायः । चक्षुवश्रभुरतिमुच्य भीराः प्रेत्यास्माङ्गोकादमृता
भवन्ति ॥ के० उ० १ + १ – २ ॥

देवता कोग भी ईश्वरहीर्का शक्तिसे शक्तिमान् है, इसके किये इस उपनिषद्का दितीय खण्ड देखिये। मन्त्र-वाक्योंका समन्वय करनेने यही सिद्ध होता है कि ईश्वर ही जगल्का ऋष्टा है बौर सब शक्तियोंका मूल है।

श्रुति इससे भी आगे वढ़ जाती है। केवल सब देवता ही ईश्वरके रूप नहीं हैं, सारा संसार ईश्वरमे अभिन्न है। पुरुष-सूक्तमें कहा गया है पुरुष अर्थात् ईश्वर ही सब कुछ है। उपनिषदोंके 'सर्व खल्चिदं ब्रह्म' ( सब कुछ ब्रह्म ही है ), 'तस्वमसि' ( जीव और ब्रह्म एक है ) इस्यादि बार्क्योका यही तास्पर्य है। ऋक्-संहिताके प्रसिद्ध देवी-सुक्त (१०।१२५) में ब्रह्म और धारमाका ऐक्य माना गया है। इसी कारणसे वहाँ कहा गया है कि एक ही आत्मा रुद्र, वस् प्रमृति सवर्मे अनुगत रहता है, वह सभी कर्म करता है, सभी कुछ वह है। ऋक्-संहिताके चतुर्थ मण्डलके २६ वें सुक्तमें भी यही बात पायी जाती है। वहाँ वामदेव कहता है कि मैं ही मनु हुआ था, में ही सूर्य हत्यादि । अतएव उपनिपर्दामें कथित जीव और ब्रह्मका ऐक्य मन्त्रोंके माथ पर्याप्त रूपमे मेल खा जाता है। यही ईश्वर या जगत्के सम्बन्धमें श्रुतिका चरम सिद्धान्त है।

अब ईश्वरका वैदिक रूप क्या है, हमें यह जानना चाहिये। ब्राह्मणोंमें और कहीं-कहीं मन्त्र-संहिताश्रोंमें ईश्वर 'प्रजापित' नामसे पुकारा गया है। वहाँ प्रजापित अनिरुक्त, अर्थात कथनमें बाहर कहा गया हैं। इसका अर्थ यह है कि प्रजापितका रूप दुर्शेय है। इसका हम उपनिपर्देकि साथ मिळान करें तो यह समझमें बा जायगा कि श्वनिरुक्त प्रजापित निर्दिशेष श्रद्धा ही हैं। यही निर्दिशेष,

१२ पुरुष प्वेदं सर्व यद्भृत यच भाज्यम् ऋ० स∙ १०। ९०।२, मा० सं० ३१।२ इत्यादि

१३ देखिये ब्रह्मस्त्र १।१।३० 'शास्त्रहच्छा तूपदेशो वामदेववत्' और उसपर श्रीशङ्करानार्यजीका साष्य।

१४ माध्यन्दिन-संक्रितः १ । ६ । १, शतपय-ब्राह्मण १ । १ । १३ इन्यादि

१५ वृहदारण्यक-उपनिषद् ४।२।४, 'स एष नेति नेतित्यातमा' छान्दोग्य-उपनिषद् ६।१२। र, 'त होवाच यं वै सोम्यैतमाणिमानं न निभालयस एतस्य वै सोम्येषोऽणिम्न एवं महान्यग्रोधित्वष्ठति' का भी यहां अर्थ है। बाह्मणों के 'अनिक्क' प्रजापतिका अर्थ कैसे 'निविश्वेष' बद्ध है यह दिखानेके किसे एक स्वतन्त्र लेखनी अपेक्षा है।

सब गुणींसे अतीत रूप ही ईश्वरका पारमार्थिक रूप है और व्यवहारके लिये सभी रूप उसके हैं।

श्रव हमें यह देखना है कि इस ईश्वरसे हमारा क्या काम है, इस विषयपर श्रुति क्या कहती है। ऐहिक और पारजीकिक छाभ देवोंकी पूजासे होते हैं, वे सो वास्तवमें ईश्वरहीके कारणसे हमें मिलते हैं। परन्तु एक बात केवल ईश्वरहीमे सिद्ध होती है जो और किसीसे नहीं होती। 'उसीको जाननेसे लोग मृश्युलोकको अतिक्रमण कर जाते हैं, मोक्षका और कोई उपाय नहीं है।' अत्रण्य मोक्षके लिये हमें तन-मनसे ईश्वरकी उपासनामें जग जाना चाहिये।

## पुराणोंमें ईश्वर

( लेखक -- श्री बी ॰ आर ॰ रामचन्द्र दीक्षितार एम ॰ ए॰ )

'Encyclopaedia of Religion and Ethics' के लेखकने उस प्रन्थके दसर्वे भागके ४४१ वें पृष्टमें इस-प्रकार लिखा है—

'The theology taught is heterogeneous and most deities that enjoyed a certain amount of popular acceptance can be found praised in the Puranas.'

'अर्थात् पुराणोंमं ईश्वर-सम्बन्धी जो कुछ विवेचन मिळता है उसमें एकता नहीं पायी जाती और जिनकी जनतामें थोड़ी बहुत मान्यता थी, उनमेंसे अधिकांश देवताओं की म्तुति की गयी है।'

त्रिमृति अर्थात् ब्रह्मा, विष्णु और शिवके अतिरिक्त उनमें इन्द्र, अग्नि, वरुण, मित्र और मातरिश्वा इन प्रधान देवताश्रीका उल्लेख मिलता है। छोट देवोंकी तो गिनती ही नहीं है। त्रिदेव अर्घात् ब्रह्मा, विष्णु श्रीर शिवका तथा इन्द्र, अप्नि प्रसृति अधिकांश वे दिक देवताओंका पुराणोंमें भी बही स्थान है जो बेदोंमें पाया जाता है। उपरिक्रिखित एवं अन्य देवताओंकी पुराणोंमें जो महिमा वर्णन की गयी है उसके आधारपर स्वर्गीय H. H. Wilson ने, जिन्होंने विद्यापुराणका श्रंश्रेजीमें भाषान्तर किया है, इस सिद्धान्त-पर ज़ीर दिया है कि पुराणोंका ढंग साम्प्रदायिक है। इस सिद्धान्तका विरोध उपर्युक्त विद्वान्के समयमें भी हुआ था। पुराणोंका विचारपूर्वक अध्ययन करनेवालेको उनमें साम्प्र-दायिकताका भाव कहीं दृष्टिगोचर नहीं होता । हाँ, इतनी बात अवस्य सारण रखनी चाहिये कि सारे पुराखों में एक ही विषयका प्रतिपादन नहीं है और न यही कहा जा सकता है कि जिस रूपमें भिन्न-भिन्न पुराग इस समय उपक्रव

हैं, उन सबकी रचना एक ही कालमें अथवा एक ही पुरुष के द्वारा हुई है। मूल-प्रन्थोंकी रचनाके पीछे बहुत-से धर्वाचीन पुराणोंकी भी रचना हुई और इन धर्वाचीन प्रन्थोंमें, सम्भव है, कहीं-कहीं साम्प्रदायिकताकी झलक आ गयी हो । सारे पुराणींपर दृष्टि ढालनेमे यह पता चलता है कि अहै तबाद ही उनका सिद्धान्त है, जी वेदान्तदर्शनका प्रतिपाद्य विषय है। यह बात उन दार्शनिक भागोंके अध्य-यनुसे म्पष्ट हो जाती है जिनकी पौराणिक साहित्यमें न्यूनता नहीं है। पीछेके पुराणों में तो छुड़ों दर्शनोंके सिखान्तोंका दिरदर्शन मिलता है, किन्तु वायु, ब्रह्माएड एवं मरम्य श्रादि प्राचीन पुराणोंमें केवल सांख्य, योग एवं वेदान्तके सिद्धान्तोंका ही आभास मिलता है। जिन दिनी पुराणींके मुल-प्रन्य बने थे उस समय भिन्न-भिन्न दर्शनोंका सूत्रीकरण नहीं हुआ था यह मान लेना अयुक्तिएर्ण नहीं जान पड़ता। युक्तियोंके द्वारा यह जाननेमें आता है कि उस समय दार्शनिक विचारींकी धारा सामान्यरूपसे प्रवाहित थी तथा किसी दर्शन-विशेषका निर्माण नहीं हुआ था। इधर-उधर बिखरे हुए सिद्धान्तवाक्योंको एकत्रित करनेपर इस निर्णयपर पहेंचना युक्तियुक्त हो जाता है कि प्राचीन पुराणोंमें पीछेसे सुत्रबद्ध किये गये वेदान्त-दर्शनकी पूर्व-छटा दिखायी पड़ती है। वस्तुतः पुराणोंके रचनाकालमें योगदर्शनका विकास हो चुका था और वेदान्त-दर्शनका रचना-विकास होनेवाला था।

वेदान्त-दर्शन कुछ इने-गिने लोगोंकी सम्पत्ति बन गयी। चिरकालीन परम्पराके अनुसार वैदिक साहित्यका पठन-पाठन द्विजाति वर्णोंके लिये विहित होनेके कारण प्राचीन

ऋषि-मनियोंने एक विशेष प्रकारके ग्रन्थोंका निर्माण किया, जिनसे सर्वसाधारणकी ज्ञानिपिपासा शान्त हो सके। सर्वसाधारणके उपयोगके लिये छिखे जानेके कारण पुराणींमें विभिन्न टार्शनिक सिद्धान्तीं, उपासनाके भिन्न-भिन्न प्रकारी तथा अनेक सत-मतान्तरोंका यहाँतक कि पितरोंकी उपासना एवं नासिक सिद्धान्तींका भी वर्णन करना आवश्यक था । प्रमुख देवी-देवताओं के सम्बन्धमें रोचक एवं प्रभावे । पादक आख्यानींकी रचनाके द्वारा जन-साधारणके हृदयोंमें धार्मिक भावोंका जागृत करना ही हनका एकमात्र उद्देश्य जान पहता है। उपासनामें व्यक्तिगत रुचिको प्रधानता दी गयी है। प्रश्येक मनुष्यको धपने मतके अनुसार आचरण करनेकी पूर्ण स्वतन्त्रता है, यदि उसमे दसरेके धर्माचरग्रमें बाधा न पदती हो । इसप्रकारकी शिक्षण-पद्धतिके मूलमें वही भावना पायी जानी है जिसका भगवान श्रीकृष्णने सर्जनको कुरक्षेत्रके मैदानमें निम्न-लिखित शब्दोंमें उपदेश दिया था । भगवान आज्ञा करते हैं-

लं। पाहे जिस रूपमें मेरी उपासना करें और बाहे जिस नामसे मुक्ते पुकारें, उनकी उपासना और पुकार मुक्ते ही पहुँचती है क्योंकि मेरे सिवा अन्य कोई वस्तु है ही नहीं। \*

अहैत-सिदान्तको यह उच्च भावना पुराणोंके ईरवर-सम्बन्धां सिद्धान्तको सममनेकी कुशी है। प्रराणोंमें उन मनुष्योंकी निन्दा की गयी है जो देवोंमें छोटे-बड़ेकी कल्पना करते हैं । प्रराणोंमें कहीं इस बातका उपदेश नहीं दिया गया है कि अन्य देवतार्थीको छोड़कर किसी एक देवता-विशेषकी उपासना करो, इस सिद्धान्तके पोषक वाक्योंमेंसे वायुपुराणका निम्नलिखित वाक्य उदाहरणरूपमे लिया जा सकता है। उसका आशय यह है कि जो मनुष्य देवतार्थीमें भेट-बुद्धि रखता है वह वस्तृतः ईश्वरके प्रति घपराध करता है एवं जो उनमें श्रभेट बुद्धि रखता है वही सन्चा ज्ञानी है । अनेक स्थलों में परमेश्वरके लिये 'नारायण' वाब्दका प्रयोग किया गया है और इस वाब्दका वैष्णव-सम्प्रदायके उपास्य देवके अर्थमें ही व्यवहार नहीं हुआ है। ईश्वर अथवा योगीश्वर ऋषीत निर्मुण ब्रह्मके अर्थमें ही इसका अहाँ-तहाँ प्रयोग हुआ है। समस देवता उस एक परमात्माके ही विभिन्न रूप हैं जिसे हम नारायण.

#यं यथा मां प्रपद्यन्तं तास्त्येते भजान्यद्दम् । मम बत्मानुवर्तन्ते मनुष्याः पार्थ सर्वशः॥ (गीता ४ । ११) ईश्वर, महेश्वर, परब्रह्म, शिव, विष्ण, ब्रह्मा, देवी इत्यादि श्रनेक नामींसे पुकारते हैं। जबतक हम एक ईश्वरकी सत्ताको मानते हैं तबतक नाम-रूपके भेद हमारा कुछ नहीं बिगाय सकते। अंग्रेजीमें एक कहावत है-All roads lead to Rome अर्थाद सारं राज-मार्ग रोम-नगरकी श्रोर जाते हैं। 'नुणामेको गम्यस्वससि प्रयसामर्णक इव'। चाहे जिस पद्धतिसे और चाहे जिस नामसे लोग उसकी पूजा करें, पूजा एक उसीकी होती है । कर्म. धनुष्टान, योगाभ्यास एवं यम-नियमादि केवल साधन 🐉 अर्थात् वे उस शास्वत अविकारी उपास्य देवके पदारविन्दके समीप पहुँचानेवाली सीदियाँ हैं जिसके सिवा अन्य सब असन् है। वस्तुतः कठिन वत-साधन एवं अनुष्टानादि शरीर और मनको मोक्ष-साधनके योग्य बनानेके लिये संस्कारमात्र हैं। सधे हुए मन और शरीरके द्वारा ही मनुष्य संसारके बन्धनसे मुक्त होनेकी चंदरा कर सकता है। अतः प्रशाणींके उपदेशके भावको ठीक-ठीक समझना चाहिये, किसी एक देवता अथवा सतकी प्रशंसाका यह अर्थ नहीं छेना चाहिये कि इससे अन्य देवताओं अथवा सिद्धान्तींकी निन्दा की गयी है। क्योंकि पुराणींके मतमें प्रत्येक वस्तु उस सर्वमयका ही रूप अथवा श्रंश है। इसका प्रमाण यह है कि शैव-पुराणों में केवल शिवकी अथवा वैष्णव-पुराणों में केवल विष्णकी ही प्रशंसा नहीं की गयी है। उदाहरणार्थ वायु-पुराणर्मे, जिसकी गणना दीव-पुराणों में है विष्णके पराक्रमका एवं नारायग्रकी महिसाका वर्णन किया गया है । उसमे विष्णु अंर महेश्वरके श्रवतारोंकी कथाएँ आती हैं, शिवपुरी तथा विष्णुपुरी दोनोंका उल्लेख मिलता है तथा सृष्टिकर्ता ब्रह्माकी भी प्रशंसा की गयी है, यहाँतक कि उसमें इस बातका स्पष्ट उल्लेख है कि इन तीनों देवताओं में कोई भेद नहीं है। इसप्रकार जान पडता है कि वायुपुराणमें अपनी-अपनी रुचिके अनुसार भिश-भिन्न देवताओंकी उपासनाका विधान किया गया है। एक ही प्रराणमें विष्ण और शिव दोनोंका उस्कर्ष इतना स्पष्ट है कि उसे सिद्ध करनेकी भावत्रयकता नहीं जान पहती। अन्तम यह कह देना पर्याप्त है कि प्राणींका ढंग साम्प्रदायिक है यह सिद्धान्त बिल्कुल निराधार है। वास्तवमें एक नहीं, सभी पुराणींका एक ही ईश्वरमें विश्वास है, जिसे हम नारायण श्रयवा ईरवर कहते हैं।

# पुराण और ईश्वर

( लेखक-पं वभीकृष्णदश्तजी भारदाज, शास्त्री, बाचार्य, बीवपव)



चार्य यास्कने पुराण-शब्दकी निरुक्ति 'पुरा नवम्' बतायी है। प्राचीन समय-में जो नया रह चुका हो वही पुराण है। दूसरे शब्दोंमें 'पुराण' शब्दका धर्य है पुराना। पुराण नामक शास-का उपनिषद्में भी उस्लेख है, उदा-हरणार्थ, 'इतिहासपुराणं पश्चमं वेदानां वेदम्' ( खुन्दोग्य० अ० ७,

खं । )। पुराण पञ्चम वेद हैं। संहिता-भेदसे यही
पञ्चम वेद अष्टादश भागों में भगवान् वेदन्यासहारा प्रणीत
हुआ हें। पुराणों में ईश्वर-सम्बन्धी विचारों की प्रचुरता
उपकव्ध हैं। निम्नाद्वित एंकियों में उनका दिग्दर्शन कराने-की चेष्टा की जाती हैं।

तारा-मण्डल-मण्डित, भ्रानेक-चमस्कार-वेष्टित, गिरि-गगनाल्ड्कृत, सरिस्सरम्समुद्र-परिवृत, अतर्क्य विस्तार, अतुल प्रसार,भ्रानेक कोटि महाण्ड पुराथा-पुरुष श्रीमगवान्के एक-एक रोममें इसप्रकार अहनिंश अप्रमत्तरूपमें विचरण् कर रहे हैं जिसप्रकार किसी विशाल-कंत्रवर वातायनमें होकर अगण्य परमाणु-पुत्र भ्रमण करते हों। लोक-पिता-मह श्रीब्रङ्गानेवने बाल-गोपालकी स्तुतिमें कहा था कि—

'काहं तमामहत्र इंखचरामिनवार्भू-संबेधिताण्डचरसर्वावतस्तिकायः । केदग्विधाऽविगणिताण्डचराणुचर्याः-वाताध्वरोमविवरस्य च ते महिन्वम् ॥ । यही भाव यजुर्वेदके --

'तास्मिन्ह तस्युर्मवनानि विश्वाः

—में निहित है। पुराणोक ईश्वर निम्सन्देह 'महतो महीयान्' हैं। सिल्लान्तर्गत भए-मकरादि उच्चावच जीव-निकाय जिसमकार समुद्र-पदमे समम्म लिये जाते हैं, उसी प्रकार समम्म ब्रह्माण्ड भगवदन्तर्गत होनेके कारण 'ईश्वर' पहसे विदित हो जाते हैं—

'यस्य कुक्षाविदं सर्वे सारमं माति यथा तथा ।

प्राकृतिक गुण-जास्त्रसे परे होनेके कारण ईश्वर अगुण प्रथवा निर्गुण कहे जाते हैं। 'तयापि भूमन् महिमाऽगुणस्य ते
विबोद्धमहत्यमरुगत्तरात्मभिः ।
अविक्रियात्स्वानुभवादरूपतो
ह्यनन्यबोध्यात्मतया न चान्यथा॥

परन्तु भक्तवस्सवता प्रभृति गुग्रामासे मण्डित होनेके कारण तथा भक्तमनोरथानुसार प्राकृतिक गुण्यत्रयसे संग करनेके कारण ये सगुण भी हैं—

> 'गुणात्मनस्तेऽिष गुणान्विमातुं हिताबतीर्णस्य क ईशिरेऽस्य। कालेज यैर्वा विभिता सुकरपै-भूपासवः स्व भिहिकाद्यमासः॥'

मंख्यामें ईश्वर एक हैं। एक समयमें श्रनेक रूप धारण करनेपर भी उनका पारमार्थिक एकत्व अध्याहत ही रहता है। पुराणींमें एक ईश्वरके श्रानेक रूपींका वर्णन है। उनके प्रधान रूप पाँच बताये गये हैं, यथा-- १ मोदक-सुशो-भित, मूपकवाहन, विघ्नविनाशन, सङ्कष्टहारी श्रीगणपतिः २ त्रिशुल-विराक्षित, कृषभवाहन, दारिव्यवहन, गङ्गाधारी श्रीसदाशिव: ३ तेजीविकसित, एकचकरयवाहन, तमी-विलापन, बुद्धि-कृद्धिकारी श्रीसूर्यदेव; ४ श्रीवरसपदाङ्कित, गरुदवाहन, अञ्चानविश्वंसन, भन्तापश्चिनवारी श्रीमशा-रायणः और ५ वराभयकरा, सिंहवाहिनी, मधुर-मूर्ति, जगद्ग्विका श्रीदुर्गादेवी । ये पाँची वस्तुतः श्रभिन्न हैं। पुराणोंमें इन पाँचोंका ही ईश्वरस्व प्रतिपादित है। विभृति-के तारतम्यके वर्णन भाव-प्रधान हैं । उस तारतम्यसे एक रूपका दूसरे रूपसे हीन अथवा प्रधिक होना सिद्ध नहीं होता । इन पाँचीं रूपोंके विभिन्न दिन्य कोकोंका विशव वर्णन पुराणोंमें वर्णित है,जहाँ पहुँचनेपर पुनराष्ट्रिन-का श्रमाव हो जाता है। इन श्रक्षौकिक ईश्वरीय धार्मोकी समृद्धिका कथन मानव-सामर्थ्यका विषय नहीं है। भावुक जनींके सन्तोषके हेतुसे श्रीव्यासदेवने उनका परम सुन्दर वर्णन किया ही है। श्रीमन्नारायणके वैकुण्ठकोकका सामास इन पर्योमें मिल सकता है-

> 'वसन्ति यत्र पुरुषाः सर्वे वैकुण्ठमूर्त्तयः। येऽनिमित्तनिमित्तेन घर्मेणाराघयन् इरिम्॥

सत्र चाद्यः पुमानास्ते मगनान् रान्दगोचरः । सत्त्वं विष्टम्य विरत्नं स्नानां नो मृढयन्तृतः ॥ यत्र नैःश्रेयसं नामवनं कामदुधैर्द्रभैः । सर्वर्तुश्रीभिविश्राजत्कैवत्यमिव मूर्तिमत् ॥

बैच्याव-पुराण होनेपर भी, देखिये, श्रीमदागबतमें महादेखजीकी ईश्वरता किसप्रकार बतायी गयी है—

> 'जाने त्वामीशं विश्वस्य जगता यानिबीजयोः । शक्तेः शिवस्य च परं यत्तद्बद्धः सनातनम् ॥'

उपर्युक्त पाँचों ही हैं भरीय रूप वैचित्र्यको अंगीकार-कर इसनी छीलाएँ करते हैं कि शेषजी भी उनको नहीं कह सकते हैं—

ंगायन् गुणान्दशशतानन आदिदेवः शेवं।ऽपुनाऽपि समवस्यति नाऽस्य पारमः।' पुराणींके ईश्वर सृष्टिके कत्ती, पाछक सथा संहारक हैं— 'आस्ममायां समाविश्य सांऽहं गुणमयी दिजः। सुजन रक्षन् हरन् विश्वं देश्ने संशां कियोजितान्॥'

यह भाव वैदिक ही है। उपनिषद-श्रक्क जिये ओ 'तज्ञजान्' कहा जाता है, उसका ग्राभिप्राय यही है। इसी विचारको सम्मुख रखकर आचार्य बादरायणने 'जन्माचस्य यतः' की रचना की; और श्रीमद्वागवत-पुराण भी 'जन्माचस्य यतः' से प्रारम्भ होता है।

श्रुतिमें ईश्वरको अन्तर्यामी कहा गया ई--'मा विज्ञानमन्तरी ममयस्य त आत्मान्तर्याग्यमृतः'
( ब्हटाण्यक )

इसी तस्त्रको वेदान्तका 'अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धमं-न्यपदेशात' यह सूत्र कह रहा है। पुराणोंको भ्रो ईश्वरका अन्तर्यामिस्य अभीष्ट हैं। श्रीकृष्णचन्द्रजीके विषयमें कहा गया है कि—

> 'गोपीना' तत्पतीनां च सर्वेषामेव देहिनाम्। मोन्तश्चरति सोऽध्यक्षः क्रीडनेनेह देहनाक् ॥'

बृहदारण्यकान्तर्गत मैत्रेथी ब्राञ्चणमें कहा गया है कि---

'अहमनस्तु कामाय सर्वे प्रियं मनत्यात्मा वा अरे द्रष्टत्यः श्रोतक्या मन्तक्यो निदिष्यासितक्यः ।'

भर्यात् भारमाके लिये ही संसारकी सब बस्तुएँ अच्छी

क्याती हैं, उसी भारमाका दर्शन, श्रवण और ज्यान करना चाहिये । यहाँ आरमा शब्दमे जीवारमाका बोध नहीं होना चाहिये, वह परमारमाके किये प्रयुक्त हैं । शंकराचार्यजीन ने 'वाक्यान्वयात्' नामक स्त्रपर भाष्य करते हुए स्पष्ट ही किसा है कि—

'कि विज्ञानात्मैवायं द्रष्टव्यत्वादिरूपेणोपदिश्यत आहो।स्वित् परमात्मेति । ..... परमात्मेषदेश प्रवायम् ।'

परमात्माके किये ही सांसारिक भोगोंकी प्रियता पुराणोंको भी अभीष्ट हैं। भागवतमें स्पष्ट खिखा है---

> 'तस्मात् प्रियतमः स्वातमा सर्वेवामव देहिनाम् । तदर्थमेव सक्लं जगदेतश्वराचरम् ॥ कृष्णमेनमवेहि त्वमातमानमासिलात्मनाम् । बगद्धिताय सांऽप्यत्र देही वा माति मायया॥

पात अल-दर्शनमें ईश्वरको सर्वज्ञ बताया गया है—
'तत्र निरित्तरायं सर्वज्ञबीचम्।' पुराणोंके ईश्वर भी सर्वज्ञ हैं। श्रीकृष्णजीके लिये 'विश्ववित' पट्का प्रमोग इस बातका समर्थक है, यथा—

> 'काष्यदङ्गानतर्विपिने बरसान् पालांश्च विश्ववित् । सर्वे विचिक्कतं कृष्णः सहसावजगाम ह ॥'

जिसप्रकार उत्तर-मीमांसाके अनुसार इस जगतकी सृष्टिमें भगवान्की छीछा ही हेतु है—'लोकवन्तु छीछा-कैवल्यम्'—उसी प्रकार, पुराणोंके अनुसार, भगवान् जो नानाविध चरित्र करते हैं उनमें उनकी लीला ही प्रधान हेतु है। पुराणोंमें स्थान-स्थानपर छीछा-शब्दका प्रयोग पाया जाता है, उदाहरणार्थ—

'इत्युबत्बेकेन हस्तेन इत्ता गोवर्धनाचलम् । दवार कीलया इण्णद्धत्राकमिव बालकः ॥' 'मगवानिप तं रीकं स्वस्थाने पूर्वत्य्रभुः । परयतौ सर्वभूतानी स्थापयामास लीलया ॥'

पुराणवर्णित, मनोनयनवर्धन, प्रसञ्चवदन ईश्वरके खारुतम चरण-निक्षन-युगलका ध्यान करनेने ऐहिक अम्युदय तथा मामुस्मिक निरक्षेयस्की अनायास उपलब्धि होती है। हे पुराणप्राण ! पुराण-पुरुष ! जगन्मक्रल ! श्लीभगवन् ! स्म अपने चरणींमें पराभक्ति दीक्षिये।

# वेदोंमें ईश्वर

( हैसक-श्रीवासुदेवशरणजी अध्वाल प्रम० ए०, पल-पल० वी० )

चत्वारि शृङ्गास्त्रयो अस्य पादा द्वे शीर्षे सष्ठ इस्तासा अस्य। त्रिधा बद्धो बूगमा रारबीति महो देवो मर्स्या प्राविवेश॥ (करवेद मं०४। स्त ५८। मन्त्र ३)



रवाँमें महादेव कृपमने प्रवेश किया है। वह त्रिधावद्ध होकर दकराता है। उसके चार सींग, तीन पैर, दो सिर चौर सात हाथ हैं। वह महादेव अस्त है, मत्यंके साथ उसका सम्पर्क हो गया है। यही जड़-चेतनकी गाँठ पड़ी है। अनिर्वचनीय

महादेव मूर्त और निरुक्त हो गया है। यह महादेव वृषम इन्द्र है। वेवॉमें जिसे इन्द्र कहा है वही उपनिपक्कालमें आत्मा है। इस इन्द्र वृषमके मन, बुद्धि, विक्त, अहंकार खार सींग हैं; ज्ञान, कर्म, उपासना तीन चरण हैं; त्रिपाद भीर एकपाद—अनन्त और सान्त दो सिर हैं और सस प्राण इसके सात हाथ हैं। सत्त, रज, तम इन तीन गुणोंसे यह जकबकर बाँधा हुआ है। इस देवकी महिमा अनन्त है। निज स्वरूपमें यह सहस्रशीर्षा और सहस्रपाद है। परन्तु मर्ग्यसम्पर्कसे यह विराट् विष्णु वामन हो गया है। इस सावे तीन हाथमें जकके हुए देवको लोग वामन समझकर उसका अनादर करते हैं—

अवजानन्ति मां मूढा मानुषीं तनुमाधितम् । परं भावमजानन्ते। मम भूतमहेबरम् ॥ वे महीं जानते कि वामनका असकी रूप विष्णु है—

> वामने। इ. विग्णुरास (शतपथ १।२।५।५)

उसके तीन चरगोंके विचक्रमणमें शु-पृथिवी-सन्तरिश्व-बोक समाये हुए हैं। वह भूत, मविष्य, वर्तमान सबका परिच्छेता है। अपने वामनरूपसे उसने इम सबको छुरू किया है। मोइके कारण ही इम मायामें पढ़े हुए हैं और उस एकरस निष्य इन्द्रको अनेक रूपवाला मर्त्यभर्मा समझकर खारं ही सर्वतासे हीन बन गये हैं। इन्द्रो मायाभिः पुरुषप इंयते

अनम्तसे साम्स होनेका नाम माया है (Finitising Principle) विष्णुका वामनावतार माया है, महादेवका मार्यों में आना माया है। वां स्वरूपका धावरण करनेवाका यह शम्बर बहुत प्रवक्त है, इसपर विजयी वनकर ही इन्द्रको साम्राज्य प्राप्त होता है। इन्द्रको शम्बर-विजय मनुष्यका आत्मदर्शन है। आत्मदर्शनके बिना इन्द्रके तीन पाश नहीं छूटते। कीषीतकी उपनिषद्में कहा है—'जबत्तक इन्द्रने धारमाको नहीं जाना तबतक असुर उसको हराते रहे। जब उसने अपने आपको जान लिया तब वह धसुरोंको जीतकर सब भूतोंसे श्रेष्ट और ज्येष्ट बन गया। उसने स्वराज और आधिपत्य प्राप्त कर लिया। (४।१०)

इस इन्द्रको बाँधनेवाले नाम और रूप हैं। इन्हींको देश और काल, ऋत और सन्य भी कहते हैं। शतपथ-बाह्मणमें कहा है—

'अध ब्रह्मैन पराईमगच्छत् । तत्पराई गावा ऐक्षतं कथं न्निमाँक्षोकान् प्रत्यवेगामिति । तद् द्वान्यामेन प्रत्यवेद् रूपेण सैन नाम्ना स्व । १९ । २ । ३ । ३ )

अर्थात् प्रद्या तीन लोकोंसे अतीत था। अतीत रहते हुए उसने प्रेरणा की कि किस तरह मैं इनमें प्रविष्ट होऊँ। नाम और रूपके द्वारा वह इन लोकोंमें प्रविष्ट हुआ। असृत ब्रह्म नामरूपके द्वारा मर्थ्य वनकर सामने आया है। उस मर्थ्य-धर्मसे छूटनेका उपाय ब्रह्मकी शरण या ब्रह्मका यथार्य ज्ञान है—

मर्ता ह नाऽग्रे देवा आसुः । स गदैव ते महाणापुरधा मृता आसुः ।

13

अर्थात् मर्स्यदेव ब्रह्मको पाकर अमर बने ।

वेदोंके अध्यासमाञ्चका यही सर्स है। ब्रह्म और आरमा दोनों इन्द्रको संज्ञाएँ हैं। वह इन्द्र अन्य देवोंके साथ कार्य करता है। ये अन्य देव इन्द्रियाँ हैं। ये देव इन्द्रजुष्ट, इन्द्रदत्त, इन्द्रस्ष्ट, इन्द्र्किंग हैं। असुरोंके साथ इन देवोंका सनातन युद्ध है। इन्द्रकी विजयसे सब देवों-को महिमा बदती है। इन्द्रके अज्ञानसे देवता असुरोंके सामने द्वार जाते हैं। वस्तुतः यह वेवासुर-संद्राम पाप और पुण्यकी द्विविध प्रकृतियोंका युद्ध है। प्रजापतिके विधानसे दी असुर पापमय हैं। वस्तुतः इन्द्र तो अजात-वानु, इन्द्रातीत है। न वह पहले कभी लड़ा है और न आज उसका किसीसे युद्ध है, उसके संप्रामौंकी कथा माया है। (देखिये शतपथ बाह्मण १९। १। ६। १०)

सृष्टिके मूलमें ही समाधि और व्याधि, पुराय श्रौर पाप, आत्म श्रीर अनारम, चेतन और जह, प्रकाश और तम, सरय और अनृतका हुन्द्र निहित है। ब्रह्मके संक्रप-का आदिरूप यह द्वेत है। ब्रह्मायहगत समस्त प्रक्रियाओं में इसके दर्शन होते हैं। भौतिक प्रकृति शक्ति-प्रकाशके इस द्वेतमे मुक्त नहीं है। अन्यक-दशामें एक रहते हुए यह शक्ति प्रकटरूपमें अनेक है। संख्यामे अस्पृष्ट होनेकी करूपना-मात्र एकता है। संख्यामे संस्पृष्ट होना अनेकता है।

वेदों में इन्द्रकी महिमाका स्वर ही सबसे प्रधान है। अनेक गीतों की टेक यही है— 'विश्वसादिन्द्र उत्तरः' अर्थात् इन्द्र सबसे श्रेष्ठ और ज्येष्ट हैं, वह सर्वभूतमहेश्वर हैं, वह महादेव हैं। इन्द्र श्रप्रतिर्थ हैं। वह सतकतु है। प्रजापित-ने इन्द्रको सब देवों में ज्येष्ट बनाया है जिसके प्रनापसे बलवान् असुर भी कॉपत रहते हैं। देवों ने कहा — इन्द्र ही इस सबमें वीर्यवान् हैं—

ते [देवाः ] होचुः । इन्द्रो वै नो वीर्यवत्तमः । ( श०४ । ६ । ६ । ३ )

इन्द्र सब देवोंका उपदेष्टा होनेसे उनमें अम्रणी है ---इन्द्रः खलु वै अहो देवतानामुपदेशनात्। (तै०२।३।१।३)

तस्मादाहुरिन्द्रः सर्वा देवता इन्द्रश्रेष्ठा देवा इति । ( २०१।६।३।२२)

अर्थात् सब देवता इन्द्रके ही रूप हैं। इन्द्रके कारण देवोंकी महिमा है।

इन्द्रो वे देवानामोजिष्ठां बलिष्ठः सहिष्ठः सत्तमः पारियणुतमः ।

(ऐ० ७।२६)

अर्थात् इन्द्र सब देवोंसे ओज, बल, दीय, शक्ति-प्रवेशमें अतिशायी है। उसको सब एकवीर कहते हैं। उसने ही निकटतम जाकर बहाको पहुछे पहुचाना, जहाँतक इन्द्र गया बहाँतक और कोई देव नहीं जा सका— इन्द्रोऽतितरामिव अन्यान् देवान्, स हि एनत् नेदिष्ठं परपर्शं, स हि एनत् प्रथमा विदाशकार ब्रह्मेति।

इन्द्रको ही ब्रह्मका ज्ञान हुआ। अभिने कहा--'भैं जातवेदा हूँ, जिसे चाहूँ भस्म कर हूँ', परन्तु यक्षके दिये हुए एक तिनकेको चन्नि भसा नहीं कर सका। बायुने कहा — 'मैं मातरिश्वा हैं, जिसे चाहें उदाकर फेंक हैं।' यक्षने उसके आगे एक तिनका रख दिया, बायु और लगाकर थक गया पर तिनकेको न हिला सका। तब हुन्द्र-से देवोंने कहा—तम यक्षको जानो —यह है कौन ? इन्द्र-के समन् यक्ष अन्तर्हित हो गया। तब उमा नामकी साध्विकी बुद्धिसे इन्द्रने यक्षका प्रत्यक्ष किया । इस मनो-इर कथामें ब्रह्मने यक्षरूपमें सब देवींकी परीचा लेकर इन्द्रको ही भपना रूप विवृत करके दिखलाया । वस्तुतः बह्म यक्ष या यक्तका परमरूप है। उसका ज्ञान प्राणके दर्प-से होना अशक्य है। धरिन,सूर्य,बायु,बरुण, धनेक देव एक शक्तिके रूप हैं, इनके बलये इन्द्रको कौन जान सकता है ? Heat, Light, Electricity, Magnetism, Sound शादि नाना देव ब्रह्मायहके आधार बनकर उसकी थामे हैं। पर ये ही अन्तिम शक्तियाँ नहीं हैं। इनके द्वारा चैतन्य-तत्त्वका ज्ञान असम्भव है। ब्रह्मका ज्ञान तो स्वयंवर-से होता है---

> यमेवैष वृणुते तेन कम्य-स्तस्मेष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम् ।

आस्मा विसको स्वयं वर लेती है उसके ही समक्ष अपना तन् विद्वत करती है। यहाँ प्रवचन, ज्ञान, तप, ब्रह्मचर्य सब साधनमात्र हैं,सिद्धिकी प्राप्ति स्वयंवराधीन हैं।

बहाकी ही संज्ञा इन्द्र है। पिण्डमें वही इन्द्र आगमा है। ब्रह्मायडमें जो सूर्यादि देव या दिव्य शक्तियाँ (Cosmic Forces) हैं उनके ही प्रतिनिधि इस शरीरमें इन्द्रियाँ हैं। पिण्ड और ब्रह्मायड दोनोंमें एक ही जीवन-प्रवाह (Life-flow) है। जो हिरण्यार्भ है वही वैधानर है—

अहं वैश्वानरे। भूत्वा प्राणिनां देहमास्थितः ।

इस वायीसे बोलते हैं, वह वाक् अग्निकी उगेति है। नासिकाके द्वारा प्रायावन्त होकर इस विराट् वायुके साथ एकता स्थापित करते हैं। सूर्य-प्रकाशसे वस्तुओंको रूप प्राप्त हुआ है, उसी रूपका प्रस्यक करनेवाकी हमारी

चक्षरिन्द्रिय है। बाकाश शब्दोरपश्चिका हेतु है, वही शब्द इमारे कार्नोसे सुना जाता है। बाह्य-जलके ही समान इमारी देइमें बीर्य है जा जीवनकी स्थितिका कारण है। इस प्रकार पिण्ड शौर ब्रह्माण्डकी एकता है । बाह्म-जगत्की वियत्में जो सुक्ष्म परिवर्तन भी होता है उसीका प्रभाव तुरन्त इमारे शरीरपर पहला है। विराट प्रायके साथ शरीरस्य प्राणकी एकता है। एक-एक नक्षत्रकी ज्योतिका प्रभाव शरीरस्थ प्राणपर पहता है। दोनोंमें एक ही प्रकार-की विद्यत् है। विद्युत्की शक्तिसे आज इस सब म्तब्ध हो गये हैं। इसकी सुध्म चेतना विश्वव्यापी है । इणभरमें विध्वकी तरंगे पृथ्वीमण्डलमें स्थाप्त हो जाती हैं। इसी विचत्की वैदिक संज्ञा पाण है। इस प्राणको ही देव कहा गया है। मूलमें एक होते हुए भी इसके अनेक रूप हैं। उन श्रनेक देवोंका वर्णन वैदिक सक्तोंमें है । परन्तु मुलमें बे एक हैं। वैदिक ऋषियोंने सब देवींकी एकनाको भली प्रकार जान लिया था---

> इन्द्रं मित्रं वरुणमग्निमाहु-रथो दिन्यः स सुवर्णो गरुत्मान् । एकं सद्विप्रा बहुधा वद-न्त्यांग्रे यमं मातरिश्वानमाहुः॥

अर्थात् विप्र लोग एक प्रक्षका ही अनेक नार्मीसे बलान करते हैं । उसीको इन्द्र, सित्र, वरुण, श्रम्नि, गररमा, सुपर्ण, यम,मानरिश्वा कहा गया है। व्यावहारिक या सापेच सत्तामें ये देव सविशेष कार्योंके करनेवाले हैं। ज्याकृत दशासे (Differentiated state) सब देवोंके अपने-अपने धर्म हैं। पर अस्याकृतरूपमें वे एक ही हैं। यही बात जगदमें है। एक शक्तिके अनेक रूप विविधधर्मी है। एक ही सुर्य-प्रकाशको अनेक रश्मियाँ हैं जिनका पारम्परिक भेद है भी और नहीं भी हैं। सीर-रश्मियोंके साठ सप्तकॉर्में अनन्त किर्में हैं जिनका आपसका भेद लम्बाईकृत है। कुछ किरणें बहुत छोटी हैं श्रीर फिर उत्तरोत्तर क्रमसे लम्बाईकी इदिसे अन्य-अन्य कार्य कर नेवाली किर्गों हैं। यहाँ कुछका नाम हीट, लाइट और हुई क्टिक आदि है। पर मुख्यें सब एक हैं। यही बात वैदिक ऋषियोंने प्रत्यक्ष की थी। अनेकता है पर साथ ही एकता भी है। तास्पर्य यह है कि प्रत्येक पहार्थ या परमाणकी दिविध स्थिति है। अनेकताके साथ उसका सम्बन्ध सृष्टि है, एकताके साथ

उसके सम्बन्धकी खोज समाधिकी और प्रगति है। इन्हींके वैदिक नाम त्रिपाद् श्रीर एकपाद् हैं। सर्वप्रथम सङ्ख-शीर्पा पुरुष या अनन्त ब्रह्म था। वह स्वयं ही हिचा ब्याकृत हुआ । त्रिपाद और एकपाद । त्रिपाद सापेक्ष बहा है, एकपाद् भूतभव्यभुवन है जिसमें सब खोक समाये हुए हैं। त्रिपादकी ओर जानेका नाम समाधि है, पुरुपादकी ओर उत्कान्त होनेका नाम व्याधि है। यह कम किसी क्षण रुका नहीं रहता । सृष्टि और प्रख्य संतत होते रहते हैं। बिना द्विविध प्रक्रियाके सत्ता असम्भव है। इस देशमें टहरे हुए हैं और अपना एक रूप व्यक्त कर रहे हैं। साथ ही कालके प्रवाहमें यांग वह रहे हैं, श्रधीत् परिवर्तित हो रहे हैं। निष्कम्प स्थिति असम्भव है। जब्-जगत्में अच्यत-धर्म नहीं देख पहता । इस परिवर्तन और प्रवाहके मध्यमें भी एकरम रहनेवाला बहा है जो उपहित हो कर कटस्य चैतन्यक्रपमे हम सबमें विद्यमान है। वह इन्द्र अनेजन् है, वह अध्युत है। उससे सब काँपते हैं, उसे कँपानेवाला कोई नहीं है। यह सृष्टि बहत विस्थाए है। इसके प्रामात्रका भी वर्णन ठीक-ठीक नहीं किया जा सकता । सर्वत्र शब्दोंकी गति कुण्डित हो जाती हैं। ऐसा जान पहता है कि यहाँ प्रत्येक पदार्थकी सापेक्षिक यसा है।

द्वे बाव ब्रह्मणा रूपे मृतं चामूतं च । अथ यनमृतं तदसत्य, यदमूतं तत्सत्यं तद्बद्धः तज्ज्ञयातिर्यज्ज्योतिः स आदित्यः स बा एव ओमित्येतदातमा । स श्रेष्ठमानं व्यकुरुतः ।

अर्थात् ब्रह्मके दो रूप हैं मूर्ल और अमूर्त, परोक्ष और प्रत्यक्ष (Formless and Formed) मूर्त माया है, अमूर्त सत्य है। ब्रह्म एक ज्योति हैं, जो अकाश आदित्यमें हैं, जो ओश्म् हैं, वही ज्योति आत्मा है। उसने तीन प्रकारसे तीन गुयांके द्वारा अपने आपको प्रकट किया है। सर्वत्र हो मूर्त और अमूर्त (Immanent and Transcendent) का हुन्द्र हैं। परमाणुका मूर्त रूप हैं, अमूर्त भी हैं। मूर्त का निवंचन किया जाता है, अमूर्त अनिवंचनीय है। मूर्त एक ग्रंशमात्र हैं, अमूर्त अनन्त हैं। मूर्त की संज्ञा विष्णु हैं, बमूर्त दें। दोष और विष्णुका सम्बन्ध बहुत अद्भुत हैं। मूर्त अमूर्त के प्रधारसे ठहरा हुआ है। प्राण अमूर्त हैं, ब्रह्म उसका मूर्त हैं, पर दोनों ही ब्रह्म रूप हैं। कम मूर्त है, ज्ञान अमूर्त हैं। इस पारस्परिक सापेश-कमका कहीं अन्त नहीं हैं। बेहों और ब्राह्मबोंमें

अनेक परिभाषाओं से मूर्त और असूर्त के सम्बन्धका वर्णन है। यक्षमान सूर्त है, उसकी तुरुनामें पुरोहित असूर्त है। अस सूर्त और असाद असूर्त है! सूर्तस्य असूर्त बहुत बहा है। इन्द्रके ही दो रूप सूर्त और असूर्त हैं। सूर्तरूप प्राण है, असूर्तरूप आत्मा है। सूर्तको सत्य मानना अनुचित है। सूर्तरूपको ही ब्रह्मका अन्त समझना भूल है—

> सरप्राणन न प्राणिति येन प्राण प्रणीयते । तदेव ब्रह्म स्वं विद्धि नेदं योटदम्पासते ॥

भाण, चतु, श्रोत्र मूर्न-कार्य हैं। इनका नियम्ता अमूर्त है, वही बहा है । प्राणकी शक्ति भी श्रविनस्य है । पर इन्द्र या ब्रह्म प्राणसे भी सहान है। श्रमुर लोग प्राया-शक्तिको ही परम सत्ता समकते हैं, वे प्राणके भी प्राणको स्वीकार नहीं करते । हमीं लोग देव और हमीं असुर हैं । जीवनकी प्रवृत्तियोंके दो भेद देवी और आस्री कहळाते हैं। भौतिक प्रकृतिकी उपासना करना असूर-वृक्ति है। चैतन्यकी उपासना दंबी है। अस्रोंके गुरु विरोधनने शरीरको ही आत्मा समझ लिया था। इमलोगोंमें बहुतेरे ऐसे ही हैं जो मुँइसे तो चैतन्यकी सत्ता स्वोकार करते हैं, पर आच-रणमें शरीरको ही आत्मा माने हुए हैं। इस सगुण या मूर्नमें आसक हैं, उसकी ठीक उपासना, जो मोक्तका हेतु हो. इमसे नहीं बन पहती । श्रविद्या, मूर्तरूप या सृष्टि भी बहाका ही विकास या उपाधि है। उसका यथावन उपयोग इससे नहीं बन पड़ता। इस उसका त्याग इन्द्र या धारमाके लिये नहीं कर सकते। यही कारण है जो हमारे यक्तका भाग इन्द्रको न मिलकर अन्य देवी या अस्रोंको मिल रहा है। देवी विधानसे पूर्ण होनेवाले यज्ञोंका यक्ष या यजनरूप इन्द्र है, वह ही उस हविका अधिकारी है। इन्द्र देवाधिदेव या सहादंव है। 'इन्द्रश्रेष्टा वे देवाः'। इन्द्रके भाग पानेसे अन्य देव भी पुष्ट होते हैं। इन्द्रजुष्ट होकर ही इन्द्रियाँ संयम भीर दिश्य तेजके पथमें विचरती हैं। इन्द्रके आधिपत्यमे वहिष्कृत होना इन्द्रियों या देवींकी पराजय है।

वेदों और बाझणों में इन्द्रियोंको ही पञ्च पञ्चलनाः कहा गया है। इन्द्रकी पाञ्चलन्य प्रजाएँ इन्द्रियाँ हैं। बृह्दारुख्यक उपनिषद्में कहा है—

> यस्मिन्पश्च पञ्चजना आकाशश्च प्रतिष्ठितः। तमेवमन्य आस्मानं विद्दान्त्रद्यामृते।ऽमृतम्॥ (४।४।१७)

अर्थात् मैं असृत ब्रह्मका बिहान् हूँ। मैं बताता हूँ कि आरमा वह है जिसकी सत्तामे पञ्चजन या इन्द्रियाँ आकाश (Ether) में स्थिनिसन्त हैं। आकाश सहाप्राण्का स्रोत है। उस सहाप्राण्यसे एक सूत्रमें पिरोये हुए पञ्च इन्द्रियास्य देव अत्यन्त जर्जसम्पन्न होकर जिसकी मत्तासे स्थितिशोल हैं वह स्थारमा है। ऋष्वेदमें भी कहा है—

> मरपाञ्चजन्यया विशा इन्द्रे घोषा असुक्षत । अस्तुणाद्वर्दणा विषो अर्थो मानस्य स क्षयः॥

> > (415319)

भर्धात् पाखजन्या प्रजाशीने संमनस् होकर इन्द्रकी जो म्नुति की उसमे इन्द्र शत्रुओंका बध कर सका और वह मानका पात्र बना । पाञ्चजन्य विशोकी अनुकृतता प्राप्त करके इन्द्र स्वराट् बनता है, वह वामनसे विष्ण्य-पद पाता हैं। इन्द्रियसंयम ही समान नीति और अध्यातमका मुक है। विदा अर्थात् प्रजाओं में ओजस्बी होनेके कारण ही इन्द्र-को विद्वीजा (विट+ओजस्) कहते हैं। उसने देवींका आधिपाय प्राप्त करके बल, गोत्र, बुझ, नमुचि, शम्बर, पाक आदि असुरोंको पद्वलित किया है। वह इन्द्र मरस्वान है। मरुत् संज्ञा प्राणोंकी है। प्राणसे इन्द्रका विशेष होना आसरी है। प्राण इन्द्रके सहायक हों तो इन्द्रका वह अप्रतिरथ हो जाता है। इन्द्र और महत्का संवाद वेवोंमें है जहाँ सरुव इन्द्रकी सहायताका बचन देने हैं। वस्तुतः महाप्राण या शक्ति एक ही है। परन्तु कार्य-भेद और उपाध-भेड़से उसके अनेक भेड़ किल्पत किये गये हैं। प्राण पाँच हैं. प्राण सात हैं. पाया ग्यारह हैं, इसी प्रकार पाणीं ही उत्तरोत्तर संख्या बाईससे निन्यानवेतक वर्णित है। इन्द्र उन मवनवित पुरोंका विजेता है। वे पुर जबतक आयसी द्मर्थात लोहेके हैं तबतक प्राणोंकी वृत्ति तामसी है। अयस्, रजत, स्वर्ण-ये तम, रज, सस्वकी वैदिक संज्ञाएँ है। असुरोने इन पुरिथोंका निर्माख किया और इन दुर्गोमें, कन्दराओं में छिपकर वे इन्द्रसे लड़ते रहे। इन्द्रने पुरों हा भेदन किया, जिससे वह पुरन्दर कहा जाता है। त्रिपुरासुरके इन्हीं पुरोंका भेवन करनेके कारण शिव हो त्रिपुरारि कहते हैं। पुरन्तर और त्रिपुरारि एक ही कक्ष्पनाके दो रूप हैं। त्रिगुजारमक शक्तिको आरमसात् करनेके रहस्यका वर्णन ही दोनों जगह इष्ट है। तीन गुणोंके माना भेदांसे निरन्तर युक्त करके इन्द्र स्वराट बनता है। प्राणींके अवास्तर-भेद अनन्त हैं, वे शत और सहस्र हैं। इन्द्र भी शत और

सहस्रकतु और प्रज्ञाबाला है। प्राण भी पूर्व और इन्द्र भी पूर्ण है। ये वैदिक वास्मयकी विशेषताएँ हैं। इन गृद अध्यात्मतस्वींके विषयमें शब्दोंकी अभिधा परिमित है। उनकी अनन्तताको प्रदर्शित करनेके छिये बहत-सी परिभा-षाएँ रची गयी हैं। खष्टाके पुत्र त्रिशिरासे इन्द्रका संप्राम भी त्रेगुरय श्रीर चेतनका हुन्हु है। इन गृद संकेतोंका ज्ञान न होनेसे अल्पज्ञजन कथाकी मूल-भूलैयामें ही भटके रहते हैं। वेदोंकी शैली बहुत अपूर्व है। उसमें श्रधिराष्ट्र, श्रधिदेव, अध्यातम आदि श्रर्थ समकक्ष होकर साथ-साथ चलते हैं। उनके शब्दोंकी ब्यञ्जना भी अनन्त है। एक इन्द्र-शब्दके ही प्रकरण-भेद्रेय अनेक अर्थ हैं। ब्रह्म, आरमा, सूर्य, प्राण, सन, वाक्, राजा, क्षत्र, बीर्य, बायु आदि इन्द्र-शब्दके अर्थ द्राह्मण-मन्धों में पाये जाते हैं। ये ही अर्थ ब्रह्म-शब्दके हैं। इस अनन्ततासे चिकित होकर वैदिक जानके विषयमें निश्चय-रूपसे मतवादी होना दुष्कर है। वेदका मत इतना ही है, यह दावा अवैदिक-सा हो जाता है। इस देशके बहावादी आचार्योंने वेड्की महिमाको भलीप्रकार जानकर उन्हें ब्रह्म-ज्ञानका प्रधान कारण माना था। अतिको पक्षपात कुछ नहीं है। प्रकृतिको ही क्या पत्तपात है ? विराट्में सब कुछ हैं। असस्यपर वे हैं जो इठ करके एक ही पक्षपर आरूढ़ होकर दृसरेका खरहन करते हैं। 'एकं महिप्रा बहुधा बद-न्सि' और 'नेह नानाम्नि किञ्चन' इन विरोधिनी श्रुतियोंका तारतम्य जान लेनेसे मुर्त और अमूर्त, आस्तिक श्रीर नाम्तिक,

सगुण और निर्मुण सब पश्लोंका समन्वय जाना जा सकता है। इमारे सामने नदी-तटपर पड़ा हुआ एक-एक परमाणु बक्क मूर्त और सगुण लिंग है। उसके रूपको जाननेके जिये इस समय भी असंख्य विज्ञानवेश्वा प्रयक्षशील हैं। पर उसके असली रूपको कोई नहीं जान पाया है। मूर्त और अमूर्तकी सन्धिको हम जान जाय तो सारा भेद खुल जाय। पर इस भेदको प्रकृति हमसे गुझा रखना चाहती है। समस्त प्रकृतिको गाथा कीन कहे, आकाशमें निरन्तर बृंहणस्वको प्राप्त होनेवाले ब्रह्मायडकी इयत्ता कहाँ ज्ञेय है, इमारे लिये तो एक परमाणु भी ब्रह्मायडका यथेष्ट लिंग है, जिसने हमारे समस्त ज्ञान-विज्ञानको सफलतापृत्वंक चुनीती दे रक्खो है। इस अनन्तताकी कुछ भांकी साम्त-के उदाहरणये इमारे सामने आ जाय, इस प्रयक्षका आयोजन वेदोंमें हैं।

'भूमा वे सहस्रम्'। (श०३।३।३।८) भूमा अनन्त है, अनन्त स्रज्ञेय है वहाँ तर्क और शब्दोंकी गति कृष्टित है। इन्द्र वैकुण्ठाधिपति है। जिस लोकमें अनुभव कृष्टित नहीं होता वह इन्द्रका धाम है। वह इन्द्र सब छुन्दोंका लक्ष्य है, उस विश्वरूपने छुन्दोंके अमृतमे जन्म लिया है।

> यदछन्दसामुषभा विश्वरूप छन्दोभ्या अध्यमृतात्संबभूव । स मेन्द्रो मेचया स्पृणातु ।



(लेखक--- भाजार्य श्राञ्चनन्त्रलासजी गीरवामी)

'हंश्वर नहीं हैं' यह इंश्वर-निषेधक वास्य ही श्रयनेसे पूर्व ईश्वरका होना सिन्द करता है।

'ईश्वर है' यह स्वतम्त्र वाक्य अपना ही विधायक है। हसी भाँति अर्द्धेतवाद ही 'हैं तवादमें ईश्वर' की सिद्धि बतला रहा है। ज्ञान सदैव हैंत है, वह ज्ञाता और क्यके बीचमें होता है। जामद-अवस्था और प्रकाश भी हैत हैं, जबतक ज्ञान, जागृतावस्था, एवं अम्धकारका नाशकर प्रकाशकी प्राप्ति नहीं होती तयतक 'बुद्धिवाद' के चक्करमें पढ़े हुए मनुष्यके लिये किस वादमें ईश्वर है, यह निश्चय कर लेना सहज नहीं है। हाँ, जब कभी भी उक्त अबस्थाकी प्राप्ति होगी, तभी समस्त

वादाविवादोंको, बाद देकर हेतवादमें ईश्वरकी सिब्धि और साधनाकी सफलतामें साधकको तिनक भी सन्देह नहीं रह सकेगा । दूसरी बात यह है कि हैतवादी एवं बहैतवादी दोनों ही इस बातको मानते हैं कि भगवान श्रीशङ्कराचार्य-जीने हैनवादका खरडनकर बहैतवादको स्थापित किया। इससे भी यह प्रमाणित होता है कि श्रीशङ्कराचार्यजीसे पूर्व 'हैतवादमें ईश्वर' सिद्ध हो चुके हैं।

> यत्तद्भदन्तु शास्त्राणि यत्तद्भशस्यान्तु तार्किकाः । जीवनं मम चैतन्यपादाम्मोजसुधैव तु ॥ ( मीप्रवोधानन्द सरस्वर्ता )

# नैयायिकोंके ईश्वर

( लेखक-पण्डितवर श्रीपञ्चाननजी तर्करत )

नित्सक्रानेद्वर्ययत्न्याप्रयशकिः

श्रेयोमिकशनकमैत्रयुक्तिः । कारुण्याविवर्विश्वनन्धोऽनवद्यः

पायादीशः सर्वतोदत्तविद्यः ॥

ईरवर नैयायिकोंके सर्वस्य हैं, ईश्वरके अनुप्रह बिना जीवके सभी कर्म निष्फल हैं। इसीसे नैयायिकराण यक्त-यागादि कर्म-मार्गमें ईश्वर-निष्ठ हैं, योग-मार्गमें ईश्वर-निरत हैं, भिक्त-मार्गमें ईश्वर-परायण हैं और ज्ञान-मार्गमें ईश्वर-तरणर हैं।

न्यायशास-प्रवर्गक हरिद्रुमान् अहल्यापित अक्षपाद गौतम महर्षिको क महेश्वरकी साधनाम योगसिद्धि प्राप्त हुई यो । उन्होंने तर्कवादमें शिवजीको सन्तुष्ट किया था । देवीपुराणके अमुद्रित शुम्भ-निशुम्भ-मथनपादमें अक्षपाद नाम आया है और माधवाचार्यरचित शंकर-दिग्विजयमें 'चरयोक्षया' श्रावि अचपादके पर्यायवाची शब्दोंके हेतुका वर्णन हैं । गारानाथ तर्कवाचस्पतिने अपनी तत्त्वकौमुदी-टीकामें भी ऐसा ही वर्णन किया है । अक्षपाद शिवांश और शिवाबतारके शिष्य थे (ब्रह्मायहपुराण अनुषंगपाद ) अतप्व उनका सैव-सम्प्रदाय था । प्राचीन न्याय-निबन्ध-में प्रायः शिवकी बन्दना भी की जातो है । सुरिकृत 'यह-दर्शन-समुख्य' में लिखा है—

\* अनावृष्टिसे दग्ध हुए विशुष्क भारतमें वरणके वरसे गौतमके आश्रममें डी मदा इंग्विवणं वृक्षांकी पंक्तियाँ विद्यमान रहती थीं; चोह आहल्याके पति, गोदावरी-समानता और गोतम-वंदामें श्रेष्ठ होनेके कारण हो, अथवा देवीपुराणोक्त शास्त्रार्थ-विजयी होनेके कारण हो, उनका एक नाम गौतम था । शिवपुराण हान-सहितामें अहस्थापति गौतमका चरित्र आया है । स्कन्द-पुराणके मोहश्वरखण्ड कुमारिकाखण्डमें लिखा है—

'अक्षपादो महायोगी गौतमास्योऽभवन्द्वनिः। नोदावरी समानेता अहत्यायाः पतिः प्रभुः॥' (शिवपुराण शानसंहिता, स्कन्दपुराण कुमारिकाखयह देखिये।) न्यायोद्वारगभीरानिमंत्रगिरा गीरीपतिस्तावितो वादे येन किरीटिनेव समरे देवः किराताकृतिः। (न्यायमश्ररी मूल देवीपुराण) 'अक्षपादमते देवः सृष्टिसंहारकृष्टिखवः।' (जैन हरिसद्र स्रीर)

इस सम्प्रदायका प्रधान साधन-मार्ग योग था। इसी-छिये प्राचीन कालमें न्याय-दर्शनका नाम योग था।

न्यायसूत्रके भाष्यकार वास्त्यायनने गौतमसत्र १-१-२६ के भाष्यमें जो 'योगके मतम भसवकी उत्पत्ति' बतलायी है उससे भी न्याय-शासके योग नामका समर्थन होता है। क्योंकि प्रचलित योगदर्शनके सतसे असत्की उत्पत्ति नहीं होती, 'नासती विद्यते भावः ।' विशेषतः 'अभिधान-चिन्तामणि' में थोग और नैयायिक इन दोनों शब्दोंको एकार्थक कहा है । कीटिलीय अर्थनीतिके श्रान्वीचिकी विभागमें भी न्यायके बदले जो 'योग' नाम आया है वह भी 'न्याय-शास्त्र' का समानार्थक ही है.क्यों-कि वास्यायनने न्याय-भाष्यमें आन्वीक्षिकीका 'प्रदीप: सर्वशासाणामुपायः सर्वकर्मणाम् । आश्रयः सर्वधर्माणाम् यह स्वरूप बतलाया है। कौटिलीय अर्थ-नीतिमें भी यही दिखाया गया है। वर्तमान पात अल-योगदर्शन अब भी सांख्य-प्रवचन-दर्शनके नामये प्रसिद्ध है। खैर, यह अधा-न्तर विषय है। असल बात यह है कि इन दोनों दर्शनों में अर्थान् प्राचीन कालके योगदर्शन न्यायसुत्रमें श्रीर वर्त्तमान कालके योगवर्शन पात अलमें - दोनों में ही ईश्वरका नाम लेकर स्पष्टरूपसे उनका अस्तित्व स्वीकार किया गया है। ईश्वर सर्वश्रेष्ठ आत्मा हैं, अन्य वस्तु नहीं है; जीवारमा अनेक हैं, वे उपासक हैं और ईश्वर उपास्य हैं। यह सिद्धान्त दोनों हो सम्प्रदायोंमें समान है । वैशेषिक-दर्शनके---

'तद्वचनादाम्नायस्य प्रामाण्यम्' (१) १ । ३)

इस सुश्रमें 'तत' शब्दका श्वर्थ ईश्वर है, माध्यकार प्रशस्तपादने यह कहकर ईश्वरवादकी स्थापना की है। पर उसका मूळ न्याय-सिद्धान्त ही है, अतएव उसको अलग सममना निरर्थक है। सांस्य या कापिळदर्शन न्यायादि-सम्मत ईश्वरवादके प्रतिकृत है। वेदान्तस्त्रका सुप्रसिद्ध शांकरभाष्य प्रद्वेत-तरवका प्रचारक है। उसके मतमें ईश्वर और जीव एक ही हैं। केवळ उपाधि-भेदये उनमें संशा-भेद है, शांकर-मतमें वस्तुतः उपास-उपासकका मेद नहीं

है, साध्य-साधन-भाव नहीं है, केवल एक असरह चिन्मात्र ही सत्य है, कर्म, योग, भक्ति ये सभी कल्पनामात्र हैं। भक्ति-तत्त्वोपदेशक महाप्रभु श्रीगौराङ्गदेवने इस मत-की वही निन्दा की है। सेर, हम अदरसके स्थापारियोंको जहाजकी सुबरसे क्या मतल्य हैं हमें तो यहाँ यही कहना है कि न्याय-शास्त्रके सावन-प्यमें भक्ति-मार्ग भी सुविस्तीर्ण और सत्य हैं।

मीमांसक कर्मशक्तिवादी हैं, वे ईश्वरको स्त्रीकार करनेमें पराक्षुख हैं। कर्म ही स्वर्गका हेतु और कर्म ही नरकका कारण हैं।

'नमस्त्रत्कमेंम्ये। विधिरपि न यम्यः प्रमवतिः

नैयायिक कहते हैं कि कर्म भाषेतन है, उसकी शक्ति भी अचेतन है और उसका व्यवस्थापक शाब-वेद भी अचेतन है। यह अचेतनवर्ग किसी चेतनके अधिष्ठान विना क्यों कर कोई कार्य कर सकता है ? विशेषकर विधात-हाताके करुणामय, विचक्षण और सत्यवादी न होनेपर, न सो उसके विधानानुसार चलते ने कभी इप्ट-सिद्धि होती हैं और न उसके विधानको नहीं माननेमे कोई अनिष्ट ही हो सकता है। मीमांसकोंके मतमें इसप्रकारका विधानशता कोई नहीं है, परस्तु न्यायके मतमें वह विधानदाता ईश्वर हैं। उन ईश्वरके भाजानुवर्त्ती कर्म ही धर्म या सत्य हैं और उनकी आजाके विरुद्ध कर्म ही अधर्म या असर् हैं । याग-प्रज्ञावि कर्म उन्हीं के द्वारा उपदिष्ट हैं और योग, भक्ति, ज्ञान भी उन्हींके द्वारा उपदिष्ट हैं । विद्यार्थी-के अधिकार-भेदके अनुसार गुरु जिसप्रकार पाठ-भेदकी व्यवस्था करते हैं, उसी प्रकार ईश्वरने भी उपासकाँके अधिकार-भेद ने साधन-भेदकी व्यवस्था की है।

'सन्तानकी हित-कामनांस जननि तहि ताइन करे'-

इस सैदान्तिक छोकोक्तिको सामने रखनेपर ईश्वरको सर्वदा ही करुणामय कहनेमें कोई वाचा नहीं होती । पापकमें के छिये ईश्वर दगढ़ नहीं दें तो हमारे उन पापी-का क्षय किसप्रकार होगा ! संस्कर्मका फल चित्त-शुद्धि है, गुद्ध-चेताको ईश्वर-कृपासे ही योग, सन्ति और ज्ञानकी प्राप्ति होती हैं (यह जयन्त भट्टका सत हैं)।

कृपामय ईश्वर सर्वकर्मप्रवर्तक, सर्वविद्यागुरु और सर्व-शिक्पादि-शिक्क हैं। उनके अनुप्रह बिना मनुष्यका कोई भी कर्म सफळ नहीं होता । वही वेह-शाक्षांके उपरेष्टा हैं, वही धर्मकार, रथकार और धनुर्धर धादिके रूपमें होकर शिक्षा देते हैं। यज्ञवेंद, हद्राध्याय और धनेक श्रुतियों में उन्हीं ईश्वरके तत्वका वर्णन है, उसी श्रुति-मूळक ईश्वर-तत्त्वका भगवान गोतसने अपने सूत्रमें स्वक एवं गृह भावसे उपदेश दिवा है।

भनेक नैयाधिकोंके सेन्य ईश्वर शिवक्षप होनेपर भी त्रिमृति हैं। ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वर यह तीनों ही ईश्वर-मृति हें भौर त्रिमृति होनेपर भी वे स्वरूपतः निराकार हैं। ॐ नमः ( ब्रह्मा, विष्णु, महेश्वररूपधारीको प्रणास हैं)।

विमूर्ति-चिन्तामिष्, गीतमसृत्र, वण्यायन-माध्य, वार्तिक, ताल्यं-टीका, कुसुमात्रिक, न्यायमञ्जरी, ताल्यं-टीका, कुसुमात्रिक, न्यायमञ्जरी, ताल्यं-टीका, कुसुमात्रिक, न्यायमञ्जरी, ताल्यं-टिकामिल, दीधित-प्रकाण ह्त्यादि नन्य-प्राचीन सभी प्रकारके न्यायप्रन्य ह्रैरवर-ताचके प्रतिपादक हैं। इनमें कुछ प्रत्योमें चार्वाक, बौद्ध, जैन, सांस्य और मीमांसकोंके निरीश्वरवादका खण्डनकर अपने मतकी स्थापना विशेषरूपे की गयी है, जिनमें कुसुमात्रिक विशेष उरुडेखनीय हैं। इंश्वर-विषयक सर्वे श्रेष्ठ प्रन्य ह्रैरवरानुमान-चिन्तामिल हैं। मुक गीतम-सूत्रिये भारम्भ करके यथासम्भव उसकी आलोबना की आती है।

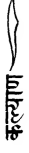
'ईदबा. कारणं पुरुषकर्मफ्रुदर्शनात्।'

इस गीतमसूत्र ४। १। १९ से ४। १। ११ तक तीन सूत्रोंमें देश्वरवादका स्पष्ट वर्णन है। इस सूत्रका भाष्यदि-सम्मत अर्थ यह है—

पूर्वपक्ष कहता है कि ईरवर ही जगत्का एकमान्न कारण है, नहीं तो पुरुषकी चंदा विफल नहीं होती। जिस वम्तुमें जो पदार्घ उत्पन्न होनेवाला नहीं है, उसके किये मनुष्य कितनों भी चंदा क्यों न करें, उसकी वह चंदा कभी सफल नहीं होती। कोई यदि स्तके बदले सिटीसे कपड़ा बुनना चाहे ओर इसके किये चाहे जितनी चंदा करें, कभी कपड़ा नहीं बुना जायगा। कहीं-कहीं तो स्तसे कपड़ा बुननेकी चंदा करनेपर भी बीचमें इतने विम्न आ पहते हैं कि कपड़ा तियार नहीं हो पाता। इसका कारण यही है कि इस विद्य-संसारका एकमान्न कारण इरवर है, मनुष्य इस बातको समझता नहीं। चर्म-चक्षुऑके धगोचर ईश्वरके न देख पड़नेके कारण वह दूसरी-दूसरी चीजोंसे अपना काम निकाकना चाहता है दूसरी-दूसरी चीजोंसे अपना काम निकाकना चाहता है











श्रीअद्वेताचायं

परन्तु कार्यके मूलमें ईश्वरके न रहनेपर कार्य सम्पन्न नहीं होता, अतएव ईश्वर ही कारण है। (यह सूत्र महाके परिणामवाद और विवर्तवाद-मतका ज्ञापक है)—ऐसा तास्पर्य टीकामें कहा है। अगले सूत्रमें हम मतमें दोप दिखलाया गया है—

'न पुरुषकर्मामावे फलानिष्पत्तः' (४-१-२०)

'यह नहीं कहा जा सकता, क्योंकि मनुष्यके कर्म न करनेपर उसे फलकी प्राप्ति नहीं होती। अत्तप्त मनुष्यका कर्म अर्थात् पुरुषार्थ ही फलप्राप्तिका हेतु है, हंश्वर नहीं। इसके बाद न्याय-मतका चरम सिद्धान्तसूत्र है—

'तन्कान्तित्वादहेतुः' (४-१-२१)

उस पुरुपार्थके मूलमें भी ईश्वर हैं—पुरुषार्थके अनुप्राहक ईश्वर हैं उन्हीं दे द्वारा फलकी प्राप्ति होती है। ईश्वर एकमात्र कारण न होनेपर भी (एवं परिणामीपादान या विवर्तोपादान न होनेपर भी) कर्मसापेक्ष निमित्त-कारण हैं, इसमें कोई सन्देह नहीं है।

यह ब्याख्या भाष्य और उसकी टीकाओं के भावों के आधारपर लिखी गयी है। इसमें वाचरपति मिश्रके विचार और समाधान सम्मिलित हैं। अपना स्वमत पीछे दिस-काया जायगा।

कोई भी व्याख्या हो, सबका मूल ईश्वरवादपर प्रतिष्ठित है, प्रदक्षित सूत्र हस बातका एक विशेष प्रभाग है। २-१-६= के सूत्रमें भी आसरूपये वेदवका ईश्वरका प्रामाण्य निगृह भावये सूचित किया गया है। हम सूचनाने परवर्ती अनेक निवन्धों में ईश्वरके प्रमाणमें एक प्रवल युक्तिका काम विया है।

'तदर्थ समिनयमास्थामात्मभस्कारी योगाचाध्यातमीवध्युपाँथः' (४-२-४३)

इस सूत्रकथित नियमों में ईश्वरप्रणिधान भी एक है। अध्यारम-विध्युपायमें ईश्वर-तस्त्रके श्रवणादिका प्रहण किया जा सकता है। अतएव इस सूत्रके साथ भी ईश्वर-तस्त्रका गहरा सम्यन्त्र है। यहाँ यह आपन्ति होती है कि—

'मूलदर्शनके चोडश पदार्थों में या उनके विभाग-बोधक स्त्रोंमें कहीं भी ईखरका नामतक नहीं आया है। दूसरी जगह जो ईखरकी चर्चा है वह एक प्रकारसे अप्रासंगिक है, बेदवन्ता आप्तका जो प्रमाण दिया जाता है वह अप्रा-संगिक न होनेपर भी स्पष्टतः ईखर-सम्बक्ता चोधक नहीं है। वह आप्तपद्वाच्य ऋषियोंके ख्रिये भी प्रयुक्त हो सकता है। श्रतएव निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता कि प्राचीन सूत्र-प्रम्यके साथ ईश्वर-तरवका सम्बन्ध है। इस आपत्तिका खण्डन दो प्रकारसे हो सकता है—

#### (१) भाष्यकारने कहा है-

तस्यात्मकल्पात् कल्पान्तरानुपपत्तिः।

—अर्थात् ईश्वरमें आत्मत्व जाति है, आत्मासे ईश्वरमें विजातीयता नहीं है ।

अतएव पोडश परार्थीमें जो द्वितीय परार्थ प्रमेय है, उसके अन्तर्गत उपयुंक आत्मा ईश्वरका भी बोधक है। ईश्वरमें द्वेष-दुःख न रहनेपर भी इच्छा, प्रयत्न और ज्ञान उसके अनुसापक हैं। आत्मजातीय जीवात्मा श्रीत परमारमा ( ईश्वर ) दोनों ही के अनुमापक-हेतु 'इच्छा-हैषप्रयक्षसुखदु:सञ्जानात्मनो हिङ्गम्' -इस सुत्रमें संगृहीत हैं। दानीके सम्बन्धमें इनकी यथायोग्य योजना कर लेनी चाहिये। 'आत्मनो लिङ्गम्' इसके 'आत्मनः' इस एकवचनहारा आत्मत्व-जाति सुचित होती हैं। तीसरे अध्याय, २ आद्विकके ७० वें सूत्रमें आत्माका नानात्व स्वीकृत है, अतएव सभी आत्माओंका अनुमान हुच्छादि-द्वारा करना पहला है। यह निश्चित होनेपर भी सुन्नमें 'आस्मनः' ऐसा एकवचन आस्मत्व-जातिके साथ अन्वय किये बिना सिद्ध नहीं होता । वही आध्मत्व-जाति ईश्वरमें भी विद्यमान है। सुत्रका ऐसा अभिश्राय समझकर ही भाष्यकारने ईश्वरमें आत्मरव-जातिका होना म्बीकार किया है और 'धारमान्तरमीश्वरः' कहा है अत्तप्व यह निर्णय हुआ कि ईश्वर प्रमेयके अन्तर्गत हैं।

(२) गौतमसूत्रमें 'प्रमेय' शब्द पारिभाषिक है। बीवारमाका साक्षारकार ही मुक्तिका प्रस्यक्ष कारण है। इसीछिये प्रमेयमें जीवारमाका ही स्थान रक्ष्या गया है। इसप्रकार ईश्वरको प्रमेयके अन्तर्गत न छिये जानेपर भी काळ, दिशा प्रभृतिको भाँति (२।१।२२) उनका अस्तिक सम्यक् प्रकारसे स्वीकृत है।

न्यायसूत्रके षोडश पदार्थ विचारके प्रधान श्रंग हैं। विचार उसीको कहते हैं, जिसने जीवारमाका मनन, अविदारमाका योग और जीवारमाका साक्षास्कार होता है। न्यायसूत्रका यह भाव नहीं है कि उक्त पोडश पदार्थों के अतिरिक्त और कोई पदार्थ है ही नहीं। वैसा माना जाय सो

पद्ममूत, सुख, संयोग, समवाय इत्यादि द्रम्यगुणादिका अस्तित्व भी श्रस्त्रीकार करना पड़ता है। क्योंकि ये वस्तुएँ चोडश पदार्थीमें नहीं हैं । पञ्चभूतोंकी तरह ईश्वर भी प्रसिद्ध है, अतएव पोडश पदार्थीमें उसका नाम न आनेपर भी उसका उल्लेख- ईश्वर-कारणवाद-अप्रासंगिक नहीं है । प्रेस्य-भावके विचारमें उत्पत्ति-विचार अपरिद्वार्य है, उत्पत्तिके विषयमें जो मत उस समय प्रचलित थे. उनका विचार-प्रसंग क्रमसे ही वहाँ किया जाना अप्रासंगिक नहीं था। वेदवक्ता आप्त ईश्वर नहीं है, यह बात न्यायस्त्रमें कहीं नहीं कही गयी है। इसके विपरीत पक्षान्तरमें न्यायसूत्र ३।१।२९ में श्रितप्रमाणको स्वीकार किया गया है, इसलिये 'तस्माराज्ञारसर्वहुत ऋषः सामानि जज्ञिरे' (पु० स्॰ ७) इस श्रुतिवाक्यके अनुसार वेदवक्ता आप्तके रूपमें ईश्वरको प्रइण करना किसी प्रकार युक्तिके विरुद्ध नहीं है। ईश्वर-योग-सिद्धि होनेपर जीवारम-साक्षारकार सहज ही हो जाता है। अतप्व तत्त्वज्ञानके उपयोगी आस्मसंस्कारके लिये भी ईश्वरप्रणिधान सर्वथा युक्तियुक्त है।

यह समाधान भाष्यकार प्रभृतिके मतानुसार किया गया। अब मैं दूसरी पद्धतिसे समाधान करनेके लिये 'ईश्वरकारणं' इत्यादि (४-१-१६ से २१ के ) सूत्रोंकी ब्याख्या और तरहसे करता हूँ। यह मेरी धष्टता है तथापि मैं सुधी-समाजके सामने हमे विचारार्थ छपस्थित करता हूँ।

'पुनरुत्पत्तिः प्रेत्यभावः' यह प्रेत्यभाव आत्माके नित्य होनेसे ही सिद्ध होता है। देहात्मवादी या नैरात्मवादीका प्रेत्यभाव या पुनर्जन्म सिद्ध नहीं होता। इस भावका सुन्न है-

इस स्त्रमे जिल्लामा उत्पन्न होती है कि उत्पन्ति किस-प्रकार होती है ? उसका स्वमतसिद्ध उत्तर और साथ ही नास्तिकीका समाधान अगले तीन सूत्रोंमें है । इसके बाद अभाष-कारणवाद है, यह मत बौद्धींका है । इस मतका सूत्र है—

अभावात्भावीत्पत्तिनीनुषमृद्य प्राद्धर्मावात् (४ १-१४)

अभावसे ही भाव-वम्नुकी उत्पत्ति होती है। यह बात प्रस्यक्ष है कि बीजको ध्वंस किये विना अंकुरकी उत्पत्ति नहीं होती। सभी कार्य-कारण—ध्वंसमे उत्पन्त होते हैं।

यदि यह मत कि, केवल अभाव ही कार्यमात्रका कारण है, लण्डिस न हो तो, प्रवृत्ति धर्माधर्मकी स्रपत्तिका कारण नहीं हो सकती, रागादि दोष धर्माधर्मके कारण नहीं हो सकते, मिथ्या ज्ञान दोषका कारण नहीं हो सकता, क्योंकि प्रकृति प्रभृति सभी भाव-पदार्थ हैं, अभाव नहीं हैं। बिल्क भाव-पदार्थको कारण माननेसे न्यायसुत्रके मूख सिद्धान्त (जो १-१-२ सूत्रोंमें बर्णित है) की ही रक्षा नहीं होती। इसलिये यहाँ ११ वें सुत्रसे १८ वें सुत्रतक इस विषयपर विचार और अभावकारणवादका खण्डन है। इस बातको भाष्यकार प्रभृतिने भी स्वीकार किया है। परननु-

'कमनिर्देशादर्पातवेधः' ( ४-१-१८ )

—हस स्प्रको भाष्यकार प्रभृतिने न्यायमतके अनुकूल श्रथंमं महण किया है। मेरे अनुमानमे, इस स्प्रका सहज अर्थ अभावकारणवादके अनुकूछ है। क्योंकि पूर्ववर्ता १७ वें सुत्रमें अभावकारणवादका खण्डन है। जेसे—

न विनष्टेस्यार्डानप्पत्तः

बीजादि-ध्वंसको ही अंकुरादिका कारण कहें तो जो बीज-ध्वंस बहुत पहले हो गया है, फिर उसी ध्वंस-बीज-से श्रंकुरकी उत्पत्ति क्यों नहीं होती ? वही ध्वंस श्राज भी तो विद्यमान है। वान्तवमें जब ध्वंसमे श्रंकुर उत्पन्न नहीं होता तब अभावको कारण नहीं कहा जा सकता। न्याय-शास्कृत हस खण्डनपर अभावकारणवादकी यह उक्ति है कि—

#### 'क्रमनिर्देशादप्रतिषेधः'

अर्थात न्यायशास्त्रकृत यह सण्डन या प्रतिषेध नहीं हो सकता । क्योंकि कार्य-कारणका श्रव्यवधान क्रम निर्दृष्ट है । वीज-ध्वंस होते ही श्रकुरोग्पत्ति हो यह कम है, अति पूर्वकालमें बीज-ध्वंस होतेपर काल-ब्यवधानके कारण, क्रममंग होनेसे श्रंकुर उरपन्न नहीं होता । इसी आशंकाके उत्तरमें न्यायस्त्रकारने स्वमन-स्थापन करनेके लिये 'ईश्वरः कारणं''' (४-१-१९) यह सूत्र विन्यास किया है । अर्थात् केवल अभाव ही कार्यमात्रका कारण है, माव-पदार्थ कारण नहीं है, यह नहीं हो सकता । सभी कार्योम ईश्वरको कारण मानना ही पहेगा; यदि नहीं, तो पुरुषार्थ विकल क्यों होता है ? इसपर नास्तिक बौद्ध कहते हैं—

'न पुरुषकर्मामावे फलानिष्पत्तेः ( ४-१-२० )

'ईश्वर कारण नहीं है, क्योंकि पुरुषके कर्मोके बिना फल नहीं होता, यह प्रस्यक्ष हैं। किसान खेती न करे तो अनाज नहीं होता । कहना नहीं होगा कि यहाँ भी कृषि-कर्म-ध्वंसके याद ही अनाजकी उत्पत्ति होती है। यह अभावकारखादीका मत है। न्यायसूत्रकार इसका उत्तर देते हैं—

'तत्कारितत्वादहेतुः' (४-१-२१)

-अभावकारणवादीका प्रदर्शित कारण ईश्वरकारण-वादका खण्डन करनेमें अनुपयुक्त है। क्योंकि पुरुपका जी कर्म है वह भी ईश्वर-प्रवर्तित हो है। कोई भी कार्य केवल एक कारणसे उरपन्न नहीं होता। बहुत-से कारणींके सम्मेलनसे उरपन्न होता है। इस सम्मेलनके मूलमें ईश्वर वर्तमान रहते हैं। वे अनुप्राहक हैं, इसीसे कार्य होता है, अन्यथा नहीं होता । अन्यव विना भावके कार्यकी उत्पत्ति स्वीकार करना विष्कुल अयुक्त है। यदि अन्वय-व्यतिरेक-युक्तिसे किसी भाव-परार्थका कारणस्व साधित होता हो तो उसी युक्तिमे अन्य भाव-पदार्थको कारण माननेमें कोई आपत्ति नहीं रह जाती। इसप्रकार प्रवृत्ति प्रभृतिका कारणस्य अवाध रह गया । सुतरां प्रेस्यभाव-विचारके प्रसंगमें अपवर्ग-साधनके निर्णयके लिये इस विचार-विशेष-की आवश्यकता है। यहाँतक कि पोडश पदार्थ-निर्देशके मूलमें भी यह ईश्वरवाद वर्तमान है। अतएव कहना पदता है कि ईश्वर ही न्याय-दर्शनके प्राणस्वरूप हैं। जो 'प्राणस्य प्राण' हैं वे यदि न्यायके प्राणस्वरूप हो, तो कोई अनोस्त्री बात नहीं हैं। अधिकन्तु न्यायशास्त्रके लिये वह अवश्य गौरवकी बात है, नयायिकके लिये आशा और आशासनकी बात है। यहाँ मूल-सूत्रोंके साथ ईश्वरवादका अच्छेच सम्बन्ध दिखलाया गया। ईश्वरके स्वरूपकी सुत्रमें विस्तृत आसीचना न हीनेपर भी 'ताकारितावात्' इस संकेतसे उसका सुक्ष्म सुत्र दिखलाया गया है। आप्त-प्रामाण्य-निर्देश, अपवर्ग-विचार,आरमाका निस्यस्व और नानास्व-झापन,ईश्वर-प्रशिषानमे आरम-संस्कार इत्यादि सन्धनके फलस्बरूप हमें एक प्रकाश-सम्पात मिल गया है। इससे इस समझते हैं कि-

'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' 'द्यावामूमी जनमन् देव एकः'
'नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानाम्'
'सर्वेन्द्रियगुणामासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम्'
'पकां हि रुद्रो न द्वितीयाय तस्युयं इमींह्यंकानीशत ईशनीनिः ।'
'यदा पद्यः पद्यते रुक्मवर्णं
कर्त्तीरमीशं पुरुषं मह्मयोनिम् ।

तदा विद्वान्पुण्यपापे विशूय निरक्षनः परमं साम्यमुपैति॥१

- इत्यादि उपनिषद, रुद्राध्याय और विविध कर्म-काण्डका ईश्वरस्वरूप निर्णय ही न्यायशास्त्रका आधार है।

श्रुतिप्रमाणसिद्ध वे ईश्वर किसप्रकार अनुमानमें आ सकते हैं, 'तस्कारितस्वात' एवं आप्त-प्रामाण्यमें यही स्चित किया गया है। क्योंकि ईश्वरकी कृति और वेद-कर्नृत्व ईश्वरानुमानके उत्कृष्ट हेनु हैं।

भाष्यकारने ईश्वर-स्वरूपके सम्बन्धमें निक्नलिखित आलोचना की हैं।

भावार्य — जीवारमार्मे अधर्म, मिध्या ज्ञान और प्रमाद है। जिस आरमार्मे यह सन नहीं हैं, बिस्क घर्मज्ञान, समाधि पूर्णरूपमे अवस्थित हैं, चैंसा आरमा ही ईश्वर हैं। उसकी धर्मसमाधिका फल अणिमादि अष्ट ऐश्वर्य हैं। उनको धर्म-कमं सापेक्ष नहीं है, संकर्षानुमार है। प्रत्येक जीवारमाका धर्माधर्म और पृथिव्यादि भूतों की प्रवृत्ति उन्हीं के प्रभावमे होती है। सन्तानके लिये जिसप्रकार पिता यथार्थवादी हितोपदेष्टा और द्यामय है, ईश्वर भी सब भूतों के लिये बैसे ही पिनृतुष्य हैं।

जरभैयायिक नामसे गंगेशहारा उल्लिखत जयन्त भट्ट कहते हैं—

'ज्ञानमुखेच्छाप्रयत्नधर्माः सन्तीश्वरं'

—अर्थात् ज्ञान, सुख, इच्छा, प्रयत्न और धर्म ईश्वरमें वर्तमान हैं। वार्तिककार उद्योतकर, तारपर्यटीका-कार वाचम्पति मिश्र, तात्पर्यपरिज्ञुद्धिकार उद्यनाचार्य और गंगशोपाध्याय प्रसृति नव्य न्यायाचार्यगण ईश्वरमें सुख और धर्म स्वीकार नहीं करते। केवल दीधितिकार-शिरोमणिके मंगळाचरणमें 'अखण्डानन्दवोधाय' पद रहनेसे उनका मत जयन्त भट्टआदिके साथ मिलता है या नहीं, हसमें सन्देह हैं। ईश्वरमें निस्य सर्वज्ञता, निस्य इच्छा एवं निस्य यक्ष है और कोई विशेष गुण नहीं है, यह मत नैयायिक-समाजमें सुप्रतिष्ठित है। ईश्वरके विषयमें नास्तिकोंको जो भापत्तियाँ हैं उनका उपोत्तकर, जयन्त भट्ट, वाचस्पति मिश्र, उद्यनादार्य एवं गंगेशोपाध्यायने खण्डन किया है। वह इसप्रकार है-

१-कियाहीन कर्ता नहीं हो सकता। उद्योतकरने इसके उत्तरमें जो कुछ कहा है उसीका भाषायं प्रकट करते हुए वाचस्पति मिश्र कहते हैं कि, ईश्वर कियाहीन नहीं है, ज्ञान, इच्छा एवं प्रयक्ष भी कियाएँ है, केवल स्पन्दन ही किया नहीं है। (४।१।१) स्थायस्त्रका वार्तिक और तारपर्य-टीका देखिये)

२-अशरीरी कर्ता नहीं हो सकता। जयन्त भट्टने इसके उत्तरमें कहा है—जिसमकार जीवारमा वस्तुतः भशरीरी होकर भी सबका सञ्चालक हैं, उसी प्रकार ईश्वर भी अशरीरी होकर सर्वसञ्चालक हो सकते हैं। (न्याय-मञ्जरी, ३ आद्विक ईश्वर-प्रकरण देखिये)

३-नित्य-तृप्त दृंश्वरका जगत्-निर्माण करना निर्धंक हैं। निर्धंक कर्ममें मूखंकी भी प्रवृत्ति नहीं होती, सर्वं क्ष दृंश्वरका तो कहना ही क्या ? इसके उत्तरमें जयन्त भट्ट कहते हैं - मृष्टि, स्थित, संहार यह सूर्यंके उत्य-अमकी माँति दृंश्वरका स्वाभाविक धर्म है। अथवा अनादि जगत्-प्रवाहमें, जीवके प्रति स्वाभाविक त्यावश होकर ही दृंश्वर मृष्टि, स्थिति, संहार करने हैं। अनादि शुभाशुभ कर्म-पाशमें वृँधे हुए जीव मुक्ति-लाम नहीं कर सकते, इसीलिये सुख-दुःस्त, स्वर्ग-नरककी रचना और वेदके उपदेशद्वारा शुभाशुभ कर्मोका ज्ञान एवं मोगद्वारा कर्मभय करनेकी व्यवस्था दृंश्वरने की हैं। वेदवाक्योंद्वारा श्विध उपासना और ज्ञानका उपदेश दिया है। क्रमसे सबको मुक्ति देना ही उनका उद्देश हैं। अतएव मुक्तिस्प परमपुरुपार्थको सभी प्राप्त हों, ईश्वरकी यह करणाप्रणोदित इच्छा ही सृष्टिका कारण है। (न्यायम तरीके उसी प्रकरणको देखिये)।

४-ईश्वरके अस्तित्वमें कोई प्रमाण नहीं है, इसका खण्डन वार्तिककारसे लेकर सभी न्यायाचार्योंने किया है।

इन चार प्रकारकी आपत्तियों के अन्तर्गत कुछ और भी आपत्तियाँ हैं। उदयमाचार्यके न्याय-कुसुमाञ्जलि और गंगेशोपाध्यायके 'ईश्वरानुमानचिन्तामणि' प्रन्थमें सारी आपत्तियोंका उल्लेख और उनका खण्डन विम्तारके साथ किया गया है। आचार्य और उपाध्यायने नास्तिकपक्षके अनुमानमें विध्यंगता अति निपुणतासे दिख्छा हो है। उपाध्यायने स्वपक्षकी निर्दोषता सिद्ध करनेका अधिकतर प्रयक्ष किया है।

तैयायिक-सिद्धान्तमें ईश्वर निराकार, सर्वज्ञ, जीवके अदृष्ट-फलद्राता, निरयप्रयक्ष और निरयप्र्यं सम्पन्न हैं। वे यज्ञादि कर्ममार्गसे, योगमार्गसे, भिन्तमार्गसे और ज्ञानमार्गसे उपास्य हैं। अवण, मनन, निद्ध्यासन एवं दर्शन भी उनकी उपासना हैं। उपासककी सिद्धिके लिये वे शिवरूपसे आविभूत होते हैं। उपासना-विशेषमें वे अक्षिणादि रूप भी धारण करते हैं। उपासना-विशेषमें वे अक्षिणादि रूप भी धारण करते हैं। गंगशोपाध्यायने पुरारिको प्रणाम करते हुए जो मंगलाचरण किया है वह अनुशीलन करने योग्य हैं—

गुणातीतोऽपीशस्त्रिगुणसिवष्यस्यक्षरमयः त्रिमूर्तिर्यः सृष्टिस्थितिवरुयकर्माणि तन्ते । कृपापारावारः परमर्गातरेकस्त्रिजगतां नमस्तरेमे कस्मै चिद्रमितशहिस्रं पुरिमदे ॥

ईश्वरकी प्रकृष्ट उपासनाके फलमे अद्दण्टारा या स्वारमसाक्षारकारद्वारा उपासकको मुक्तिकी प्राप्ति होती हैं। ईश्वरका ही दूमरा नाम परमारमा है। उसीकी उपासना स्वर्ग-अपवर्ग-प्राप्तिका उपाय है। आचार्य उदयनने कहा है---

> स्वर्गापवर्गयोमांगमामनात्त सनीर्वणः । यदुपास्तिमसावत्र परमात्मा निरूप्यते ॥ (कुसुमाक्षरि १ । २)

#### भक्त आचार्य उद्यनने भागे कहा है---

इसेवं श्रुतिनीतिसंप्रवजेंत्रीयोभिराक्षासिते येषां नास्पदमादधासि इद्ये ते शेलसागद्या । किन्तु प्रस्तुतविप्रतीपिवधयोऽप्युचैर्मवीचन्तकाः कारे कारणिक त्वयैव इपया ते तारणीया नराः ॥

हे परमकारुगिक ! शास्त्र और युक्तिमय प्रभूत जल-भारामे प्रक्षालित होकर भी जिनका हृद्य तुम्हारे निवासके योग्य निर्माल भावको प्राप्त नहीं हुआ, वे पाषाण-हृद्य हैं, परन्तु वे तुम्हारे प्रतिकृष्ठ विचारमें आसक्त होकर उरकट-रूपसे तुम्हारा ही चिन्तन करनेको बाध्य हुए हैं, अतप्य कृषा करके यथासमय तुम ही उनका निस्तार करना । तुम्हारी कृषा ऐसी ही है।

श्रीमद्भागवतमें इसी छुपाका वर्णन है—

उक्तं पुरस्तांदतते चैद्धः सिद्धि यथागतः ।

द्विषत्रिष हृषीकेशं किमुताऽवाश्वजित्रयाः ॥

यही नैयायिकांका हृष्यरतस्व है । हाय ! मैं अधम
विषय-वासनामें गाद अनुरक्त हैं । हृष्यरतस्वके अनुकृत्व

या प्रतिकृष्ठ कोई भी चिन्ता भेरे हृद्यमें प्रायः हो नहीं आती, तथापि तुम परम कारुणिक हो —

> मबदुषगमशून्ये मन्मनोदुर्गमध्ये निवसति भयहीनः कामवैरिन् रिपुस्ते । स यदि तव विजयस्त्रणमागच्छ शम्मो

नृपतिरिधमृगय्यं किं न कान्तारमेति॥

x x x x



## श्रीमद्भगवद्गीताके ईश्वर

(लेखक---श्री एम० एन० ताडपत्रांकर एम० ए०)



मञ्जगवद्गीतामें 'ईश्वर' शब्दका विभिन्न स्थलों में छः बार प्रयोग हुआ है। सुगमता-की दृष्टिये सक्ये कम महस्ववाले वाक्योंका इम पहले उक्केस करेंगे। जैसे गोता १६। १४ में, जहाँ आसुरी सम्पत्तिवाले मनुष्यों-के लक्षणोंका वर्णन किया गया है, लिखा है—

'ईश्वरे।ऽहमहं में।गी।

अर्थात में ईश्वर हूँ, में भोगी हूँ हरयादि। इस इलोकमें 'ईश्वर' प्राव्दका अर्थ मालिक है, अतल्व प्रम्तुत विषयके लिये इस ओककी विशेष उपयोगिता नहीं हैं। 'ईश्वर' का हुसरा उल्लेख अध्याय १२। २८ में मिलता है, अहाँ उसके लिये—'सर्वत्र समवस्थितम्' अर्थात् 'सर्वव्यापी' इस विशेषणका प्रयोग किया गया हैं। इसके पश्चात् अध्याय १५। ८ में ईश्वरके सम्बन्धमें यह कहा गया है कि वह शरीरकी भिन्न-भिन्न इन्द्रियोंमें स्थित रहकर तथा उनको नियन्त्रणमें रक्षकर विषयोंका उपभोग करता है (विषयानुप्रमेवते)। और शरीरका त्याग अथवा प्रहण करते समय हक्को लिये हुए जाता है (गृहीस्वेतानि संयाति)।

कुछ आगे चलकर—अर्थात १७ वें श्लोकर्मे—इसी आश्चयको इसप्रकार व्यक्त किया गया है कि अविनाशी ईस्वर तीनों लोकोंमें व्यास द्वीकर उनका धारण-पोषण करता है ( लोकप्रयमानिहम बिमर्ति ) और वद्द 'क्षर' अर्थात् सब भूतोंसे तथा 'अक्षर' अर्थात् कृटस्य—दोनोंसे परे हैं और 'परमारमा,' 'पुरुषोत्तम' कद्दलाता है। उपयुक्त तीन स्थलींये भगवद्गीताके ईश्वरका क्या स्वरूप है इसका दिग्दर्शन हो जाता है। इसका तार्त्य यह नहीं है कि भगवद्गीतामें ईश्वरके सम्बन्धमें अन्यत्र कुछ नहीं कहा गया है। यों तो ईश्वरका गीतामें जगह-जगह उल्लेख आता है, किन्सु वहाँ उसका निर्देश 'ब्रह्म', 'आरमा,' परमेश्वर इस्यादि शब्दोंसे किया गया है, 'ईश्वर' शब्द मे नहीं। यधिप उनमेंसे कई स्थलोंमें ये शब्द न्पष्टतया ईश्वरके हो पर्यायवाची हैं, परन्तु हमें आज केवल उन्हों स्थलोंपर विचार करना है जिनमें 'ईश्वर' शब्द का प्रयोग हुआ है। इम ऊपर दिखला चुके हैं कि यह ईश्वर तीनों लोकोंमें व्यास है, सीनों लोकोंका धारण-पोपण करता है और 'श्वर' पूर्व 'अन्तर' दोनोंसे परे हैं। यही ईश्वर इमारे शरीरोंमें स्थित होकर उनका सञ्चालन करता है पूर्व इन्द्रियोंके हारा विषयोंका उपसोग करता है।

आरो चलकर अध्याय १८। ६१ में यही बात संक्षेपमें फिर दोइरायी गयी हैं---

> इंश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्नुन तिष्ठति । स्नामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया॥

अर्थात् हे अर्जुन ! ईश्वर सब भूतोंके हृदयमें निवास करता है और अपनी मायासे समस्त भूतप्राणियोंको इस-प्रकार घुमाता है जैसे कुम्हार अपने चक्करपर चवे हुए पात्रोंको । यथि डा० बेसेण्टने उपर्युक्त श्लोकका इसी प्रकार अनुवाद किया है, परन्तु टीकाकारोंने इसके कई अर्थ किये हैं। पैशाच-भाष्यमें 'यन्त्र' शब्दका अर्थ शरीरक्षी यन्त्र यह किया गया है— 'सर्वप्राणिनोऽहं शयानोऽहमासीनोऽह स्थितोऽहं जातोऽह क्षीणोऽहमित्येवं प्रत्येयैः शरीराख्यं यन्त्रमाख्ढान् भ्रामर्येस्तिष्ठति।'

अर्थात् 'मैं सोता हूँ, मैं बेटा हूँ, मैं खड़ा हूँ, मैं जन्मा हूँ, मैं दुर्बछ हूँ इस्यादि अनुभवेंकि द्वारा शारीररूपी यन्त्रपर आरूद हुए समस्त प्राणियोंको वह घुमाता रहता है।'

इसप्रकार यह सिद्ध होता है कि ईश्वर सर्वव्यापी होनेपर भी सबसे अलग है और अपनी शक्तिके द्वारा सबका सम्रालन करता है। उसीकी कृपासे परम शान्ति— शाश्वत पदकी प्राप्ति होती है। इसीलिये श्रीकृष्ण अर्जुनको उसी प्रभुकी शरण जानेके लिये कहते हैं तथा इस ज्ञानको गुद्धसे भी गुद्धतर बतलाते हैं।

इन श्रोकों में इमें ईसरकी महिमा बतछायी गयी है और उस ईसरकी 'सर्वतोभावेन शरण' होनेको कहा गया है। यहाँतक तो ठीक है। इसके अगले ही श्लोकमें श्रीकृष्ण अर्जुनको अपना गुद्धतम रहस्य बतलाते हैं और कहते हैं कि मैं ही वह ईसर हूँ और मेरी शरणमें चले आओ (गीता १८। ६५)।

इसप्रकार यह स्वक्त होता है कि १८ वें अध्यायके ६१, ६३ श्लोकोंमें ईश्वर, उसकी महिमा एवं रारणायति आदिका वर्णन हैं और उससे अगले श्लोकमें हमें यह

図をくなくなくなくなく なく なくなくさくら

गुद्धतम बात बतायी गयी है कि श्रीकृष्ण ही साक्षात्र ईश्वर हैं और मनुष्यको उन्होंकी शरणमें जाना चाहिये। हन दो बातोंका कमशः उल्लेख होना भगवद्गीताका अध्ययन करनेवालोंके लिये एक नयी एवं मार्केकी बात बतलाता है, जिसपर जहाँतक में जानता हूँ अबतक किसी विद्वान्का ध्यान नहीं गया है। वह बात यह है कि भगवद्गीताके श्रिकांश स्थलोंमें श्रीकृष्णने अपने जिये उत्तम पुरुषका ब्यवहार किया है जैसे 'अहं सर्वस्य जगतः प्रभवः प्रस्ययन्त्रथा।' 'मामनुष्पर युध्य च।' 'मन्मना भव मद्रक्तों हर्गादि-हत्यादि । इसके साथ ही कई श्लोक धारा-रूपसे ऐसे मिलते हैं जिनमें ईश्वर अथवा ब्रह्मका निर्देश अन्य पुरुषके द्वारा किया गया है। इसके उदाहरणस्पमें अठारहर्वे अध्यायके उपर्यंत अवतरण पर्याप्त हैं।

इनके अतिरिक्त अध्याय ४। ६ में भी ईश्वर शब्दका उन्नेत्व मिलता है। वहाँ श्रीकृष्णने अपने लिये उत्तम पुरुपका प्रयोग करते हुए यह कहा है कि में सारे भूतोंका ईश्वर हैं—'भूनानामीश्वरोऽपि सन्।' उपर्युक्त श्लोकमें अवतारके सिद्धान्तका निरूपण किया गया है और उस प्रमंगमें श्लीकृष्णने कहा है कि मैं अपनी मायाके यलमे इस संसारमें अवनीर्ण होता हैं।

### भगवत्-प्रेम

~>×>~

'दया' प्रेम प्रगट्यों तिन्हीं, तनकी तिन न संभार।
हिरि-रसमे माने फिरें गृह बन कीन विचार॥१॥
प्रेममगन जे साधवा विचरत रहत निसंक।
हिरि रसके माने 'दया' गिने राघ ना रंक॥२॥
प्रेम-मगन जे साध जन, तिन गित कही न जात।
प्रेम-मगन जे साध जन, तिन गित कही न जात।
प्रेय-रोय गावत हैंसत, 'दया' अटपटी बात॥३॥
हिरि-रस माते जे रहीं, तिनको मतो अगाध।
श्रिभुवनकी सम्पति 'दया' तृन-सम जानत साध॥४॥
प्रेममगन गहद बचन, पुलिक रोम सब अंग।
पुलिक रह्यों मन क्पमें 'द्या' न हैं चित मंग॥५॥
कहूँ धरत पग परत कहुँ डिगमिगात सब देह।
'दया' मगन हिर-क्पमें दिन-दिन अधिक सनेह॥६॥

---दयाबाई

## उपनिषद् और ईश्वर

(लेखक — श्रामहानन्दजी सिद्धान्तालह्नार, भायुवेदमार्तण्ड)
तमीश्वराणां परम महेश्वरं तं देवतानां परमं च देवतम्।
पितं पतीनां परमं परस्तादिदाम देवं मुवनेशमीड्यम्॥ (श्वेता०६।७)
यो ब्रह्माण विद्धाति पूर्वं यो वै वेदाँश्च प्रहिणोति तस्मै।
तस्ह देवमारमबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुवै शरणमहं प्रपद्य॥ (श्वेता०६।१८)

### ईश्वरकी जिज्ञासा



ष्टिके अनादिकालसे दो प्रकारके पुरुष होते आये हैं, एक तो वे जो अपने स्व-रूपके ज्ञानके लिये प्रयक्त करते रहे हैं और दृसरे वे जो 'स्व' का विचार न करके 'पर'का ही अनुशीलन करते रहे हैं। मानवीय-प्रकृतिकी बनावट ही हसप्रकारकी है कि जो

अधिक ज्ञानवान् संस्कृत-संस्कार-सम्पन्न हैं, वे ही अपने स्व-रूपका मनन करने हैं और जो स्यूळ-बुद्धिके हैं, वे हस सृक्ष्म विषयको समझ हो नहीं सकते, और सूक्ष्मान्-सृक्ष्म जो परमेश्वर है, उसपर विचार करनेकी योग्यता उनमें नहीं होती, इसिलये उनको ईश्वर-विषय अप्रिय होता हैं। इसी विषयमें कठ उपनिषद्में आता है—

पराश्चि खानि व्यतृणत् स्वयम्भू-स्त्रस्मात् पराष्ट्र पञ्चति नान्तरात्मन् । कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेक्षत आवृत्तच्यः मृत्यत्मिच्छन् ॥

- कि इन्द्रियों के गोलक और विषय दोनों ही बाहर हैं, इसिलिये स्वभावतः पुरुष बहिर्मुख होता है, कोई ही घीर पुरुष, जिसमें अमृतस्वका भाव प्रवल होता है, इन्द्रियों को रोक एवं अन्तर्मुखी करके अपने स्वरूपका दर्शन करता है। धीरके सम्बन्धमें कवि कालिदासने क्या सन्दर कहा है कि-

> विकारहते। सति विक्रियन्ते येषां न केतांसि त एव घीराः ।

विकृत हो सकनेवाली परिस्थितिमें चिरे होनेपर भी जो विकारको प्राप्त नहीं होते, अपने मन, बुद्धि और इन्द्रियोंको संयममें रख सकते हैं, वे ही धीर होते हैं, अन्यथा— प्रथमे वर्यास यः शान्तः स शान्त इति मे मितिः । धातुषु क्षीयमाणेषु शान्तिः कस्य नापजायते ॥

-के अनुसार जब इन्द्रियाँ भोग करनेमें असमर्थ हों, उस समयकी बलाव शान्तिमें यथार्थ शान्तता नहीं कही जा सकती, यौवनकी मादकताके अवसरपर जो शान्त रहता है, वहीं शान्त कहलाता है।

आत्म-जिज्ञासा और ईश्वर-जिज्ञासा जिसप्रकार उच्च संस्कारोंका फल है, उसी प्रकार परिपक्ष बुद्धिका भी परिणाम है। बुद्धिके परिपाकका सम्बन्ध शरीरानुपाती नहीं है, इसी कारण महापुरुपोंकी जीवनियाँ यह बतलाती हैं कि कई बाल्यकालमें ही विरक्त हो गये और उन्होंने सारा आयुष्य उसी परमेश्वर-चिन्तनमें बिताया। बुद्धिके परिपक्त न होनेपर—

> अक्षं गक्तितं पिकिन मुण्डं दशनिवहीन जात तुण्डम् । वृद्धो याति गृहीत्वा दण्डं तदिप न मुख्याशापिण्डम् ॥

-की अवस्था आ जानेपर भी यह अनुभव होता है कि---'तृष्णा न जीर्णा वयमेव जीर्णा' या---

'अङ्गानि शिथिकायन्ते तृष्णैका तरुणायतेः

—सब शरीर जीर्ग-शीर्ण और जर्जरित हो गया है, टौंग कमरमें लटकी हुई है, पर तृष्णा-पिशाचिनी पूर्ण तरुणावस्थाको प्राप्त होती जा रही है। इसलिये ईश्वरोन्मुस्ती-वृत्ति सुकृतियोंकी ही हुआ करती है।

उपनिपद्कालमें जब संस्कारी जीव अधिकतामें थे, तो यह प्रश्न सामने था कि--

( १. ) 'आहमा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्या-सितव्यः ।' ( वव० ४ । ५ । ६)

'तमेवैकमात्मानं विजानय अन्या वाचो विमुश्रथ अमृत-स्यैव सेतुः।' ( गु॰ ३।५) (२) इह चेदनेदीदथ सत्यमस्ति
न चेदिहानेदीन्महती विनष्टिः।
भूतेष भूतेष विचिन्त्य धीराः
प्रत्यासमाह्याकादस्ता मनन्ति॥
(कन०२।५)

(३) इह चेदशकद्वाेद्धं प्राक् शरीरस्य विस्नसः।...

(काठ०६।४)

(४) इहंव सन्ते।ऽथ विग्रस्तद्वयं न चंदवंदीर्महती विनष्टिः। य तद्विदुरख्तास्ते भवन्त्य-थेतरे दुःस्रमेवापियन्ति॥

। बु**० ४।४।१४**)

( ५ ) तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः । नानुध्यायाद्वहूञ्छन्दान् वाचो विग्लापन हि तत्॥

(व०४।४।२१)

(६) सा होवाच मेत्रेयी येनाहं नामृतास्यां किमहं तेन कुर्यां यदेव भगवान् वेद तदेव मे त्रिकृदीति॥ (वृ०४) ५।४)

इन सबका सारांश एक ही है कि प्राचीन कर्मीका फल भोगते हुए इस शरीरसे अमृतस्वको प्राप्त हो परमपिता परमारमाका साक्षारकार कर मनुष्य-शरीरको सफल करें । यह शरीर और यह मनुष्य-योनि बड़े महत्त्वकी है, ज्ञानवान् मनके साथ इसी शरीरमे परम पदको प्राप्त किया जा सकता है। एक-एक क्षण उसी परमप रकी प्राप्तिमें बीते; सोते-जागते, खाने-पीते एक ही तर्प हो कि इसी जन्ममें ईश्वरकी पुनीत कोडमें इस विचरण करें, ऐसा न हो कि समय बीत जाय और इमें हाथ मल-मलकर पछनाना पदे । जब इतनी तदप होती है तभी मनुष्य ईश्वर-जिज्ञासु कह्नलाता है। जब मनुष्य ईश्वर-विषयपर शौकिया बात-चीत करता है, या मनबहुलाव-से प्रेरित होकर इस विषयपर कुछ सुन लेता है, या पद लेता है, तो यह 'वाचोविग्लापन' है। प्राचीन समयमें तस्व-जिज्ञासामे प्रेरित होकर यत्र-तत्र ऋषि-मुनि, तपस्वी, ब्रह्मचारी विचरा करते थे और स्वयं शान्त होते हुए समाजमें शान्ति स्थापन करते थे।

### ईश्वर-जिज्ञासाके विघ

उपनिषदों में ईश्वर-जिज्ञासाके जो विन्न वसलाये हैं, वे सदासे सभी जिज्ञासुओं के समक्ष रहते आये हैं। इनका निषकेता धौर यमके संवादमें बहा अच्छा वर्णन मिलता है। निषकेतापर अरयन्त प्रसद्ध यमने उसे तीन वर माँगनेके लिये आज्ञा दी। निषकेताने तृतीय वर यह माँगा कि—यह बतलाइये कि मनुष्य मरकर कहाँ जाता है ? आत्मा इसके बाद रहता है या नहीं ? इम सुनते हैं—'भस्मी-मूतस्य देहस्य पुनरागमनं कुतः' और इसके विपरीत सुनते हैं—

'मं मं वापि समरन् भावं त्यज्ञत्यन्ते कलेवरम् । तं तमेवैति कीन्तेम सदा तद्भावभावितः ॥' दोनोंमेंसे क्या सस्य है ? 'अन्तमता सो गता' सिद्धान्त माननीय है या त्याज्य ? प्रदनका स्वरूप है—

यं प्रते विचिकित्सा मनुष्येSस्तीत्येकं नायमस्तीति चंके।
पतिद्वेद्यामनुशिष्टस्त्वयाहं
वराणामेव वरस्तृतीयः॥
. कट० : । २०)

#### इसके उत्तरमें यमने कहा कि-

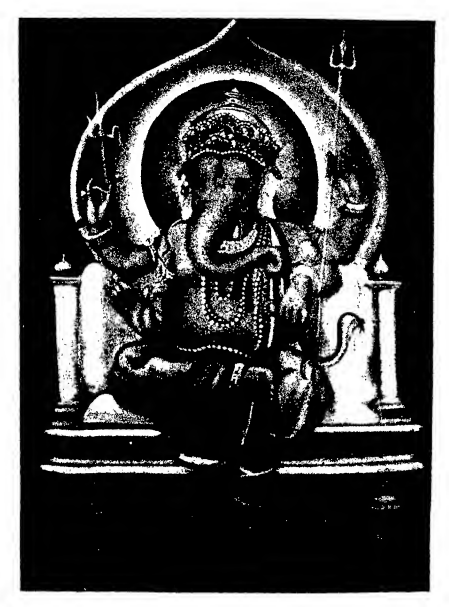
देवेरत्रापि विचिकिरिसतं पुरा न हि मुविक्षयमण्देष धर्मः । अन्य वरं निचकेतो वृणीत्व मा मोषरोत्सीरति मा मुजैनम ॥ (कठ०। १। २१)

यह बढ़ा सूक्ष्म प्रभ है, इसमें देवताओं को भी सन्देह हो गया या इसल्यि इसके स्थानपर अन्य वर माँगो, इसका आग्रह छोड़ दो। निवकेता इसके उत्तरमें कहता है कि जब आप भी इसे इतना सूक्ष्म बतला रहे हैं, जब देवोंको भी इसमें सन्देह हो गया था, तो भगवन्, आप-सरीखे ज्ञाता और वक्ता फिर काहेको सिलने लगे, मैं तो यही आपसे वररूपमें पूछना चाहता हूँ—

> 'देवेरत्रापि विचिकिर्तसते किल त्वं च मृत्ये। यज्ञ सुविज्ञेयमात्य । वक्ता चास्य त्वादणन्ये। न तस्ये। नान्ये। वरस्तुत्य पतस्य कश्चित्॥' (कठ०१। २२)

#### इसके उत्तरमें यमने फिर कहा कि-

शतायुषः पुत्रपौत्रान्वृणीध्व बहून्पशून्हस्तिहिरण्यमश्चान्



भारतम प्रापानस्यः

मुमेर्महदायतनं वृणीप्व स्बयं च जीव शरदी यावदिष्क्रिस ॥ पतत्तुरुपं यदि मन्यस वरं वृणीप्व वित्तं चिरतीविकां च। निककेतस्त्वमेधि महामुमी कामाना त्वा कामभाजं करोमि॥ में में कामाः दुर्लमाः मर्त्यकाके सर्वान् कामा "वछन्दतः प्रार्थमस्य । सर्थाः सत्यौ इमा रामाः नहीदशा लम्भनीया मनुष्यैः॥ आनिर्मत्प्रतामिः परिचारमस्व निषक्तां भरणं मानप्राक्षीः॥

(क्ठ० १।२३---२५)

अर्थात् १०० वर्षतककी दीर्घ द्यायुवाले पुत्र-पीत्र चाही तो मैं देता हूं। बहुत-से पश हाधी-घोड़े चाही तो में देता हूं। बहुत-मा धन और तेज चाही तों में देता हैं। बदी भारी जायदाद या भूमि चाहो तो वह माँगो और दीर्घ भायुष्य माँगो, सौ वर्ष या इजार वर्ष या जबतक नुम्हारा औ चाहे क्षीते रहनेका वरदान देता हूं । इसके असिरिक्त इस संसारमें जो-जो कायं बड़े दुर्छभ हैं, जैसे आकाशगामी होना, समुद्रान्तःगामी होना Telepathy, television या अणिमा, गरिमा, कविमा, महिमा आदि सिद्धियाँ या जो भी तुम्हारी कल्पनामें आ सकता है, ऐसी वे सब बस्तर् निम्संकोच होकर माँगो । इसके अतिरिक्त शरीरसे, रंग-रूपसे मनःप्रसादकारी परम सुन्दर और रमणीय श्चियाँ, जो नाना प्रकारके वाहनींमें सजधजकर बैठी हैं, तुम्हारे उपभोगके जिये देता हूँ । ये तुम्हें भवश्य स्वीकार करनी चाहिये । ये जो कुछ अनन्त और कल्पनातीत भोग-सामग्री तुम्हें देता हूँ, इसका तुम निर्भय होकर भीग करी चौर भोगजन्य रोग या इन्द्रियक्षीयाता या होश तुम्हें न हो, यह भी वर तुम्हें देता हूँ । ये भीग अन्तवन्त या नावावान न हों, सदा तुम इनसे परिपूर्ण रही-यह भी सब कुछ दे सकता हूँ। पर भारमा-सम्बन्धी ऐसे गृद प्रश्न तुम मत पूछी।

इसी प्रकार बृहदारण्यकके चतुर्थ ब्राइवणमें याज्ञवहक्य और मैत्रेयीके संवादमें यह आता है कि मैत्रेयी बोखी 'अगवन, आप जो घपना सर्वस्य झोवकर अन्यत्र जाने क्यो हैं और अपनी सब सम्पत्ति बाँटकर देना चाहते हैं, तथा कहते हैं कि श्रव बटवारा हो जानेपर तेरा कास्यायनीमें खड़ाई-झगड़ा न रहेगा, तो भगवन् ! यह तो बतलाह्ये कि—

'सा होवाच मैत्रेची यन्तु म इयं मगोः सर्वा पृथिवी वित्तेन पूर्णा स्यात् कथं तेनामृता स्यामिति।' 'नेतिः होवाच याज्ञबल्ययो 'यथैवीपकरणवर्ता जीवितं तथैव ते जीवित दस्यात्—अमृतत्वस्य तु नाशास्ति वित्तेनेति' सा होवाच भैत्रेची 'यनाऽहं नामृता स्यां किमहं तेन कुर्यां' 'यदेव मगवान् वेद तदेव मे बृहीति।'

( T. 81413-61

'यदि आप सारी पृथ्वी धनने एर्या करके मुझे दे दें तो क्या उससे मुझे अमृतस्व प्राप्त हो जायगा ?' याज्ञवरुक्यने कहा कि 'नहीं, जैसे उपकरणसाधनसम्पन्न राजा-महाराजाओं का जीवन है, वैसा ही तेरा जीवन हो जायगा। धनने मोक्षकी भाषा करना दुराशामात्र है।' यह सुनकर मैत्रेयी बोली कि 'जिस वस्तुसे मुझे मोक्ष प्राप्त न हो, उसका संग्रह करके मैं क्या करूँगी ? आप तो मुझे उसीका उपदेश कीजिये. जिसे जानकर आप यह सब स्थाग रहे हैं।'

इस क्लान्तमे यह म्पष्ट है कि जबतक पुरुषमें अन्य सांसारिक ईपलाओं की विद्यमानता है, वह ईश्वरकी तरफ कभी प्रकृत नहीं हो मकता, 'प्रेमगंकी अति साँकरी तामें दो न समायें ।' जबतक जन, जन, पदकी भोग-वासनाएँ प्रवल रहेंगी, तवतक ईश्वर-विषय 'व्यर्थ' 'समय नष्ट करना' 'पागलपन' 'बहम' आदि शब्दोंसे तिरस्कृत होगा। जब सांसारिक विषयों में मन भरकर उब जाता है, सबको अनित्य, नाशवान और हेय समझकर सद नित्य अविनाशी तत्वकी तरफ प्रकृत होकर उसकी प्राप्तिके लियं तक्षने लगता है, तभी वह इस कठिन मार्गकी ओर चल सकता है। सांसारिक भोग और भोगोंकी इच्ला, मार्गके भारी विन्न हैं, इसी प्रकार पूर्ण वैराग्य, पूर्ण त्याग और अन्तसुंखीन वृत्तिका अभाव तथा परमेश्वरके किये तक्ष्य न होना ईश्वर-विषयमें भारी विन्न हैं।

### ईश्वरका स्वरूप

- (१) आत्मावा इदमेक पवाग्र आसीलान्यकिश्वन मिषत् \*\* स इमाँहोकानसूजत ॥ (ऐत० १। १-२)
  - (२) सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रद्धा।(तै०२।१०)
  - (३) सर्वे अध्विदं त्रद्ध तज्जरुगनिति शान्त ठपासीत ॥ (खा० १।१४।१

(४) स पव निति नेत्यात्माऽगृको न हि गृक्कते, अशीयों न हि शीमेतेऽसङ्गो न हि सक्जतेऽसिता न व्यथते न रिन्यति । विज्ञा-तारमरे केन विजानीमाल् ॥ ( १० ४। ५। १५॥ १० ३। ०। २६॥ १० ४। २। ४)

(५) स यथाँद्रैवारनेरम्याहितस्य पृथम् वृत्ता विनिश्चरत्येवं वा अरेऽस्य महतो मृतस्य निःश्वसितमेतछ्यस्वेदा यजुर्वेदः सामवेदी-ऽथवीक्षिरस इतिहासः पुराणं विद्या उपनिषदः श्लोकाः सूत्राण्य-नुन्मास्यानानि व्याख्यानानीष्ट्र हुत्यमाशितं पायितमयं च लोकः परश्च कोकः सर्वाणि च मृतान्यस्यैवैतानि सर्वाणि निःश्वसितानि ॥ (४०४। ५। ११)

(७) स विश्वकृत् स हि सर्वस्य कर्ता तस्य कोकः स ठ कोक पद्य। (४०४।४।११)

(८) प्राणस्य प्राणमुतः व्यक्षपश्चष्ठकतः स्रोत्रस्य स्रोत्रं मनसो य मनो विदुः । ते निविष्युर्मश्च पुराणमञ्जयम् ॥(३०४।४८)

(९) पक्षेत्रानुद्रष्टव्येमतदप्रमेयं ध्रुवम् । विरजः पर आकाशादज आत्मा महान् ध्रुवः॥ (४०४।४) २०)

(५०) अस्य परम आनन्द पतस्यैवानन्दस्यान्यानि भृतानि मात्रामुपजीवन्ति ॥ (बृ० ४। ३। ३२)

(११) विज्ञानमानन्दं त्रद्धा (४० ३ ।९ । २८)

( १२ ) अयमातमा सर्वेषां मृतानां मषु "अस्मिज्ञात्मिनि तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमात्मा तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो-ऽयमेवस योऽयमात्मेदममृतिमेदं न्रह्मेद् १सर्वम् ॥ (१० २ । ५ । १४)

(१३) स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्वे पुरिशयो नैनेन किश्वनानावृतं नैनेन किश्वनासंवृतम् ॥(१०२।५।१८)

(१४) एवं वा अरे इदं महद्भूतमनन्तमपारं विश्वानघन एवैतेस्यो भूतेस्यः समुख्याय तास्येवानु विनश्यति न प्रेत्य संज्ञास्ति । (१०२।४।१२)

(१५) दे बाब नहाणा रूपे मूर्तश्रेवामूर्तं न।। (१० २।३।१)

(१६) स यथोर्णनाभित्तन्तुनोचरंघयाऽग्नेः क्षुद्रा विस्कु-किला म्युचरन्त्येवभेवासादात्रमनः सर्वे प्राणाः सर्वे कोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि ब्युचरन्ति तस्योपनिषत्सत्यस्य सत्यामिति॥ ( बृ० २ । १ । २०)

(१.७) अयं वा आहमा सर्वेषां मूतानां लोकः।

(बृ०१।४।१६)

आत्मैवेदमग्र आसिंदेक पव॥ ( वृ० १।४।१७)

(१८) तेनातमनेद र सर्वमसुजत यदिदं किंचचों मजूर्व सामानि छन्दार्शेस यज्ञान् प्रजाः पशृन्। "सर्वस्यैतस्याला मवति सर्वमस्यानं मवति ॥ (१०१।२।५)

(१९) य आत्माऽपहतपाप्मा विकरो विमृत्युर्विशोको-ऽविजियत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्गत्यः सोऽन्वेष्टव्यः स विजि-इशिसतस्यः स सर्वार् झ लोकानाप्रोति ॥ (छा ० ८। ५। १)

(२०) अय य आत्मा स सेतुर्विघृतिरेवाम ॥ (छा० ८।४। १)

(२९) पष आत्मेति होनाचैतदमृतमभयमेतद्वश्चेति॥ (छा०८।३।४)

(२२) सदेव साम्यदमञ्ज आसीदेकमेवादितीयम् ॥ (छा० ६। २।१)

(२३) रसो वै सः। (तैति ७। ७)

(२४) अामिति बद्धाः। आमितीद्य सर्वम् ॥ (तै०१।८)

(२५) ओमिरवितदश्वरिमिद्र सर्वे तस्योपस्यास्यानमूने मनद्वानिष्यदिति सर्वमोद्वारप्ययास्यानमूने मनद्वानिष्यदिति सर्वमोद्वारप्ययास्यानम्तिकाकातीतंतद्य्याद्वारप्य सर्वर्श्वातद् नद्धा । अयमान्मा नद्धा । सोऽयमात्मा चतुःपात् ॥ (माण्ड्वय० १ । २ )

(२६) मदर्जिमद्यदणुरुयोऽणु मिर्सिंहोका निहिता होकिनश्च ।
तदेतदक्का अद्यास प्राणस्तदु वाड्मनः ॥
तदेतत्सत्यं तदमृतं तद्वेद्वच्यं सोम्म विद्वि ॥

(男0 २ 1 २ 1 २ )

(२७) यसिन् द्वीः पृथिकी चान्तरिक्ष-मेतं मनः सह प्राणैक्ष सर्वैः। तमेवेकमात्मानं जानशः (गु०२।२।५)

(२८) यः सर्वकः सर्वविद्यस्येष महिमा मुनि॥ तदिकानन परिपदयन्ति बीरा

आनन्दरूपममृतं यद्विमाति॥

(२९) विर्णं मद्य निक्कतम् । तच्छुन्नं ज्योतिषां ज्योतिश्व-दानमिदो निदुः (इ०२) १/९)

( मु॰ २१२।७)

(३०) तमेव भान्तमनुभाति सर्वे तस्य भासा सर्विभिदं विभाति॥ (सु०२।२।२० कठ०२।५।१५) (३१) यदा पदयः पदयते रुक्मवर्णं कत्तीरमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिम्।। (明0 支1१ 🗦 ) (३२) अन्तःशरीरे **उयातिर्मया** शुश्रो.... (男のミしなりな) (३३) वृहच तिहर्यमचिन्त्यरूपं गूक्षमाच तत्सूषमतरं विभाति। द्रात् सुदूरे तदिहान्तिक च पश्यन्स्विहेव निहितं गुहायाम्॥ (男のミニア / 汝 / (२४) यत्तदेद्रश्यमश्रात्यमगात्रमवर्ण-मच्युःश्रेखं तदपाणिपादम । निर्धं विम् सर्वगतं मुम्धम तदःययं तद् मृतयानिं परिषदयन्ति धीराः॥ (**मु०१।**१।६) (३५) यथा सतः पुरुषात्..... तथाधरान् सम्मवतीह विश्वन्॥ (ヨッミーミーツ) (३६) यः सर्वेशः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं तपः। तसादेतद्ब्रह्म नाम रूपमन्नं च जायते॥ (सु० १।१।५) (३७) ब्रह्मेंबेदममृतं पुरस्ताद् पश्चाद् ब्रह्म दक्षिणतश्चोत्तरेण । अध्यक्षेप्यं च प्रमृतं ब्रह्मेवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम् ॥ (मु॰ २।२।११) (३८) तदक्षरं बेदयते यस्तु साम्य स सर्वज्ञः सर्वमेबा-विवेशेति॥ (प्रश्न० ४ । ११) (३९) पकस्तमा सर्वमूतान्तरात्मा ॥ (कठ० २।५१९,१०,११) (४०) पका बशी सर्वे मृतान्तराहमा पकं रूपं बहुधा यः करोति॥ (कठ० २। ५। १२) (४१)नित्याऽनित्यानां चेतनश्चेतनानाः मको बहुनां या विद्वाति कामान् ।

(कठ०२।५।१३)

- (४२) म इसं मध्बदं वेद आत्मानं जीवमन्तिकात्। ईशानं भृतमन्यस्यः ॥ (कठ०२।४।५)
- (४३) अणोरणीयान् महतो महीया-नात्माऽस्य जन्तोर्निहितो गुहायाम् ॥ (कठ० १ । २ । २ ० )
- (४४) अज्ञारीर र शारीरेषु अनवस्थेष्ववस्थितम् । महान्तं विभुमात्मान · · · · · · · · ।। (कठ० १ । २ । २१)
- (४५) मात्रस्य श्रोत्रं मनसं मनो यद् बाचो ह बाच ९स उ प्राणस्य प्राणः । च श्रुवश्च श्वरतिमुच्य धीराः प्रत्यासमाक्कोकादमृता भवन्ति ॥ (केन ०१ । २)
- (४१) न तत्र चक्षुर्गच्छिति न वाग् गच्छिति ने मने। न बिद्मो न विज्ञानीमो समैतदनुशिष्यादन्यदेव तिद्विदितादभो अवि-दितादिधि। (केन०१।३)
  - (४७) ईशाबास्यामद ९ सर्वे यत्किश्व जगत्यां अगत्॥ (ईश०१)
  - (८८) अनेजदेकं मनसो जवीयो नैनदेबा आग्नुबन् पूर्वमर्शन्॥ (र्वज०४)
- (४९) तदेजति तज्जैजिति तह्रो तद्वन्तिके। तदेन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः।) (र्दंश्च०५ः
- (५०) स पर्यगाच्छुकमकायमझण-मझाविर १ शुद्धमपापविद्यम् । कविर्मनीषा परिभूः स्वयम्भूयायातश्य-तोऽर्थान् व्यद्धाच्छाव्वतीस्यः समास्यः॥ ( इश् ० ८ )

#### इनका सारांश यह है-

- (१) आत्मा एक ही पूर्व था, उसने यह सब तोक-क्षोकान्तर बनाये।
  - (२) बद्धा सत्य, ज्ञान, अनन्तरूप है।
- (३) जिससे सब संसार पैदा होता है, जिसमें फिर सब विलीन होता है और जिसके कारण संसारका संरक्षण, पालन-पोषण होता है वह बहा है।

मतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति, यत् ज्रत्यमिविशन्ति तद्विजिज्ञासस्य--तद्वहोति---

यह दूसरी श्रुति इसी अर्थको बताती है।

- (४) यह ब्रह्म ब्रह्मण नहीं किया जा सकता, अविनाशी है, असंग है, सन-बुद्धिसे परे है।
- (१) इसी परमास्माने सब वेद, पुराण, उपनिषदादि शास्त्र, छोक-छोकास्तर बनाये हैं।
- (१) यह अजन्मा विज्ञानसय है, सबका स्वामी, अधिपति और रक्षक है।
  - (७) वह परमारमा समस्त संसारका रचयिता है।
- (८) वह प्राणींका प्राण, चक्कु, श्रोत्र, सन आदिका प्रकाशक और श्रेष्ट पुरासन बहा है।
- (१) वह ईश्वर धुव है और अप्रमेय है, निर्मल है, अजन्मा और महान् धुव है।
- (१०) यह आनन्दमय है, इसीके ग्रामन्दकी मान्नाये अम्य वस्तुओं में आनम्दका अनुभव होता है। यह महानन्द है—'यो वै भूमा तत्मुखं माल्ये सुस्तमन्ति'—यहाँ आमन्दका पाराधार नहीं है।
  - (११) विज्ञान आनन्दस्वरूप अक्ष है।
- (१२) सब संसारका भिशस यही है. और यह अमृतमय तथा नेजोमय है।
- (1१) यह पुरुष है, प्रत्येक प्रश्येक अन्तर विद्यमान है—इससे कोई स्थान खालो नहीं है।
- (१४) यह ब्रक्स सहाज् है, अनन्त है, पार पानेकी सीसासे परे हैं, इसोसे सब पैदा होता है, और इसीमें सबका छय हो जाता है।
  - (११) इस झक्के वो रूप हैं एक मूर्त, एक अमूर्त ।
- (१६) जैसे श्रक्तिमेंने विम्फुर्लिंग निकलते हैं, हसी प्रकार इस परमारमार्मेने सब प्राण, सब लोक-लोकान्तर, सब देव, सब भूत पैदा होते हैं, यह सस्य हैं।
- (१७) यह आत्मा सव लोक-स्त्रेकान्तरके प्राणियोंका आश्रय है। और यह एक ही आत्मा सबसे पूर्व या।
- (१८) उस ईम्बरने यह सब कुछ बनाया, जो कुछ वेदादि शास्त्र हैं या यञ्च, प्रजादि हैं, उसीने बनाये हैं चौर मब उसीमें विक्षीन हो जाते हैं एवं सब उसीका मोजन बनते हैं।

- ( १६ ) वह परमाश्मा भूख-प्याससे रहित, जरा-मरण-पापसे रहित, सत्यकाम, सत्यसंक्रस्य है ।
- (२०) यह बहा सब पापेंसे और संसार-सागरसे ताश्नेवाका है (सेतु है) और सबका धारणकर्ता है।
  - (२१) यह सारमा अमृत और अभय है।
- (२२) पहले सर्व्यरूप परमात्मा ही था, पुक ही था, दूसरा नहीं।
- (२३) यह परमाध्मा 'रस' रूप है। सब संसारका 'रस' यही है।
- (२४) इस परमारमाका नाम 'ओ३म्' है, इसीने सब कुछ पैदा किया है।
- (२५) ओ३म् यह अविनाशी सदा विद्यमान है, इसीसे भूत, भविष्यत् पदा होता है। यह काजसे परे हैं, सब कृति इसी ईश्वरकी है।
- (२६) वह प्रकाशस्त्रहप है, अणुमे अणु है, उसीमें सब छोक-लोकान्तर और प्राणी स्थित हैं, यह असर है, प्राणोंका प्राणा है, मनोंका मन है और वाणियोंकी वाणी है। यह सस्यस्वरूप है, अमर है, यही ज्ञातस्य है।
- (२७) जिसमें चौ, पृथिवी और अन्तरिक्ष मन और प्राणोंके साथ पिरोये हुए हैं, उसी एक आत्माको जानो ।
- (२८) जो सर्वज्ञ, सर्वव्यापक है, जिसकी महिमा यह संसार है, जिसके लिये---

असितगिरिसमं स्यात् कज्जलं सिन्धुपात्रे
सुरवरतष्ठशासा लेखनी पन्नमुर्वी।
किस्ताते यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं
तदिष तव गुणानामीश ! पारं न याति॥

यदि समुद्रक्षो दावातमें श्रीसतिगिरिक्षी काली स्याही डालकर, इन्द्रकोकके करपष्ट्रचरूपी लेखनीसे पृथिवीरूपी कागजींपर शारदा-जसी विदुषी सदा हर समय तेरे गुर्णोंको लिखती रहे, उनका वर्णन करती रहे, तब भी हे परमारमन्! उनका लन्त नहीं हो सकता।

उस आनन्दरूप असृतसय परमेश्वरको धीर छोग विज्ञानद्वारा देखते हैं।

- (२९) वह परमारमा निर्मल, पवित्र, उज्ज्वल ज्योतियों-की ज्योति हैं, उसे आस्मज्ञानी कोग प्राप्त होते हैं।
  - (,२०) उसीके प्रकाशसे सूर्य, चन्द्र, सारा, विशुत्

प्रकाशित होते हैं, सबका प्रकाशक वह है, उसका प्रकाशक कोई नहीं है, उसीके प्रकाशकी मात्रा अन्य प्रकाशोंमें है।

- (३१) वह परमारमा तेज:स्वरूप, सबका कर्ता, सबका स्वामी और सर्वेध्यापक है।
- (३२) वह ज्योतिर्मय निर्मल, पवित्र प्रकाश सब शरीरॅकि पोझे छिपा है।
- (३३) यह परमान्मा बृहत् है, दिस्य है, अचिन्त्य है, स्हमसे भी स्क्ष्म है, द्रसे दूर है और पाससे पास है, हृदय-गुहा (अपनी ही) में लिपा है। (Ultra Microscope) अत्यन्त तीक्ष्ण खुर्ज़बीनें उसकी स्क्ष्मताको नहीं पा सकतीं और महा भीमकाय दुरवीनें (Teliscopes) उसकी द्रीको नहीं रुख सकतीं। इस स्पमता और महत्तामें जो कुछ घट रहा है, उसे अधिन्त्य ही कहकर मीन धारण करना पहता है।
- (३४) उस ईश्वरका कोई गोत्र, जाति, वर्ण नहीं हैं, उसके ऑख-कान नहीं हैं, उसके हाथ-पैर नहीं हैं, वह तिथ्य है, विशु है, सर्वक्यापक है, अरयन्त स्ट्रम है, वह अविनाशी है, वह संसारका उत्पादक है, उसे धीर लोग देखते हैं। यहाँपर श्रेताश्वतरका यह वचन सृव संगत होता है—

अपाणिपादो जवनो प्रहीता पदयत्यच्छाः स ऋणोत्यकर्णाः । स वेत्ति वद्यं न च तस्यास्ति वेत्ता तमाहुरश्रयं पुरुषं महान्तम् ॥

(३।१९)

दूसरे शब्दोंमें वही पूर्वोक भृतिका अनुवादमात्र है कि --

बिना हाथ-पैरके बलपूर्वक पकड़ नेवाला है, बिना भारत-कानके देखता-सुनता है, वह सबका ज्ञाता है उसका ज्ञाता कोई नहीं है, वह श्रेष्ठ, महान् पुरुष कहलाता है।

- (३५) दस सत् श्रक्षरब्रह्ममे यह सब विश्व पैरा होता है।
- (३६) जो सर्वज्ञ, सर्वशिक्तमान्, सर्वध्यापक परमारमा है; जिसका ज्ञानमय तप है, उस ब्रह्मसे यह नाम, रूप और अब्र ये तीन वस्तुएँ पैदा होती हैं।
  - (३७) वह अस्तमय ब्रह्म सामने हैं, वही ब्रह्म पी हें,

दाहिने, बाबें, नीचे, ऊपर सर्वत्र फैल रहा है, वही सबसे बेह है।

- (१८) जो उस अविनाशी श्रम्भको जानता है, वह उसे सर्वज्ञ, सर्वध्यापक देखता है।
  - (३१) वह एक है और सब भतोंका अन्तरारमा है।
- (४०) वह ईश्वर एक है। सबका नियामक है। सर्व-व्यापक और सर्वान्तर्यांमी है, एकसे अनेक वही बनासा है।
- (४१) यह निस्य पदार्थींसे भी निस्य है, चैतनोंका भी चेतन है, एक है, सबका बनानेवाला वही है।
- (४२) वह भूत और भविष्यतका भी स्वामी है—वह मधु हैं और संसारमें मिठासके देनेवाला भी वही है।
- (४३) वह सृक्ष्मोंसे भी सृक्ष्म, महान्से भी महान इस प्रायोकि अन्तरात्मामें विषा है।
- (४४) वह अशरीरी है और सब शरीरोंमें व्यापक है। वह अस्थिरोंमें स्थिर है, वह महान है और विभु है।
- (४५) यह श्रीयांका श्रीय, मनका मन, वाणियोंकी वाणी, प्राणोंका प्राण, चक्षुओंका चक्षु है। ऐसे सबके आदिस्रोत परमारमाको धीर लोग मरनेके बाद प्राप्त करके अमर हो जाते हैं।
- (४६) उस परमात्माके खरूपको न आँखोंने देख सकते हैं, न वायिने कह सकते हैं, न मनने करूपना कर सकते हैं, न वह समक्तमें बाता है कि उस ज्ञात और बज्ञात दोनोंसे परे ईखर-तरवका कैसे उपदेश करें ?
- (४७) इस संसारमें जो भी कुछ है, सब वही है और जो कुछ परिवर्तन हो रहे हैं, जो यह संसार प्रतिक्षण परिवर्तित हो रहा है, वह सब परमान्माकी शक्तिसे ही। वह इसका स्वामी और अधिष्ठाता है।

यहाँपर भगवद्गीताका यह वचन किनना संगत होता है---

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मागया॥

जैसे मशीनके पुरजे हों, ऐसे, अपनी माया-शिक्त कमनद्भगितसे ईसर सब प्राणिमात्रको उनके हृदय-देशमें स्थित होता हुआ चला रहा है।

(४८) बहु ईसर एक है, वह स्वयं न हिस्स्ता हुआ

संसारमात्रको, मनकी गति-तुल्य गतिसे चका रहा है। इसे इन्द्रियाँ प्राप्त नहीं कर सकतीं, यह स्वयं पूर्वप्राप्त है।

(४९) वह स्वयं गित नहीं करता पर सबको गित-में लाता है। वह दूरसे दूर और पाससे पास है। वह सर्वक्यापक होनेसे सबमें क्यास होता हुआ, सबसे परे भी है। (५०) वह शुद्धस्य, शरीररहित, नाक्षी आहि वन्धर्नोंसे रहित, तेजोमय, पापरहित है। वह सर्वज्ञ, सर्व-व्यापक स्वयम्भू है और सब संसारकी उरपत्ति, स्थिति और खय यथायोग्य झनादिकालसे करता आ रहा है।

इनसे परमात्माके बहुत-से गुर्णोका बोध हो जायगा । इनकी व्याख्याकर लेखकी बदानेसे छाभ नहीं हैं । #



## सांख्यमें ईश्वरवाद

। लखक---डा॰ भीयतीन्द्रकुमार मजूमदार एम० ए०, पी-एच० डी०, बार-एट हा )



सांस्य-दर्शन ईश्वरके अम्मित्यको स्वीकार करता है?' इस प्रभकी संक्षिप्त मीमांसा करना ही इस निबन्धका उद्देश्य है। साधारणतः सबकी यह धारणा है कि सांख्य निरीश्वरवादी है, वह ईश्वरके अम्मित्यके सम्बन्धमें कोई प्रमाण नहीं देता। इतना ही नहीं, यह

ईसरके अमिरवको ही सर्वथा अस्वीकार करता है। इस धारणाका प्रत्यक्ष सम्बन्ध सांरूपके कुछ सुर्गोपर ही अवलियत है; उन सूर्जोंके मर्ममें प्रवेश न कर, केवल बाह्य दृष्टिसे देलनेपर यही प्रतीत होता है मानो वास्तविक ही सांस्य दृष्टिके घरितत्वको सर्वथा स्वीकार नहीं करता और जब हम यह देखते हैं कि सम्पूर्ण सांस्य-दर्शनमें किसी भी विषयको दृष्टिस सम्बन्धित कर समझानेकी चेष्टा नहीं की गयी, तो हमारी यह धारणा और भी दर्शहो जाती है। परन्तु हम यहाँ यह दिखलानेकी चेष्टा करेंगे कि सांस्यके सम्बन्धमें निरीधरताकी धारणा सर्वथा आन्तिपूर्ण है। सांस्य-सूर्त्रोकी अमयुक्त व्याख्याके कारणा ही ऐसा हुआ है। नहीं तो सांस्य-दर्शन वेदान्त-दर्शमके सदश ही सेकर है, इसमें कोई सन्देह नहीं।

जिन स्त्रोंके सहारे सांख्यमें निरोश्वरभावकी अभि-व्यक्ति होती वे सांख्य-प्रवचन-सूत्र प्रथम अध्यायके ९२

से ९९ और पाँचवें ग्रध्यायके २ से १२ सूत्र हैं। परन्तु इन दोनों अध्यायोंके सुत्रोंकी भळीआँति व्याख्या करनेसे ज्ञात होता है कि इनका मुख्य उद्देश्य ईश्वरके श्रम्तित्वको अप्रमाणित करना तो है ही नहीं, प्रत्युत ईश्वरके अस्तित्व-में कोई प्रमाण नहीं है, यह दिखलाना भी नहीं है। प्रथम अध्यायके सूत्रोंमें जिस युक्तिकी कल्पना की गयी है, उसका उद्देश्य केवल यही बतलाना है कि इन्द्रिय प्रत्यक्ष ईश्वर-का ग्रस्तित्व नहीं दिखलाया जा सकता और इमलोग भी इन्द्रियोंके द्वारा उसको नहीं जान सकते। पूर्वोक्त ९६ और ६६ सुत्रीमें रं तो स्पष्ट शब्दों में ही ईश्वरका अस्तित्व स्वीकार किया है। पाँचवं अध्यायके सूर्त्रीका उद्देश्य विरुकुरू ही भिन्न है। उनका उद्देश्य तो यह है कि प्रत्यक्ष सम्बन्धसे जगत्का वाम्तविक कारण प्रकृति ही है, ईश्वर महीं है; ईसर केवल परोक्षभावसे प्रकृतिके साथ संयुक्त हैं, और श्रुति भी यही कहती है कि साक्षात सम्बन्धसे प्रकृति ही जगत्का कारण है, अतः ईश्वरके जिये प्रत्यक्त सम्बन्धसे जगत्का कारण होनेमें कोई भी शास्त्रीय घथवा चागम-प्रमाण नहीं है। अवस्य ही ईश्वरको गौण कारण कहा जा सकता है, क्योंकि प्रकृतिने ईश्वर-साक्षिध्यके कारण ही सृष्टि करनेकी शक्ति प्राप्त की है; परन्तु ईश्वर स्वरूपतः नित्यमुक्त और असंग हैं। सांरुप-दर्शनके पूर्वोक्त सूत्रोंमें यही बात सिद्ध की गयी है। असप्त यह बढ़े आश्चर्यकी और इमलोगों-के ज्ञानसे परेकी बात है कि अनिरुद्ध भट्ट, विज्ञानभिद्धा,

<sup>#</sup> इस केखमें आगे ईश्वर-प्रीतिके उपनिषदोक्त शुन्दर साधनोंका वर्णन था परन्तु स्थानामावसे उक्त अंश नहीं छापा गया, केखक महोदय क्षमा करें। —सम्पादक

<sup>ं</sup> तत्सिनिधानादिधिष्ठातृत्वं मणिवत् । अन्तःकरणस्य तहुञ्चिकितत्वाङ्गोहवदिधिष्ठातृत्वम् ॥

और महावेवके समान विक स्वाक्याकारीने पूर्वोक्त सूत्रींसे एक ऐसे भिन्न सिद्धान्तका प्रतिपादन किया जो केवछ माम्रयोत्पादक ही नहीं, प्रत्युत सांस्य-सम्बन्धी अन्यान्य अधिक विश्वसनीय ध्याक्याओंसे भी मेळ नहीं साता। श्रधिक क्या, यह ध्याख्या विज्ञानभिक्षुके निम्निखिकित अपने ही वाक्योंसे असंबद्ध है। वे बाक्य यों हैं--'कपिछ-मूर्तिभारी भगवान् ने इस विवेक-शास्त्र हारा आत्मानात्म-विवेकके सम्बन्धमें, अतिके अविरोधी इस छः अध्यायवाले ग्रन्थका उपदेश दिया था ।' फिर आगे लिखा है कि 'जीवके अशेष दुः बॉको दूर करनेके अभिप्रायसे एवं बेदौपदिष्ट सत्यको जिसमें सब छोग प्राप्त कर सकें, इसी उद्देश्यसे सम्पूर्ण शास्त्रोंका उपदेश करनेके श्विये नारायगादेव कपिछ-मृति भारण कर सांख्य-प्रणेताके रूपमें पृथ्वीपर अवतीर्ण हुए, उनको मैं नमस्कार करता हूँ।' ( सांख्य-दर्शनकी विज्ञानभिधुकृत भाष्यकी भूमिकामें देखिये ) इस भूमिका-से ऐसे और भी अनेकों बाक्य उद्दश्त किये जा सकते हैं. परम्तु इमारे किये इतने ही पर्याप्त हैं । इन उद्धत वाक्यों-में हमें एक बातपर छक्ष्य करना चाहिये। वह यह कि स्वयं भगवान्ने ही यदि कपिल-मृतिं धारणकर सांख्य-दर्शन-का उपदेश किया था तो वे वेदविरुद्ध मतका प्रचार कैमे करते ? क्योंकि चेदमें ईश्वरका अमित्व अनेकों जगह स्पष्ट स्त्रीकृत है। यह सारण रखना चाहिये कि 'तत्त्व-समास' 'पञ्जशिखसूत्रम्' और 'सांख्य-कारिका' में ऐसा कोई भी वाक्य नहीं है, जिसमे ईश्वरका अम्तित्व अस्वीकार होता हो, या ईश्वरके अस्तित्वमें कोई प्रमाण नहीं है ऐसा कहा गया हो; वरं देखनेसे सहज ही पता खगता है कि केवल उपर्युक्त वाक्योंमें ही नहीं, पर सांख्य-प्रवचन-सुत्रमें भी ईश्वरके असिन्वके सम्बन्धमें स्पष्ट प्रमाण है। वे इसीके तीसरे अध्यायके ४६ और ४७ वें सुत्र हैं। 🕾

यद्यपि ब्याल्याकारोंने इन दोनों स्त्रोंकी ब्याल्या भी दूसरी तरहसे की है, परन्तु इमारे मतमें इनका ययार्थ तारपर्य यही है कि प्रकृति जिस आत्माके अधीन होकर चौर जिसके प्रभावसे प्रभावान्त्रित होकर पुनः आविर्भूत होती है एवं सृष्टि करती है वह चात्मा सर्वज्ञ और सर्वकर्ता ईश्वरके चतिरिक्त अन्य कोई नहीं है। यहाँ यह प्रभावत सकता है कि श्रुतिवान्यानुयायी सांख्यमें ईश्वरको निष्क्रिय कहा है, अतः वे सर्वकर्ता किसप्रकार हो सकते हैं ? इसका साधारण बत्तर यह है कि जिसप्रकार राजाको युद्ध करनेवाखा कहा जाता है परन्तु वास्तवमें राजा युद्ध नहीं करता, उसके सैनिक ही उसकी आजाके अधीन हो उसकी परिचाळनासे युद्ध करते हैं, उसी प्रकार प्रकृति हैं सरके प्रभाव और परिचाळनमें ही कार्य करती है, अतः ईश्वरके प्रभाव और परिचाळनमें ही कार्य करती है, अतः ईश्वरके अनतः परोक्षमावसे सब कार्योंका और सम्पूर्ण कर्तृत्वका मूळ निर्मार कहा जा सकता है। अ यह बात पीछे प्रमाणित की जायगी कि वास्तवमें ईश्वर ही प्रकृत कर्ता है, प्रकृति तो उसके हाथका यम्त्रमात्र है।

सांस्य-दर्शन-सम्बन्धी सर्वाधिक प्रामाणिक प्रन्ध'सांस्य-कारिका' में ही ईश्वरके अस्तित्वके सम्बन्धमें स्पष्ट प्रमाण मिलता है। दश्वें और ग्यारहवें श्लोकोंमें † स्पष्ट कहा गया है कि जिसप्रकार जगत्में केवल एक परमा प्रकृति है, उसी प्रकार केवल एक परम पुरुष भी है।

इस यदि सांक्य-सूत्रका प्रमाण स्वीकार करें, तो उसमें भी उपर्युक्त विषयपर प्रथम अध्यायके १५० से १५४ के सूत्रोंमें इसी सिद्धान्सको निर्धारित किया है।

पात अब-योगसूत्रको देखिये। सभी विद्वान् योगस्त्र-को सांख्यदर्शनका एक अति आवश्यक परिशिष्ट मानते हैं और इसको सांख्यदर्शन ही कहते हैं। महाभारत-शान्तिपर्वमें २०५ से २०७ अध्यायसक विशिष्ट ऋषिने और ३१६ अध्यायमें याज्ञ वह्ह्य ऋषिने यही बात कही है। अतएव यह कहना न्यशे हैं कि सांख्यदर्शनको भलीभाँति

स इ सर्वेनिय सर्वेकर्ता । ईंदुरोहनरसिक्तिः सिक्ता ।
 ( संक्रिन ० १ । ५६ । ५७ )

मयाध्यक्षेण प्रकृतिः स्यते सचराचरम्।
 गीतामें भगवान् कहते हैं कि मेरी अध्यक्षतामें प्रकृति
 चराचर जगवको रचती है।

हेतुमदनित्यमञ्यापि सिक्तियमनेकमार्थित (केङ्गम् । सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमञ्चक्तम् ॥ त्रिग्रुणमिविके विवयः सामान्यमचेतन प्रसवविम ॥ व्यक्त तथा प्रधानं तदिपरीतस्त्रया च पुमाम् । (सांस्थकारिका १०॥ ११)

<sup>्</sup>र उपाधिमेदेऽप्येकस्य नानायोग भाकाशस्यव षटादिभिः । उपाधिमेवते न तु तदान् ॥ पवमेकत्वेन परिवर्तमानस्य न विरुद्धधर्माध्यासः । अन्यवर्मत्वेऽपि नारोपात् तस्सिबिरेकत्वात् ॥ नादैतश्रुतिविरोवो आतिपरस्वात् ॥

<sup>(</sup>सक्ति १। १५०००१५४)

समझनेके क्षिये योगतुर्शनका पूरा ज्ञान विशेष आवश्यक है और योगसूत्रका ज्यास-भाष्य केवछ योगसूत्र समझनेके किये ही अत्यन्त आवश्यक नहीं है, परन्तु समग्र सांख्य-दर्शन समझनेके छिये भी उसकी अत्यन्त आवश्यकता है; कुछ महानुभावींका कहना है कि ब्यास-भाष्य योगसूत्रकी सर्वोत्कष्ट व्याक्या है । साधारगतः पातञ्जल-दर्शनको संखर-सांख्य और काविल-सांख्यको निरीधर-सांख्य कहा जाता है, परन्तु ऐसा विभाग क्यों किया गया, यह समझना कठिन है। क्योंकि यह तो पहले निश्चय किया जा चुका है कि कापिल-सांख्य निरीश्वर नहीं है। महा-भारतसे भी सिद्ध होता है कि सांख्य और योगदर्शनमें कोई पार्थक्य नहीं है, दोनों एक ही उपदेश देते हैं। सम्भवतः इस भेद-बुद्धिका कारण सांख्य-प्रवचनके कुछ सूत्रोंकी भ्रान्त व्यागया ही है। (जिसके विषयमें पहले विचार किया जा चुका कै।) श्रधवा काविछ-सांख्यमें जीवकी मुक्तिके लिये ईश्वरको आवश्यक नहीं समझा गया है क्योंकि इसमें जीवका प्रधान उद्देश मोक्ष-साधन है। परन्तु योगदर्शनमें जीवकी मुक्तिके छिये ईश्वरकी आवश्य कता स्पष्ट स्वीकार की गयी है अतः निरीश्वर-सांख्यसे जीवकी मुक्तिके किये ईश्वरको स्वीकार न करना और सेश्वर-सांस्यमे ईश्वरकी आवश्यकता स्वीकार करना, यही समझना पहेगा । पातअव-दर्शनमें अनेकों स्थलोंपर इसप्रकार आवश्यकतासे अधिक जोर दिया गया है। ( समाधिपाद २३ से २६ के सूत्र देखिये ) ईश्वरके सम्बन्धमें कई अन्य सुत्रों में भी वर्णन आया है (समाधिपाद सुत्र १, ३२, विभूतिपाद स्० ६)। इन सुत्रोंसे स्पष्ट प्रतीत होता है कि जीवकी मुक्तिके लिये पात अरू-दर्शनमें ईश्वरका अस्तिरव और उसकी आवश्यकता स्वीकार की गयी है और यह भी स्पष्ट है कि इसमें परम-पुरुष और जीव-पुरुष ये दो प्रकारके पुरुष स्वीकार किये गये हैं। यहाँ इस बातपर छक्ष्य रखना चाहिये कि पातअछ-दर्शनमें कहीं यह नहीं कहा गया है कि मनुष्यकी मुक्तिके छिये ईश्वरकी एकान्त ही आवरयकता है। केवछ भक्ति-विशेषके द्वारा ईश्वरकी उपासना करनेसे उनकी मुक्ति निकटतम होती है। मुक्ति-प्राप्तिके और भी बहुत-से उपाय हैं जिनमें ईश्वरकी उपासना प्रधान है ( इस विषयमें विशेषकर समाधिपादके २१ और २२ के सुत्र देखिये।) अतपुत वस्तुतः इस विषयमें सांक्य भीर पातअकदर्शनमें कोई विद्येष पार्थक्य नहीं है ।

महाभारत-शान्तिपर्वके ३०१ से ३१८ अध्यायतक सांरूय-दर्शनपर एक सुन्दर विवरण मिछता है। ३०१ अध्यायमें सांख्य-दर्शनकी बहुत प्रशंसा की गयी है और सांक्य-ज्ञानका भी अति विस्तृत वर्णन है । यहाँतक कि सांस्य-ज्ञानको स्वयं ब्रह्म ही बतलाया गया है। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि सांख्यमें ईश्वरके अस्तित्वको अस्बीकृत करना तो दूर रहा, इसमें वर्णित ज्ञानको स्वयं ईश्वरसे एकी भूत किया गया है और उसे ईश्वरका मूर्त-स्वरूप ही वसकाया है। यहाँतक लिखा है कि वेदर्भ जो ईश्वर-ज्ञानकी बातें हैं वे भी सांख्यसे ही जी गयी हैं। शान्तिपर्वके ३०३ अध्यायके ३८ से ४२ छोकोंमें विशिष्ट-मृनिके कथनसे उपर-का मत और भी समर्थित हो जाता है। इसी पर्वके ३०४ अध्यायके ३०, ३७, ३८, ३९ श्लोकॉर्मे भी विशिष्टजीने ईश्वरके अस्तित्वको अधिकतर स्पष्टभावसे स्वीकार किया है। (इस सम्बन्धमें ३०७ अध्यायके २६-२७ श्लोक भी देखिये)। जनक और याजवल्क्यके कथोपकथनमें भी सांख्यके सम्बन्ध-में हम इस एक ही सिद्धान्तको पाते हैं ( अ० ३ १४ शहों ० २ और अ॰ ३१० ऋो० ५५, ५७ देखिये )।

उपरके विवेचनसं यह बात स्पष्ट हो जाती है कि सांक्य ईश्वरके श्वस्तित्वको स्वीकार करता है। परन्तु कुछ श्लोक ऐसे हैं जो इस अनुमानके विरोधी-से प्रतीत होते हैं-अ० ३०७ के ४४ और ४६ वें श्लोकों में कहा गया है कि सांहय जीवके सिवा अन्य किसी तत्त्वके अस्तित्वको स्वीकार नहीं करता, केवल योगदर्शन ही यह स्पष्ट खीकार करता है. पर ऊपरके विवेचनमें हम दिखला चके हैं कि अन्यान्य अनेक सुत्रोंमें हो पचीस तत्त्वके अतिरिक्त एक अन्य तत्त्व-को भ्रयांत् ब्रह्म या ईश्वरके अम्तित्वको सांस्थने स्पष्ट स्वीकार किया है। श्रव इन दोनों विरोधी वाक्योंकी संगति कैसे बैठाबी जाय ? इसका सामअस्य भनेक प्रकारसे किया जा सकता है। प्रथम तो इन क्षोकोंमें पाठ-भेद ही हो सकता है। दूसरे इनका प्रक्षिप्त होना भी सम्भव है, तीसरे पूर्व-क्यित श्लोकोंसे इनका सम्पूर्ण असाम अस्य भी नहीं है। क्योंकि उपर्युक्त स्रोकोंका यह अर्थ हो सकता है कि पचीस तस्त हैं अर्थात् पुरुष ही परम तस्त हैं और जो इनके उपर है वह निम्तस्व है, उसीका दूसरा नाम ईश्वर या ब्रह्म है। प्रतएव यदि सांख्य प्रचीस तत्त्वके अतिरिक्त अन्य पुक तत्त्वको न भी स्वीकार करे तो भी किसी प्रकारकी असंगति नहीं होती । सांक्यके पूर्व-सूत्रोंमें यह स्पष्ट किसा

है कि सम्पूर्ण तस्व, ( यहाँतक जीव भी ) परम पुरुषका ही सर्ग है अतः यदि सांख्य परम पुरुषको किसी भी तत्त्व-रूपमे न स्वीकार करे तो इसमें कोई दोषकी बात नहीं है। फिर पूर्व-सुत्रों में यह भी स्पष्ट कहा है कि जीव ( जो पचीस तस्व है ) त्रिगुणी या त्रिगुणान्वित ईश्वरके सिवा अन्य कुछ भी नहीं है, इस उपाधिके त्याग करनेपर जीव-की ईश्वरके साथ एकता हो सकती है। यो कहकर यदि सांख्य ईश्वरको एक अतिहिक्त तत्त्व न माने तो इससे कोई विशेष हानि नहीं होती, असामअस्यकी तो कोई बात ही नहीं। पर यह समरण रखना चाहिये कि एवींक सूत्रोंमें वार-वार हदताके साथ यह कहा गया है कि सांख्य और योग एक हैं अर्थात् दोनींका एक ही विषय है, योग-दर्शनमें ईश्वरके सम्बन्धमें म्पष्ट कहा गया है, इसमे यह ज्ञात होता है कि यद्यपि सांख्य साक्षात् सम्बन्धसे ईश्वरके विषयमें कुछ नहीं कहता (यद्यपि यह सत्य नहीं है) तो भी अन्ततः वह परोक्तभावसे ईश्वरको स्वीकार करता है। अस्वीकार करनेकी तो कोई शंका ही नहीं है, इससे पूर्वोक्त विषयकी मीमांसा हो जाती है।

श्रीमद्रगवद्गीताके दूसरे अध्यायमें जीवके स्वभाव या प्रकृति, जीव एवं ईश्वरके सम्बन्धमें सांख्यके मतका भली-भाँति वर्णन किया गया है। ( श्लोक २४, २५, ३० और ७२; भ्र० १३ श्लो० २२, २७ और अ० १४ श्लो० ३, ४ देखिये ) भगवद्गीताके मतमें भी सांख्य ईश्वरके भ्रम्तित्व-को स्वीकार करता है श्लीर जीव ईश्वरका ही बहुषा प्रकाश-मात्र है। दूसरे शब्दोंमें जीव श्लिगुणी या श्लिगुणान्वित ईश्वर है।

श्रीमजागवतके कपिल और देवहृति-संवादमें जो सांस्थका वर्णन है, उसमें भी हम ईश्वर-अस्तित्व-सम्बन्ध-में यही बात पाते हैं (स्क० ३ भ० २१ स्त्रो० १५, १७ भ्र० २६ स्त्रो० ३ ७ देखिये)

उपनिषद् भी इसका समर्थन करते हैं। उपनिषद्का दर्शन-तत्त्व सांस्थम ही गृष्टीत है। वहाँ यही कहा गया है कि सांस्थ निरीश्वरवाद या श्रष्टीयवादका उपदेश नहीं करता, परन्तु ईश्वरके अस्तिन्वका ही प्रस्थक्षरूपमे प्रति-पादन करता है।

--1>13€:5±€1·-

## **चिसिंहरू**प

दैत्य हिरण्यवश्यपने अपने आतङ्कको,

धर्माऽवलभ्बियोपर देशमें जमाया था ।

सत्यकां असत्यने, नीतिको अनीतिने जब,

धर्मको अधर्मने अकारण सताया था ॥

'कुसुमाकर' कामी कुचाली मौज करते थे,

दम्भ दुराचारसे समाज घवराया था।

अब विपरीत सब राति हो गई थी नाथ !

तब तू नृसिंहरूप ले करके आया था ॥१॥

अत्याचारियोंका निज बाहु-बल-बीरतासे,

दीन-जन-रक्षा-हित नक्शा विगाड़ा था।

सुनीतिकी ध्वजाको फहराया था चारों ओर,

धर्म-अवरोधियोंके झण्डेको उस्राङ्ग था॥

दुष्ट दिम्मयोंका पशु-बल चूर करनेको,

'कुसुमाकर' आकर प्रभु तू दहाडा था।

हिरनाकुत्र दैःयसे बलिष्ठ स्वेन्छाचारीको,

घरके नृसिंहरूप पलमें पछाड़ा था ॥२॥ देवीपसाद ग्रुप्त (कुसुमाकर ) बी० ए०, एल-पक० बी० 国外会会会会会会会会会会会

### योगदर्शनमें ईश्वर

( केखक-पं० भीलक्ष्मीभरजी बाजपेयी )



मारे संस्कृत-साहित्यमें छः दर्शन छः ऋषियोंके बनाये हुए हैं। उनमें योग-दर्शन महर्षि पत्रअक्तिका है। प्रायः सभी श्वापियोंने तीन तत्त्व मुख्य माने हैं—ईश्वर, जीव और प्रकृति। द्यवस्य ही, सबने सबका मुख्यस्पसे प्रति-पादन नहीं किया है। द्यपने-द्यपने प्रतिपाद विषयपर ही विशेष क्रोर दिया

है, परन्तु सबको एक साथ मिछाकर पदनेसे तस्व एक ही निकळता है।

अहैत-वेदान्त जीव और प्रकृतिको गौण मानकर, जो कुछ दश्य श्रीर अदश्य है, सबको हैश्वर ही मानता है। सांक्य-शासके प्रणेता कपिलमुनि ईश्वरको न मानकर जीव और प्रकृति दोको ही श्रपना प्रतिपाय विषय बनाते हैं; और भगवान् पत्रअलि तीनोंका प्रतिपादन करके जीव और ईश्वर दोनोंको मुख्यता प्रदान करते हैं: और फिर उनमें भी ईश्वरको ही मुख्य मानते हैं।

पत्र अति श्विपिने मनुष्यको पूर्ण बनानेके छिये तीन शास्त्रोंकी रचना की है—(१) योगदर्शन, (२) व्याकरण-महासास्य और (३) राजम्रगांक हरयादि श्वायुर्वेदके प्रन्य। मन, वचन और शरीर तीनोंकी जब शुद्धि हो, तभी मनुष्य गुर्णताको प्राप्त कर सकता है, अतएब भग-बान् पात अछिने मनको शुद्ध करनेके छिये योग, वचन यानी बायीको शुद्ध करनेके जिये पाणिनि-महाभाष्य श्वीर काय-शुद्धिके छिये वैद्यकके प्रन्थ रचे। यों तो देखनेमें ये तीनों बातें अछग-अछग दिखायी देती है, पर तीनोंका परम्पर श्विष्ट सम्बन्ध है। श्वस्तु।

'योग' शब्दका अर्थ जोड़ना है। इस शब्दका उचारण करते ही द्वैतकी भावना आती है—अर्थात् जहाँ दो, अथवा दोसे अधिक चीज होंगी, वही वे आपसमें जोड़ी जायँगी। अत्तएव पतञ्जलि-ऋषि द्वैतको मानकर चलते हैं—यह बतजानेकी आवश्यकता नहीं। 'जीवारमाका परमारमासे संयोग'-यही योगका अर्थ है। याज्ञवल्चय-ऋषिने कहा है—

'संयोगी येग इत्यको जीवात्मपरमात्मनीः।'

अर्थात् जीवास्मा और परमारमाके संयोगको ही योग कहना चाहिये यही मनुष्यका परम और चरम सीमाका पुरुपार्थ है। महायोगेश्वर श्रीकृष्णचन्द्रजीने अपनी गीतार्में कई स्थानींपर-विशेषकर हुठे अध्यायमें 'योग' शब्दकी पूरी-पूरी व्याक्या कर दी हैं। केवळ व्याक्या ही नहीं, बल्क योग-साधन, योगीके छक्षण इत्यादि भी विस्तारपूर्वक बतलाये हैं। भगवान्ने बतलाया है कि इस आत्माके साध दुःसका जो भयंकर संयोग—मायाका धावरण कहिये-छगा हुआ है, उसमे आत्माका वियोग होना—यही योग है। दूसरे अध्यायमें 'समाव' को योग बतलाया है और कहा है कि संगको त्यागकर-फलाशाको छोदकर कर्म करो, सिद्धि-श्रसिद्धिमें समभाव रक्खो। यही योग है। एक जगह कहा है कि कर्मको कुशलतापूर्वक करना हो योग है। सक्का मतलब एक हो है। अन्तु! भगवान पत अिंक योगलक्ष्य इसप्रकार बतलाते हैं—

#### 'यागश्चित्तवृत्तिनराधः

अर्थात् चित्तवृत्तियोंका निरोध ही योग है। इससे चित्तकी समावस्था, अर्थात 'समाधि'-ग्रवस्था प्राप्त होती है, जिसको भगवान् श्रीकृष्णने 'समस्व' थोग कहा है।

महर्षि पतञ्जिति सम्प्रज्ञात और असम्प्रज्ञात ये हो भेड़ योग या समाधिके किये हैं, इसी प्रकार चित्तका स्व-भाव तीन प्रकारका माना है—प्रख्या, प्रश्नृत्ति और स्थिति, देखे अथवा सुने हुए पदार्थीका मनमें विचार करते रहना 'प्रख्या' है, फिर उन विषयों सम्बन्ध करना 'प्रशृत्ति' है; और फिर उन विषयों स्थात होना मनकी 'स्थिति' है। उपनिषदों में भी यही कहा है—

यन्मनसा ध्यायति तद्वाचा वदति, यद्वाचा वदति तत्कर्मणा करोति, यत्कर्मणा करोति तदभिसम्पद्यते ।

अर्थात मन जिस विषयका ध्यान करता रहता है, वही वाणीसे निकलता है और जो बाणीसे निकलता है, वही जीव कर्मसे करता है और जैसा कुछ करता है वैसा ही परियाम निकलता है।

यह चित्तकी बृत्तियोंका ही फल है । सरव, रज, तम गुजोंके सनुसार चित्तबृत्तियोंकी सनन्त शाकाएँ फूटती हैं। जब चित्तकी दृष्टि सरवगुणसे अधिक संयुक्त होती है तब मन केवल ईश्वरका चिन्तन करता है, जब तमोगुणसे युक्त होती है तब अधर्म, अज्ञान और विषयासिकका चिन्तन करता है; और जब शुद्ध रजोगुण चित्तमें अधिक हो जाता है तब मन धर्म और वैराग्यका चिन्तन करता है। इस पिछली अवस्थाको योगी लोग 'परं प्रसंख्यान' कहते हैं। इस अवस्थामें चित्त करीब-करीब सत्त्वगुणके पास पहुँच जाता है।

जो ज्ञानशिक परिणामसे रहित और शुद्ध होती है, वहीं सच्चगुण-प्रधान है—उस वृत्तिमें तम और रजका अभाव हो जाता है। चित्तवृत्ति एकाम्र होकर एक सस्वगुणके आश्रयसे रहती है। बाह्य विषयोंकी ओर ध्यान जाता है; पर चित्त उनमें रमता नहीं। यह सम्प्रज्ञात-योग है। परन्तु जय सरवगुणके संस्कार भी नहीं रहते—केवलमाप्र कृत आस्मितिकी ही अवस्था प्राप्त होती है—जीव आस्मिचननमें ही मध रहता है, उस दशाको निर्विकष्य-समाधि या असम्प्रज्ञात-योग कहते हैं। असम्प्रज्ञातका अर्थ ही यह है कि जहाँ एकमाप्र ध्येय (ध्यान करने योग्य यानी ईश्वर) के प्रतिरिक्त और किसी विषयका ज्ञान अथवा भान न हो।

क्रिप्त, विक्षिप्त, मूद, एकाप्र और मिरुद्ध, ये पाँच अवस्थाएँ चित्तकी वतलायी गर्था हैं।

क्षिस-श्रवस्थामें चित्त ऐसा चञ्चल रहता है कि जैसे हवामें दीपककी ज्योति लपलपाया करती है - स्थिर नहीं रहती । तमाम इधर-उधरके मनोरथोंमें चित्त श्रावाँदोल रहता है। यह रजोगुणकी श्रवस्था है।

विचित्त-अवस्थामें भी रजोगुणकी हो प्रधानता रहती है, परन्तु वीच-बीचमें थोड़ा-मा सख्युण भी झाँकता रहता है, जैसे स्थायाधीशके सामने जब मुकड़मा होता है, तब बार-बार वह यही सोचता है कि इस अपराधीको दण्ड ही रेना चाहिये; परन्तु बीच-बीचमें कभी-कभी कुछ द्याका भाव भी उसके चित्तमें आजाता है। यह विद्यास-अवस्था है।

तीसरी मूद-अवस्था, इसमें तमोगुणकी पूर्ण प्रधानता रहती है। काम-क्रोधादिके वश होकर तब चित्तका कर्तब्य-ज्ञान विरुकुल नष्ट हो जाता है, तब उसे मुदावस्था कहते हैं।

भव चौयो एकाम-सवस्थामें रजेशुम और समोगुगुका

विस्कुल हय हो जाता है; और सस्वगुणका प्रभाव बहता है। उदाहरणार्थ—इन पंक्तियोंके लेखकका चिस एक बार अपने लेखन-कार्यमें इतना एकाप्र था कि दरवाजेमे एक बढ़े भूम-धामकी सवारी बाजे-गाजेके साथ निकली, परन्तु कुछ मालूम ही न हुआ; और जब भान हुआ सब जलूम निकल गया था। अन्य लोग जो वहाँ थे, जलूम देख चुके थे। चिसकी यह एकाप्र-अवस्था—यह भूमिका-अभ्यासमे जब एक प्रकारकी श्रादत-मी बन जाय—मनोधमं ही जब इसप्रकारका बन जाय—तव उस भूमिकाको एकाप्र-श्रवस्था कहेंगे।

अय पाँचवीं निरुद्ध-अवस्था लीजिये । इस भवस्थामें चित्त अन्य सब विषयों में निरावलस्य होकर केवल ईखरमें तल्लीन हो जाता है। इसमें सच्चगुण भी नहीं रहता । सम्प्रज्ञात-समाधिमें ध्येयका ध्यान और ज्ञान, किसी-निरुद्धावस्था होती है तब ध्याता, ध्यान और ध्येयकी त्रिपुटी नह होकर चित्तका लय अपने कारणमें हो जाता है। यही असम्प्रज्ञात-समाधि है। 'योगिश्चत्तवृत्तिनिरोधः'—यही चित्तकी निरुद्धावस्था-योग है।

अब चिसकी वृत्तियोंका विचार करना चाहिये। भगवान् पत्रअछिने चित्तकी उपर्युक्त पाँच अवस्थाओं- --प्रयोत भूमिकाओंकी तरह पाँच ही चित्तकी वृत्तियाँ भी मानी हैं। ये वृत्तियाँ सुख-दुःख-कारक हैं। काम, कौध, लोभ, मोहादिके संसर्गये चित्तवृत्तियोंके दुःलाकार होनेपर आत्मा भी उनके संस्कारसे दुःखका अनुभव करता है। इसी प्रकार धर्म, विवेक, ज्ञान, वैराग्य, परोपकार इंग्यादि-की वृत्तियोंने आरमा सुखी होता है। वास्तवमें नो आरमा सुख-दुःखसे अलग है; परन्तु चित्तवृत्तियोंका भारोप उसपर होता है। जैसे युद्धमें सिपाही जीतना और हारना है; परन्तु जीत और हारका भारोप राजापर होता है। स्फटिक-मणि स्वयं शद्ध, स्वच्छ, निर्मल, स्वयंत्रकाश है, परस्तु भिन्न-भिन्न रंगोंके आभासमें आकर वह भी भिन्न-भिन रंगोंकी दिखायी देती है। इसी प्रकार श्रात्माको भी सममना चाहिये। अब यह देखना है कि उक्त पाँच हिन्न और अक्रिष्ट चित्तवत्तियाँ कौन-सी हैं-

प्रमाण, विषयंथ, विकल्प, निदा और स्मृति — ये पाँच चिच्चवृत्तियाँ हैं । मों सो चिच्चवृत्तियाँ देखनेमें प्रवन्य हैं — उनका कुछ ठिकाना नहीं हैं; परन्तु पतञ्जलि-मुनिने इन्हीं पाँचींके अन्दर सबको ग्रहण कर लिया है।

प्रथम प्रमाणकृतिके तीन भेद हैं-प्रश्यन्त, अनुमान और आगम । प्रत्यक्ष वह हैं, जिसको हम स्वयं देख-सुनकर निश्चय कर लेते हैं। अनुमान-जब किसी एक वस्तुको देखकर उमीके सहरा अथवा उससे विसहश वस्तुओं परसे उसको मिलाकर अथवा भिन्न करके उसका टीक-टीक अनुमान करते हैं। जैसे, जहाँपर धुवाँ होगा, हम अनुमान कर लेंगे कि वहाँ भाग अवस्य है, ग्रथवा जैसे नक्षत्र और चन्द्रमा अपने स्थानपर एक ही सदश नहीं रहते, हम इससे अनुमान करते हैं कि उनमें गति अवश्य है। अब तीसरा प्रमाण 'म्रागम' है । आगम आप्त प्ररुपोंके वात्रयको कहते हैं। जैसे कोई विद्वान, सत्यवक्ता-जिसपर हमारी पूर्ण श्रद्धा है और जिसके विषयमें हम यह समझते हैं कि इमने खयं श्रनुभव किया है, उसकी बातको हम विना श्रनुमान और प्रत्यक्तके ही 'प्रमाण' मान-लेते हैं। बस, प्रमाणकृत्तिके यही मुख्य तीन भेद योग दर्शनमें बतलाये गये हैं।

अय चिसकी दूसरी वृत्ति 'विषयंय' को लीजिये— विषयंय विषरीत या मिन्या ज्ञानको कहने हैं। हैं कुछ और ही, और हमको भास कुछ ग्रौर ही होना है। रातको ग्रॅंथेरेमें रस्सी, वृक्षको जह अथवा अन्य किसी काली लग्बी चीज़को देखकर हम सर्पका भान करते हैं। दूरसे खम्मेको देखकर उसको हम आदमी समझते हैं। सांसारिक सुख सब इसी प्रकारके हैं, जिनको हम सुख समभते रहते हैं, पर हैं वानवमें वे दु:खरूप—उनका परिणाम दु:ख है। यह चिसकी दूसरी वृत्ति विषयंय है।

अस तीमरी वृत्ति विकल्पको लीजिये—यह वृत्ति भी मनको बहुत बाधिन करनी है। इसका आधार केवल शब्दजान है। वाम्यवर्मे है कुछ नहीं; पर शब्दमात्रमे इम जनला रहे हैं कि यह चीज़ है। जैसे वन्ध्याका पुत्र। वन्ध्याका पुत्र होता ही नहीं; और यदि पुत्र है, तो वह वन्ध्या कैसी ? इसीको विकल्प कहते हैं।

चौथी निदा-कृति है। यह कृति श्रभावशानपर अवलियत है। उपर-उपरसे तो इस समझते हैं कि निदामें इसको कोई ज्ञान नहीं रहता; पर वास्तवमें निदामें भी एक प्रकारका ज्ञान रहता है। अन्यथा जागृत होनेपर इस यह कैसे कहते—'वाह! श्राज इस कैसे सुस्तसे सोये। वड़ी गहरी नींद छायी। दिमाग तरोताज़ा हो गया' अथवा, 'आह! छाज नींद अच्छी नहीं आयी। सुन्ती वनी हुई है। आज काममें मन कैये लगेगा।' इत्यादि इसप्रकारकी भावना, जागनेपर मनमें होती है। इसीका नाम अभाव-ज्ञान है। निद्रामें चित्त सांसारिक विपयोंसे अलग रहते हुए भी एक विशेष वृत्तिमें रहता है। यह निद्राकी वृत्ति भी योगमें विप्रकारक है। इसलिये अन्य वृत्तियोंकी तरह इसका भी निरोध करके इसको भी अपने वशमें करना होता है।

अब पाँचवीं समृति-वृत्ति हैं। जिन विषयोंका हमने धनुभव किया हैं, उनको हम अपने अन्दर चुरा नहीं सकते। वार-वार हम उनको अपने अन्दर-ही-अन्दर जाहिर किया करते हैं। यह जो एक मनोवृत्ति हैं, इसीको स्मृति कहते हैं।

उपर्युक्त पाँचीं वृत्तियाँ अवसर-अवसरके अनुसार सुखदायी त्रीर दुखदायी होती हैं: परन्तु योगी इन सभी चित्तवृत्तियोंको दुखदायी ही मानता है; क्योंकि जिसमें इम समझते हैं कि मुख है, उसका भी परिणाम विवेकसे दुःख ही है। कारण, मुखका अनुभव होनेके बाद—उसका वियोग होनेपर—दुःख अवस्यस्माची है। इसिंखये इन सभी चित्त-वृत्तियोंका निरोध करके—अक्षय मुखको प्राप्त करना मनुष्यका परम पुरुषार्थ है; और वही —चित्त-वृत्तियोंका निरोध करके समाधि-मुखका अनुभव करना —जीवारम-परमारमसंयोग होना—मगवान पत्रअलिके मनये योग है।

अब देखना चाहिये कि यह शुभ योग कैसे प्राप्त हो। चित्तकृत्तियोंका निरोध करनेके लिये महर्षि पत अलि दो मुख्य उपाय बनलाने हैं—

'अभ्यासँबगस्याभ्यां तन्निगानः'

अर्थात् अभ्यास और वैराग्यसे चित्तकृत्तियोंका निरोध होता है। चित्तरूपी नदीके दो प्रवाह हैं। एक कैवल्यके उच्च शिखरसे निकलकर विवेक-सूमिमें बहता हुआ करूपाण-सागरमें जाकर मिलता है और दूसरा प्रवाह संसार-रूप पर्यंतसे निकलकर शब्द, स्पर्श, रूप, रूप, गन्धादि विपर्योकी सूमिपर दहता हुआ पाप-सागरमें गिरता है। जब चित्तकी कृत्तियाँ विपर्योमें फँसती हैं तो उसका परिणाम पाप, और जब वे विवेकसे चलती हैं तब उसका परिणाम 'करूपाण'

अर्थात् मोक्ष होता है। सुमुक्ष पुरुष चित्तके इन दोनों प्रवाहींको क्षण-कुणपर जाँचता रहता है, देखता रहता है, कि इस क्षणमें इमारा मन किथर जा रहा है और उसको किथर ले जाना है। मनका धर्म है कि वह किसी-न-किसी ओर जायगा अवइय । यदि हम उसको कस्याण-की और नहीं ले चलेंगे, तो फिर दूसरा मार्ग पापका खुला है ही-उसीकी आर वह बहने छगगा । इसिलिये णपकी ओरके प्रवाहको रोकनेके लिये 'वैराग्य' के बाँधकी ज़रूरत है। सांसारिक विषयों में जब इसको दोष-ही-देश्व दिखायी देने लगते हैं और उनसे इसको पूर्ण घूणा हो जानी है, तब उस स्थितिको 'वैराग्य' कहते हैं। जिसको यह स्थिति प्राप्त हो जाती हैं, उसका मन फिर विषयोंके पापकी आर नहीं चलना, वह अन्तर्मुख होकर आत्मा अर्थात 'कल्याण' की आंर चलने लगता है। मनको इसी और कायम रावनेके लिये प्रयक्ष और श्रभ्यामकी आवश्यकता है। महायोगेइक श्रीकृष्णने भक्तप्रवर अर्जुनको इसी श्वभ्यास और वैराग्यके विषयमें समझाते हुए गीनाके छटे अध्यायमें कहा है कि, इस संकल्प-विकल्पात्मक मनमें जितने प्रकारकी कामनाएँ अथवा वासनाएँ उठती हों. उन सबसे पूर्णतया वैराग्य धारण करो और तब विवेकसे सम्पूर्ण इन्द्रियोंको चारों अंरिय रोककर उनको अन्तर्मुख करो, जैये कजुआ अपने सब श्रंगोंको भीतर समेट लेता है। फिर खत्र धेर्यके साथ, विवेकपूर्वक, धीरं-धीरे चित्रको आत्मामें स्थिर करनेका प्रयत्न करो । यह चञ्चल और अस्थिर चित्त जिधर-जिधरको जात्रे, उधर-ही-उधरमे हमको घेरो: श्रीर घेर करके इसकी खुब युवके माथ धपने वहामें लाओ । इसमें सन्देह नहीं कि यह चित्त अध्यन्त चञ्चल श्रीर बायुकी तरह दुर्निग्रह है; परन्तु उपयुक्त अभ्यास और वैशायसे यह अवस्य ही बशमें हो जाना है।

यह अभ्यास श्रीर वैराग्य उतना सहज नहीं है जितना हमको कहनेमें मालूम होता है। वास्तवमें इसी श्रभ्यास और वैराग्यके जिये यम, नियम, श्रासन, प्राणायाम, प्रत्याहार, धारणा, ध्यान, समाधि हरवादि श्रष्टाङ्ग-योगमाधन भगवान् पत्रज्ञलिने यत्तजाया है और हमारे प्राचीन श्रिय-मुनि हसीके जिये अपने शरीरको मिट्टी (बाँबी, वहमीक) तक बना ढालते थे; और फिर उसी मिट्टीस उनका दिश्य शरीर — तसकाञ्चनवर्णाम दिष्य शरीर— निकलता था। अस्तु, अब हमको यह देखना चाहिये कि प्रत्न श्रिक्त श्रापने समाधिसाधन अथवा भगवात्राप्तिका सबये सुगम उपाय क्या वतलाया है। उन्होंने अपने योगदर्शनमें कहा हैं--

विक्त चिळ्ळताको रोककर उसको अन्तसुंख करके आत्मस्वरूपमें स्थापित करना बहुत ही कठिन उपाय है। सर्वसाधारण संमारी साधकोंको यह साधन सहजन्साच्य नहीं है। इसलिये महामुनि पतञ्जिल 'ईश्वर-प्रणिधान' का सहज उपाय वतलात हैं। 'प्रणिधान' कहते हैं 'भक्ति' या 'उपासना' को। ईश्वरकी उपासना ही समाधिसाधनका सबसे सरल उपाय है। यह उपासना क्या है? अपने प्रत्येक विचार और कार्यमें भगवान्का अधिष्टान मानकर, जो भी कुछ विचार अथवा कार्य हमसे सम्पन्न हों, सब उसीके लिये—और उसीको अपंण किये जार्ये। ईशोपनिषद्के दो मन्त्रोंमें ईश्वरोपासनाका बहुत अच्छा स्वरूप दिखलाया है; और गोपालनन्दन भगवान श्रीकृष्णने उपनिषदोंको दुह करके जो गीना-नूध निकाला है, उस दूधकी कदर इन मन्त्रोंसे भजीभांति मालम होती है—

ईशावास्यमिदं सर्व यहिकश्च जगत्यां जगत् । तेन त्यक्तेन मुखीया मा गृषः कस्यिन्द्रिनम् ॥ कुवैष्ठवेह् कर्माणि जिजीविषेन्छत समाः । एवं त्वामे नान्यभेतोऽन्ति न कर्म हिन्यने नंग ॥

अर्थात यह जितना भी कुछ स्थावर-जहम जगत है.
सबमें ईश्वर ज्यास हो रहा है—यहाँतक कि हमारे
हृदयके अन्दर जो एक छोटीमें भी छोटी विचारकी लड़र
उठती है, उसपर भी ईश्वरकी सत्ता है —वह सर्वत्र हाजिन्नाजिर है। इसिल्ये, इसमेंमे—इस जगतमेंमे--जिनना
कुछ उसने तेरे लिये दिया है, उतनेका हो तू भीग कर—
जितना तेरा श्वधिकार है, उतने हो पैर फैला! अन्यायपूर्वक दूसरेकी बस्तु हर्ग्य करनेकी इच्छा मत कर, क्योंकि
यह सांसारिक मुख-बैभव किसीका नहीं है—एकमान्न
ईश्वर हो इसका स्वामी है।

इसी प्रकार इस संमारमें शाकर श्रापने करंट्य कर्ती के करते हुए ही तू सी वर्ष या उसमें भी अधिक, — जीनेकी इस्काकर, क्योंकि इसप्रकार निष्काम — श्रायंत्र ईसरापंण-पर्यक — कर्म करनेसे ही नुक्रकों कमका लेप नहीं होगा। तू संसार-बन्धनमें नहीं फँसंगा। इसके सिवा कर्मकचाटेंसे छूटनेका और कोई भी मार्ग नहीं है।

तत्व यह निकलता है कि हम सव जगह ईश्वरकी सत्ता-का अनुभव करके, निशिदिन उसका चिन्तन करते हुए, यावजीवन निष्कास कर्म करते रहें और ऐसे हो कर्म करें कि जिनको ईश्वरके प्रीरयर्थ अपंण करनेमें हमको ग्लानि न हो, तो हमारा चित्त शुद्ध होगा श्रीर भगवान हमारे उपर अनुप्रह करके हमको दर्शन देंगे। समाधिसिद्धि होनेका यही मार्ग 'ईश्वरप्रशिधान' के शब्दन्ये महर्षि पत अलि हमको स्चित करते हैं और सम्पूर्ण उपनिषद और गीता भी हसीका समर्थन करती हैं।

अच्छा, श्रव जिस ईश्वरकी उपासनासे हमारा परम कच्यास है, उसका स्वरूप क्या है ? ईश्वरका क्या छन्नण है कि जिससे हम उसको पहचानें ? महारमा पत अलि श्रपने बोगदर्शनमें बनलाने हैं—

'हेराकमीविपाकाशयरपरामृष्टः पुरुविदेशेष ईश्वरः'

अर्थात् होश, कर्म, विषाक और आहाय इन चार बातोंसे निर्छिप्त जो पुरुपविद्योग है, वही ईहबर है। छेश पाँच प्रकारके हैं -- अविद्या, श्रासिता, राग, द्वेष ग्रीर अभि-निवेश। इन पाँचों होशों में अविद्या ही मुख्य है। अविद्याके ही कारण श्रन्य दुःखोंकी उत्पत्ति होती है। अनित्यमें नित्य, अपवित्रमें पवित्र, दु:खमें सुखकी श्रीर अन्तरममें शारमतुद्धि होना ही अविद्या है । सहपिंकणादने वैदायिक वर्शनमें कहा है कि इन्द्रियों और संस्कारोंके दोषमे श्रविद्याकी उत्पत्ति होती है। दूसरा क्रेश अस्मिता है। इसका अर्थ है अहंभाव। अहं भावसे, ( आरमज्ञानसे विरहित ) अपनेको ही कर्त्ता-भोका सब कुछ मानना अस्मिता है। राग सुखके आधार-पर होता है। जिन वस्तुओं में हमको सुख होता है-ऐसा इम समझते हैं- उनपर जो हमारी प्रीति है, वही 'राग' है। यह भी एक क़ेश ही है। द्वेप दु:खके आश्चयपर चलता है। जिसमे इस दुःख समझते हैं, उसमे हेप या पूजा करते हैं। यह चौथा क्रेश है। अब पाँचवाँ क्रेश 'अभिनिवेश' है। यह मृत्युका भयंकर दुःख है। छोटेव लेकर बहुतक, मुर्खये लेकर बद्दे-बढ़े विद्वानींतक-मृत्युका दुःख संबद्धे सामने हैं। इन पाँचों क्रोशीये ईश्वर अलग है।

कमं दो प्रकारके हैं — पुण्यात्मक और पापात्मक,और इमका विपाक, अर्थात् शुभाशुभ फल्ल, और उनका आशय अर्थात् शुभाशुभ कर्मोकी वासनाएँ, इन सबसे भी ईश्वर अर्थात् शुभाशुभ कर्मोकी वासनाएँ, इन सबसे भी ईश्वर

उपर्युक्त भविचादि हुंश, कर्म, विपाक भौर आशय जीवमें माने जाते हैं, अविद्या इत्यादिये जीवको दुःख होता है। बेटोक विधि-निषेधारमक कर्मोंमें जीव फॅसता है। और उनके विपाक 'जन्म, आयु श्रांर भोग' भी जीवारमाकी प्राप्त होते हैं: और इन भोगोंका आशय या संस्कार या वासनाएँ भी जीवके साथ छाती रहती हैं । यों तो जीवारमा भी चेतन, शुद्ध, बुद्ध, निस्य और निष्कलंक है, परन्तु मनुष्योंके चित्तमें जो होशादि होते हैं, वे जीवमें ही शारांपित किये जाते हैं —जीव उनमे निर्लिस नहीं है । ईश्वर इन सब बातींसे अलग 'पुरुष-विशेष' हैं। पुरुषसे उसको विलक्षण बतलाया गया है। 'पुरुष' जीवको भी कहते हैं और ईश्वरको भी । शरीररूपी पुरका स्वामी होनेसे जीव पुरुष कहलाता है और सम्पूर्ण जगत्रह्मी पुरका एकमात्र द्यध्यक्ष होनेसे ईश्वर भी पुरुष कहलाता है, परन्तु होनोंमें भेद इतना ही है कि एक उपर्युक्त उपाधियों में लिप्त है, तो इसरा सबसे विद्कुल निर्लिप्त है । मुगडकोपनिपदमें छिखा है--

> क्का मुवर्णा सयुजा स**का**या समानं दृक्षं परिवस्तजाते । नमोगन्यः पिप्पकं स्वाद्धत्य-नदनन्त्रस्योऽभिचाकशीति ॥

ग्रयौत् जीव जीर ईश्वर दोनों पक्षी 'सुपणी'-सुन्तर सामध्यंसे युक्त हैं ग्रीर 'सयुक्ता' अर्थात् व्याप्य-ध्यापक-रूपमें विश्वकुल एक-तूसरेसे मिले हुए हैं और 'सखाया' अर्थात समान स्यातिवाले नित्य, ग्रुद्ध, बुद्ध, मुक्त अतएव मंग्रीधमंमें रत हैं ग्रीर प्रकृतिरूप एक ही कृक्षपर दोनों प्रेमें रहते हैं परन्तु भेत्र इतना ही है कि इनमेंसे एक अनादिकालसे प्रकृत कमंपाशमें बद्ध होनेके कारण, उस कृक्षके ग्रुमाग्रुम कमोंके फलको यथावत् भोगता है और दूसरा कमं-विपाक्षमे सर्वथा निर्लेष (अपरामृष्ट) रहकर ग्रपनी सर्वश्चताने उस जीवारमाके कमोंका सालीरूप रहता है। यही ईश्वरका ऐइवर्ष है। महारमा पत्र अखिकहते हैं—

'तत्र निरतिशय सर्वज्ञबीजम्'

वहाँ, प्रधांन् ईरवरमें निरित्ताय सर्वज्ञताका बीख है। अर्थात् वह स्वयं ज्ञानस्वरूप है और जितना कुछ ज्ञान दिसायी देता है, वह भी सब उसीये है। जैसे सूर्य स्वयं प्रकाशस्त्रकृप है; और जितना कुछ प्रकाश जनत्में है, वह भी सब सूर्यहीसे है। ईश्वरकी परमाविध सर्वज्ञताका बीज सृष्टिकी रचना, धारण और संहारकी शक्तिमें मालूम होता है। उसके इस ज्ञानमय तपका प्रभाव वेदादि सब शास्त्रोंसे पूर्णतया प्रकट हैं—

ऋतत्व सत्यत्वाभीद्वात्तपसे।ऽध्यजायतः ततो राष्ट्रयजायतः ततः समुद्रोः अर्णवः, समुद्रादर्णवादिविसंवरसरे। अज्ञायतः । अङ्गरात्राणि विद्विद्विश्वस्य मिषते। वशो । सूर्याचन्द्रमसी वाता अथा पूर्वमकत्पयत् । दिवं च पृथिवी चान्तरिक्षमधी स्वः ॥

अयौत् उसी ज्ञानमय और प्रकाशस्त्ररूप देश्वरकी
अनन्त शक्ति आत अर्थात् वेत्ज्ञान और सस्य अर्थात्
त्रिगुणारमक प्रकृति उत्पन्न हुई। इसके बात् रात्रि अर्थात्
प्रसम्पनके साथ पृथ्वी तथा आकाशमें सर्वत्र जलतत्त्व
उत्पन्न हुन्ना। इसके बात् सम्पूर्ण विश्वको स्वाभाविक ही
अपने वदामें रखनेवा उत्प भगवान् दिन, रात और
वर्ष इर्थात् कालको सीमा प्रदक्षित करनेवाली गतिको
उत्पन्न किया। सम्पूर्ण जगत्का धारण (पालन-पोषण)
करनेवाले उस धाताने जिसप्रकार पूर्वकर्णोमें अपने ज्ञानरूप तपोषलमे सूर्य, धन्त्र, गुकोक, प्रस्विलोक, अन्तरिष,
स्वर्लोक इर्थादि सम्पूर्ण ब्रह्मायहको रचा, उसी प्रकार इस
कर्णमें भी रचा है और इसी प्रकार रचता आया है पृवं
आगे भी रचता जायगा।

इसीलिये ईश्वर 'निरित्तशय सर्वज्ञवीक' कहा गया है। सर्वज्ञतामें सिर्फ उसके अनन्त ज्ञानका ही छन्नण नहीं है, विक्र उसकी स्वाभाविक ज्ञानवलकी क्रियाका भी इसी सर्वज्ञवीजस्वमें अन्तर्भाव हैं। क्योंकि बिना क्रियाशीखताके केवछ ज्ञान कोई चीज नहीं है। सृष्टिके मृजन, धारण और संहारमें ईश्वरकी जो अनन्त क्रियाशीछता देखी जाती है, उसीकी और पत्रश्रवित मुनिने अपने उपयुक्त सूत्रमें निर्मेश किया है। भगवान् वेद्व्यासने भी अपने वेदान्त-दर्शनमें 'जन्माद्यस्य यतः' छिस्रकर यही सृष्यित किया है। सभी शास्त्रों कित्रह गीता-शास्त्रमें भगवान् श्रीकृष्णने भी यही बत्रवाया है—

यतः प्रवृत्तिभूतानां येन सर्वमिद ततम् । स्वकर्मणा तमस्यव्ये सिद्धि विन्दति मानवः ॥ विससे इस सम्पूर्ण सृष्टिकी उत्पत्ति हुई है और को इस स्वावर-कंगम बगदमें स्वाम होकर सबका चारब कर रहा है, उसकी पूजा अपने कर्मोंसे ही करके मनुष्य सिद्धि प्राप्तकर सकता है। ऐसे कर्म करो, जिसमे वह प्रसन्न हो। यही ईश्वरकी सर्वोत्तम पूजा है। ऐसा भगवान् अश्विष्टणका मत स्पष्ट है। अस्तु, अब ईश्वरका अन्य छन्नण पत्रश्रकि-मनि बत्तकाते हैं---

स प्रवेषामपि गुरुः कालेमानबच्छेदात् ।

अर्थात् पूर्वकासमें प्रशादि जितने ऋषि, मुनि धौर इत्तानी हो सुके हैं, वह सबका गुरुदादा है। वह कासमें पँधा सहीं है—अनादि, अनन्त है।

मृष्टि-स्पित्तिके प्रारम्भर्मे, जीवींकी उत्पत्तिके साथ ही, ईश्वरने अपना वेद्ररूपी ज्ञान प्रकट किया और इसी ज्ञानका उसने पूर्व-ऋषियोंको उपदेश दिया, मनुस्मृति और उपनिषदींमें भी, इसका बहुत विस्तारके साथ वर्णन है। मुग्डकोपनिषदों छिखा है—

तस्मादणः साम यजंषि दीक्षा
मजाश्च सर्वे कृतवे। दक्षिणाश्च ।
संबत्सरं ण यजमानश्च लोकाः
सोमो यत्र पवंत यत्र सूर्यः ।।
तस्माण देवा बहुवा सक्त्रमूताः
साध्या मनुष्याः पश्चो वर्मासे ।
प्राणापानी क्रीहिंगवे। तपश्च
भद्या सत्यं क्रक्राचर्यं विविश्व ॥

(丑四年のマトミトロ・4)

तस्माधकात्सर्वेद्वत ऋषः सामानि जिञ्जरे । इन्दांसि जिज्जरे तस्माद्यजुरतस्मादजायत॥

-- यज् ०

इसी प्रकार बेद, उपनिषद, छुओं शास, ब्राह्मणप्रन्य, सब म्मृतियाँ, सब पुराण और गीता इत्यादि सब शास प्रकारते यह मानते हैं कि ईश्वरने पहले अपना वेदरूप ज्ञान (चारों वेद ) अग्नि, वायु, मादित्य, अग्निस, इन चार ऋषियोंके हृदयमें प्रकाशित किया, फिर उनसे ब्रह्माजीने चारों वेद पढ़े, जिसमे वे चतुर्मुख कहळाये। आज भी छोग कहते हैं कि विद्या पढ़नेसे मनुष्यके चार आंखें हो जाती हैं। इसी प्रकार चारों वेदोंके ज्ञाहा बह्माजी चतुर्मुख कहळाते हैं। भगवान मनुने कहा है—

> अभिनवायुगविभ्यस्तु त्रयं ब्रह्म सनातनम् । द्वोह यज्ञसिद्धवर्थमुग्यजुःसामलक्षणम् ॥

ब्रह्माजीकै पीछे विराद, फिर वशिष्ठ, नारद, द्रह्मप्रजापति, स्वायम्भुव मनु आदि हुए। इन सब ऋषियोंके मनमें परम्परासे ईश्वरने ही अपने ज्ञानका प्रकाश किया। उसीसे सब ऋषि उत्पन्न हुए और उसीने कृपा करके उनको ज्ञान भी दिया। जैसे पिता बाजकको जन्म देकर उसको विद्याभ्यास इत्यादिमें छगाता है वैसे ही उस द्रयाल भगवानने मनुष्यको उत्पन्न करके, उसके लिये जीवनके साधन प्राणापान, भन्नादि छोषधियाँ और वेदके विधि-निषेधके द्वारा तप, श्रद्धा, सन्य, ब्रह्मचर्य इत्यादिका ज्ञान दिया। इसी प्रकार वह अनादि कालमे ज्ञान देता चला आता है और ऐसा ही ज्ञान देता चला जायगा। न उसका अन्त है और न उसके ज्ञानका धन्त है। भृत, वर्तमान, भविष्य सब उसीमें समाया हुआ है—

पुरुष एवेदं सर्वं यद्भृतं यच मान्यम् । उतामृतस्यम्येशानाः यद्ग्रेनातिरोहति॥

—यजु०

यह जो कुछ हो चुका है, वर्तमान है और जो भविष्य-में होनेवाला है, वह सब उसीके अन्दर समाया हुआ है। मोचरूप अमृतका अधिष्ठाता वही है; और अञ्चादि ओषिषयांसे लेकर जितने स्थावर-जेगम प्राणी उत्पन्न होते हैं, उन सबका स्वामी वही एक है।

इसप्रकार वह इसारा उत्पादक, हमारा ज्ञानदाता श्रीर हमारे पूर्वज गुरुओंका गुरु है। उसकी हम कैसे जानें १ भगवान पतञ्जिक कहते हैं—

'तस्य वाचकः प्रणवः'

अर्थात उसका वाचक प्रणव, अर्थात स्रॉकार (ओईस्) है, ईश्वर वाच्य है और प्रणव आंकार उसका वाचक यानी अतकानेवाला है। प्रणवका अर्थ है कि जिसके द्वारा उत्तम रीतिसे स्तुति की जाय। अथवा जो उत्तम रीतिसे स्तुति दर्शावे, उसे भी प्रणव कहते हैं। ओईस् और ईश्वरका वाच्य-शाचक-भाव-सम्बन्ध नित्य, अनादि है। इस संकेतसे उसको प्रकाशिन किया जाता है; किन्तु बनाया नहीं जाता। जैसे पिता और पुत्रका सम्बन्ध कोई बनाता नहीं है। यह स्वाभाविक सम्बन्ध है। सिर्फ संकेत-मात्र किया जाता है कि यह पुत्र और यह उसका पिता है।

ओ६म् ईश्वरका सर्वोत्तम नाम है । इसमें ईश्वरके सभी

गुर्योका अन्तर्भाव हो जाता है। माण्डूक्योपनिषद्में श्रकार, उकार, मकार ह्रस्यादि माश्राओंका विश्व, तैज्ञस और प्राञ्चके रूपमें बहुत सुन्दर वर्णन किया गया है। इसमें ईश्वरकी सर्वशक्तिमत्ताका पूर्ण बोध होता है। इसमकार प्रणव ईश्वरवाषक राज्द है। शब्द और अर्थका निष्य-सम्बन्ध है। शब्दके पीछे-पीछे अर्थ दौहता है। इसीलिये हमारे साध-सन्तांने नामकी बड़ी महिमा गायी है। बिना नामके रूप नहीं जाना जाता। नाम जपते-जपते उसका शर्थ हदयमें समाता है। इसीलिये महिप पत्रश्रालने अगले सश्में कहा है—

#### 'तजपस्तदर्थ मावनम्'

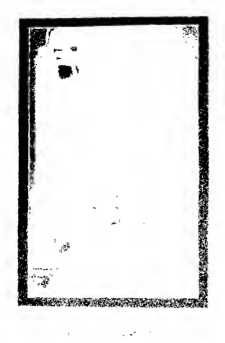
प्रणवका जप क्या है ? उसके ग्रर्थ-अर्थात् ईश्वरकी भावना करना । ईश्वर-चिन्तन करना ही श्रांकारका जप है । इसमे चित्त एकाम होकर समाधि सिद्ध होती है। मुख्द-कोपनिपदमें जिला है कि किमी लक्ष्यको वेधनके लिये तीन वस्तुओंकी आवश्यकता होती है-एक धनुष, दूसरे बाण और तीसरे मनकी एक। प्रता-अर्थात् मनकी सत्र इत्तियोंको चारों ओरसे हटाकर एक लक्ष्यकी ही ओर लगाना। जबतक ये तीनों साधन अनुकूछ न हों, तबतक जक्य-बेध नहीं हो सकता। इसिछिये जो बह्मरूप अति सुक्ष्म लक्यको बेधना चाइता है उसकी पहले उपनिषद यानी ब्रह्मविद्याका रह धनुप हाथमें लेना चाहिये और फिर उपासना यानी अभ्यासयोगसे तीक्ष्ण वाग्रको उसमें जोड्ना चाहिये। इसके बाद अपने मनकी सब वृत्तियोंको सांसारिक सब विपर्योसे इटाकर ब्रह्मरूप छव्यमें स्थिर करना चाहिये । ऐसा करनेसे हम अवस्य ही अपने छक्ष्यको वेध सर्वेगं। इस विषयमें उपनिषदोंने कई तरहसे कहा है--

> प्रणवेश्वमुः शरी द्वातमा मद्य तस्त्रध्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत्॥

> > ---मुण्डक ०

अर्थात् ओंकार ही धनुष है। जीवारमा उसका बाण है और महा रुच्य है। मुमुष्ठ पुरुषको ओंकाररूप धनुषमें आरमरूप वाग्रको चढ़ाना चाहिये—अर्थात् श्रोंकारका बारस्वार अभ्यास करके अपनी श्रारमाको बलिए, उज्ज्वल, निर्विकार बनाना चाहिये। फिर श्रमसत्त होकर अर्थात् जितेन्द्रियतापूर्वक चित्तवृत्तियोंको सांसारिक विषयोंसे क्लिंचकर चित्तको प्काम करके—वाचककी सहायतासे

### कल्याण



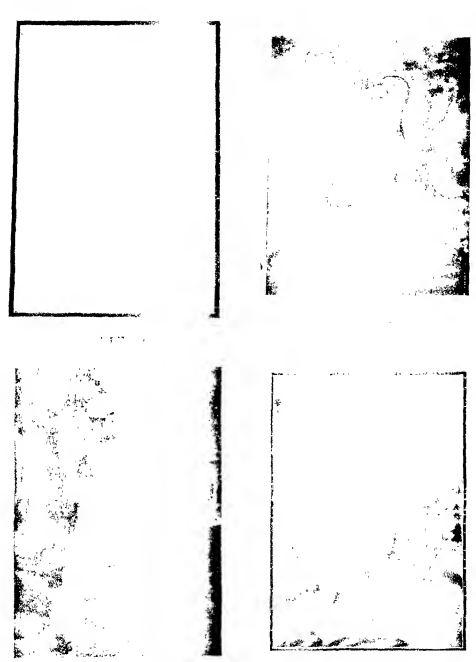




गाँ० श्रीतृत्सीदासही

श्रीपक्षामाजी और पृथ्वीमाज । १६०

### कल्याण ---



श्चीतृहागः "

स्राध्य भागम्यस्

वास्यक्ष छष्यको आस्मस्य वाणसे वेचना चाहिये। जिसप्रकार वाण छस्यमें पहुँचकर तन्मय हो जाता है, उसी
प्रकार आस्मा भी ह्रंबरमें प्रविष्ट होकर सन्मय हो जाती
है। आस्मा कहीं ईश्वरसे अलग थोड़े ही है। 'यस्य
आस्मा शरीरम्' अर्थात् जिसप्रकार जीवारमा इस पाञ्चमीतिक शरीरका चोगा पहने हैं, उसी प्रकार जीवारमा
ईश्वरका शरीर ही तो है। जीवारमा—जो इतना स्थमतिस्थम है, वही—उस ईश्वरका शरीर है। इस जीवारमाका
उपाधिक्य मछ दूर हो जानेपर वह उस दिव्य परमारमामें
आप-ही-आप मिला हुआ तो है ही। उसी मछको दूर
करनेके लिये—चित्तको स्वच्छ, चमकदार द्र्यणकी तरह
बनानेके लिये—प्रणवका जय भी एक अभ्यास है। इवेताश्वतर-उपनिषद्में भी हसी तरहका एक दृशनत दिया है—

स्वदहमराणि कृत्वा प्रणवश्चोत्तराराणिम् । ध्याननिर्मधनाभ्यासाद्वेषप्रयोजगढवत ॥

अर्थात् जैसे एक अर्योको दूसरी अरणीपर रखकर— फिर खुव रगड़कर अग्नि निकालते हैं, उसी प्रकार अपनी देह (ह्वय) रूप एक अरणीपर प्रणव-ऑकार-रूप दूसरी अरणीको धारण करके खुब रगड़वाजी करनी चाहिये—अखरहरूपसे ओंकारका जप करनेने उसके अर्थ, अर्थात ईश्वरका हृदयके अन्दर चिन्तन करनेसे ध्यान लग जाता है और जिसप्रकार दो छकड़ियांके रगड़नेसे उनके भीतर छिपी हुई अग्नि प्रकाशित होती है, उसी प्रकार हृदय और प्रणवकी रगड़बाजीसे अन्दर छिपा हुआ परमेश्वर वहाँ हृदय-मन्दिरमें प्रकाशित होता है और तब मनुष्य कृतार्थ होकर जिस आनन्दका अनुभव करता है, उसका वर्णन नहीं हो सकता—

समाधिनिर्भूतमरूसम चेतसा निवेशितस्यात्मनि यत्सुखं भवेत्। न शक्यते वर्णयितु गिरा तदा स्वयं तदन्तःकरणेन गृद्धते॥

उपयुंत उपासना-योगके अभ्यासमे, समाधि-साधन करके, जो मुमुक्ष अपने चित्तके श्रश्नानादि सब मेल घो बाटता है और अपनी आस्मामें ही स्थिर होकर फिर उस ग्रद-चित्तको परमास्मामें लगाता है, उसको जो अपूर्व सुख होता है, वह वाणीहारा वर्णन नहीं किया सा सकता, वर्योकि उस परम आन-दको तो जीवास्मा अपने भन्त:करणमें ही अनुभव कर सकता है।

यही मनुष्य-जन्मका परम पुरुषार्थ है।

**长沙山** 

साइयाँ

पिया में आरत तेरी हो।
मानी नेरे नाममें में खाँभ खबेरी हो॥१॥
या तनको दियलो करूँ मनसा करूँ बानी हो।
तेल भराऊं प्रेमको बालूँ दिन राती हो॥२॥
पटिया पारूँ झानकी सुमित माँग सवारूँ हो।
पिया तेरे कारने धन जोवन बारूँ हो॥३॥
सेजड़िया बहुरँगिया चंगा फूल बिलाया हो।
रैन गई नारा गिणत प्रभु अजहुँ न आया हो॥४॥
सावन भानों जमड़ो बरखा ऋतु छाई हो।
माँह घटा घन घेरिके नैनन भरि लाई हो॥५॥
मात पिता तुमको दई तुम हो भल जानूँ हो।
तुम तिज और भतारको मनमें निर्हे आनूँ हो॥६॥
तुम हो पूरे साहयाँ पूरन पद दीजें हो।
मीरा ज्याकुल बिरहनी अपनी कर लोजें हो॥७॥

-मीराबाई

# हिन्दू-धर्ममें ईश्वर

( लेखक-सर सर्वापत्नी राधाकृष्णन् , केटी०, बी-किट् , वाहम-चासलर, आन्ध्र-विश्वविधालय )



नवीय संस्थाके रूपमें धर्म एक सजीव वस्तु है। इसमें उसी प्रकारका एकस्व और आस्मस्व है जैसा कि सजीव वस्तुओंमें होता है। यह एकरव अपरिवर्तनीय सम्प्रदायका नहीं, किन्तु सतत परिवर्तनशील जीवनका है। धर्मका वास्तविक स्वरूप न तो उसकी

श्रतीतावस्थामें मिल सकता है और न वर्तमान-अवस्थामें । धर्मकी व्याक्या उसके उद्देश्यके अनुसार होनी चाहिये, वाद्य शाब्दिक-रूपके अनुसार नहीं । प्रसिद्ध यूनानी दार्शनिक अरस्त् (Aristotle) ने एग्पीडाकहस (Empedocles) के सिद्धान्तोंकी व्याख्या इसी शैंकीसे की धी (Metaphysics. 1.985 a 3)। यदि इस धर्मके इतिहासकी क्रमिक अवस्थाओंका अनुशीकन करें तो हमें उसमें एक गरभीर और मीक्कि वम्मुका पता छगेगा, जो पुना-पुना अभिन्यक्त होती रहती है परन्तु पूर्णरूपसे अभिन्यक्त कभी नहीं होती । यही विकासात्मक आदर्शन प्रवर्तक तक्त्व जो प्रत्येक अदस्थामें अपूर्ण ही व्यक्त होता है, धर्मका यथार्थ तक्त्व, तात्पर्य या म्वरूप हैं। जो समग्र ऐतिहासिक प्रगतिमें ओत्रप्रोत हैं।

यदि हिन्तू-धर्मके तस्वपर विचार करें तो हम उसे आध्यारिमक अनुभवकी सत्यतापर आरूद पावेंगे। आरमाके अन्तर्नम प्रदेशमें हमें सरयकी अनुसृति होती है। धर्मकी अन्तर्नृतिमें आग्रह, उसकी अपरोक्षता अधवा अनुभवशीखताका हिन्दू-धर्मके इतिहासमें आदिसे अन्ततक निर्वाह किया गया है। हिन्दू लोग जो वैदिककालको अपने धर्मके आदिस्मक्तिका युग मानते हैं उसका अभिप्राय यही है कि तत्कालीन ऋषि हमारे आदि-मार्ग-दर्शक, नेता तथा आध्यारिमक साम्राज्यमें सर्वश्रेष्ठ तस्वान्वेषक थे, संस्कृत-भापाका 'ऋषि' शब्द हम् ( रेखना ) धानुसे बना है। इससे धर्मका अर्थ है दर्शन, साक्षात्कार और अपरोक्ष-अनुभव। ऋषियोंने जिस सत्यका पता लगाया है वह तार्किक आखोचना अथवा कमवद्ध दार्शनिक गविषणाका परिणाम नहीं है विक यह आध्यारिमक

अन्तर्बोध, इष्टि अयवा प्रत्यक्ष अनुभव है। ऋषिषृत्य केवल वेदोंमें विद्वित सत्त्वोंके प्रतिपादक ही नहीं हैं, वे साक्षावदर्शी सिद्ध पुरुष हैं जो अपने आत्माको प्रमारमाके साथ मिला करके शाश्वत-सत्यका उद्घाटन करनेमें समर्थ हुए थे। उनका कोई भी वचन क्षणिक ज्ञानपर अवलम्बित नहीं है बिहक उस दीर्घकालीन अनुभवके आधारपर है जो उन्होंने सपोमय जीवन और आध्यात्मिक शक्तियोंके विकाससे प्राप्त किया था। 'सदा पद्यन्ति सूर्यः।' आज वेद जो सर्वश्रेष्ठ आप्तप्रमाणके रूपमें माने जाते हैं हसका कारण यही है कि वास्तविक अनुभवसे बदकर कोई दूसरा प्रमाण नहीं हो सकता। ईचर निरा आदर्श नहीं है, जिसे हम ध्येय यनावें, बिहक वह एक अनुभवग्य यथार्थ सत्य है। आध्यात्मक अनुभव हमारी कहपनः नहीं है बिहक सत्यके साथ हमारा साक्षाव सम्बन्ध है।

जो सन्त केवल सुनी-सुनायी बात नहीं कहते बक्कि जिनका ईश्वरके साथ साक्षात परिचय है उन्हें ईश्वरके निर्वचनकी आवश्यकता नहीं होती। उन्हें कभी शंका और अश्रद्धा हो ही नहीं सकती। उनकी अपूर्व और सरल निश्चयारिमका बुद्धि किसी प्रकार भी विचलित नहीं हो सकती । परम्तु साधारण मनुष्योंके लिये, जिनका धर्मके विषयमें कोई निजी अनुभव नहीं होता, तथा जो बिना ही साधनके धार्मिक जीवनका आनन्द स्ट्रना चाइतं हैं, एवं जो धर्म-मार्गमें फलश्रुतियुक्त कथाओं तथा कर्मकाण्डके सहारे आगे बढ़ना चाइने हैं, लुआनेके लिये ही प्रष्पित-वाणीका प्रयोग करनेकी आवश्यकता होती है। इसके अतिरिक्त अपना अनुभव दूसरोंके प्रति प्रकट करने. उसके रहम्यको समझाने तथा विरोधियोंके आक्षेपींका खण्डन करते हुए उसका समर्थन करनेके लिये भी इमें तर्क और भाषाकी सहायता आवश्यक होती है। हिन्द-धर्ममें इमें अत्यन्त निर्गुणिये लेकर स्थूल सगुणक्रपतकके अनुभवेंका क्रमिक वर्णन प्राप्त होता है।

जब कोई अन्तर ष्टि-सम्पन्न पुरुष तर्क और युक्तिकी सङ्गायतासे अपने अनुभवके समझानेकी चेष्टा करता है तो उसे श्रद्धाकी आवश्यकता पड़ती है जो परसत्तचके निक्ष्पणके क्रिये स्वयमेव अपेक्षित होती है। यह जानता है कि आत्माका एक ऐसे जगत्से घनिष्ट, प्रत्यक्ष और उद्दोस सम्बन्ध है जो ऐन्द्रिय-ज्ञानकी भूमिसे विल्कुछ ही अतीत है तथा बुद्धिके द्वारा प्रकट की हुई छौकिक भूमिसे कहीं अधिक दीविमान और सस्य है। बुद्धि, दिष्य-दृष्टि और आध्यात्मिक अनुभव समानरूपसं एक ऐसे पुरुषके सत्ताकी साक्षी देते हैं जो वस्तुतः चंतन्यमय है तथा अखिल सृष्टिका मूल आधार है, एवं 'अमृत और मृत्यु जिसकी छाया है'--'यस्य रक्षायामृतं यस्य मृत्यः' (ऋग्वेद १०। १२१ )। आध्यारिमक अनुभवकी सबसे बड़ी विशेषता है अनिर्वचनीयता । जब इस अपने अनुभूत सत्यके समझानेकी चेष्टा करते हैं. तो हमें विवश होकर बाह्य विधियों और भावनाओंका प्रयोग करना पहता है। परन्तु कोई भा बाह्य विधि अथवा भावना कितनी ही ब्यापक क्यों न हो, वह उस परमसत्यका वर्णन करनेमें असमर्थं ही रहती हैं। भगवान बुद्धने आध्यारिमक अनुभव-र्फा सरयताको स्वीकार किया है, परन्तु वे इस बातको नहीं मानने कि उस अनुभवये किसी इससे परंकी वस्तुकी अभिष्यक्ति होती हैं। आध्यारिमक अनुभवके द्वारा ईश्वरके साथ हमारा माक्षात सम्बन्ध हो जाता है, यह विचार उनके मतमे एक अनुमानमात्र है, स्वतःसिद्ध तथ्य नहीं हैं। बुद्ध स्वीकृत सिद्धान्तींकी सीमाके अन्दर रहनेकी चेष्टा करते हैं और वे केवल इस बातको मानते हैं कि इस दृश्य और स्पृद्ध जगनुके भीतर एक गम्भीर आध्या-रिमक जगत् ओतप्रोत है। महान् हिन्दू-दार्शनिक और तस्ववेत्ता श्रीशङ्कर कहते हैं कि समस्त बाह्यरूप असन हैं और वह सब वस्तु इन सबसे परे हैं। उपनिषट, बुद्ध, शक्कर और उनके अनुयायी मानते हैं कि शुद्ध चैतन्य-स्बरूप आरमा, जो अखण्ड, अद्वीत, केवल हं तथा अनेकता और विकारमे युक्त जगत्मे परे हैं, अथवा इसके सन्दर ओतप्रोस है, एक निरुपाधिक सला है, जिसके वास्तविक स्वरूपका पूर्णतः चिन्तन करना घथवा वाणीद्वारा वर्णन करना नितान्त असम्भव है। बिना संप्रतिपत्तिके हम स्वीकार कर लेते हैं कि ईश्वरकी महिमा अवर्णनीय है और मन तथा वाणीकी पहुँचके परे हैं। वह ज्ञेयसे भिक है और अश्वेयसे परे हैं, 'तहिदितादथो अविदितादिथ'-(केन० १ । ३ )। यहाँ नेत्रकी गति नहीं है और न वाणी ही पहुँच सकती है, न मन ही, 'अचझुष्क ' अवागमनः'--(बृहदारण्यक ०३। म। म)। परन्तु इस बौद्धिक नम्रता और आध्यारिमक अनहंकारतामें एक आपित है। परमतरव-के विषयमें भगवान् बुद्धकी मीनताने उनके उपर नाम्तिकता-का छाम्छन छगाया है। परमतत्त्वको समस्त गुणों और सम्ब-म्थोंसे रहित मानकर हम उसे कैवल सत्तामात्रमें परिणत कर देते हैं जो एक प्रकारसे निरी घूम्यता है। श्रीक्षक्कराचार्य कहते हैं कि कैवल मन्द-मति पुरुष आनुमविक गुणोंके श्रभावको सर्वसत्ताके अभावके रूपमें मान लेने हैं। निर्विदीप श्रक्षके महान् गौरवका जो ज्ञान आस्माका प्राप्त है, उसको स्थक्त करनेके लिये ही हसप्रकारके निपेधारमक वावयोंका आश्रय लिया गया है कि वह 'अन्य ही है' और उसके विषयमें 'नेति-नेति' के अतिरिक्त और कुछ नहीं कहा जा सकता।

हिन्द-धर्म केवल 'नेति-नेति' कहकर ही सन्तोप नहीं करता । आध्यारिमक श्रनुभवके तीन मुख्य स्वरूप हैं--सरयता, ज्ञान और स्वतन्त्रता । (स्तु, चित्र और आनन्द्र)। यदि हमारे अनुभवके कुछ अंश हुन विशेषताओं के साथ प्राप्त होते हैं तो समझना चाहिये कि समस्त अनुभवकी प्राप्ति इसी प्रकारसे सम्भव है । वह चेतना, जिसके अन्दर समन अनुभव अपनी अब्यवद्वितता, ब्यक्तता और इतर-व्यावृत्तिके साथ विद्यमान रहता है, ईश्वरीय सत्ता-चेतना है और वही हमारा आदशं है। ईश्वरीय सत्तामें सस्य स्वयं ही अपना साक्षात् द्रष्टा है, स्वयं अपने स्वरूपका ज्ञाता तथा स्वयमेव सम्पूर्ण स्वातन्त्रय है। ऐसी कोई भी वस्त नहीं जो उसकी सत्तामें न हो, तथा उसमें अभिव्यक न होती हो: साथ ही सब प्रकारकी विषम-ताओंका भी उसमें अस्यन्त अभाव है । वह पूर्ण सद, पूर्ण चित्र श्रीर पूर्ण आनन्द है। संकक्ष्य और उसके मूर्तरूपका, इच्छा और उसकी अभिव्यक्तिका, तथा प्रेम और उसके साचुर्यका वही आधार है। इन मानवीय प्रतिकृतियों में द्वैत, विरोध और संघर्ष रहता है। यही कारण है कि ईश्वरीय दिष्य गुणींकी पूर्णताके सामने ये मानवीय तथा परिच्छित्र गुण सर्वथा अपूर्ण हैं। प्रसत्तत्व वास्तविक है, सस्य नहीं: पूर्ण है, उसम नहीं । इसका स्वातन्त्र्य ही उसका जीवन है, उसका वास्तविक स्वभाव है।

यद्यपि आध्यारिमक तत्त्वकी पूर्णता हमारे गुर्णोमे बहुत ऊँची है, तथापि उसकी प्रकृति उस उद्यतम सत्तासे साह्य्य रखती है जिसका हमें अपने अन्दर ज्ञान होता है। यदि वास्त्रविक तत्त्व मनुष्यकी आरमासे विरुद्ध छ ही परे होता तो उसकी सत्ताको अस्पष्टरूपसे समझना भी हमारे छिये

# हिन्दू-धर्ममें ईश्वर

( लेखक---सर मर्वापक्षी राधाकृष्णन् , केटी०, बी-किट् , वाइस-चांसलर, आन्ध्र-विश्वविधालय )



नवीय संस्थाके रूपमें धर्म एक सजीव वस्तु है। इसमें उसी प्रकारका एकस्व और आरमस्व है जैसा कि सजीव वस्तुओंमें होता है। यह एकरव अपरिवर्तनीय सम्प्रदायका नहीं, किन्तु सतत परिवर्तनशील जीवनका है। धर्मका वास्तविक स्वरूप न तो उसकी

श्रुतीतावस्थामें मिल सकता है और न वर्तमान-अवस्थामें। धर्मकी व्याक्या उसके उहें इयके अनुसार होनी चाहिये, बाझ शाब्दिक-रूपके अनुसार नहीं । प्रसिद्ध यूनानी दार्शनिक अरस्तु (Aristotle) ने प्रपोदाकहस (Empedocles) के सिद्धान्तींकी व्याख्या इसी शैलीसे की धी (Metaphysics. 1.985 a 3)। यदि इस धर्मके हितहासकी कमिक अवस्थाओं का अनुशीकन करें तो हमें उसमें एक गम्भीर और मौलिक यस्तुका पता छगेगा, जो पुन:-पुन: अभिन्यक्त होती रहती है परन्तु पूर्णरूपसे अभिन्यक्त कभी नहीं होती। यही विकासारमक आदर्शनवर्तक तस्त्व जो प्रत्येक अदस्थामें अपूर्ण ही व्यक्त होता है, धर्मका यथार्थ तस्त्व, तारपर्य या म्बरूप है। जो समग्र ऐतिहासिक प्रगतिमें ओत्रोत हैं।

यदि हिन्दू-धर्मके तरवपर विचार करें तो हम उसे आध्यारिमक अनुभवकी सत्यतापर आरू पार्वेगे। आरमाके अन्तर्तम प्रदेशमें हमें सत्यकी अनुभृति होती है। धर्मकी अन्तर्द्व किमें आग्रह, उसकी अपरोक्षता अथवा अनुभवशी कताका हिन्दू-धर्मके इतिहासमें आदिसे अन्तरक निर्वाह किया गया है। हिन्दू लोग जो वैदिककालको अपने धर्मके आदिप्रवर्तकों का युग मानते हैं उसका अभिप्राय यही है कि तत्कालीन ऋषि हमारे आदि-मार्ग-दर्शक, नेसा तथा आध्यारिमक साम्राज्यमें सर्वश्रेष्ठ तत्त्वान्वेषक थे, संस्कृत-भाषाका 'ऋषि' शब्द दश् (देखना) धानुसे बना है। इससे धर्मका धर्य है दर्शन, साक्षास्कार और अपरोक्ष-अनुभव। ऋषियोंने जिस सत्यका पता लगाया है वह तार्किक आलोचना अथवा कमवद दार्शनिक गवेषणाका परिणाम नहीं है बिक धर्व आध्यारिमक

अन्तर्बोध, दृष्टि अथवा प्रत्यक्ष अनुभव है। ऋषिवृन्द केवल वेदों में विद्वित तस्त्वोंके प्रतिपादक द्दी नहीं हैं, बे साक्षावद्शों सिद्ध पुरुष हैं जो अपने आस्माको परमास्माके साथ मिला करके शाखत-सरयका उद्घाटन करने में समर्थ हुए थे। उनका कोई भी वचन क्षणिक ज्ञानपर अवलिकत नहीं है बहिक उस दीर्घकालीन अनुभवके आधारपर है जो उन्होंने तपोमय जीवन और आध्यारिमक शक्तियोंके विकाससे प्राप्त किया था। 'सदा पश्यन्ति स्र्यः।' आज वेद जो सर्वश्रेष्ठ आग्नप्रमाणके रूपमें माने जाते हैं इसका कारण यही है कि वास्तविक अनुभवसे बहकर कोई दूसरा प्रमाण नहीं हो सकता। ईश्वर निरा आदर्श नहीं है, जिसे हम ध्येय बनावें; बहिक वह एक अनुभवगम्य यथार्थ सस्य है। आध्यारिमक अनुभव हमारी करपना नहीं है बहिक सरयके साथ हमारा साक्षान सम्बन्ध है।

जो सन्त केवल सुनी-सुनायी वात नहीं कहते विक जिनका ईश्वरके साथ साक्षात परिचय है उन्हें ईश्वरके निर्वचनकी आवश्यकता नहीं होती। उन्हें कभी शंका और अश्रदा हो ही नहीं सकती। उनकी अपूर्व और सरल निश्चयारिमका बृद्धि किसी प्रकार भी विचलित नहीं हो सकती । परम्तु साधारण मनुष्येकि लिये, जिनका धर्मके विषयमें कोई निजी अनुभव नहीं होता, तथा जो बिना ही साधनके धार्मिक जीवनका भाननद लूटना चाइते हैं, एवं जो धर्म-सागर्में फलभूतियुक्त कथाओं तथा कर्मकाण्डके सहारे आगे बढ़ना चाहते हैं, लुभानेके लिये ही पुष्पित-वाणीका प्रयोग करनेकी आवश्यकता होती है। इसके अतिरिक्त अपना अनुभव दसरींके प्रति प्रकट करने, उसके रहम्यको समझाने तथा विशेषियोंके आश्चेपीका खण्डन करते हुए उसका समर्थन करनेके लिये भी इमें तर्क और मापाकी सहायता आवश्यक होती है। हिन्दू-धर्ममें इमें अत्यन्त निर्गुणमे लेकर म्थूल सगुणरूपतकके अनुभवेंका क्रमिक वर्णन प्राप्त होता है।

जब कोई अम्तर्र पि-सम्पन्न पुरुष तर्क और युक्तिकी सहायतासे अपने अनुभवके समझानेकी चेष्टा करता है तो उसे श्रदाकी आवश्यकता पड़ती है जो परमतत्त्वके निक्रपणके क्रिये स्वयमेव अपेक्षित होती है। वह जानता है कि आत्माका एक ऐसे जगत्से घनिष्ट, प्रत्यक्ष और उद्दोस सम्बन्ध है जो ऐन्द्रिय-ज्ञानकी भूमिसे विरुक्त ही अतीत है तथा बुद्धिके द्वारा प्रकट की हुई छोकिक भूमिसे कहीं अधिक दीसिमान और सत्य है । बुद्धि, दिब्य-इष्टि और आध्यारिमक अनुभव समानहृपये एक ऐसे पुरुषके सत्ताकी साक्षी देते हैं जो वस्तृतः चैतन्यसय है तथा अखिल सृष्टिका मूल आधार है, एवं 'असृत और मृख्यु जिसको छाया है'--'यस्य च्छायामृतं यम्य मृत्यः' (ऋग्वेद १०। १२१ )। आध्यारिमक अनुभवको सबसे बढ़ी विशेषता है अनिवंचनीयता । जब हम अपने अनुभूत सत्यके समझानेकी चेष्टा करते हैं. तो इमें विवश होकर बाह्य विधियों और भावनाओंका प्रयोग करना पहता है। परन्तु कोई भ। बाह्य विधि अथवा भावना कितनी ही ब्यापक क्यों न हो, वह उस परमसस्यका वर्णन करनेमें असमर्थं हो रहती है। भगवान बुद्धने आध्यारिमक अनुभव-की सरयताको स्वीकार किया है, परन्तु वे इस यातको नहीं मानने कि उस अनुभवने किसी इससे परेकी वस्तुकी अभिव्यक्ति होती है। आध्यारिमक अनुभवके द्वारा ईश्वरके साथ इमारा माक्षात् सम्बन्ध हो जाता है, यह विचार उनके मतन एक अनुमानमात्र है, स्वतःसिद्ध सध्य नहीं है। बुद्ध स्वीकृत सिद्धान्तींकी सीमाके अन्दर रहनेकी चेष्टा करते हैं और वे केवल इस बातको मानत हैं कि इस दश्य और स्पृश्य जगतके भीतर एक गम्भीर आध्या-रिमक जगत् ओतप्रीत है। महान् हिन्द्-दार्शनिक और तस्ववेत्ता श्रीशद्वर कहतं हैं कि समस्त बाह्यरूप असव हैं और वह सत् वस्त इन सबसे परे है। उपनिषद, बढ़, शक्कर और उनके अनुयायी मानते हैं कि शुद्ध चैतन्य-स्वरूप आरमा, जो अखण्ड, अद्वीत, केवल है तथा अनेकता और विकारसे युक्त जगतसे परे हैं, अथवा इसके अन्दर ओतप्रोत है, एक निरुपाधिक सत्ता है, जिसके वास्तविक म्बरूपका पूर्णतः चिन्तन करना अथवा वाणोद्वारा वर्णन करना नितान्त असम्भव है। बिना संप्रतिपत्तिके हम म्बीकार कर लेते हैं कि ईश्वरकी महिमा अवर्णनीय है और मन तथा वाशीकी पहुँचके परे हैं। वह क्षेत्रमें मिन्न है और अज्ञेयमे परे हैं, 'तद्विदितादयो अविदिताद्वि'--(केन० १ । ३ )। वहाँ नेत्रकी गति नहीं है और न वाणी ही पहुँच सकती है, न मन ही, 'अचक्षक "अवागमनः'---(बृहदारण्यक ० ३ । ८ । ८ ) । परन्त इस बौद्धिक नश्चना

और आध्यारिमक अनहंकारतामें एक आपित है। परमतत्व-के विषयमें भगवान् बुद्धकी मीनताने उनके उपर नास्तिकता-का छाम्छन छगाया है। परमतत्त्वको समस्त गुणों और सम्ब-म्बॉसे रहित मानकर हम उसे केवछ सत्तामात्रमें परिणत कर देते हैं जो एक प्रकारसे निरी शूम्यता है। श्रीशङ्कराचार्य कहते हैं कि केवछ मन्द-मित पुरुष आनुमविक गुणोंके शभावको सवंसत्ताके अभावके रूपमें मान छेन हैं। निर्विशेष प्रहाके महान् गौरवका जो ज्ञान आरमाका प्राप्त है, उसको व्यक्त करनेके छिये ही हसप्रकारके निषेधारमक वाक्योंका आश्रय छिया गया है कि वह 'अन्य ही है' और उसके विषयमें 'नेति-नेति' के अतिरिक्त और कुछ नहीं कहा जा सकता।

हिन्द-धर्म केवल 'नेति-नेति' कड्कर ही सन्तोप नहीं करता । आध्यारिमक श्रमुभवके तीन मुख्य स्वरूप हैं---सर्यता, ज्ञान और स्वतन्त्रता । (सत्, चित और आनन्द)। यदि इसारे अनुभवके कुछ अंश इन विशेषताओं के साथ प्राप्त होने हैं तो समझना चाहिये कि समन अनुभवकी प्राप्ति इसी प्रकारसे सम्भव है। वह चेतना, जिसके अन्दर समन अनुभव अपनी अब्यवद्वितता, ब्यक्तता और इतर-व्यावृत्तिके साथ विधमान रहता है, ईश्वरीय सत्ता चेतना है और वही हमारा आदश है। ईखरीय सत्तामें सध्य स्वयं ही अपना साक्षात् द्वष्टा है, स्वयं अपने म्यरूपका ज्ञाता तथा स्वयमेव सम्पूर्ण स्वातन्त्रय है। ऐसी कोई भी बस्तु नहीं जो उसकी सत्तामें न हो, तथा उसमें अभिज्यक न होती हो: साथ ही सब प्रकारकी विषम-ताओंका भी उसमें अत्यन्त अभाव है। वह पूर्ण सद, पूर्ण चित्र श्रीर पूर्ण आनन्द है। संकब्प और उसके मृतंस्पका, इच्छा और उसकी अभिव्यक्तिका, तथा प्रेम और उसके मार्थ्यका वही आधार है। इन मानवीय प्रतिकृतियोंमें हैस विरोध और संघर्ष रहता है। यही कारण है कि ईसरीय दिख्य गुर्णोकी पूर्णताके सामने ये मानवीय तथा परिच्छिन्न गुण सर्वथा अपूर्ण हैं। परमतस्व धास्तविक है, सस्य नहीं: पूर्ण है, उत्तम नहीं । इसका स्वातन्त्र्य ही उसका जीवन है, उसका वासविक स्वभाव है।

यद्यपि आध्यारिमक तस्वकी पूर्णता हमारे गुणींमे बहुत ऊँची है, तथापि उसकी प्रकृति उस उद्यतम सत्तामं साहह्य रखती है जिसका हमें अपने अन्दर ज्ञान होता है। यदि वास्तविक तस्व मनुष्यकी आस्मासे विष्कुल ही परे होता तो उसकी सत्ताको अस्पष्टरूपसे समझना भी हमारे लिये

असम्भव था । इसिलये हमारा यह कहना युक्त नहीं कि परमतत्त्व सर्वथा अन्य ही है। मनुष्यकी आत्माके भीतर. इसके जीवनके केन्द्रमें, बुद्धिये भी परे एक वस्तु है जी परमतस्वके ही अनुरूप है । परमतस्वके अनुभवके लिये मनुष्यके जीवनकी भीतरी तहमें एक यथार्थ आधार है। ईसरीय प्रकाश और मनुष्यका ध्यान, यह दोनी एक ही वस्तुकी हो दिशाएँ जान पहली हैं। मनुष्यमें और ईश्वरके अन्दर चैतन्यकी समानरूपसे स्थितिका इट निश्चय प्रत्येक आध्यारिमक ज्ञानके लिये आवश्यक है। यह केवल अनुमान-की बात नहीं है, आध्यारिमक अनुभवमें ही आरमा और परमारमाके बीचकी दीवाल अपने आप ही तुर हो जाती है। हम उस परमतस्वके हैं और वह तस्व हमारे अन्दर प्रति-भासित है। 'तत्त्वमित' अर्थात् वह तु है-यह महावाक्य एक अनुमृत तथ्यको बतलाता है। वाहबलके इस वाक्य-से कि, 'ईश्वरने मनुष्यको अपने ही सदश बनाया; 🕾 ( Genesis 1. 27 ) इस वातका समर्थन होता है कि मनुष्यकी आरमामें ईश्वरकी सन्नी अभिन्यक्ति हुई है। 'मनुष्यकी आत्मा ईश्वरका दीपक हैं †'( Proverbs X X27) प्रसिद्ध युवानी दार्शनिक होटो (Plato) का कहना है कि मनुष्य जीवनके सनातन रूपका एक प्रवस्त भागीदार है, वह इहलोकके नश्वर और अवास्तविक पदार्थींसे अलग रहकर उसे आरमसाद कर सकता है। महारमा ईसाने इसी गुहा तखको इसप्रकार प्रकट किया है-I and my father are one' अर्थात मैं और मेरे पिता एक ही हैं।

ईश्वर अपिरिच्छित्र आस्मा है जो इमारे भीतर मी हैं
और बाइर भी है। यदि ईश्वर इमारे भीतर न होता तो
इमें अभावका ज्ञान न होता और यदि वह इमारे बाइर
म होता तो इममें पूजाकी भावना न होती। यदि इम परमेश्वरके तस्वको जीवारमाथे ऊँचा मानने हैं तो इमारा
धर्म मिक्त-प्रधान हो जाता है। ईश्वरके विषयमें इमारा जो
सर्वोच्च ज्ञान होता है वह भी खांशिक ही होता है। सदा
कुछ-न-कुछ अविशिष्ट रह ही जाता है जिसको न तो इम जानने हैं और न वर्णन हो कर मकने हैं। विशिष्ट धार्मिक
भावना अपनेये एक श्रेष्ट तस्वके सम्पर्कमें आनेका आग्रह
करती है, जिसके साथ अभिन्न होना मनुष्यके लिये असम्भव है। ईसरके साथ मनुष्यके इस वैयक्तिक सम्बन्धकी विभिन्न स्थितियाँ हैं जिसमें परमेश्वरके सम्मुख अत्यन्त दीनआवसे लेकर उस परम प्रेममय प्रमुके साथ प्कत्वका समावेश तक होता है, जिसकी कृपा महान्-से-महान् पापीको भी प्राप्त होती हैं। परम तत्त्वके साथ उस सर्वोच्च जीवन (आत्मा) की. जिसे इम जानते हैं, तुलना करना किसी नीची वस्तुके साथ उसकी तुलना करनंको अपेक्षा कहीं अधिक सत्य है। भक्त पुरुष परभात्माको उस सगुणरूपमें देखता है जो इस जगत्का कर्या, भर्या और इसी है। निविशेष ब्रक्ष और सगुण ईश्वरमें केवल दृष्टिकोणका मेद हैं, वस्तुतः कोई भेद नहीं। यदि भेद हैं तो केवल यही कि निर्मुण ब्रक्षका वास्तविक स्वरूप निर्मुण है और प्रातिभासिक स्वरूप सगुण है। सगुणता उसका मूर्त स्वरूप है, और यदि इम इस मूर्नरूपकी उपेक्षा करते हैं तो सत्यका यह द्वार इमारे लिये बन्द हो जाता है।

हिन्दू-धर्म भारतवर्षके आध्यारिमक साक्षास्कारकी प्रतिकृति है। यह परमारमाकी पूर्णता और एकताके अन्त-जांनपर अवलम्बित हैं। मानव-जीवन सदा सर्वत्र ईश्वरका ही एक श्रंश हैं, इस सिद्धान्तको मानकर इस घर्मने अन्य सब घर्मोंके साथ सीजन्यका भाव स्थापित किया है। हिन्दू-धर्म स्वीकार करता है कि एक ही अनुभव अनेकों प्रकारसे वर्णित हो सकता है। यदि हममेंसे कई मनुष्य श्रीष्ममें सन्ध्याका इश्य देखने बैठें तो विचार और भावकी हृष्टिस हमारे अनुभव एक-से नहीं होंगे, तथा उन अनुभवोंके वर्णन-में भी विभिन्नता हो जायगी। परन्तु इस विभिन्नताको संशय-वादके समर्थनमें लगानेकी जरूरत नहीं होती।

### कालको कौन जीतेगा ?

---

रामके काम मोकाम नहिं करत नर फिरत संसार चहुं और धाया॥ करत संताप सब पाप सिरपर लिये साध और सन्त नहिं नेह लाया॥ बाँधिहै काल जंजाल जम-जालमें रहत नहिं चैत सब सुधि हेराया॥ कहें गुलाल जो रामको जानिहें जीतिहैं काल सोइ झान पाया॥

—गुलालसाहबजी

<sup>\*</sup> So God created man in his own form; in the image of God created he him.

<sup>†</sup>The spirit of man is the candle of God.

## बौद्ध-धर्म और ईश्वरवाद

(लेखक--भिक्षु श्रासोयेन शाकु, जापान)

व-धर्म सिदाः वी नाना होते करते

द-धर्मके मौलिक सिद्धान्तों में एक यह सिद्धान्त भी है कि जगत्के अनन्त और नाना प्रकारके दृह्य एक ही तस्वसे उत्पन्न होते हैं और उसीके अन्दर जीवन धारण करते हैं और वह तस्व देश और काळसे अपरिच्छिन्न हैं।

यह जगत् नानास्वसे पूर्ण है; सधापि मनकी रचना ही ऐसी हुई है कि वह एक ऐसे एकता प्रवर्शित करने-वाले तत्त्वको खोजता है जिसकी कल्पना दश्योंकी प्रनीतिके छिये अनिवार्य है।

इसप्रकार बांद-धमं दो हारोंको स्वीकार करता है— समताका हार और इसके विपरीत नानास्वका हार । इसे और स्पष्टतासे कहें तो कह सकते हैं कि बौद-धमं नानास्व और समताके दो तस्वोंके समवायको स्वीकार करता है। पदार्थ अनेक होने हुए भी एक हैं और एक होते हुए भी अनेक हैं। इसलिये बीद्ध-धमं बतलाता है कि जहां इस जगत्की किसी विशेष अवस्थाको स्वीकार करते हैं जिसमें स्यक्तिस्वकी प्रधानता होती है, वहाँ हमें यह न मूलना चाहिये कि समताके हारसे झाँकनेपर समस्त भेद-भाव एकस्वके एक महान् तस्वमें विलीन हो जाते हैं।

इनमेंने समताके द्वारको किसी श्रंशमें ईचरकी समानता और नानास्वके द्वारको ध्यक्तिगत (जीव) की समानता वी जा सकती है।

समता और नानास्वके साथ ही बौद्ध-अमं एक तीसरें 'कर्मके सिद्धान्त' को भी मानता है। जिसका निर्देश हैं कि समस्त पदार्थ गिनशील हैं और कर्म करते हैं। इस सिद्धान्तको केवल भौतिक जगत्में ही सीमित नहीं रक्खा जाता, बल्कि नैतिक और आध्यास्मिक जगत्में भी यही सिद्धान्त कार्यान्वित हो रहा है। इन्हीं शक्तियोंकी पारस्परिक किया-प्रतिक्रियासे जगत् अपने अस्तिस्वमें स्थित (निर्मित) है।

बीद-धर्म ईश्वर अर्थात् समताके सिद्धान्तको जगत्में अन्तरस्थ (व्यापक) मानता है, परन्तु वद्द 'ईश्वर' शब्दका प्रयोग नहीं करता । ईश्वरके पर्यायरूपसे बौद्ध-धर्म 'धर्मकाय' शब्दका व्यवहार करता है जिसे बुद्धवाय अर्थात् बुद्धका शरीर भी कहते हैं और 'समता' का बोध भी इन्हीं शब्दोंद्वारा होता है।

तश्वतः धर्मकाय अपिरिच्छिन्न है, परन्तु इसके ज्यक्त रूप सीमित और पिरिच्छिन्न हैं। युद्धकायका यह आन्तरिक स्वभाव है कि वह दश्य जगत्के नानारवर्मे स्वयमेव व्यक्तित्व-रूप धारण करता है, वह किसी विशेष अन्तिस्वके बाहर नहीं खड़ा रह सकता बिल्क वह उसमें निवास करके उसे जीवन प्रदान करता है। जब हम इन समस्त वैयक्तिक दश्योंकी विभिन्ननामें विचार करते हैं तो सर्वत्र इनके भीतर धर्मकायको उपस्थित पाने हैं जहाँ वस्तुओंकी समसा दश्योचर होती है।

परन्तु यरापि बौद्ध-धर्म दृश्य जान्त्की यथार्थना और नानारवको मानता है तथापि उसका विश्वास है कि जो पदार्थ इमारे चनुदिंक दोख पहते हैं वह सब एक अस्तिम कारणसे उत्पक्ष होने हैं जो सर्वशिक्तमान, सर्वश्च और सर्विष्य है। यह जगन उस कारण, आरमा अथवा जीवन-का ध्यक्त म्बरूप है। अतः वस्तुओं में चाहे कितनी ही विभिन्नता क्यों न हो वह परमतत्त्वकै स्वभावसे युक्त होती हैं। केवल मनुष्य ही नहीं, बिक्ति तिर्यक् जम्तु तथा निर्जीव पदार्थ भी देवरव (समता) को अपना कारण समिन्यक करते हैं।

इसिलये ईश्वर जो इस जगत्में नहीं है वह अमत है; और जगत् जो ईश्वरमें नहीं है वह मिथ्या है। सब पदार्थ एकमें चले जाते हैं और एक ही समस्त पदार्थों के रूपमें कर्म करता है। अनेक एकमें हैं और एक अनेकमें है। ईश्वर और जगत्के विषयमें बौद्धोंकी यही धारणा है। तरंग, लहुरें, बीचि-राज्ञि तरंगित, लहुराती और उमंगित होती हुई भी केवल एक जलके नित्यस्वरूपकी विभिन्न गतियाँ हैं। इसी प्रकार विद्वान बौद्ध जगत और ईश्वरका चिन्तन करते हैं।

परन्तु ईश्वर अपने अस्तित्वको इस जगत्को अभिष्यक्ति-में ही छगा देता है तथा वह अपनी सृष्टिसे अभिन्न हैं, एवं जगत्का नाश होते ही वह नित्य श्रून्यतामें विलीन हो जाता है। ऐसा समझना अध्यन्त अमपूर्ण है। इसस्तिये हमें यह नहीं समझना चाहिये कि ईश्वर केवल समझ ध्यष्टिका समुद्दमात्र है। विषक समझ सृष्टिके नष्ट हो जानेपर भी ईश्वर रहता है। वह नित्य है और इस जगत्के नष्ट होने-पर वह पलभरमें वृसरे जगत्की सृष्टि कर सकता है।

इसपर कुछ प्रश्न उठते हैं—यित ईश्वर 'समता' का तस्व हैं तो इम किसप्रकार पदार्थोंकी समतामें आध्यारिमक अन्तर्ध ष्टि प्राप्त कर सकते हैं ? तथा किसप्रकार अपने मनको ऐसा स्वच्छ यना सकते हैं जिसमे उस निष्य सस्यको प्रत्यक्ष कर सकें ? किसप्रकार इम इष्ट अगत्में 'समता' के तस्वको जान सकते हैं ? तथा अभिलाषाओं, वेदनाओं, वासनाओं, सहज ज्ञान तथा प्रवृत्तियोंकी विभिन्नतामें उसे पहचान ही कैंसे सकते हैं ? किसप्रकारमें इम धर्मकाय हो उसकी विभिन्न कियाओं के अन्तर्गत देख सकते हैं तथा उसे प्राप्त कर सकते हैं ?

इन प्रश्नोंके उत्तर निकालनेकी व्यावहारिक रीति केवल बुद्धिकी विवेचना नहीं है। हमें पहले मानसिक शान्ति प्राप्त करनी चाहिये। हमें आध्यारिमकरूपसे पवित्र होना चाहिये। हमें समन्त वाधक वासनाओं, पश्चपातों और अन्धविधालों मुक्त होना चाहिये। बौद्ध-धमं आदिसे अन्ततक एक धमं है और इसका उद्देश्य सदासे आध्यारिमक और व्यावहारिक हैं। तथा वह मार्ग जो हम (व्यावहारिक घमंबादियों) को उपयुक्त प्रश्नोंके समाधानकी और ले जाता है, एकाप्रताका अभ्यास है जिये बुद्धमतानुयायी 'ध्यान' कहते हैं। धमंका अर्थ अनुभव करना है, पदर्शन करना नहीं। इसलिये धामिक पुरुष तश्वकी जिज्ञासा करने हैं, छायाकी नहीं; प्रकार चाहते हैं, प्रतिविध्व नहीं; और इनकी प्राप्ति सर्क-वितर्क हारा कहापि नहीं हो सकती हमें इस परिच्छितासे आगे बहकर साहसपूर्वक अज्ञातके असलगभंमें कद पहना होगा।

क्या एक विनश्वर प्राणी अपनी परिच्छिन्न चेतनासे उस क्षेत्रका अन्तर्ज्ञान कर सकता है जो बुद्धिगोचर नहीं है? नहीं, जबतक वह केवल अपनी बुद्धि-सम्बन्धी क्षमता-पर निर्भर करता है सबतक वह इसके लिये समर्थ नहीं हो सकता। बुद्धि हमारे अन्तर्जावनसे विष्कुल अमिज्ञ होती है। केवल किसी वस्तुके समस्त गुणों, विशेषताओं तथा कियाओं को जानकर ही यह नहीं कहा जा सकता कि हमें उसका पूर्ण ज्ञान हो गया। इन सबका ज्ञान इन्द्रियोंसे तथा बुद्धिकी शक्तिसे हो सकता है, तथापि

वस्तुके कुछ स्वरूप अवशिष्ट रह जाते हैं जिनके ज्ञान होनेसे डी कहाजासकताहै कि इसें उस वस्तुका पूर्ण ज्ञान हुआ । विज्ञान और दर्शन-शास्त्रने बढ़ा काम किया है परन्तु वे एक दुखी जीवको विश्राम, सुख, भानन्द और श्रद्धा प्रदान करनेमें असमर्थ हैं क्योंकि उनसे इमें पूर्ण तस्व-ज्ञानकी प्राप्ति नहीं होती तथा वे जीवनके रहस्य-को खोलनेमें असमर्थ हैं। वे जो कुछ उपदेश देते हैं वह केवल जीवनके छिलके हैं। क्योंकि किसी वस्तुका ज्ञान तवतक पर्ण नहीं होता, जवतक उसका मूल कारण अथवा अन्तर्जीवन अनुभूत नहीं होता । दूसरे शब्दोंमें कह सकते हैं कि जदतक ज्ञाता ( सन ) और ज्ञेय ( विपय ) का द्वैत दर नहीं होता और जीवन बादिक विभिन्नतासे परे अपने तास्विक रूपमें नहीं जाना जाता सवतक वन्तु-तन्त्र-का पूर्णज्ञान नहीं हो सकता । बौद्ध-धर्म यतलाता है कि एक घामकी पत्ती भी जो सायंकालके शीतल समीरमें थिरक्षती है तवतक पूर्णतया नहीं जानी जा सकती, जब-तक इस अपने इस व्यक्तित्वये अलग होकर अपनी व्यक्ति-गत आरमाको घामकी आरमामें निमज्ञित नहीं कर देते।

जहाँ तक धर्मका सम्बन्ध है वहाँ तक ईश्वरके अम्तिस्व तथा उसके असीम प्रेमके विषयों केवल विश्वास करना, अथवा केवल बातें करना मुख्ता है। यदि ईश्वर है तो उसकी प्राप्ति करनी चाहिये। यदि वह प्रेमस्बरूप है तो उसका परीक्षण होना चाहिये तथा उसे अपने अन्तर्तम जीवनका तस्व यनाना चाहिये। धार्मिक भावनाको जागृत किये जिना ईश्वर छायामाय है, आस्मा प्रेत है और जीवन स्वप्नके समान है। इस जिनको बीक-धर्ममें 'प्रका' के नामसे पुकारते हैं।

हंबरके अस्तित्व अथवा अभावके सिद्ध हो जानेपर दार्चानिक सन्तुष्ट हो जाने हैं क्योंकि वह इसके लिये अपनी बुद्धिका अन्यतम प्रयोग करने हैं जो उनके समर्थन तथा खरडनका एकमात्र अखा है। परन्तु जयतक मनुष्यके हृद्य-में किसी अधिक नास्विक, जीवनप्रद, निरे सैद्धान्तिक तथा अमूर्त भावनामे अधिक आकर्षक अवर्णनीय वस्तुकी उस्कण्डा है, तदतक हम इस परिणामपर पहुँच सकते हैं कि हमारी चेतना, चाहे वह समीम ही क्यों न हो, बुद्धि-ध्यापारके अतिरिक्त दूसरे मार्गमे वस्तुओंके अन्तर्तम जीवनके सम्पर्क-में आ सकती है। इसीलिये बौद्ध-धर्ममें प्रज्ञाके अस्तिस्व- को माना गया है तथा इसी शक्तिकी जागृतिके किये बौद्धों-में भार्मिक जियमोंका पालन किया खाता है।

परन्तु क्या विनश्वर प्राणी इस इइयमान जगत्में किसी निस्य वस्तुको प्राप्त कर सकता है शिज्य प्रश्येक वस्तु जीवन और मृत्युके अर्छम्य नियमोंके वशीभूत है तो इम अविनाशी और निस्य वस्तुके लिये अपनी अन्तः प्रेरणाको किसी प्रकार सम्तुष्ट नहीं कर सकते। बौद्ध-धर्म इमारी इस आप्यास्मिक भाकांक्षाको जानता है और इमें बतळाता है कि इश्य जगत्के परे एक अवस्था है जहाँ आस्मा पूर्ण परित्तम हो सकता है।

यह अहदय जगत भौतिक सीमासे परे हैं और इसिटिये जन्म-सृत्युके नियमोंसे बहिर्मूत है। इसिप्रकार सर्वेत्कृष्ट होनेके कारण वह दुःख-सुखको पहुँचके परे हें जो वासनाशीक पुरुगोंकी प्रवृत्ति और आचारको प्रदेश करते हैं। जो मनुष्य पिरहहयमान जगतकी श्रङ्कुलासे मुक्त हुआ है उसे जगत- के विकार प्रभावित नहीं कर सकते। वह अहदय जगतमें शान्तिपूर्वक निवास करता है। केवल यथार्थ धार्मिक पुरुष भौतिक लावर्तन (जन्म-सृत्युके चक्र) के परे जा सकते हैं।

सारांश यह है कि जगत् अनित्य और परिवर्तनशील हैं। जो लोग सांसारिकतामे उपर नहीं उठते वे वासनाके चक्रवातमें उपर-नीचे ठोकरें सात हैं। परन्तु जो लोग वस्तुओंकी व्यवस्थाको जानते हैं वे ससीमर्ने असीमको देखते हैं, इदयमें अइइयको देखते हैं और विपक्ति और क्रेडोंके बीच कक्ष्याणको प्राप्त होते हैं।

इस लोकोत्तर श्रीवनकी प्राप्तिक लिये प्यानका अभ्यास बहुत ही आवश्यक समझा जाता है। प्यान एक शान्तिप्रव् अवस्थाका साधन है। इसमें मनको विचारके लिये अवसर हेना होता है और उच्छुकुछ होनेसे उसे बचाया जाता है। इससे इसे देसे वेल्य विपयोंसे परे परम तस्वके लिये अभितिच उत्पन्न होती है। परन्तु धार्मिक हिंसे यह प्यान जबतक प्रक्षाको जागृत न करे तथा जीवनके परम तस्वको हृद्यक्रम न करावे तथतक उत्तना बपयोगी नहीं समझा जायगा।

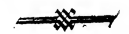
आहम और अनारमके आदान-प्रदानके उपर उठनेके लिये प्रज्ञा जगरको इसकी अन्तिम एकता (चरम अद्वेतस्वरूप) को देखती हैं तथा जीवनके समस्त रूपोंकी वास्तविक अभिष्ठताको प्रत्यक्ष करती हैं। यह जानती हैं कि जिस प्रेरणाकी उसे अनुभृति हो रही हैं, यह समस्त अस्तिरवाँकी उद्दीपक आहमा है। प्रज्ञाका आदेश अन्तिम आदेश होता है, हमारी चैतनामें उससे कोई श्रेष्ठ शक्ति नहीं है जो इस आदेशको लुक्त कर सके।

हैंसे प्रत्येक मनुष्यकी चेतना वर्षको ठण्डा तथा आगको गरम अनुमव करती है वैसे ही प्रज्ञा अपने अन्तर्तम जीवनमें जो कुछ देखती या अनुभव करती है वह सर्वन्न एक ही होता है, हमारे जीवनके अन्तर्गुहामें जो अनुभूति होती है उसे ही गाँड (God), अल्लाह, धर्मकाय, ताब, ब्रह्म आदि नाना नामीस पुकारते हैं।

केवछ एक ही महान् तस्व है, हम सब दसके क्षणिक स्वरूप हैं। जब हम उस परमारमाकी इच्छाका अनुसरण करते हैं, तब हम निरय हैं; जब हम अपने अहंकार और अज्ञानके द्वारा उसके विपरीत चलते हैं तो नाजको प्राप्त होते हैं। उसको आज्ञाका अनुवर्तनकर हम जीवन धारण करते हैं और उल्लंघन करनेपर हम निरय प्रज्वलित अग्निमें हाल दिये जाते हैं।

वह परम तथा पृथ्वीपरके विभिन्न देशोंमें उनकी संस्कृति, शिक्षा और संगके अनुसार विभिन्न नामों और उपाधियोंसे जाना जाता है। यथार्थतः मानव-जातिके एक होनेके कारण उस परम नितिक और आध्यास्मिक शक्तिका ज्ञान उसे कभी-न-कभी होगा ही, जो जगल्का नियन्त्रण करती है तथा जिसकी आज्ञाको, हम विनासके भयसे, विवस होकर आदरपूर्वक पालन करते हैं।

\* भिक्षु सोपेन शाकुके उपदेशिका अनुवाद हा० डां० टीं० टि मुजुकिने भंगीजीमें किया था, वहां Sermons of a Buddist Abbot के नामसे पुस्तकस्पमें शिकाणी अमेरिकाकी Open Court Publishing Company के द्वारा प्रकाशित हुआ था, इस लेखमें उसी पुस्तकके कुळ उपदेशीका हिन्दी अनुवाद है।—म० और प्रे० मतीशचन्द्र गुह



# ईसाई-घर्ममें ईश्वर

(लेखक--श्रंशुक्त पड्विन ग्रान्स, शंगलैण्ड)

क ही मनुष्यके फोटो यदि बीस फोटोग्राफरीं-द्वारा क्रिये जायँ तो यह निश्चित है कि प्रस्येक फोटोमें कुछ-न-कुछ अन्तर अवश्य रहेगा। सम्भव है कि वह अन्तर, उसे प्रकाशमें रखनेमें, मसालेमें, कागज़में अथवा फोटोग्राफरकी दक्षता-में फर्क होनेके कारण आया हो, किन्तु, अन्तर

होगा अवहर । कोई एक फोटो तो ऐसा उत्तम हो सकता है कि उसे हम 'बोलता हुआ चित्र' कहनेको तैयार होते हैं और दूसरा चित्र बहुत ही भहा हो सकता है । जब एक मनुष्यके फोटोका यह हाल है जिसे हम अच्छी तरहमें देख सकते हैं और जिसका फोटो वैज्ञानिक रीतिमें तैयार किया जाता है. तब हम ईश्वरके सम्बन्धमें यह आज्ञा कैसे कर सकते हैं कि मनुष्यके द्वारा इसके स्वरूपके वर्णनकी चेष्टा सर्वथा यथार्थ ही हो ? नेत्रोंसे किसीने उसे देखा नहीं और हमारे मन दुर्चल, शिलहीन, पापके कारण दूषित एवं कलुषित हो गये हैं । बहुधा हमारे वर्णनके पीछे आन्तरिक अनुभवका आधार नहीं होता, हमलोग केवछ दूसरोंसे सुनी-सुनायी बातोंको ही प्रायः दोहराते हैं और जिनमें हमने वे बानें सुनी होती हैं वे भी प्रायः हमारी ही तरह होते हैं- 'श्रन्थेनंव नीयमाना प्रधान्थाः'

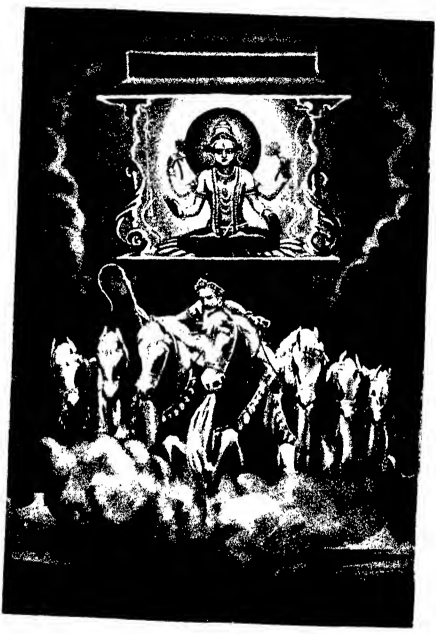
सृष्टिके आदिसे लेकर अवतक ईश्वरके न माल्स कितने चित्र खींचे गये हैं? इनमेंसे कई तो ऐसे हैं जो अधूरे ही नहीं किन्तु दोपबहुल हैं और कदाचित ईश्वरके स्वरूपको बित्कुल ही विकृत कर देनेवाले हैं।

इसारा प्रयोजन इस समय यह नहीं है कि इसप्रकारके हैं श्वर-विषयक निरूपणों में में किसी एकका वर्णन करें, उसके गुण-दोषोंका विवेचन करें अथवा उनकी मूलोंको सुधारें। इसारा उद्देश्य तो केवल इस वातको वतलानेका प्रयक्ष करना है कि ईसाइयोंके मतमें 'ईश्वरका क्या स्वरूप' माना गया है। यह कार्य भी सहज नहीं है। कारण यह कि ईसाइयोंके मिन्न-भिन्न सम्प्रदायों में इस विषयमें बहुत सतभेद हैं। यही नहीं, बल्कि एक ही सम्प्रदाय-सिद्धान्तको माननेवाले विद्वानोंके निरूपणमें भी अन्तर हैं। ऐसी स्थितिसें मेरा यह दावा करना कि 'ईसाइयोंके मतमें

ईश्वरका स्वरूप वही है जो मैं वतलाता हूँ निरो धृष्टता एवं दुःसाहसमात्र होगा । मैं तो अधिक-से-अधिक ईसाहयोंकी ईश्वरीय धारणाका वही स्वरूप बतलानेकी चेष्टा करूँगा जो मैंने समझा है, तथा बाइबलके अध्ययन, अन्य महारमाओं एवं विद्वानोंके उपदेश एवं लेख, चिन्तन तथा वैयक्तिक अनुमव श्रीर दीर्घकालतक प्रभु ईसामसीहके शिष्यस्वमें रहनेके फलस्वरूप प्राप्त हुए ज्ञानके आधारपर स्थिर किया है।

बाइबक्रमें ईश्वर-विधयक जितने निरूपण मिलने हैं, उनका ईसाई-जगवर्मे बड़ा मान है। अतएव हमारे लिये यह जिज्ञासा द्वोना उचित ही है कि बाइवलके जैनिसिस (Genesis) नामक प्रथम अध्यायमे लेकर 'रिवीलेशन' (Revelation) नामक अन्तिम अध्यायतक क्या ईश्वरके सम्बन्धमें म्पष्टतया एक ही तरहका अविसंवादी वर्णन मिलता है ? इसके उत्तरमें इस निःसंकोच यह कह सकते हैं कि 'नहीं मिलता।' निःसम्देह कुछ छोगोंका यह मत है कि बाइयलके अन्तर्गत जितने भी ईश्वर-विषयक निरू-पण हैं उनमें बस्तुतः कोई भेद नहीं है। अन्तर केवल इतना ही है कि पुराने संस्करण (Old Testament)में ईश्वर-विषयक निरूपण उतने स्पष्ट एवं सर्वाङ्गीण नहीं है जितने नये संस्करण (New Testament) में इजरत ईसाके द्वारा स्थक हुए हैं। परन्तु यह कहना पर्याप्त नहीं 1 Old Testament va New Testament के दचनों में जो अन्तर हैं, उनकी बात तो किनारे रही, डक दोनों संस्करणोंमें ही भिन्न-भिन्न लेखकोंके बाक्यों-में भी इतना अन्तर है कि उनका समन्वय कर वनमें एक सुसंगत निरूपण करना कठिन ही नहीं, असम्भव है।

इसमें कोई सन्देह नहीं कि बाहबलके अन्दर अद्भुत सामअस्य है, परन्तु साथ ही कोई यह भी अस्वीकार नहीं कर सकता कि उसके अन्दर वैष्य भी अनेक एवं महान् हैं। बाहबल एक पुसक नहीं है, किन्तु भिष-भिष्म थुगोंमें भिष-भिष्म मनुष्योंद्वारा किसी हुई पुसकोंका एक संग्रह है और जिन छोगोंने ये पुसकों लिखी हैं उनका ईश्वर-विष-यक ज्ञान एक-सारहा हो अथवा अपने-अपने ज्ञानको भाषा-के द्वारा स्वक्त करनेकी योग्यता समान रही हो, यह बात भी



भगवान-सूर्यस्पम

किसी प्रकार नहीं कही जा सकती । उनके अनुभव एवं ज्ञानमें महान् अन्तर था ।

जो होग यह मानते हैं कि ईश्वरीय ज्ञानकी अभिध्यक्ति क्रिक होती है, उनका कथन यथार्थ एवं भावगर्भित है। इंग्ररीय ज्ञानकी अभिव्यक्ति केवल व्यक्त दरयसे ही नहीं होती किन्तु अपने और दूसरीके अनुभव तथा परम्परागत सिद्धान्तोंके द्वारा भी होती है। युगोंके बीत जानेपर छोगोंकी समझमें यह बात आती है कि एक यगतक जो सिद्धान्त सर्वमान्य रहा, वही अनुभवसे असरय सिद्ध हुआ है और उसमें संशोधन एवं परिवर्तन-की भावश्यकता है। ज्ञानकी क्रमशः वृद्धि होती है। (Knowledge grows from more to more) सिद्धान्त जिसप्रकार भौतिक पदार्थीके ज्ञानके सम्बन्ध-में सन्य है उसी प्रकार ईश्वरीय विज्ञानके सम्बन्धमें भी पूर्णतया चरितार्थ होता है। जो बास एक व्यक्तिके जीवनकी भिषा-भिषा अवस्थाश्रीमें घटती है, वही बात कालरूपी आधन्सहीन प्रवाहके भिन्न-भिन्न युगाँपर लागू होती है। यदि किसी मनुष्यके विचार सत्तर वर्षकी अवस्थामें भी वैंसे ही रहें जैसे सात वर्षकी अवस्थामें थे. तो हमें यह मानना पड़ेगा कि उस मनुष्यके विकासमें निरोध हथा है। अर्थाद उसका विकास पूर्ण नहीं हो पाया है, वह केवल अवस्थामें बूढ़ा हो गया है, परन्तु उसे जीवनका अनुभव पूर्णतया प्राप्त नहीं हुआ।

जो लोग यह मानते हैं कि ईसर जगत्मे विस्कुल भिक्ष है, उनसे हमारा कोई प्रयोजन नहीं। जो लोग ईसरके सम्बन्धमं यह कहते हैं कि वह अपने स्वरूपमें ही स्थित है, मनुष्योंके साथ उसका कोई सम्बन्ध नहीं, उनका यह कहना कैवल प्रलापमात्र है, विचारपूर्ण नहीं। यदि ईसरका हमारे साथ कोई सम्बन्ध न हो तो फिर उसके साथ वैयक्तिक सम्पर्क अथवा उसके विषयमें वैयक्तिक अनुभवकी तो बात ही दूर रही, अपने विचारोंको भी उसके समीप पहुँचानेका कोई मार्ग न रह जाय; हम ईसरके सम्बन्धमें उतना ही जान सकते हैं, जितना उसके साथ हमारा सम्बन्ध होता है, हमारे प्रति जैसा उसका मनोभाव होता है, हमारे साथ वह जैसा व्यवहार करता है और हम उससे सहायता, दया और न्यायकी जितनी आशा करते हैं। इस जिस जगत्में रहते हैं, उसके अन्दर

होनेवाले ईश्वरीय व्यापारोंसे ही हम उसके स्वरूपका निर्णय करते हैं।

बहुत-से छोगोंकी यह धारणा है कि बाहबलके भन्दर है धर-सम्बन्धी जितने बाक्य हैं वे सब ई धरीय वाक्य हैं, उनके अन्दर कहीं-कहीं जो विरोध या वैपम्यका दोष मलकता है, उसका फारणा हमारो बुद्धिकी हुर्बछता ही है, जो छोग हमसे अधिक बुद्धिमान् हैं वे हन वचनोंका समन्वयकर उनकी एकवाक्यता कर सकते हैं और उन सबको एक अ कर उनसे एक ऐसा निरूपणा तैयार कर सकते हैं जिसमें ई धरके सारे गुणोंका समन्वय हो जाय। अवस्य ही उन जोगोंकी यह धारणा किसी हठके कारण नहीं, किन्तु अतिरिक्त अदाके कारण है जो एक प्रकारकी मानसिक हुर्बछता है।

वास्त्रविक तथ्यको सामने रखकर हमें यह मानना पहता है कि मनुष्य उसी वस्तुको देख सकता है जिसे देखनेकी शक्ति उसके अन्दर है। मनुष्योंको ईश्वरके सम्बन्धमें जो साक्षात् अनुभव हुए, वे सब आंशिक थे. क्योंकि उनको पूर्णसया प्रद्वण करनेकी शक्ति उनके अन्दर नहीं थी; पूर्ण सत्य इतना महान है कि उनकी दृष्टि उसको समग्ररूपये ग्रहण न कर सकी। मनुष्योंने श्रपनी-अपनी मानसिक एवं श्राध्यारिमक योग्यताके अनुसार ही ईश्वरका निरूपण किया। मनुष्यका ज्ञान एवं श्रनुभव इयों-इयों बदता गया, स्यों-ही-स्यों उसका ईश्वरीय ज्ञान भी अधिक विस्तृत एवं गम्भीर होता गया। जो बात मनुष्योंके लिये थी, वही बात युगोंके सम्बन्धमें माननी चाहिये। जर्जो (Judges) के समयमें डेविड (David) के पूर्वजीने ईश्वरका जो निरूपण किया, उसकी अपेका वह स्वयं कदाचित् भक्त सेमुभक (Samuel) के उपदेशोंसे प्रभावित होकर अधिक महत्वका निरूपण कर सकता। कदाचित उसकी श्राध्यात्मिक अवस्थाके अनुसार उसका ज्ञान भी घटता-बदता रहा: कभी वह अधिक विशद्रूप-से चमकने जगता तो कभी उसकी पापमय प्रवृत्तियोंके कारण उसपर कालिमा छा जाती । ईसाइया (Isalah) ने अपनी आयुका अधिकांश समय जिसप्रकारके पवित्र वातावरण्में स्वतीत किया, उसका अनुभव सुलेमान (Solomon) अपने विकासितामय एवं पतित जीवनमें किसप्रकार कर सकता था ?

Old Testament के कुछ मध्यायों में ईश्वरका

जो निरुपण किया गया है, उसमें, और ईसामसीहके अन्दर उस पवित्र, द्यामय, मृदुस्वभाव प्रेमपूर्ण पिताके जिस स्वरूपकी अभिव्यक्ति हुई थी, उसमें, श्राकाश-पातालका अन्तर है। पर साथ ही उसके अन्दर कुछ ऐसे अवतरण मिलते हैं जिनमें ईश्वरकी महत्ताका ही नहीं, किन्तु उसके सौजन्य, प्रेम पूर्व द्यालुताका ऐसा विशद वर्षान है कि उससे अधिक विशद वर्षान कदाचिद (New Testament) में भी नहीं मिलेगा।

ईसाइयोंका ईश्वर-सम्बन्धी निरूपण अबाइमको अच्छा नहीं छगा। ईसामसीइकी मृत्युसे, जो उस परम पिताके प्रमक्ती सर्वोच्च अभिन्यक्ति थी, हमें वह अनुभव प्राप्त हुआ जो कदाचित उनसे पूर्ववर्ती महर्षियों एवं धर्म-प्रवर्तकोंको नहीं प्राप्त हुआ था। इमारे प्रभु ईसाके प्राक्तव्यसे उनके जीवन तथा देह-स्यागसे उनके पुनरुजीवन (Resurrection) एवं स्वर्गीरोहण (Ascension) की घटनासे तथा उनके द्वारा परमारमाकी पविश्व उपोत्तिके प्रसारसे ईश्वरकी वह धर्मिय्यक्ति हुई है, जो किसी वृसरे प्रकारसे हो ही नहीं सकती थी।

श्रेतवाद(Trinity)के सिद्धान्तमें यानी परमाश्माके तीन स्बरूपोंके प्रतिपादनमें श्रद्धाल विहानोंको वड़ी कठिनाइयोंका सामना करना पबता है। इस यह जानने हैं कि इस सिद्धान्तमें बहत कुछ सत्यताका ग्रंश है,परन्तु इस सिन्दान्तको यदि कोई तर्ककी कसौटीपर कसना चाहे तो उसे असफलता एवं निराशा ही होगी । शैतवादी और ऐक्यवादी अर्थात् ईश्वरके तीन स्वरूपोंको और एक ही स्वरूपको माननेवार्छोंके विशिष्ठ सिद्धान्त अकाक्य हैं, किन्नु जब उनका युक्तिमे समर्थन करने तथा दूसरोंके मतका खण्डन करनेकी चेष्टा की जाती है, तब गड़बड़ी मच जाती है। ईश्वरके तीन स्बरूप माननेवाले (Trinitarians) यद्यपि ईमरके स्बरूप तथा उनके सम्बन्धोंकी पूर्णताको स्वीकार करते हैं, परन्त कभी-कभी वे ऐसी बातें कह जाते हैं जिनसे यह प्रतीत होता है कि वे (Tritheism) अर्थात् तीन ईसरीं-की सत्ता मानते हैं। ऐक्यवादी (Unitarian) अर्थात् ईश्वरका एक ही स्वरूप माननेवाले इस मिद्धान्तका विरोध करते हैं और एक ऐसी निरपेक्ष सत्ताको स्वीकार करते हैं जिसका किसी वृसरी वस्तुके साथ कोई सम्पर्क अथवा सम्बन्ध नहीं है । उनका ईश्वर सम्बन्धद्दीन एवं गुण-शक्ति है।

कदाचित् अधिकांश ईसाइगींके धार्मिक--उपासना-सय--जीवनमें इसप्रकारके ईश्वरके माननेमें कोई अव्चन नहीं होती, किन्तु उसके भाधारपर किसी निश्चित मतका प्रतिपादन करना अत्यन्त कठिन ही नहीं, बल्कि असम्भव-सा हो जाता है। इस तरहका कोई भी सिद्धान्त युक्तिसंगत नहीं हो सकता जो तीन व्यक्तियोंको एक ही उद्देश्यके लिये सम्मिलित मानता है । यदि यह कहें कि एक ही व्यक्तिके तीन स्वरूपोंकी कल्पना की गयी है तो इसमे प्रभु ईसाके उन वचनोंकी एकवाय्यता नहीं होती जिनका बाइबलमें उल्लेख मिलता है। साथ ही प्राचीन ईसाई ईश्वरके Father, son and holy spirit अर्थात विता, पुत्र और पवित्र आग्मा—ये जो तीन विभाग करते थे, उनमें भी विरोध श्राता है। यद्यपि द्रष्टान्तीं प्वं उदाहरणोंका आश्रय सदा लाभदायक नहीं होता, फिर भी हम एक दशन्त देनेका साहस करते हैं। जैसे बिजली कभी प्रकाश, कभी ताप एवं कभी शक्ति हत्यादि अनेक रूपोंमें अभिन्यक होती है वैसे ही यह मान लेनेमें क्या कोई आपत्ति है कि पिता, पुत्र और पवित्र आरमा (Father, son and holy spirit) ये नीन भिन्न-भिन्न ईश्वर नहीं, किन्तु एक ही ईश्वरके तीन रूप हैं ?

उपर्युक्त मुरुय विचारोंका आधार लेकर इस संक्षेपमें यह बतलानेकी चेष्टा करेंगे कि ईसाइयोंके ईश्वर-सम्बन्धी निरूपण्में प्रधान वार्ने कीन-कीन-सी हैं ?

१-ईश्वरकी सगुणता—स्यक्तित्व (Individuality) का अर्थ दूसरोंसे पृथक एवं विद्यक्षण सक्ता है किन्तु सगुणता (Personality) के अन्दर सम्बन्ध अथवा सापेक्षताकी प्रधानता होती है। सगुणता ईश्वर-सम्बन्धी करूपनाका एक मुख्य अंग है। चाहे कोई मनुष्य अपनी बुद्धिसे परमात्म-तक्त्वकी गहनना एवं उद्यताकी याह न पा सके, किन्तु उसका जगतके साथ तथा जगतके जीवोंके साथ जो सम्बन्ध है, उसकी कई रूपोंसे अभिन्यित हो चुकी है और अनुभवसे उसका समर्थन भी हो चुका है। उसकी पृर्णतम अभिन्यक्ति ईश्वर मी हो चुका है। इस्ता मनुष्यके देहमें अवतरित ईश्वर हैं और ध्यक्त अथवा अव्यक्तरूपे सदा हम संसारमें विद्यमान रहते हैं। ईश्वर उन्हींके विप्रहको माध्यम बना-कर हमारे साथ सम्यक्ता करता है और हमारे सम्यक्ता विद्यस होता है। इसार आक्ष्मारिसक बीवनके साथ

षिण्डला हो जानेपर यह पवित्र सात्मा (Holy Spirit) अर्थात् ईश्वर हमारे ज्ञान, हमारी इच्छाओं एवं हमारे संकर्त्योंको सञ्चालित और प्रभावित कर सकता है। इस सात्माको परमिता परमात्माको भेजी हुई आत्मा अथवा ईसाकी आत्मा कह सकते हैं। हम ईश्वरको जगत्मे बिल्कुल परे नहीं मानते। वह तो सिक्रयरूपसे संसारमें और विशेषकर हमारे हन्-प्रदेशों तथा मन-मिन्द्रों-में निवास करता है। सगुणता (Personality) का अर्थ यही है कि ईश्वर एवं जीवके बीचमें अवाध सम्बन्ध है।

२-प्रेम (जिसका चरम विकास आरमोस्सर्ग हैं)-ईश्वरका यह गुण इतना ब्यापक एवं मुख्य है कि किसी अक्त साधकने ईश्वरको प्रेमका स्वरूप ही बता दिया (God is love)। उसका स्वरूप एवं सत्ता प्रेममयी है। ईश्वर स्वार्थी नहीं है, दूसरोंकी मंगल-कामना एवं हित-साधन ही उसका एकमात्र ध्येय है। वह उन लोगोंके प्रेम एवं विश्वरभके लिये लालायित रहता है जिन्हें उसने अपने ही अनुरूप बनाया है। पापने उस सम्बन्धका विच्छेद कर विया है। ईश्वरका विरव् है जीवको पापरूपी पाशसे मुक्त करना और भ्रापने साथ प्रेम एवं सख्यका सम्बन्ध स्थापित करनेमें उसकी मदद करना । यह कार्य सर्वशक्तिमत्ताका हिंदोरा पीटनेसे नहीं हो सकता, केवल नैतिक बलसे ही हो सकता है। जीव ईश्वरकी ओर नभी भुक सकता है जब उसे ईश्वरके असीम सीहार्ट एवं प्रेमका विश्वास हो जाय झाँर तभी वह बदलेमें ईश्वरके माथ प्रेम करने तथा उसपर पूर्णतया निर्भर होनेके लिये बाध्य होता है। भ्रन्य मताबलम्बी ईश्वरकी गरिमा और महानतापर जोर देते होंगे, किन्तु ईसाइयोंके मतमें तो वह महानता उसके प्रेममें ही है। उसकी मनुष्यरूपमें अभिन्यक्तिकी अवज्ञा तथा उसके अवतार-ईमाममीइ-की यातनाएँ और मृत्य, यही उस ईश्वरकी महानताका एक सबसे बढ़ा प्रमाण है। ईश्वर मनुष्योंकी-सी लीला इसीलिये करता है कि इमलोग उन लीलाओं में योग दे सकें। Cross अर्थात (बिलदान)का मार्ग ही उसका मार्ग है। इसकीय अपने अन्तःकरणकी चुद्रताके कारण यह कह सकते हैं कि ईश्वर जो इमसे इतना ऊँचा है, किसविये इस मर्ख्छोकर्मे आवेगा और कष्ट सहकर मृत्युका आर्लिंगन करेगा ? इसके उत्तरमें इम गड़ी कड़ सकते हैं कि प्रेमके अन्दर एक ऐसी विकक्षमा शक्ति है जो प्रेमीसे सब कुछ करवा सकती है। इमारे पिताकी सर्वज्ञता कैसी, यदि वह ग्रापने वर्षोंके दुःल भौर दर्दको न जान सके रैं⊛

ईसामसीइका अवतार, उसकी यन्त्रणाएँ एवं देहस्यान ऐतिहासिक घटनाएँ हैं, जो इसी पृथ्वीपर एक निश्चित कालमें हुई थीं और जो उस सनातन पुरुष (परमेश्वर) की ही अभिव्यक्तियाँ थीं।

यह सिद्धान्त कि पिता अपने पुत्रको वे यातनाएँ भुगाता है जो वह स्वयं नहीं भोग सकता, प्रायक्षिल (Atonement) का यथार्थ स्वरूप नहीं है। ईसामसीइ-के रूपमें ईखर ही संसारको अपने सम्मुख कर रहा था। ईसामसीइने स्वयं कहा था कि 'जिसने मुझे देख लिया उसने ईश्वरको भी देख लिया।'

३-पिवेत्रता (Holiness) - 'वह सर्वशक्तिमान् परमेश्वर पवित्र है, पवित्र है' - Old Testament में यह बात बार-बार दोहरायी गयी है। New Testament में भी हसका कई जगह उल्लेख मिलता है। ईश्वरमें अपवित्रताका लेश भी नहीं है; इतना ही नहीं, किन्तु संसारमें जितनी भी अयोग्य वस्तु है वह उन मबसे परे है। वाइ-बलमें कुछ ऐसे वाक्य मिल सकते हैं जिनमें ईश्वरकी ऐसी भ्रमेक छीछाओं का वर्णन है जिनसे उक्त कथनमें विरोध आता है। इसका यही भ्रथं है कि या तो हमने उन वाक्योंको ठीक तरहसे पढ़ा नहीं या हम उनके भ्राशयको भली-भाँतिसे समक्त नहीं सके अथवा वे वाक्य ही भ्रममूलक हैं। ईश्वरकी पवित्रताके विपयमें सन्देह करनेकी भ्रमेश्वल हैं। ईश्वरकी पवित्रताके विपयमें सन्देह करनेकी भ्रमेश बाहबल ईश्वरका रचा हुआ है इस सिद्धान्तको न मानना कहीं अच्छा है, क्योंकि यह सिद्धान्त आस्विर मनुष्योंका ही तो स्थिर किया हुशा है।

४-अैंचिन्य-प्रेम (Righteousness)—अंग्रेजीके 'Righteousness' शब्दका कुछ छोगोंने 'स्यायकारिता' (Justice) अर्थ किया है, परन्तु उसका अर्थ यह नहीं है। 'Justice' शब्दका प्रायः बहुत संकुचित अर्थ छिया जाता है। वह है पाप (हुरुकर्म) के बदलेमें दण्ड और

<sup>\* &#</sup>x27;Shall, then, the Father all things know,

Except the children's want and pain?'

'He that hath seen me hath seen the

Father'

पुरुष अर्थात् सत्कर्मके बदलेमें पुरस्कार तौल-तौलकर देना । 'Righteousness' इससे ऊँची वस्तु हैं। उसका सम्बन्ध है औचित्य (Rightness) से । ईश्वर वही करता है जो उचित एवं श्रेष्ठ हैं। वह आसतायीका सर्वनाश नहीं कर देता किन्तु उसके दुश्चरित्र एवं दुष्टाचरणको छुबाकर उसे ठीक कर देता है, धर्यात् अपने प्रति, तूसरोंके प्रति तथा ईश्वरके प्रति उसके बर्तावको सुधार देता है। ईश्वरके धौचित्य-प्रेमका यह भाव है कि ससका उहेश्य इस अव्यवस्थित एवं विरोधप्रम्त जगत्में एकता एवं सदाचारको स्थापित करना है, ताकि इस विश्वस्पी वाद्यमेंसे एक ऐसा सुमधुर संगीत निकले जिसमें कोई एक भी विसंवादी स्थर म हो।

४-संविशितमता-कभी-कभी इसका अर्थ लोग यह समझ लेते हैं कि ईश्वर जो चाहे सो कर सकता है। यह ठीक नहीं है। ईश्वर अपनी इच्छानुसार सब कुछ कर सकता है इसमें कोई सन्देह नहीं, परन्तु वह ऐसे कार्यको करनेकी इच्छा ही नहीं करता जो सर्वथा उचित न हो। ईश्वर प्रेमी है एवं उसके विभान शौचित्य-पूर्ण होते हैं इसीलिये इस इस बातको देखकर प्रसन्न होने हैं कि वह सर्वशक्तिमान् है। ईश्वर हमारा मंगल चाहता ही नहीं किन्तु कर भी सकता है इसी निश्चयमें हमारा उसके अन्दर विश्वास दृढ़ होता है और मरोसा बदता है। ईश्वर मुहुदू होतेपर भी शक्तिहीन होनेके कारण हमारे हित-साधनमें असमधं हैं यह बात हमारी करूपनामें भी महीं श्वा सकती।

६-विज्ञान (Wisdom)— इसका अर्थ है ज्यावहारिक ज्ञान अथवा पूर्णतया उपयोगमें आनेवाली बुद्धि । अपने ज्ञान- के ही हारा ईसर अपने सनातन उहेरयको सिद्धिके क्षिये सारे पदार्थीसे मिलकर काम करवाता है—इस विश्वाससे कि हमारा पिता परमेश्वर सब कुल जानता है तथा उसे हमारी चिन्ता है और उसकी शक्ति, जो उसके ज्ञानके हारा सल्लालत होती है और उसके प्रेमसे प्रभावित होती है, सर्वसमर्थ एवं विजयिनी है, उन लोगोंको बढ़ा आश्वासक मिलता है जो जोवनकी जटिल समस्याओंको देखकर घटरा जाते हैं।

इसी प्रकार उसकी द्या, क्षमा, मृहुता, सहिष्ण्ता एवं अन्यान्य अनेकों गृर्णीका वर्णन किया जा सकता है, किन्तु स्थान-संकोचमे उन सक्का विवरण नहीं दिया जाता । वास्तवमें ये सब गुण उन्हीं गुणोंके रूपान्तर अथवा प्रकारान्तर हैं और उन्हींके अन्तर्गत हैं जिनका उल्लेख ऊपर किया जा नका है। इतना लिखकर इस अपने इस निवन्धको समाप्त करने हैं। इसने उपर जो कुछ भी छिखा है वह इस महान विषयका एक साधारण सा चित्र है । इन पंक्तियों-का लेखक इस बानको अच्छी तरह जानना है कि वह ईश्वर-के स्वरूपको परी तरहमें समझने अथवा उचित रीतिसे उसका वर्णन करनेमें सर्वथा असमर्थ है। इस सबके छिये आवश्यकता हम बातकी है कि हम चुपचाप एवं धैर्यपूर्वक उस स्अवसाकी प्रतीक्षा करें, जब वह ईश्वर स्वयं हमारी आरमार्क सम्मुख प्रकट हो, ताकि उसकी द्वालुताको अधिकाधिक समभक्त इस उसके माथ अधिक प्रेम कर सके, उमपर पूरा भरोसा कर मकें और प्रभुके अनुगामी बनें. क्योंकि उनके रूपमें ईश्वर ही ती अवतीयां हुए हैं



### त्रिभुवन-कर्ता

साई तेरी सरन हों अवकी मोहिं निवात ।
दूलनके प्रभु रान्तिये यहि बानाकी लाज ॥ १ ॥
चहिये सो करिहै सरम साई तेरे दस्त ।
बाँध्यो चरन सनेह मन, दुलनदास रसमन्त ॥ २ ॥
त्रिभुवन कर्ता रामजी हास तुम्हार कहाइ ।
तुम्हें छाड़ि दूलन कहीं, केहि को याँचन जाइ ॥ ३ ॥

—-दुलनदासजी



### बौद्ध-धर्ममें ईश्वर-भाव

(लेखक--श्रामकाचरणलालजी चन्ना, मन्त्री भारतीय बौद्धसव)



प्रकारके मनुष्योंने धर्मके भावकी हानि होती है। एक वे हैं को धर्म-की आइमें पाप करते हैं और अपना पेट पालते हैं। जब कोई पुरुषार्थी मनुष्य खड़ा होकर जनताकी खाँखें खोल देता है, इनके दृष्ट कर्मोंका

स्वातमा हो जाता है। परन्तु अरयधिक हानि उन मनुप्यों में होती है जिन्हें धर्मके नामपर अधिकार मिले होते हैं, जिसके कारण उनके हृद्यमें दीनताका भाव जाता रहता है। उनकी पजा होती है जिस कारण वे मालिककी याद भूल जाते हैं। इनकी बात मानी जाती है जिस कारण वे किमी नये भावको प्रहण नहीं कर सकते। इनके हृद्यमें सरयकी खोज नहीं होती, ये सुबहके नये सुरजके धमरकारको नहीं देख सकते और बहती हुई नदीके बहावकी कल्पना नहीं कर सकते, ये छोग दस्तावेजी धर्मके कायल होते हैं। जब धर्मकी वागहोर ऐसे अधिकारियों के हाथमें भा जाती है तब बहे-बड़े अन्याय होने लगते हैं, प्राणिमात्र दुःखित और ध्याकुल हो जाते हैं, वर्षोंको तरक्की रहती है। और एक बहे परिवर्तन-की आवश्यकता होती हैं।

प्रायः ऐसे ही संकटके समय नाम्निकता या ईश्वर और धर्मके अविश्वास और खण्डनकी तलवार विश्वंसका काम करती हैं। धर्मकी बादको रोकनेवाले अधिकारियोंको हटाकर नये धार्मिक जीवनकी उत्पत्तिके लिये मार्ग साफ़ करनेके लिये धार्मिक मंश्यवाद या नाम्निकताका युग भी आवश्यक हैं। एक बार कृषा हटनेपर धर्मका नया दरय और स्वरूप प्रकट होता है। संसारकी प्रायः सभी संस्थाओं-की बिगड़ी हुई खबस्था और प्राश्चिमान्नके दुःखोंको देखते हुए मुस्ने आश्चर्य नहीं होता कि नाम्तिकता बढ़ती जाती हैं। इस लेखोंसे और व्यास्थानोंसे किसी नास्तिकको ईश्वरका उपासक नहीं बना सकते। संसारमें नास्तिकता-के मिटानेका एक ही उपाय है और यह यह है कि ईश्वर-द्वपासक सचा और सेवाका जीवन व्यतीत करें और परिवर्जनके किये तैयार रहें।

भारत ही नहीं, इसरे देशोंमें भी यह बात फैलो हुई है कि भगवान् बुद्ध ईश्वरकी इसीमें विश्वास नहीं रावते थे। इस अमका कारण यह है कि बौद्ध-धर्ममें भी वे दो प्रकारके धर्मदोही हो गये जिनका मैने उपर जिक किया है और जो भगवान्के बताये परिवर्तनके लिये तयार न थे। और भगवान्की बनायी हुई संघ, उस आदर्श जीवनसे जिसके द्वारा भगवान् अपने ऊँचे भावोंको संसार-के सामने दर्शाना चाहने थे, पतित हो गयी। भगवान बुद्धने ईश्वरताके भावको धर्म-स्वरूपमें वर्णन किया। इस धर्म-शब्दका जितना गृह और मनोहर वर्णन बौद्ध-ध्रन्थीं-में किया गया है उतना किसी अन्य प्रन्थमें नहीं मिलता । मगर भगवानने यह शिक्षा दी कि इस भावका अनुभव प्रन्थींके पदनेसे नहीं होता. उसके लिये उपासनाकी श्रावश्यकता है । श्रार यह उपासना एक सच्चे सेवकका जीवन है जिसकी पृति भगवानके बताये हुए अष्टांग-मार्ग-पर चलनेये होती है।

जिस समय भगवान्ने भारत-भूमिपर अवनार लिया उस समय धर्मके नामपर बहुन अन्याय प्रचलित थे। देवी-देवताओंको प्रसन्न करनेके बहाने लोग मुक पशुओंका जीवन तिनके बराबर भी नहीं समझते थे। राजा विम्व-सारके यक्तमें भगवान्ने स्वयं अपने आपको निर्दोष पशुद्धांकी रक्षाके लिये अपित करके अपूर्व द्याका सोता बहाया था। इस एक कर्ममें जितना ईश्वर-भाव स्वक्त होता है उतना सहस्वों उपदेशोंसे नहीं हो सकता था।

मूद लोगोंका विश्वास था कि जिसप्रकार उँचे अधिकारियोंको रिश्वतके द्वारा अधर्म करनेके लिये लरीदा जा सकता है, उसी तरह देवताओंको भी धर्मकी रिश्वत देकर अधर्मपर सही छाप लगा देनेके लिये राजी किया जा सकता है। ऐसी हालतमें अच्छे धार्मिक जीवनका रहस्य लोग भूल गये। ठीक हसी समय मगवान बुद्धने अपने तपःपृत धार्मिक जीवनके द्वारा उपासना-मार्ग मार धर्मके उँचे आदर्शको सामने रखकर मनुष्य-जातिको नाम्तिकताकी निराशासे बचाया।

भगवाष्त्रे आत्माको एक नाश होनेवासी वस्तु बताकर

इर एक प्रायोको निर्वाणका अधिकारी बताया। पर बौद-प्रम्थोंमें जिस वस्तुको आस्मा कहा है वह वह वस्तु है जो संस्कारों और कमेंकि कारण एक दूसरेमें भिन्नता कर देती है और जो निर्वाणकी प्राप्तिपर नाश हो जाती है। इस आस्माका एक नष्ट होनेवाला सम्बन्ध उस वस्तुसे हैं जो हर एक बराचर जीवमें ब्यापक है, जो बोधिचित्त है, जो अपनी सूक्ष्म श्रवस्थाको प्राप्त होकर संस्कारों और कमोंसे पैदा होनेवाले घेरोंको तोड़कर निर्वाण पर पाती है। यह नश्वर सम्बन्ध कर्मानुसार स्थूल और सूक्ष्म हो जाता है श्रीर जिन-जिनमें बदलता रहता है। भगवान् बुद्धका यही भाव था जिसका श्रीशंकराचार्यजीने वेदान्तके नामसे प्रचार किया।

धार्मिक प्रन्थोंमें ईश्वरताके बद्दे-बड़े मनोहर वर्णन

मिलते हैं। उनमें बेदान्तका नेति-नेति वर्णम सबसे ऊँचा माना गया है। मगर मेरा तो ऐसा विचार है कि भगवान्-का मौन, उनकी चुप झौर मुस्कान ही उसका सबसे ऊँचा और सखा वर्णन है। यह तो निराकार भावकी महिमा है, पर भक्तोंकी इससे नृप्ति नहीं होती। वे लोग भगवान्-के साकार और सगुण स्वरूपके उपासक हैं जिसकी उपासना करके करोहों ममुख्य इस भवसागरसे तर गये।

कल्याणसे मुझको वड़ा प्रेम है और जब कमी मिन्न लोग मुझको पड़नेके लिये उसके श्रंक दे देते हैं, मैं उनमें बहुत-से ऐसे भाव पाता हूँ जिनका उपदेश मेरे भगवान्ने किया। सगर मैं भगवान्के साकार श्रीर सगुण स्वरूपका उपासक हूँ जिसका वर्णन कल्याणमें पानेको श्रांसें सदा प्यासी रहती हैं।

# इस्लाम-धर्ममें ईश्वर

(लेखक — सैयद कासिमअर्छा विशारद, माहित्यालकार)



स्लाम-धर्मके प्रवर्त्तक हज्दत सुहम्मद्रने अरबकी भूमिमें, जब कि वहाँ अन्धा-धुन्ध अत्याचार और अतिशय बीभन्स अनैतिकताका गहराअन्धेरा छाया हुआ था, ईश्वरीय प्रेरणामे भलीभाँति आवश्यक सुधार और ईश्वरीय ज्ञानका प्रचार किया। उनके बनाये हुण नियम या मार्ग आज भी सबको खुदाकी

सची राह बता रहे हैं। इम्छामके कुछ सिद्धान्त देखिये-

- (१) ईश्वर एक है, सर्वशक्तिमान् है और निरा-काररूपमें सारे भूमण्डलका शासक है।
- (२) उस परमात्माको छोड्कर दूसरेकौ भिक्त श्रीर प्रार्थना कभी न करनी चाहिये।
- (३) वह सुदा तोवा करनेसे (माफी माँगनेसं) सब कसूर माफ करता है।
- (४) अल्लाह (ईखर) सब भले-बुरे कार्मोका फल देता है ध्रीर रोज-कियामत अथवा प्रलयके दिन सबके पाप-पुरुषका विचार करके विशेष फैसला करेगा।
  - (१) परमेश्वरकी गति जानी नहीं जाती, वह इस

संसारका शासक, पोषक और नियमपृष्ठंक चलानेवाला ईश्वर ग्रदृष्ट्य अनुस्ति राक्ति रखना है।

### उसकी (खुदाकी) आज्ञाएँ

(१)नमाज (ईश्वर-प्रार्थना)-प्रत्येक समुख्य प्रत्येक स्थानमें पवित्र होकर प्रतिदिन पाँच बार अवह्य करें।

नमाज हर हालतमें सभी श्ली-पुरुष, राजा-रंक, अमीर-फ्कीर, बाल-वृद्ध सबको श्रनिवार्यरूपये पदनी चाहिये। जनसमूहके साथ पदना अति उत्तम है। मसजिदमें छोटे-बढ़े, अमीर-गरीब, रंग-कुरंग आदिका विचार नहीं करना चाहिये, वहाँ सभी लोग समान हैं। सबका एक-सा स्थव-हार होता है तथा सब समान स्थानमें बठते हैं।

(२) गंजा-सासकर वर्षमें रमजान नामक माहमें एक महीनेतक दिनभर वाल-वृद्ध, खी-पुरुष समीको निर्जाछ निराहार रहना चाहिये। और पूरा महीना रोजा रख चुकनेके बाद ईंटुलिक्य (सुरीका भाग) अदा करना चाहिये। इस उपवासी माससे आस्माकी शान्ति और ईश्वर-मिक्तिकी महानताको प्राप्त होकर प्रत्येक मुस्लिम (ईमानदार) सिपाहीके रूपमें अपना जादर्श प्रकट करता है।

- (३) जकात-प्रत्येक मुस्किमको अपनी भागवनीका चाछीसवाँ भाग निकालकर दीन-हीन, अपाहिल और दुली नर-नारियोंकी सहायता करनी चाहिये।
- (४) हज#-संसारके मुसलमानौंको सालमें पुक बार अपने सक्के-सदीने आदि पवित्र तीर्थ-स्थानींका दर्शन करना चाहिये। उसके किये भी एक दिन ईदुउजुहा (आदर्श रयागका काल ) सुकर्रर किया गया है। इस दिन संसारके सभी स्थानोंके थोड़े-बहुत प्रतिनिधि इकट्टे होकर अपने नैतिक विचार, परोपकारी कार्य और ईश्वरभक्तिके मार्गको सुदद भीर सुविशास बनानेकी योजना रचते हैं।
- (५) कुरान-'एको ब्रह्म द्वितीयो नास्ति' पर विश्वास-कर अपने आदर्शपर चल्राना ।

इस्जाममें इर घड़ी पवित्रतासे इवादत बत्रजायी गयी है। अनेकों महान् वेदान्ती (सुफी) और कई अछमन फ्कीर 'अइ ब्रक्ष' की सिद्धिपर पहुँचकर देशका अतिशय कष्याण कर चुके हैं । मुस्किम-मजहबर्मे फिलासफीके जो कुछ सिद्धान्त प्रकट हुए हैं वे सब स्वाभाविक संगठनकी प्रभावशालिनी शक्तिके साथ जुढ़े हुए हैं और एकतामें केन्द्रित हैं: इस्काममें एक सुदा, एक धर्मग्रन्थ कुरान, एक पैगस्बर (ईश्वरीय प्रचारक) अथवा इजरत मुहम्मद, एक रास्ता, एक ही ह्वादन, एक भाषा, एक भूषण, एक भाव, एक रसारिवाज, एक ही प्रकारकी समजित्र और एक कानून है। सब छोग एक ख़ुदाको मानते हैं। मुस्क्रिय-नाम-धारी मनुष्य किसी स्थानमें कैसी भी शिक्षा पाकर खुदाकी खुदाईको न माननेवाका कठिनतामे मिलेगा। कोई दैनिक नमाज नहीं पदेगा तो आठवें दिन जुम्मा ( ग्रुकवार ) को अवश्य मसजिदमें जायगा या सासमें ईदके दिन तो अवश्य ही

नमाञ् पदने जायगा घीर अपने भ्रम, मूछ, पापीकी तोबा करेगा ( माफी मॉॅंगेगा )।

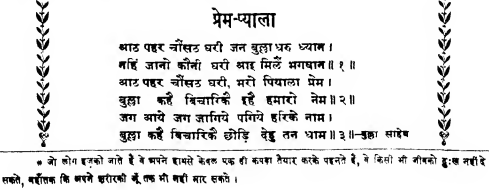
इस्लामके सिद्धान्तमें खुदा सर्वय्यापक, सर्वशक्तिमानू, प्रजन्मा, अकृत्रिम, घटरय, अनोस्ना, प्रखबेका, अपरम्पार, कौतुकी, दयालु, न्यायी, निराकार श्रीर निर्विकार है। उसकी मृति, उसका चित्र या उसका रूप बनाकर पूजना उसकी अपकीर्ति करना है। क्योंकि जब वह मिट्टीमें और फुलोंमें सबमें स्थापक है तो उस एक भगवानुको दूसरे भगवानुषर चढ़ाना ठीक नहीं, इसमे उसकी विशास्त्राकी अनन्त्रशक्ति-पर आहेप होता है। जब खुदा हमसे जुदा नहीं है;हमारे अन्दर है तो हम उसका भय रखकर पापींसे बच सकते हैं । हिजरन ( असहयोग ) जार शहीद होने ( वीरगति ) का मन्त्र प्रत्येक मुसल्लमानके रोम-रोममें इसीलिये कुँका गया है कि जहाँ अधर्म, अस्याचारका तम छाया हो वहाँ वह एकदम चला जाय श्रीर ईश्वरीय मार्ग,—ईश्वरीय भक्तिमें हँसते-इँसते अपने प्राण दे दे। उसकी यह वीर-गति श्चति आदरणीय है। परन्तु खुदा बुरे कामीसे--पापीस सदा दूर रहनेका आदेश देता है और ईर्पा, हेप, हिंसा. लोभ, मोइ, काम, कोध, मदये वर्ष रहनेका मार्ग बताता है। खुदाके साम्राज्यमें खुदाका कुद्रती कानून इमें हमेशा चेतावनी देता है और भूछ करनेपर दण्ड भी देता है। हाँ, इस्लाममें खुदाकी इवादत इस गृहस्थीमें भी रहकर कर सकते हैं और जो इवादन इस करते हैं वही इसारे सी-समाजके लिये भी है। इस्लाम-मतमें खुदा अवतार नहीं लेता, वह अपने प्रिय भक्तीकी प्रार्थना सुनकर उनकी सहायता करता है और अपनी भाश्चर्यमयी प्रभासे समय-समयपर उन्हें दर्शन भी देता है। वह अपने मक्तोंका स्याब सदा रसता है।

×

### प्रेम-प्याला

×

बाठ पहर चौंसठ घरी जन बुला घर ध्यान। नहिं जानो कौनी घरी श्राह मिलें भगवान॥१॥ आट पहर चौंसठ घरी, मरी पियाला प्रेम। बुह्ना कहै विचारिक रहे हमारो नेम॥२॥ जग आये जग जागिये पगिये हरिके नाम। बुला कहै विचारिक छोडि देह तन धाम॥३॥-इहा साहेव



# सिख-धर्म और ईश्वरवाद

(लेखक---मीमान् वानी लालभिंदजी बां० ५०)



ल-धर्म ईश्वरवादी है । इसमें ईश्वरके नीचे, सिवा गुरुके और किसीकी सत्ता नहीं मानी जाती। यह एक व्यावहारिक धर्म है। तूसरे शब्दोंमें, यह धर्म सोसारिक छोगींका धर्म है, दार्शनिकींका नहीं। सिख-गुरुओंने सांसारिक (गृहस्थी) कोगोंमें रहकर उन-जैसा जीवन ध्यतीत किया और उनकी अपनी सरस्र भाषामें वाणी उचारण की और इसप्रकार अपने व्यक्तित्वका प्रभाव शतकर उन्होंने कोर्गोके जीवनको ऊँचा बनाया।

#### ईश्वर क्या है ?

सिख-धर्मने ईश्वरके भिज्ञ-भिन्न नामोंके बारेमें कोई झगड़ा नहीं किया । श्रीगुरु-प्रन्थसाहबकी वाणिमें राम, रहीम, अञ्चाह, खुदा, गोविन्द और हरि इत्यादि अनेक नार्मोका प्रयोग हुआ है। उस अपार शक्तिके खरूपको, जिसे देश, काछ और भाषाके भेदमे भिन्न-भिन्न नामोंसे याद किया जासा है-- 'आदि श्रीगुर-प्रन्थमाहव' की पहली दो तुकोंमें बतलाया है। सशुरु नानकदेवजी, अपने प्रीतमको, 'निरंकार' ( निराकार ) कहकर सम्बोधन किया करते थे। उनके समयमें संसार साकार ईश्वरका उपासक हो रहा था। उन्होंने बतलाया कि साकार विकारयुक्त होगा, इसलिये निराकार ही निर्विकार है। जैसा कि--

'इप न रेझ न रंग किछ, त्रिह गुणते प्रभ भिन्ना

इस निराकारको समझनेके लिये सत्तगुरुजीने उसका वह स्वरूप बतछाया है, जिससे शुद्ध अकाल पुरुष (ईसर) का ऊँचा स्वरूप समझमें आ जाय और किसी प्रकारका भ्रम न रह जाय । वह स्वरूप यह है---

> '१ ओं सत्त नाम् कर्ता पुरुख निरमङ निर्वेर अकारु मूर्ति अजुनी सैमं गुरप्रसादिः

पाठकोंकी सुगमताके किये इस इस मूल-मन्त्रकी गुरुवाणीके आधारपर विशेषक्षेण निम्नप्रकारसे व्याख्या करवे रै—

(१) अकाल-पुरुष एक है---'एको सिमरो नानका जल-यल रहिआ समाइ।' दूजा काह सिमरीप जम्मै तै मीर जाए। प्राण अधार मीत साजन प्रभ एके पर्ककारे।

समते ऊचा ठाकुर नानकका बार-बार नमसकारै ।

'हप सत्त नाका सत्त असथानः

- (२) अकाछ-पुरुष सत्त है-
- (३) श्रकाल-पुरुषका नाम-रूप--

नामके घोर सगेर जंत । नामक धारे खंड ब्रह्मीड । नामके घारे सिमृत बेद पुरान । नामक घारे सुनन स्यान घिआन । नामके घारे आगास पाताल । नामके धारे सगल भाकार । नामक घार प्रीआसम भवन।

( भ ) अकाल-पुरुष कर्ता है। तमाम मृष्टि उसीकी रची हुई है-

कक्षा कारन कर्ता में।ऊ

- सम तेरी कुटरत तुकादिक कता
- ( ५ ) अकाछ-पुरुपका पुरुष स्वरूप— 'एका पुरुख सबाई नार
- (१) अकाख-पुरुष निर्मय है---

'नानक निरमंड निरंकार होर केते राम स्वातः ·समना भठ किखिआ सिर केख, नानक निरम 3 निरंकार स**न्य एक**ः

- ( ) प्रकाल-पुरुष निवेर ( शत्रुतामे रहित ) है---'निरवेर अकारु मूरत'
- ( ८ ) श्रकाल-पुरुष मरता नहीं---

'काल रहत अनकाश सरूपाः

( ३ ) अकाछ-पुरुष जन्म-मरणमें नहीं आता-'जनम न मरे न आवे न जाइ' 'हरि जनम मरन बिहानः 'तू पारब्रह्म परमेसर नोनि न भावहीः

(१०) अकाल-पुरुष स्वतःप्रकाश हैं । अपने आप हुआ है । उसे बनानेवाला कोई नहीं है—

> थापिया न जाइ कीता न होइ आपे आप निरंजन सोइ

बस, इसी प्रकार गुरुसाइबानने श्रीगुरुप्रन्थसाइबर्ने ईश्वरके श्रीर भी बनेकों गुणीका बर्गन किया है। जैसा कि—वह सर्वशक्तिमान् है, न्यायाधीश है भीर उसका भय सबके उत्तर है इत्यादि।

ईश्वरके ये गुण किसी अन्य देव, देवी, पीर-पैगम्बर आदिमें नहीं हैं और सिख केवछ उसी एककी हाँ उपा-सना करते हैं।

#### ईश्वर-प्राप्ति

सिख-धर्ममें ईश्वर-प्राप्तिका सबसे बढ़ा साधन मिक्त माना गया है। जब मनुष्य मिक्तमें कीन हो जाता है तो शंब सभी गुण-जैसे-लोकसेवा, देशसेवा और प्रभुकी बाजामें रहना हत्यादि स्वयं ही आ जाते हैं। जिस्ता है---

'भाई रे भगितहीन कोहे जग आयाः 'नानक बिन भगती जग बडराना, सार्च शब्द मिलाई ।'

परन्तु सिख-धर्ममें ईश्वरकी भिक्त भी श्रन्य धर्मों में कथित मिक्ति कुछ विलक्षण प्रकारकी है। श्वास-खासपर ईश्वरके गुणोंका गान करना, सदा उसे याद रखना और स्वरण करना ही सिख-धर्ममें ईश्वरकी भिक्त है। मिक्त-भावकी जबको सदा हरी-भरी रखना अस्यन्तावस्यक है और उसका सर्वोपरि साधन हरिकीर्नन हैं—

इरि कीर्ति साधसंगत है. सिर करमनके करमा। भगति भाइ हरिकीर्तन करीपे, जिप पारब्रह्म नानक निसतरीपे॥ बिन सिमरन कुकर हरकाया। साकत होमी बंधन पाया॥

मनुष्यका धारमा उस अकाल-पुरुष परमारमाका ग्रंश है। जबतक यह भपने स्रोतमं सम्बन्धित रहता है, तब-तक बलवान् और निर्मल रहता है। उसमे पृथक् होकर दुःखों भार संकटोंमें फूँस जाता है, इसलियं सदैव सुखी रहनेका उपाय केवल वस परमारमासे जुड़े रहना ही है। गुड़े रहनेका उपाय केवलमात्र उस प्रमुसे प्रेम करना और

अपने अस्तित्वको उसके प्यारमें भुला देना है। सिक भावसं उस ईश्वरका श्वास-श्वासपर सारण करनेका श्रमोध उपाय प्रेम है। सिखोंका गुरुमन्त्र 'वाहिगुर' शब्द है, पर जिस समय रसनाद्वारा इसका जाप होता है उस समय प्यान उसी अपार शक्तिका होता है, जिसे कि गुरुमन्यसाहबर्में कई नामोंसे याद किया है।

सिख-धर्मके भनुसार परमाध्मा सर्वत्र प्रकाशमान है, इसिक्षिये उसको पानेके किये जंगलोंमें श्रूमना, पहाड़ों की कन्दराश्रोंमें बैठना या तीर्थादिमें अमण करना व्यर्थ है। बह समीप-मे-समीप और हाजरा-हज्र है। पुरुषके मीतर-बाहर वही बम रहा है इसिक्षिये सिख परमाध्माको अपने भीतर ही बूँढता है—

'सम किछ घर महि बाहिर नाहीं। बाहिर टोले सो मरम मुहाहीं॥ मन कर हक्के मेरे प्रीतमा हरि रिदे माठ भहाइ। मन कर हक्के मेरे प्यारिआ बिख देही जोत समाठ।'

बस, सारणहारा ही सिखके भीतर समैव उसकी याद बनी रहती है। वह प्रत्येक कार्य करना हुआ यह समझता है कि ईश्वर मेरे कार्यों को देख रहा है, इसजिये वह बही कार्य करना है जो ईश्वरको भन्ने लगें। अर्थात, यह ईश्वरकी आक्षामें चलता है और उसकी इच्छामें ही आनन्दिन रहता है—

तन मनु धनु सम सउँप गृरु कउ हुक्म मिन्नयै पाइणे। कहु नानक जिन हुकम पछाता, प्रमसाहिनका नेद तिन जाता। अमृतवाणी उच्चरा हरिजमु, मिट्टा लांगे तेरा माना राम।

सरण गर्हे कि, सिख-धर्ममें भिक्त और सरणके अति-रिक्त अव्यशुभ कर्मकोई विशेष महत्व नहीं रखते। परमा-रमाकी यादके विना शुभकमं तो मनुष्यको अहंकारी बना देते हैं शौर मदा गिरा देनेका खतरा रखते हैं। इसिछिये ईश्वर-प्राप्तिका केवलमात्र साधन 'एकस सिउ छिव बाए' हैं। अर्थात् अपनी वृत्तिको सदा उस एकके साथ छगाये रखना हैं। उसका सरण करे, उसे याद रक्ले और इस-प्रकार उस श्रापार शक्तिये जुडा रहे।

( अनुवादक-श्राग्रगदित्तानी सन्ना :



# थियॉसफ़ीमें ईश्वर

( लेखिका- सीमती सीफ्रिया वाबिया )



यांसफ़ी-मत ईश्वरके सगुण एवं मान-बीय गुणींसे युक्त स्वरूपका निषेध-स्वयदन करता है, इसीसे इसके अनु-यायियांको कोग नास्तिक कहते हैं। मैडम एच० पी० व्हावट्म्की (Madame H. P. Blavatsky) ने, जो थियांसफी-मतके सभी सन्चे

अनुयायिषोंकी गुरु हैं, अपने 'Secret Doctrine' नासक प्रस्थकी पहली जिल्दके पृष्ठ २७६ पर जिला है—

'यह गुद्ध सिद्धान्त (Secret Doctrine) निरीधर-बादका उपनेश नहीं देता। हिन्दू छोग मृर्तिपूजा अथवा सगुण ईखरको न माननेवालेके छित्रे 'नाम्निक' शब्दका प्रयोग करते हैं। इसी धर्थमें हम यह कहते हैं कि यह सिद्धान्त भी धनीधरवादका उपरेश करता है। इस धर्थमें हम प्रत्येक रहस्यवादीको नास्तिक कह सकते हैं।

इस प्रसंगमें मैदम क्छावट्स्की ने इस बातको स्पष्ट कर दिया है कि थियाँसफी ईश्वरके कीन-मे स्वरूपको नहीं मानती और साथ ही यह भी बता दिया है कि हिन्दू छोग भी वन्तुतः ईश्वरके इस स्वरूपको नहीं भानते । सूरमय अथवा धानुनिर्मित मूर्तिकी ही पूजा हिन्दू-धर्ममें नहीं है। सर्वव्यापक एवं अध्यक्त-जीवनके सारतप्तको प्रकट करनेवाली अथवा जीवनकी किसी विशिष्ट शक्ति अथवा अबस्थाविशेषको अभिन्यक करनेवाली मूर्तिका ध्यान एवं पूजन करना प्रकृतिके अन्तम्नलमें रहनेवाले एवं अभि-ध्यक्तिके सारभूत रहम्यको समझनेकी चेष्टा करना है। अतः सभे हिन्दुओंको मूर्तिपूजक कहना उतना ही अम्म्यूजक है जितना थियाँसफी-मतके सच्चे अनुयाथियोंको नास्तिक बतकाना !

इसके असिरिक्त मंडम ब्लावट्स्की कहती हैं कि थियाँ-सफ़ी-मत प्रकृतिके अन्दर एक निग्पेक्ष दिव्य-तस्वकी आवश्यकताको सिद्ध करता है। जिसप्रकार वह सूर्यका निषेच नहीं करता, उसी प्रकार यह ईश्वरका भी निषेच नहीं करता। अन्तरंग सिद्धान्तने प्रकृतिके अन्दर ईश्वरका कभी निषेच नहीं किया और न उसने निर्पेक्ष एवं अमूर्य-तस्वके माननेमं कभी आणाकाशी ही की। हाँ, एकेश्वरवादी कहलानेवाले धर्मीमें ईश्वरका जो स्वरूप माना गया है वह उसे मान्य नहीं है, उनके ईश्वर मनुष्यकी ही सृष्टि एवं प्रतिकृति हैं और इसप्रकार उन्होंने उस अज्ञेय-तष्यका तिरस्कार एवं उपहास-सा ही किया है। (देखिये Secret Doctrine Vol. I. Page XX.)

घियाँसफी किसप्रकारके ईश्वरका निराकरण करती है है जो लोग ईश्वरको मूर्छ सन्तान बत्यन्न करनेवाका सर्वे-विवेकी पिता, सम्बद्दीन मानवोंकी सृष्टि करनेवाका सर्वेन्नाका भतिशय द्यालु व्यवस्थापक, दुशाचारी, भूतों, व्यभिचारियों एवं चोरांको पैदा करनेवाला सर्वञ्च सृष्टिकर्का पूवं शौचाचारविद्दीन व्याधिप्रस्त स्वार्थान्थ जीवोंका रच-यता परमपावन प्रेमी मानत है वे धियाँसफीके मतमें ईश्वरका तिरस्कार ही करते हैं। इसप्रकारके सृष्टिकर्ताको मानना वृद्धिको गिराना एवं सदाचारको द्यित करना है।

अब इमें यह देखना है कि धियाँसाफ्री ईश्वर एक, सर्ब-स्वरूप मानती है? धियाँसाफ्रीके मतमें ईश्वर एक, सर्ब-स्यापक, सनातन, अपरिष्टिइश्व एवं अधिकारी तस्व हैं। जिसके किये हम 'जीवन' शब्दका प्रयोग कर सकते हैं। निर्मुणना ही उसका प्रधान लक्षण है। धियाँसाफ्री इस बातपर ज़ोर देनी है कि निर्मुणनाको ही धियाँसाफ्रीके अध्यारमवादका मुख्य सिद्धान्त स्वीकार करना चाहिये। इस वातको सिद्ध करनेके लिये मैडम ब्लावट्स्कीके लेखोँ-मैंसे कई अवतरण दिये जा सकते हैं। परन्तु इस समय तो इमें धियाँसाफ्रीके हारा निरूपित ईश्वरके तश्वका ही इस्न विष्टुर्शन कराना है।

यहाँ में निर्गुणताके सम्बन्धमें कुछ कहना चाहती हैं। निर्वाणकी माँति निर्गुणता भी जीवन सथवा चेतनाकी एक सबस्या है। जिसप्रकार निर्वाणका सर्थ समुच्छेद नहीं है हसी प्रकार निर्गुणता कोई अनिर्देश्य कल्पना नहीं है। प्राकृत सनुदर्शोंके अनुभवके शब्दोंमें हम निर्गुणताके सक्यका वर्णन नहीं कर सकते। किन्नु जिन्होंने अहंकारका सर्वथा स्थाग कर दिया है, ऐसे पुरुषोंके चरित्रका शान्तिपूर्वक सनन करनेसे तथा अहंकारद्यान्यमाकी अवस्थाको प्राप्त करनेकी इच्छासे जो साधक पुरुष जीवनमें इसप्रकार बननेका अभ्यास करते हैं

उनके आचरणोंपर गम्भीर विचार करनेसे निर्गणताका भाव समझमें आ सकता है। सच्चे जीवन्मुक पुरुष अहंकार-श्चन्य होते हैं, 'गुरु ज्ञानी' कहरू।नेके अधिकारी बास्तवमें वे ही हैं। ये सबं गुरु अपने शिष्योंको शिका एवं उपदेश देनेके किये जिस पद्धतिका अनुसरण करते हैं उसके द्वारा उनको धीरे-धीरे और क्रमशः अहंकारशन्यताकी अवस्था प्राप्त करनेमें सहायता मिछती है । साधारण मनुष्योंकी बीबारमा समुद्धत होकर महारमाके पटपर पहेँच जाती है। ये महारमा ईश्वरनुल्य होते हैं, इन्हें हम दिव्य मानव कह सकते हैं । ये स्वयं अहंकारशुम्यताके स्थूल एवं सजीव चित्र प्रथवा मृतियाँ होती हैं और इनकी जीवन-सरिए उसका अमूर्व स्वरूप होती है, उनकी स्थिति उन श्रीकृष्णके अन्दर होती है, जिन्हें जगतका आधार ( जगिलवास ) कहा गया है। परम पद्यर प्रतिष्ठित होते हुए भी वे सर्व मर्ग-कियामें सकिय सहायता देते रहते हैं। अतएव यह वात बिल्कल ठीक है कि गुरु-कृपाके जिना ईश्वर-प्राप्ति नहीं हो सकती। ईसाई योगी भी यही कहने हैं कि पुत्र ( ईसामसीह ) की सहायताके विना पिता ( परसेश्वर ) की उपलब्धि नहीं हो सकती।

**थियाँ मफी** के मतमें God. Logos, ईश्वर, Adept (आनी) एसं महारमाका **च्या स्वरूप है इस सम्बन्धमें जनतामें वहन भ्रम** फैला हुआ है, अत्युव हमें इन अधायक्तिक बालोंका उल्लेख करना पड़ा। जो लोग थियाँ सफीके सच्चे सिद्धान्त-की बाम्तवमें जिज्ञाया रखते हों, उनये मैं प्रार्थना करूँगी कि वे मैडम ब्लाबर्म्कीके ग्रन्थींका अध्ययन करें, क्योंकि थियाँसफीके आधुनिक सिद्धान्तोंके श्राधार वे ही हैं। जिस-प्रकार श्रीकृष्णका असली सन्देश जानना हो तो स्वयं गीताको पढ़ना चाहिये. उसके भाष्यों ग्रीर टीकाऑके पदनेसे श्रीकृष्णका वास्तविक अभिप्राय समझमें नहीं आ सकता, इसी प्रकार थियाँ सफीके सिद्धान्तों से अवगत होने-के लिये मंडम ब्लावट्स्कीके मुख प्रत्योंको पदना चाहिये, उनकी व्यास्याची, विवृत्तियी, एवं टीकाओंसे काम नहीं चरुता ।

भव हमें यह देखना है कि थियाँसफी हमें ईश्वरके विषयमें क्या सिखाती है? थियाँसफी वास्तवमें 'ब्रह्मविद्या' का ही नाम है अतएब उसके सिद्धान्त एवं उपदेश वहीं हैं जो वेदों, उपनिषदों तथा महर्षि क्यासमणीत ब्रह्म-

स्त्रों में पाये जाते हैं और मगवद्गीना जो इन सब प्रन्योंका सार है, ब्रह्मविद्याका प्राण ही है। उसके अन्दर राजविद्या अथवा गुद्धाविद्याका उपदेश दिया गया है, गीसाके उपदेशों- में तथा मेडम ब्लावट्मकोंके अन्तरंग उपदेशोंमें वहा सादश्य है। बात यह है कि उपर्युक्त महिलाने आधुनिक युगके लिये भगवद्गीताके उपदेशों को ही दोहराया है।

यियाँसफी ईश्वरके दो रूप मानती है—एक तो वह जो इस व्यक्त जगत्मे अतीत है इसे थियाँसफीकी भाषामें Be-ness (सत्तामात्र) कहते हैं। ईश्वरका दृसरा रूप वह है जो प्रकृतिमें ओतप्रोत है, इसे Be-coming (व्यक्तरूप) कहते हैं।

थियाँ सफ़ीमें जिसे Be-ness कहा गया है उसीको दार्शनिक कृ उस्थ ( Absolute ) कहने हैं और हिन्दू परवझ कहने हैं पूर्व उसका स्वरूप निर्मुण अर्थान् गुण-रहित माना गया है। Be-coming अर्थात् ईश्वरका व्यक्त रूप वह है जिये प्रश्नका निःश्वाम अर्थात् जीवन कहते हैं और जिसका स्वरूप अविन्छुन्न गति, प्रपरिष्ठिन देश एवं अनन्म काल है। उपनिपहोंके 'तत' और 'एनन्' शब्द मैडम ब्लावट्स्कीके 'Be-ness' और 'Be-coming' के ही पर्याय हैं। भगवान् श्रीकृष्णने भगवद्गीतामें अपने हुन्हीं हो स्वरूपोंका वर्णन किया है। ( देखिये गीना अ० १० श्लो० ४२)

ब्यवस्था जीवनका स्वरूप है। इस व्यवस्थाके कारण ही जीवन किया, देश एवं काल इन तीन रूपोंमें श्रीमध्यक होता है। इस व्यवस्थाके कारण ही जीवन अध्यक्त अवस्था-को प्राप्त होता है। स्यवस्थाकी प्रेरणासे जागृत होनेपर जीवन किया, देश एवं कालरूप विश्वको अभिव्यक्त करता है। किया, देश एवं काल अभिष्यक्तिके समानाधिकरण हैं. ईरवर अथवा परमाण्, शक्ति अथवा रूप, म्यूल जगन् अथवा सुस्म जगत्, जीवनके ये तीन स्वरूप किया, देश एवं कालकी अभिवयक्ति हैं, जिन्हें सारी त्रिमूर्तियों की योनि, परम त्रिमृतिं कहते हैं। जीवनकी स्वरूपभृत व्यवस्थाका नाम कर्म है जो कारण एवं कार्यके रूपमें व्यक्त होता है, अथवा जिसे कार्य-कारण-भाव कह सकते हैं। एक रज:-कणमें लेकर तेज:प्रश्न सर्यतक संसारमें जितने भी व्यक्त पदार्थ है वे सब किसी-न-किसी कार एके कार्य है और उनसे अन्य कार्योंकी उरपत्ति होती है। भगवद्गीता ( ८।३)में भूसप्राणियोंको उत्पन्न करनेवाछी तथा उनकी सत्ताको कायम रखनेवाली प्रवृत्तिको कर्म कहा गया है। व्यवस्थाले ही सृष्टिकी उरपत्ति अर्थात् जीवनकी अभिव्यक्ति (प्रभव) होती है और उसीसे उसका संहार अर्थात् जीवनका तिरो-भाव (प्रलय) होता है। इसीसे श्रीकृष्णने भगवतीता(१। ७) में कहा है. कल्पके अन्तमें सारे भूत मेरी प्रकृतिमें लीट आते हैं चीर अगले कक्ष्पके प्रारम्भमें उन्हें मैं फिर उत्पन्न करता हैं।

इससे यह सिद्ध हुआ कि ईश्वर सर्वव्यापक जीवन
है, सर्वशक्तिसम्पन्ध व्यवस्था है। जीवन एवं व्यवस्थाके
रूपमें ईश्वर सर्वत्र एवं सर्वदा कियाशील रहता है।
विश्वका मञ्जालन यहच्छामे अथवा काकतालीय न्यायवत् नहीं
होता और न वहाँ किसीकी मनमानी अथवा म्वेच्छाचारिता
ही चलती है। प्रत्येक परमाणुमें, प्रत्येक शरीरमें, मनुष्यके
प्रत्येक स्यवहारमें व्यवस्था अनवस्थिकक्रमण्ये कार्य करती
रहती है। देवताओं एवं देवियों,मनुष्यों एवं ऋषियों मभीके
अन्दर स्यवस्थाका ही साम्राज्य है। देवताओंका देवव्व,
मनुष्योंका मनुष्यत्व एवं ऋषियोंका ऋषिव इसीके आधारपर स्थित है। मैडम व्लावट्स्कीने Secret Doctrine
(Vol. 1, pp.274/75) में लिखा है—

'निर्जीव श्रयवा प्रजाहीन प्रकृति कोई वस्तु नहीं है, क्योंकि व्यवस्था विवेकशून्य श्रयवा श्र वेतन नहीं हो सकती।''' विश्वका सञ्चालन एवं नियमन भीतरसे बाहरकी और होता है। '' विश्वका सञ्चालन एवं नियमन भीतरसे बाहरकी और होता है। '' विश्वका सञ्चालन, नियमन एवं धारण-पोपण करनेवाली श्रारमाश्रोंके अनन्त मेद एवं श्रेणियों हैं, उनमेंसे प्रस्थे कको कोई-न-कोई कार्य श्रवव्य करना पहता है और वन्हें हम चाहे जिस नामसे पुकारे, चाहे उन्हें ध्यान-चोहान कहें अथवा देवदूत कहें वे सार-के-सार कर्मकी ध्यवस्था एवं विश्वके नियमोंका सञ्चालन करनेवा हैं और इसी श्रथमें हम उन्हें दूत श्रयवा सन्देशवाहक वह सकते हैं। उनके ज्ञान एवं बुद्धिमें परस्पर महान् श्रन्तर हैं और उनके सम्बन्धमें यदि हम यह कहें कि वे विशुद्ध आत्माएँ हैं और उनके सम्बन्धमें यदि हम यह कहें कि वे विशुद्ध आत्माएँ हैं और उनके श्रन्दर पार्थिव श्रंशका छेश मी नहीं है, श्रनण्य वे कालातीत हैं तो लोग यह कहेंगे कि यह हमारी कल्पना-माश्र है।'

इससे दो बातें सिद्ध होती हैं जिनको हमें पूरी तारसे समझ लेना चाडिये---

- (१) ईश्वर सर्वच्यापक है। उसका निवास बैकुण्ड-लोकमें ही नहीं किन्तु पृथ्वीपर भी है। वह केवल भक्तोंके हृद्यागारमें अथवा तरवद्शी मुनियोंके मस्तिष्कमें, एवं याजकके श्रंगोंमें ही नहीं रहता, किन्तु पापी, अज्ञानी, स्वार्थपरायण एवं रोगग्रम मनुष्योंके अन्त्रर भी उसका निवास है। उस जीवनके हाथ, पाँव, नेत्र, शिर, मुख एवं कान सर्वसोमुख हैं।
- (२) ईश्वर चन्तर्यामीरूपसे विश्वका सम्राजन एवं नियमन करता है। स्फटिककी सुन्दर आकृति साँचेमें हली हुई-सी प्रतीत होती है, परन्नु वान्नवमें उसे कोई बाह्य सत्ता साँचेमें टालने नहीं प्राती, पुष्पमें रंग अथवा गन्ध कहीं बाहरसे नहीं चाता, पक्षीको उइनेकी शक्ति कहीं बाहरसे प्राप्त नहीं होती और मनुष्यकी शुम एवं च्यान हत्त्वमाँ, लूटने अथवा उप्सर्ग करनेकी प्रवृत्ति बाहरसे नहीं आती। सारी सृष्टि एक विकासकी किया है, प्रत्येक आकारकी वृद्धि, प्रत्येक ब्रह्माण्डका विन्तार उस च्याकारके अन्दर रहनेवाले जीवनके स्पर्देश ही होता है।

उपर्युक्त दो मूल-सिद्धान्तोंसे हम सक्के आधारपर हम निर्णयपर पर्वृचने हैं कि एक जीवन ही असंस्य रूपोंमें प्रतिभासित होता है। जह एवं चैतन्यकी, प्रकृति एवं पुरुषकी वान्तवमें भिन्न अथवा विलक्षण सत्ता नही है, वे एक ही जीवनके दो म्बरूप हैं और प्रकृतिके समल रूप जीवनके ही रूप हैं। उपनिपर्शेका यह उपरेश कि 'स्यके अन्दर एक ही श्रारमा है, किन्तु सबके अन्दर उसकी अभिन्यक्ति समानरूपसे नहीं होती' हसी बातको बनलाता है।

जीवनके त्रिगुणातीत स्वरूपके विवेचनके बाद इसने उसके त्रिगुणसय स्वरूपका विचार किया और अब इसें सनुष्य-जातिके भन्दर जीवनकी भोनभोननाका विचार करना है।

मानव-जातिमें चैतन्यके अन्दरमं विमर्श-शक्ति उत्पन्न होनी है अर्थात चैतन्यको म्बसवेद हो जाता है। जंगली मनुष्यमे लेकर तत्त्ववेता मुनियोतक मबके अन्दर आस्मविमर्शक ज्ञान रहता है, उन सबके चन्दर 'मैं हूँ'

सवभूतानि कीन्तय प्रकृति यान्ति मामिकाम् ।
 कश्यक्षये पुनस्तानि कल्पादौ विद्यजाम्यहम् ॥

सर्वतःपाणिपाद तन्मवंतोऽक्षिशिशोमुख्यम् ।
 सर्वतःश्रुतिमछोके सर्वमावृत्य निश्ठति ॥
 (गीता १३ । १३)

पह कह नेकी शक्ति विद्यासान रहती है। अन्य प्राणियोंकी सरह सनुष्यों से से यही नियम लागृ होता है धौर उसका व्यापार भी इसी तरह अर्थात् भीसरसे बाहरकी जोर होता है। 'मैं' अथवा 'श्रह्म' का निवास सनुष्यके अन्दर होता है और उसकी शक्तियों तथा क्षमताओंका विकास इसी प्रकार होता है जिसप्रकार बीजिय बृक्षकी उरपित्त होती है। श्रथवा किलका पुष्पके रूपमें प्रस्पुटिन होती है। असः हमें अपने दोप एवं दुगुंग किसी द्रवर्गी लोकमें रहनेवाले ईश्वरसे नहीं मिले, वे सय हमारे अन्दरसे ही प्रातुर्भूत हुए हैं। यही हाल हमारे सद्गुणी एवं शक्तियोंका है।

नव इस ईश्वरको यहाँ द्वेंटे ? वह तो इसारे अन्दर ही है। फिर यह बाह्य जगत जो हमें दिखायी देता है क्या है ? यह केवल म्बसंबदी सन्त्यके ज्ञानका साधनसात्र है, ज्ञान-की शक्ति तो सन्दर्भ अन्दर ही उहनी है । नेग्रींकी महायतामे हम सूर्य एवं चन्द्रमाके प्रकाशको देख पाते हैं, मनकी सहायनामें हम विश्वकी रचनाको समझनेमें समर्थ होते हैं, समुद्रतटपर पड़े हुए कंकड़ एवं श्राकाशमें स्थित ध्रमंख्य लोकोंकी स्पुमाका अनुभव इस इसीलिये कर सकते हैं कि हमारे घन्दर सीन्दर्यका विकास हो रहा है। अधिक क्या, इस सहान विश्व प्रार्थान जगनके आस्तरिक रहस्यको इस इसीलियं समझ पाते हैं कि इसारे हृदयके अन्दर इस उस रहस्यको समझ चुके हैं क्योंकि इसमेंसे प्रत्येकके अन्दर एक सुध्म जगन् अलग-अलग है। विश्वमें अभिव्यक्त होनेवाली प्रकृतिकी सारी शक्तियाँ एवं क्षमताएँ वामवर्मे मनुष्यकी ही शक्तियाँ एवं क्षमताएँ हैं, मनुष्य विश्वकी एक छोटी-मी प्रतिकृति ही तो है। विश्वमें एक भी ऐसी वस्तु नहीं है जो मनुष्यके अन्दर म हो । मन्ष्य प्रच्छन्न ईश्वर है, यह ईश्वरत्वकी धोर कमशः श्रमसर हो रहा है।

अतः आरमनिरीक्षण करनेपर इस अन्तमें अपनी सक्ता-की तहतक पहुँच सकेंगे और तब इमें यह विदित होता कि इमारी सक्ताका केन्द्र और सारी सृष्टिका केन्द्र वाम्मवर्से एक ही है, क्योंकि यह ऊपर बनाया जा चुका है कि पुरुष और प्रकृति एक ही है। तब हमें इस महत्तम विषयका सनुभव कब होगा ?

अनुभूतिके जिस मार्गपर ममुख्यको विवेकपूर्वक एवं सावधानीके साथ चलना चाहिये उसका वर्णन 'The Voice of the silence' ( नीरवताका नार ) नामक पुस्तकमें मिलता है, मैहम ब्लावट्म्कीने उन कतिएय छोगोंके लामके लिये जिन्हें यह पुम्तक समर्पित की गयी है उसका भाषाम्तर करके उसपर श्रपनी ओरमें टिप्पणियाँ भी दी है। यह छोटी पुम्तक कई भागोंमें विभन्त है और लाण अर्थात चेलोंके दैनिक उपयोगके लिये संकलित की गयी है। उसमेंके कुछ पर्धोंका सारांश नीचे दिया जाता है। देखिये गीताके उपदेशोंसे उसके उपदेश कितने मिलते-जुलते हैं।

(१) कितने शोककी बात है कि सभी मनुष्योंका 'बाल्य'में सम्बन्ध होने हुए भी ब्रधीन उनकी उसपरमारमा-में अभिष्मता होनेपर भी वे उस 'आल्य' में कुछ भी लाभ नहीं उठाने।

यह श्रवतरण हमें साधनकी पहली सीढ़ी बतलाता है। अधिकांश नर-नारी इधर-उधर भटकते हुए अपनी जीवन-यात्राको समाप्त कर देते हैं, किन्तु यह नहीं समझ पात कि सनुष्य एक पथिक है और वह उस गुप्त गृहाकी यात्रा कर रहा है जहाँ ईश्वरका निवास है। हमारा हृदय ही वह गृहा है, ईश्वरका हमारे हृदयमें निवास है इस बातको जान लेना साधनकी पहली सीढ़ी है । ऐसी अवस्थामें इमें दो कठिनाइयोंका सामना करना पहला है, एक तो ईश्वरकी सत्ताके निपेधका और इसरे ईश्वरको बाहर इँदनेका। जीवन एवं ध्यवस्थाकी सत्ताको अस्वीकार करने-वाला अथवा जीवन चौर व्यवस्था भीतरसे बाहरकी और प्रसारित होती है, इस बातका निषेध करनेवाला शास्त्र आधिभौतिक ही है, चाहे उसका विषय विज्ञान, दर्शन अथवा धर्म कुछ भी हो। अतः इमें इस वातको समझ लेना चाहिये कि हमलोग यात्री हैं और हमारे हृदयरूपी ग्हामें रहनेवाले ईश्वरका साक्षारकार ही हमारा गम्य-स्थान है।

(२) गुरु तो अनेक हैं किन्तु 'आलय' अर्थात् प्रधान आत्मा अथवा परमारमा एक है। जिसप्रकार उस परमारमा- का आलोक नुम्हारे अन्दर निवास करता है उसी प्रकार नुम उसके अन्दर निवास करों। जिसप्रकार नुम्हारे सहचर उस परमारमाके अन्दर निवास करते हैं उसी प्रकार नुम उनके अन्दर निवास करों।

'आलय' (प्रधान आत्मा ) आत्मा श्रथवा परमात्मा-का ही नाम है। प्रत्येक मनुष्यके अन्तर उसका प्रकाश होता है भीर इसप्रकार वह उस परमात्माके साथ एकताका सम्बन्ध स्थापित कर सकता है। यदि ईसर इमलोगों में प्रत्येकके अन्दर विद्यमान है तो वह उस सर्वद्यापक धंशीका ही स्वरूप होना चाहिये। इस रिश्मकी सहायतासे उस प्रकाशके उद्गम-स्थानको पा सकते हैं जहाँ से रिश्म आविर्भूत होती है। इसारी आत्मा ही वह रिश्म है और जिस समय उसे यह ज्ञान हो जायगा कि 'मैं उस सूर्यसे अभिन्न हूँ जिसका मैं मंश हूँ।' उसी समय वह महारमाओं को कोटिमें पहुँच जायगी, मरणशील प्राणी अमर हो जायगा, मनुष्य ईश्व-रस्व प्राप्त कर लेगा और यात्राका अन्त हो जायगा।

अतः इमारे लिये यह जान लेना आवश्यक है कि मुक्त होनेकी शक्तिहमारे ही अन्दर विद्यमान है, धालोक-रिस ही वह मार्ग है जो हमें उस चाध्यारिमक सूर्यके निकट पहुँचा देती है जिले इस धीकृष्ण, ईमामसीइ, अहुरमज्द, श्रथवा अवलोकितेश्वर इस्यादि नामीये पुकारते हैं। अब प्रश्न यह होता है कि उस श्रालोकमार्गपर चलनेकी शक्ति किसप्रकार प्राप्त हो । आत्म-निर्भरता एवं धारम-विश्वासमे ही हम उस शक्तिको प्राप्त कर सकते हैं। जो मनुष्य दसरीपर निर्भर करता है, दसरींके भरोसे रहता है वह उस मार्गपर नहीं चल सकता । जो लोग दूसरोंपर निर्भर करते हैं वे अन्धकारके मार्गये जाते हैं जहाँ दुःख-ही-दुःख है । इसीछिये मनु महाराजने हमें यह उपदेश दिया है कि परवशना दुःख एवं शोकका मुख है और साधीनता सुखका मूल है। किन्तु उपयुक्त अवनरण-में हमें परम्पर महायताका भी उपदेश दिया गया है। को लोग परम्पर सहायता अथवा सार्वभीम आतुमायके महरवको न सममतं हुए केवल आत्मविक्यामी होते हैं बे अहंकार एवं विनाशके मार्गको प्रहण करते हैं। अतः हमें चाहिये कि हम दूसरोंके धन्दर भी परमात्माको देखें और उसकी पूजा करें । इच्छाकी स्वतन्त्रता प्रत्येक नर-नारीका जन्मसिद्ध अधिकार है और इसमेंने किसीको यह अधिकार नहीं है कि वह दूसरोंको द्वाकर अपने अनुकूल बनावे। इतना ही नहीं, हमें यह भी सीस्वना चाहिये कि किसीकी इच्छाके विरुद्ध थथवा उसके अनजान में उसके संकल्पकान बद्धी। इस दिशामें इमलोगोंमें-में प्रत्येक सन्त्य अहंकारशुन्यताका अभ्यास कर सकता है। इसके लिये इमें अपने वर्गके लोगोंकी उपेक्षा अथवा भवहेलाना करनेकी आवश्यकता नहीं है; सहिच्याता, कृतञ्चना एवं आदरके द्वारा अपनेकी सबकी सहायता

एवं सेवाका साधन बनाकर हम इसका अभ्यास कर सकते हैं। इसका अभिप्राय यह है कि हमें इस बात-को भी समस्तना चाहिये कि जिसप्रकार हम दूसरें की सहायता करते हैं उसी प्रकार दूसरें लोग भी हमारी सेवा एवं सहायताके साधन बने हुए हैं। हमलोग सब 'दरिव्र-नारायण' हैं, ज्याधियस देवता हैं, हममेंने किसीमें एक दोष है तो वृसरेमें दूसरे ही प्रकारका दुगुंख है, कोई शारीदिक स्थाधिमें पीड़ित है तो कोई चरित्र-अप्ट है, कोई शारीदिक स्थाधिमें पीड़ित है तो कोई चरित्र-अप्ट है, कोई शारीदिक स्थाधिमें पीड़ित है तो कोई चरित्र-अप्ट है, कोई हार्यों परिश्रम नहीं करता तो किसीका मत्तक कोई काम नहीं करता, इत्यादि-इत्यादि। इसप्रकार अपने सबके दोधोंको स्वीकार कर लेनेस हमें सबकी महत्ता एवं गीरव-का परिज्ञान हो जाता है। इसप्रकार आनुआव हमारा ध्येय हो जाता है और सेवा ईश्वरके निकट पर्वेषनेका मार्ग बन जाती है।

(३) तुम्हें अपनेको विशुद्ध 'श्रालय' मे तर कर लेना है, प्रकृतिको आस्मा-संकल्पमे एकता स्थापित करना है। उसके साथ एक हो जानेपर तुम प्रावेय हो जाओंगे, किन्तु उसमे पृथक् रहते हुए तुम संवृत्तिकी क्रीडाभूमि बन जाओंगे, जो संसारके सारे अञ्चानीका मूख है।

इसमें पूर्वके उपरेशमें जो बात कही गयी है उसीका यह उपसंहार है। इमें दैवीप्रकृति अथवा शक्तिको शरीर-के प्रत्येक द्वारपर प्रवाद्वित करना है। (देखिये गीता १४।११ ) इसे चाहिये कि इस प्रकृतिके विवेकपूर्ण कार्यों-के साध्यम इन जायें। उस ज्ञानके विना देखनेकी चेष्टा करना नेत्रवारे मनुष्योंकी धन्धकारमें देखनेकी चेष्टाके समान है। सारे पदार्थीको देखकेकी, सारे विपर्योको समझनेकी एवं सारे भूतप्राणियोंको आरमाका प्रकाश देनेकी चेष्टा करना, उनका सचा महत्व समझना है, लामाके प्रकाशके विनाहम वैसे ही हैं जैसे अन्धींके समु-दावमें अन्धे । इसारे संसारमें आज भी ऋधिकांश मनुष्यों-की यही दशा है। वे स्वयं अन्धे होते हुए भी दूसरे भ्रम्बोंको मार्ग दिखानेकी चेष्टा करते हैं। जो छोग आरमा-की खोज करते हैं वे ही देखना प्रारम्भ करते हैं और जो लोग देखने छम जाते हैं वे दसरोंकी आँखें खोखनेमें सहायक हो सकते हैं।

स्थानके संकोचमे मैं तेजोमय पुरुषोंके निवास-स्थान ज्ञानागार अथवा प्रकाशमय अगल्को पहुँचानेवाछे प्रकाश-मार्गकी मंजिकोंका सविस्तर वर्धन नहीं कर सकती किन्तु 'The Voice of Silence' के उपर्युक्त अवतरणोंमें हमें विचारके किये पर्याप्त सामग्री मिल गयी है। श्री र उनपर विचार करनेसे हमपर भगवान् श्रीकृष्णके निम्न-किविस उपदेशकी सस्यना प्रकट हो आयगी को उन्होंने अर्द्धनके प्रति दिया है।

> तद्भिद्धे प्रणिपातेन परिष्रवनेन सेवया। उपदेषयन्ति ते ज्ञानं श्वानिनस्तश्वदार्शिनः॥

यज्ञात्वा न पुनर्मोहमेवं यास्यिति पाण्डव । येन भूतान्यशेषण द्रध्यस्यात्मन्यथा मिय ॥ (गीता ४ । ३४-३५)

विनयसे प्रभोत्तरके द्वारा तथा सेवा एवं तील जिज्ञासाके द्वारा तू उस ज्ञानको प्राप्त कर । जिन ज्ञानी महारमाओंने तत्त्वज्ञान प्राप्त कर जिया है वे तुमे उस ज्ञानका उपदेश देंगे, जिसे प्राप्तकर तू फिर कभी मोहको प्राप्त नहीं होगा । और उस ज्ञानके द्वारा तू सारे भूत-प्राणियोंको पहले अपने अन्दर देखेगा फिर मेरे अन्दर देखेगा।

# ज्रथोश्ती-धर्ममें ईखरवाद

(लेखक--प्रिन्मियक भी एचं जें प्रमं तारापुरवाडा, बीं पं, पी-पचं डीं , बार-एट-छा )

'बदत-नो ज़ातो आश्रव, यो स्पितामी ज़रधुदत्री' ( फरवरदीन यहत, ९४ )

वर्षे सौमाग्यमे (हमारे) गुरु स्पितम ज्रथुश्त्रने
 जन्म क्षिया ।

जगत्के प्रसिद्ध महापुरुपोंमें एक अशो % जरथुरत्र थे। प्राचीनकालमें ईरानी आयोंको धर्म सिखलाने और है बर-प्राप्तिका मार्ग दिखलानेके छिये उन्होंने जन्म छिया था । इनके जन्मके समय ईरानमें पर्वप्रचलित धर्म बहुत ही बुरी स्थितिको पहुँच गया था। सत्य, नम्नता, दया भादि सद्गुण प्रायः नष्ट हा चुके थे । ईरान-देश मानो अत्याचार, असत्य और द्वंपकी ही कीका-भूमि वन गया था, सब खोग दुखी थे। उनको सुमार्ग दिखलाने-वाला कोई न था। अवस्ताकी गायामें कहा गया है कि उस समय पृथ्वी माताने गौका स्वरूप धारणकर ईश्वरके दरबारमें जाकर पुकार मचायी कि 'भगवन् ! मुझपर कैये-कैये संकट आ रहे हैं, मुझको केये-कैये दुःख फेलने पदते हैं, मैं क्यों पैदा की गयी ? आज मुक्ते वचानेवाला कोई नज़र नहीं आता । मेरा उद्धार करे ऐसे किसी वीर-का दर्शन कराइये, जिससे मेरे दु:खोंका नाश हो ।' यह मुनकर जगत्कर्ताने पुष्वीको धीरज दिया और कहा कि 'में यह काम ज़रधुरत्रको सौंप दूँगा और वही तेरा उदार करेगा ।'

"ब्राशी' अन्दका मूल अर्थ सस्क्रतके 'ऋषि' शब्दसे
 मिळता-ज्ञलता है। इन्हें इस सहर्षि कह सकते हैं।

इसके कुछ ही दिनों बाद ईरानके रए (रघ) नामक शहरमें राजवंशी कुदुम्बके एक सटगुणी और सुशिचित पुरुष पीठरशस्पके घर एक पुत्र पैदा हुआ। पीउरशस्प बहे बिहान और सदाचारी थे। उनका मन सदा ईश्वरभक्तिमें छगा रहता। उनकी पत्नी दोग्दों (हुग्धोवा) भी बन्हीं-जैसी थीं। पति-पत्नीमें प्रगाद प्रमाशा चौर उनका मन ईश्वर-सेवामें सदा छगा रहता था।

इस बालक पैदा होने के पूर्व ही अध्याचारी बादशाह और सरदारों को अशुभ शकुन होने लगे। उन्हें मालूम हो गया कि पोउक्शस्पका बालक हमारे नाशके लिये ही जन्मेगा । इसिक्ये वे पहलेसे ही उसके विनाशकी युक्तियाँ सोचने लगे। इस बातकी सूचना मिलते ही पोउक्शस्पने तुरन्त ही अपनी गर्भवती पृक्षीको उसके नेहर रुप शहरमें भेज दिया। गर्भस्य बालकका तंज इतना प्रभावशास्त्री था कि वह माताके उद्दर्से ही दीखता था। उधीं-ज्यों जन्म-समय निकट आता गया, त्यों-ही-त्यों माता दोग्दोका शरीर अधिक तेजस्वो और प्रकाशमय होता गया।

जन्मके समय बाळकके मुखपर हँसी छिटक रही थी, मानो वह दिन्यधामसे अनन्त आनन्दको अपने साथ ही काया हो। पोउक्तम्पने उसका नाम न्पितम रक्खा। कारण, इस नामके एक बड़े बीर पुरुष उनके कुटुम्बर्मे हो चुके थे। बाल्यावस्थामें इस बाळकके नाशके किये दुहोंने बहुत प्रयक्ष किया, परन्तु 'आको राजे साह्यों माह

मके नहिं कोय' इसके अनुसार उसका कोई एक बाल भी बाँका न कर सका । कहा जाता है कि एक बार इस बालक-को जलती हुई आगर्मे डाल दिया गया था परन्तु अग्नि स्वयं बुझ गयी । एक बार इसको बाघोंके ऋगडमें फेंक दिया गया, परन्तु उन हिंसक पशुओंके जबहे ही जकड़ गये। एक बार इसका घोड़ोंकी टापोंस रौंदे जानेके लिये घोड़ोंके समृहमें रख दिया गया परन्तु एक बहा सफेर घोड़ा उसके उपर खड़ा हा गया और बालकको अपने पैरोंके बीचमें लेकर उसे बचा लिया । स्पितमकी उम्र ज्यां-ज्यों बदती गयी, स्यों-ही-स्यों पोउरुशस्पका हर्प भी बदता गया । उनको अपने इस बालकमें अभावी पैगम्बरके चिह्न स्पष्ट दिखायी देने छग । इसिकिये उसकी पढ़ानेका भार उन्होंने अपने ही उपर ले लिया। बालकको ईश्वर-भक्तिकी ओर छगानेवाले उसके पिता ही थे। उस समय ईरानी पन्द्रह वर्षकी उम्रमें युवक समभं जाकर गृहस्थाश्रमी बन जाते थे। परन्तु स्पितमने इसी उम्रमें बनकी राह छी। वह मनुष्यमात्रकी सेवाके उद्देश्यमे संसार, घर-शार, कुटुम्ब-वैभव सबको छोइकर एकान्त बनवासी हो शान्त मनसे अपने हृद्यको ईश्वरमें छगा देनेका प्रयत करने क्रो । इस महाभारत-तपश्चर्यामें उन्होंने कगभग पन्द्रह वर्ष बिसाये।

ईश्वरका कोई संवक जब मनुष्य-जातिके उदारके किये तप करता है, तब दुष्ट शक्तियाँ उतने ही ज़ोरके साथ उसका तप भंग करनेकी चंष्टा किया करनी हैं। जिल-प्रकार भगवान बुद्धकी नपस्थाकी रोकनेके छिये असुर मार अपनी सारी सेना लेकर पहुँचा था, जिसप्रकार ईसाको ललचानेके लिये शैतानने उनको सारे पृथ्वीके साम्राज्यका होभ दिखाया था, उसी प्रकार नियतमकी तपस्याके समय भी दृष्ट-शक्तियोंके सरदार अहेरेमन ने उनपर इसला किया। अनेक प्रकारके लालच और भय दिखलाये. कहा कि 'सारी पृथ्वीका साम्राज्य ले छे, ईश्वरमें क्या रक्खा है' परन्त रहनिश्चयी न तो लोममें आये और न भयभीत हुए । उन्होंने अहेरेमन से स्पष्ट कह दिया कि 'बाहे सेरे प्रास निकल जायें, शरीरकी हड्डियाँ अलग-अलग होकर गिर पर्ने, पर मैं ईश्वरकी धाराधना ( माइव्यक्षी ) कभी नहीं छोड़ गा ।' यह उत्तर सुनकर दुष्ट अहेरेमन निराश होकर अपने स्थान-गाद प्रहंकारमें

\* रिपतम अपने भाई-वहनोंमें सबके 'विकरे' वे ।

भग गया । अब रिवतम सिद्धि प्राप्तकर अपनी तपश्चर्या पूरी कर ज्रथुरत्र-नामसे प्रकट हुए । ज्रथुइत्रका अर्थ सुनहरी (ज्रथ=हरित ) रोशनी (उरत्रक्ष) वाला होता है। उनके अन्दरमे ईरवरका प्रकाश पद-पद्पर निकल्ता था, इसल्ये उनको यह नाम प्राप्त हुआ।

सम्पूर्ण ज्ञान और परम ज्ञान्ति प्राप्तकर अब वह अपने कर्तम्य-पालनके किये पूर्णत्या तैयार हो गये और वनवास छोड़कर वापिस पुनः घर आ गये। इस समय उनकी अवस्था अनुमान तीस वर्षकी थी। जवानीका पुरा जोश था, हृदयमें साहस था और थी ईश्वरमें अडिग श्रद्धा। घर लीटते ही उन्होंने अपना सन्देश सुनाना श्रुरू कर दिया। सन्देश कुछ नया तो था नहीं, वही सनातन सन्य, वही सिद्धानन्दस्वरूप ईश्वरकी आराधना और वही मानव-सेवा, जिसका सब देशोंमें, सभी कालमें अनेकों महा गुरुऑद्वारा समय-समयपर उपदेश दिया जा चुका है। इस सनातन सरयको बीच-बीचमें छोग भूल जाते हैं, इसीमें बारम्यार देश-कालके श्रनुसार शब्दोंमें उसे कहना पदता है।

अशो जरधुरत्रका सन्देश सबसे पहुछे माननेवाछे उनके चचरे भाई अर्ध्योमाह थे। इस पहले शिष्यने जीवनपर्यन्त उनके साथ रहकर उनकी अनेकी सेवाएँ की । पंगम्बरको छड़ं समयपर उन्साहित करनेवाले, उनके संक्टोंमें हिम्सा बँटानेवाले, उनकी आशा घार निराशाके भागीदार बहुत वर्षीतक केवल यह माध्यामाह ही । संसारने आरम्भमें इस नये पंगम्बरकी कोई कब नहीं की । उनमें ईश्वरी शक्ति थी परन्तु दुनियों की आँखों-पर उस शक्तिकी कोई स्पष्ट झलक नहीं पड़ी। धर्म-संस्थापकके सम्बन्धमें प्रायः ऐसा ही हथा करता है। उनका पहला मन्देश प्रहण् करनेवाचे प्रायः साधारण मनुष्य ही हुआ करते हैं। आगे चलकर जब अधिकार-सम्पन्न और संसारकी नजरमें बढ़े-यहे आदमी उनकी सहायता करते हैं तभी उस धर्मका प्रसार होता है। इसी प्रकार ज्रथुइय भी वर्षीतक फिरते रहे, परन्तु किसीने उनका पक्ष नहीं लिया। उनकी बड़ी इच्छा थी कि स्बदेश (पश्चिम ईरान ) में ही उनका कार्य सफड़ हो परन्तु ऐसा नहीं हुआ और अन्तमें ठेठ पूर्व बल्ला

ं उप् धातुमे "उर्घ्न" यनता है। इस् धातुका अर्थ है 'प्रकाश करना' संस्कृतमें उथ्य कार्दि शब्द इसी धातुमे बनते हैं। ( बस्पी, Bactria ) के बादशाह धीरताम्य (गुश्तास्य) ने उनका स्वागतकर सन्देश स्वीकार किया । बीश्तास्पके साथ ही उसके दो प्रसिद्ध वजीर जामास्य और फपओश्त्र भी जरशुश्त्रके शिष्य बन गये ।

इसके बाद नये जर्थोइती-धर्मका विसार वहे बेगसे होने कगा। इसनेपर भी धर्मके किये धीइतास्पको कई बार बही कठिनाइयाँ झेळनी पर्दी। अन्तमें सस्यकी जय हुई, तुष्टोंका पराजय हुआ और एक बार फिर पृथ्वीमाता-परने पापका भार घटकर शान्ति और सस्यका राज्य स्वापित हुआ। अशो जरथुइत्र स्वयं इस विजयको देख सके और अपना कार्य मळीभाँति प्राकर सम्बी उसमें आपने दहरवाग किया।

ज्रस्थुइश्रके काछ-निर्णयका भार विद्वानीपर छोदकर इम यहाँ यही देखना चाहते हैं कि इन महागुरुने मनुष्यको मुक्तिका कीन-सा मार्ग वतकाया और इनके भानेसे पहुळे वहाँ किस धर्मका श्रवार या ?

प्राचीन काटमें एक प्रजा अपनेको आर्य कहती थी। उसको इस नामका वहा अभिमान था। अनार्य नाम नीच-सं-नीच गिना जाता था। यह आर्य प्रजा मण्य प्रियामें खासकर पामीरके पहाड़ोंमें बसती थी और एक ही धर्मका पालन करती थी तथा एक ही भाषा बोलती थी। इस प्रजाके लोग ईश्वर-रचित दिख्य तस्वोंकी —स्यं, अगिन, चग्द्र, वायु, जल आदिकी आराधना करने और उन देचताओं की प्रशंसाके स्ताप्त बनाते तथा गात। तथापि उन्हें इस बातका मलीमोंति ज्ञान था कि ईश्वर एक है। वे उस ईश्वरको 'अहुर' के नाममे पुकारतं । वे इस बातको भी जानते थे कि सद एक ही है।

एकं सद्विषा बहुधा बद्दन्ति अस्नि यमं मातश्विबानमाहुः॥

(सत्य एक ही है, विद्वान् उसे नाना प्रकारसे कहने हैं, उसे अग्नि, यम अथवा वायु कहते हैं।) उपनिषदोंमें 'एकसेवाद्वितीयम्' आदि शब्द बार-बार आते हैं।

उन लोगोंके भाव और आदर्श बहुत उच्च थे। वे अपना जीवन सादगीसे बिताते थे परन्तु ईकर-भक्तिमें विदोष मन रखते थे। इनके जीवनका मुख्य आदर्श वेदके

वेदके पक मन्त्रमें 'अञ्चरः (पता नः' (अञ्चर इमारा (पता))
 में शुक्र वक्षणंक किये आते हैं।

'ऋत' शब्दमें समाया हुआ है। यही शब्द अवस्तामें 'अव' के क्यमे मिकता है, जिसका अर्थ विष्कुल 'ऋत' जैसा ही होता है। परवर्ती काकमें हिन्तू-शाओंने धर्म शब्दका जो अर्थ किया है, वौद्धोंने खिसको 'धम्म', मुसक्मानोंने इस्काम, ईसाने Righteousness कहा है, यह करत या अव भी वही है।

इसके सिवा डन खोगों में उस समय भी तीन मुख्य वर्ण माझण, अन्तिय और बंदय ( अवस्तामें—आश्रव, स्थएन्तार और वास्त्रय ) माने जात थे और उनका उपनयन-संस्कार होता तभी वे द्विज (दुवारा जन्मे हुए ) कहलांत थे। पारसियों में इस संस्कारको 'नवजोत' ( नया जन्म ) आज भी कहतं हैं। यह नया जन्म अर्थात् धर्म-संघमें जन्म प्राचीन कालमें की और पुरुष दोनोंका ही होता था। आज भी हिन्दू उस समय जनेऊ और मेखला धारण करते हैं तथा सिरपर शिखा रखते हैं एवं पारसी सुदरेह और इस्ती धारण करते हैं तथा सिरपर टोपी रकाते हैं।

इस आद्यांको माननेवाछी और इस सनातन-धर्मका पाछन करनेवाछी यह आर्थ-प्रजा सिव्योंतक एक ही बनी रही। फिर पता नहीं क्यों उसके दो भाग हो गये। शायद कोई धार्मिक मतभेव रहा होगा। इससे कितने ही शब्दोंके अर्थ तो एक दूसरेंगे सर्वथा विपरीत हो गये। हिन्दुओंने अस्तुर (अहुर) शब्दका अर्थ उख्टा किया तो इसके जवावर्मे ईरानियोंने देख (दएख) शब्दका अर्थ उख्टा किया तो इसके जवावर्मे ईरानियोंने देख (दएख) शब्दका अर्थ 'तुरी शक्ति धारण करनेवाका' अर्थात राक्षस कर दिया। इसी तरह अन्य कितनं ही देवताओंका सक्स्प भी पख्ट गया। ईरानियोंमें इन्द्र, नासन्य, विधाना इत्यादि कितप्य देवता वब दानव माने गये, फिर भी सीम (हओम), स्वर्-अथवा सूर्य (इरेक्षपत, खुरशीद). मास् (चन्द्रमा—माओइन्ह) मित्र (मिध्र, मेहेर), यम, (यम) आदिके सक्स्प वही बने रहे। इसी प्रकार इपनयन, वर्णभेद आदिको भी दोनों भागींन बनाये रक्खा।

परन्तु समयके प्रवाहके साथ ही ईरानमें एक ईश्वरकी आराजना धीरे-चीरे कम होती गयी, ईश्वर ( अहुर ) की सर्वश्रेष्ठताको भूळकर लोग अधिकांशमें दूमरे देवताझांका प्रजन करने करें। इसीके साथ पुरातन 'अव' का मार्ग ( अपहे पन्ताओं — ऋतस्य पन्धाः ) भी विश्मृत हो गया। चर्म हूमने कमा, अरवाचारियोंका जोर वह गया

और सरपुरुषीयर बु:स पड़ने छो। ऐसे ही समय जगव्से महान् गुरु अवतरित होकर प्रजाको विस्मृत मार्ग पुक बार पुनः दिसाया करते हैं ( देखिये गीता ४। ७। ८)। अतएव ईरानी प्रजाके ढदारके छिये, उन्हें फिर एक बार ईश्वर (अहुरमञ्जद ) की मिक्त सिख्छानेके छिये, फिर अपके मार्गपर चळानेके क्रिये महागुरु जाशुरस्रने जन्म भारण किया । उनका उपदेश प्रायः उन्हींके शब्दोंमें, हुमारे बीभाग्यसे माज भी सुरक्षित है। समयके प्रवाहमें पदकर ईरानी आर्य-प्रजाको दो बार भारी पराजयका सामना करना पड़ा । पड़की बार ईस्वी सन्के ३३१ वर्ष पूर्व युनामी सिकन्दर ( Alexander ) के हाथों और इसरी बार ई॰ सन् ६५९ में अरबोदारा इन दोनों विद्ववीमें असळी जुरघोइनी-धर्मके प्रन्थींका नाश किया गया। सो भी ईश्वर-कृपाये कुछ साहित्य दत्तुरों ( धर्म-गुरुओं ) के कण्डस्य होनेके कारण यच ही गया । उसमें यज्ञ-क्रियाके मुक-मन्त्र भी हैं। उनके संग्रहको यस्त्र ( यज्ञ ) अथवा ईजरुन कहा जाता है। इसके यहत्तर मन्त्रोंमें≉ ज्रश्युरत्र पैगम्बरका उपदेश भी शामिक है। इसे गाथा कइते हैं। और ये सब मिककर पाँच हैं। अहुनवहति ( हा २८-३४), ऊर्तवहति (इ। ४३-४६), स्पेन्त-मह्न्यू (हा ४७-५०), बोहु-क्षय (हा ५१) और घहिरती-इश्ति (इ। १६)। इन पाँचों में (सासकर गाया बहुन-बहति ) में भशी जरधुरत्रका सन्देश है।

इनके उपदेशोंके तीन माग हो सकते हैं—(१) ईश्वर-आराधना, (२) सत्-असत्का भेद और (३) जीवन किसप्रकार विताना चाहिये इसका उपदेश।

ईश्वर एक है, वह सर्वोपित है और वही चराचर जगत्का दरपद्म करनेवाला है, यह शिक्षा ज्रथुइश्रने फिरसे ताबा कर दी। वह दादार (स्रष्टा) अहुरमजदके सिवा और कोई नहीं है। सारी स्रष्टि उसीमेंसे निकल्ती है, और उसीमें लय हो जाती है। यह उनका सन्देश था। अहुरमजदके सिवा और किसीकी आराधना नहीं करना, यह उनका फ्रमान है। अहुरमजद निराकार होनेसे बनकी उपासना एक ही प्रकारसे की जा सकती है। वह आराधना यह है कि उनके जो बहे-वहं खास गुण हैं बनका स्मरण और मनन करना । ज्रायुक्ति मगवान्के ऐसे छः मुख्य गुण बतकाये हैं । (१) अप, (२) बोहु-मनो, (१) श्रय्य-वर्ष्य. (४) स्पेन्त-आमहित, (१) हऊवर्तात् और (६) अमृततात् । पीछेसे इन्हीं गुणिको 'देवता' अथवा फरिश्ता बना दिया गया है । और धै अमेपा-स्पेन्ता ॥ (अमशास्पंद) के नामसे प्रसिद्ध हैं।

क्षप ( ऋत )-ईश्वरका यह गुया प्राचीन काछसे ही प्रसिद्ध है। विश्वमें जो कुछ भी हो रहा है वह केवळ अचके कारण ही है। यही 'धर्मचक' भगवान् बुद्धने भी समझाया था। अपके ही कारण स्वयं अहरमजद ( ईश्वर ) अपने स्थानपर स्थित हैं। सारे संसारकी भित्ति अवपर ही निर्भर है। सृष्टि-रचनाके समय ईश्वरकी जो इच्छा थी, जिसके अनुसार यह सब उसने रचा, जो इस स्थावर-जंगमका हेतुरूप है वह अप ही है। दूसरी प्रकारमें देखें तो ईश्वरकी इस इच्छाके पूर्ण करनेमें, इंश्वरकी इस रचनामें सहायक होने-में हमें जो कुछ आचरण करना चाहिये, वह भी अप ही है। ईश्वरेच्छाका अनुसरणकर, इसके नियमीका पाजनकर, मृष्टिक्रममें सङ्घायक बनना यही अया है। अहरमजद इसी कारणसे अपने पद्पर विराजित हैं और मनुष्य भी यही प्रार्थना करते हैं कि 'सर्वोत्तम अपको लेकर सर्वश्रेष्ठ अपको केकर, (हे अहर!) हम तरा दर्शन करें, हम तरे पास पहुँचें और तेरे अन्दर समा आर्य ।'1

परन्तु इसप्रकारकी गृह फिलांसफीसे पूर्ण अथका रूप सर्वसाधारणकी समझमें नहीं आता। उनके लिये इसका स्मरण और मनन करना बहुत कठिन होता है। इसीलिये पैगावरने धर्मके चिद्धस्वरूप आतर्श (आत्राम् अप्रि) का स्वीकार किया और धातश्को अपका बाह्य स्वरूप माना। आतश्को इसप्रकार माननेके दो कारण है, एक तो यह कि आतश् जिस चन्नुका स्पर्श करता है उसको अपने जसा ही बना देता है और दूसरा यह कि अग्निकी रूपट सद् जगरको ही उठती है। इसी कारणये ज़रधोड़ित-योंको आतश्-परस्त (अग्नि-प्जक) माना जाता है और अप-बह्रिश्त (अर्थिदेश ) आतश्के फरिइता कहलाते हैं।

<sup>\*</sup> ये मन्त्र पारासियों में 'इह' के नामसे प्रसिद्ध हैं इन्हीं ७२ 'डा' के सारकस्वरूप इमारी कुस्ती ७२ कनके तारोंसे बनायी जाती है।

<sup>🝝</sup> इस नामका मधं पवित्र अमर ( शक्तियाँ , होता है।

<sup>🕇</sup> मुनलमान इसीको इस्लाम कहते हैं।

म अब बहिरत, अब स्थ्यत, दरेसाम ब्ला, पद्दरि ब्ला अन्याम, हमेम ब्ला हरूम।—होश्रालाम।

बोहु-मनी-( भला मन ) यह ईश्वरका दूसरा गुण है। ईश्वरका मन भछा ही होता है। उसकी उत्पन्न की हुई सब चीजें भी भली ही होती हैं। मनुष्यको अपके मार्गपर जानेमें वोह-मनो (बहमन) फरिश्ता मदद करता है। संकटके समय केवल यही हमारी रचा कर सकता है। भले मनका एक स्वरूप प्रेम है और वह प्रेम सिर्फ मनुष्या-के प्रति ही नहीं, समन्त जीवोंकी और उसकी धारा बहुनी चाहिये। इसी कारण बोहु-मनी (बहुमन) अमशास्पंद गौ-पशुओंका रखवाल गोपाल माना जाता है। गाय-पश्चाओंका पालन कर नेसे, उनकी भरपेट चारा-पानी देनेसे, उनकी हिंसक प्राणियोंसे रक्षा करनेसे हमें बहमनका आशीर्वोद प्राप्त होता है। आज भी पारसी मांसाहारी होनेपर भी हर महीतेकी दुसरी तारीख (बहमन रोज) को सांस नहीं खाने और कुछ छोग तो बहसन ( ११ वें ) महीनेके तीसों दिन मांसका त्याग करते हैं। बहमनके आशोर्वादमे मन्द्यका मन शह होता है और उसे अपका मागं भलीभाँति समने लगता है तथा उसके ज्ञानकी दृद्धि होती है।

श्रथ्य-सर्य – (शहरवर्) यह ईश्वरके प्रभुत्वका सूचक है। ईश्वर विश्वके प्रभु हैं, स्वपर एकचक-सत्ता-धारी श्रद्धितीय स्वामी हैं। शहरवर अमसाम्पंद ईश्वरकी अपार, अनन्त शिक्तका स्मारक हैं। वह शक्ति जिस समुख्यपर उत्तरती हैं वह मनुष्य कार्यदक्ष हो जाना है, ईश्वरका साधी वन जाना है। और लोक-कल्याणके कार्य करनेमें समर्थ हो जाना है। शहरवर हमारे हस स्थूल भुवनमें धानु और धनके सरदार (स्वामी) हैं। क्योंकि इस निम्न संसारमें यही वस्तुएँ शिक्तका स्वरूप मानी जाती हैं।

स्पेन्त-आर्मइति—( अप्यानदारमद् ) का मूछ अर्थ पित्र सहबुद्धि होता है। अयह धर्मपर प्किन्छ अद्धा धौर अहुर (ईसर) के प्रति चनस्य भित्तभाव प्रदर्शित करती है। धर्मकी अधिष्ठात्री यही अमशास्पंद मानी जाती है। प्रत्येक जरथोइती नवजीत होनेपर इसीकी शरणमें जाता है। यही अमशास्पंद धरतीमाता इमारा भार वहन करने-वाछी पृथ्वीपर अधिकार रखती है। जब कोई जरथोइती देहत्याग करता है तब वह इसी स्पेन्त-आर्मइति की गोदमें जाकर सोता है छ ।

हऊवर्रात्—( खोरदाद ) यह अहुरमजदकी सम्पूर्ण-ताका स्वक है। ईश्वर सब प्रकारसे पूर्ण है और उसकी सम्पूर्णताको प्राप्त करनेके लिये प्रत्येक जीव प्रयक्षवान् है। यह अमशास्पंद जलकी अधिकारिणी है। इसके साथ अस्ट्रतात् (अमरदाद ) अमशास्पंदका नाम सदा युक्त किया जाता है। अमरदाद ईश्वरका अमरत्य दर्शाता है और मनुष्यको मृत्युभयमे दूर करता है। यह अमशास्पंद वनस्पतिके साथ सम्बन्धित है।

इन छः अमशान्पंद और सातवें अहुरमजद अर्थात् इसप्रकारके पद्गुण-सम्पन्न ईश्वरकी आराधना करना अशो जरशुक्त्रने ईरानी प्रजाको सिखाया और आतश् (अग्नि) का अपने धर्मका चिद्वरूप मानकर, उसे परम पवित्र तस्व समझकर विस्की रक्षा करनेकी ईरानी प्रजा-को आजा दी।

इन छः अमशास्पंद्रिक अतिरिक्त ज्रशुक्त्रने एक और भी शक्तिका वर्णन किया है और अमशास्पंद्रीकी भौति उसको भी देवी स्थान देकर मानो देवताकी ही उपमा दी है। वह स्राओप (सरोश) यजद (फिरिइता) दे हैं। स्प्रशोप शास्त्र खु (श्रु) धानुसे बना है, जिसका अर्थ प्रायः संस्कृत-के 'शुश्र्षा' जैसा ही होता है। मनुष्यमें यह सर्वोत्तम गुण माना जाता है। ईश्वरकी भक्ति, उसके नियमों में सदिग श्रद्धा और उसकी शुश्र्षा (सेवा)—सरोश इन सर्वका सूचक है। गाथामें यजदों में सिर्फ इसीका ही नाम मिलता है। मनुष्यको जब यह प्राप्त होता है तभी वह मुक्तिक मार्गपर आक्ष्य हो सकता है। एक स्थानपर

<sup>♣</sup> इन छः अमशास्पर्दोमें पहले तीन नर-जाति-सूचक और इसरे तीन नारं-जातिके हैं। ज़रथोदती-धर्ममें स्थं-पुरुषका ज़रा भो मेद नहीं है, उसका यह भी पक प्रमाण है।

मृत अरीरको दरवमपर चदानेक बाद बहापर उपस्थित सब लोग 'स्पेन्त-आर्मबंति' को नसस्कार करेक मन्त्रोखारण करते हैं।

<sup>्</sup>रै इसी कारण पारसी मृत देहको जलाने नहीं, क्योंकि मुरेंके स्वश्ने भातरा ध्रपित हो जाता है, इस शबको भूमिमे नहीं गाड़ा जाता और जलमें मी नहीं फेका जा सकता। दरमा वॉधकर उसमें शबको खुला रख देते हैं। वड़ा पक्षा उसका भक्षण कर जाते हैं। हड्डियाँ स्वंके तापसे माफ होकर अन्तमे धूल बनकर दस्माके अन्दरंक कुँएमें गिर पड़ती है।

<sup>‡</sup> यजद अर्थात् पृजनीय (यज् धातुसे)। यजदींका स्थान भमशास्पदसे इन्छ नीचा है।

ज़रधुइन स्वयं प्रार्जना करते हैं कि 'हे मजरा ! त् जिसको चाइता है उसके पास सरोग्न, बहमन (भलामन) के साथ मिलकर जाता है %। अर्थात तेरी कृपा होती है तभी मनुष्यमें तेरी सेवा करनेकी इच्छा उत्पन्न होती है और उसका मन भला वन जाता है।

गाथामें अहरमजदके अतिरिक्त इन सातों ( छः अमशास्पंत और एक सरोश ) के नाम मिलते हैं, परन्त अगले देवसाओं में ने किसीका नाम नहीं मिलता। इससे यही सार निकलता है कि जरथुइन्नने अहरकी और उनके छ: मुल्य गुर्जोकी ही स्मृति की है एवं मन्त्र्यजातिके लिये सरोश ( शुश्रचा ) की आवश्यकता दिखलायी है । गाथाके इन नामोंको उनके अमली अर्थमें लेनेसे खेखका अर्थ म्पष्ट समझमें था जाता है। तो भी कई जगह इन गुणोंको 'आलंकारिकरीति' से (Allegorically) फरिइना साना गया है । गाधामें सबसे महान उपदेश सदसद्भी उरपत्ति-विषयक है। इस उपदेशमें जरथोइती-धर्मकी गृद फिलॉसफी समायी हुई है। गाथामें यह शिक्षा म्पष्ट शहरोंमें दी गयी है कि मृष्टिके प्रारम्भमें अहरमजद्ने दो देवी शक्तियाँ-को (मइन्य-मिनो) उत्पन्न किया। ये होनों शक्तियाँ सदा ही एक इसरेकी विरोधिनी हैं। अब ये हो शक्तियाँ मिलीं, तब इन्होंने सृष्टिका कार्य सफल करनेके लिये, प्रथम जीयन और अ-जीयनको उत्पन्न किया । | इन दोर्से मीनोंके नाम स्पेत्नो-महत्य (म्पेनामीनो) अर्थान 'पवित्र शक्ति' और अंग्री-महत्यु ( घहेरेमन ) चर्चात् 'बरी शक्ति' है। इन दोनों शक्तियोंके मिलनेसे डी सृष्टिकी उत्पक्ति हो सकती है। वस्तृतः यह वृशी शक्ति भी ईसर-का डी एक इस्प है। अगर यह न हो तो इस अलेको (पवित्रको) पहचान ही न सकें। जिसप्रकार हिन्द-सांक्यवाद्में प्रकृति और पुरुष साथ मिलकर सृष्टि रचने हैं वैसे ही खंडो-सइन्यु और स्पेन्तो-सइन्यु दोनॉने मिलकर यह सब उरपक्त किया है। परन्तु अन्तर्में तो शंग्रो-महत्त्वकी ही हार है। इसारा आरमा इस स्थूल लोकमें उतर आया, इसलिये इतने ही अंशमें हम खंद्रो-महत्युके वशमें हो गये। परन्तु हमारे अन्दर देवी ग्रंश भी है। स्पेन्तो-सङ्ख् भी इसको उत्पन्न करनेमें सङ्ग्यना करता है और हमारा कर्सब्य है कि घीरे-घीरे हमारे अन्दर

स्पेन्तो-मङ्ज्युका विकास होकर अन्तमें वह पूर्णक्रपसे प्रकट हो जाय।

एक दक्षिते चंद्री-सङ्ग्यु आभासमात्र (मायाक्य) है। वह सिर्फ अ-जीवन ही पेता करता है। वह केवक अभावरूप (Negation) है तो भी इसकी वह सत्य-सा भासता है। इस अज्ञान-अन्धकारके सिटते ही न्पेन्ती-मह्न्युका तेज पूर्णरूपमे झिलमळाने खगता है। जैसे तेजके साथ छाया भी होती है, वैसे ही न्पेन्तो-महन्युके साथ अंग्री-महन्यु भी रहता है। जवतक हमकोग छायामें रहते हैं तवतक तेजको नहीं देख सकते और अन्धकारमें गोता खाते रहते हैं, परन्तु यह याद रहे कि छाया स्वयं कोई स्वतन्त्र स्थित नहीं है।

इस गहरी फिलॉसफीके कारण जुरधोक्ती-धर्मको अनेकों यूरोपियन विद्वान एक प्रकारका दैतवाद (Dualism) कहते हैं, परन्तु वे इस मृल तस्वको भूल जाते हैं कि इन युगल शिक्तयोंको उत्पन्न करनेवाला अहुरमजद ता एक और अदिनीय ही है। फिर जुरधोक्ती-धर्म हुद् 'अदैतवाद' नहीं तो क्या है?

यहाँ तक तो विदानों के कामकी फिलॉसफीका वर्णन हुआ। साधारण मनुष्य तो हन सारी वानों में केवल है भराराधना ही समझ सकता है और ईश्वरके छः गुणों की स्नृति करने-करने उनको फरिइताकी उपमा दे देता है। अंग्रो-महन्यु भयानक है, उसमे दूर रहना चाहिये, यें विचारकर बालक ज्यों अध्यकारमे हरता है रखें ही वह उसमे दूर भागता है। अगो ज्रष्णुद्मके धर्ममें यदि केवल हतनी ही बात होनी तो उस धर्मका हतना अधिक प्रचार नहीं हो सकता था। इस धर्मका खास रहम्य तो उनका बतलाया हुआ जीवन बितानेका मार्ग है और इसी कारण हजारों वर्ष बीत जानेपर भी आज लाखों आदमी भिक्त और ग्रेमके साथ उनके पवित्र नामका सारण कर रहे हैं।

घर्ममें तीन प्रकारके मार्ग हो सकते हैं; — ज्ञान-सार्ग, मिक्त-सार्ग और कर्ममार्ग । दूसरे शब्दों में ईखरको तीन प्रकारमे पहचाना जा सकता है — ज्ञानसे, भिक्तमे अथवा कर्मोंसे । अवश्य ही जो महारमाग्या ईखरके साथ एकत्वको प्राप्त हो गये हैं, जो भिक्त प्राप्त कर नृके हैं, इनमें तीनों शक्तियोंका एक ही साथ पूर्ण विकास देखा जाता है । परन्तु साधारय मनुष्योंके छिये अपनेमें जिस शक्तिकी अधिकता हो, इसीके अनुकूछ मार्ग प्रहण करना चाहिये।

 <sup>&#</sup>x27;कम् ना मञ्दा' यह मन्त्र दिनमें अनेक शर पढ़ा जाना है।
 † गाथा अञ्चनवहति ।

निसप्तकार किसी एक सनुष्यके िय समुक मार्ग विशेष उपयोगी सिद्ध होता है उसी प्रकार एक प्रजाके जीवनमें भी अमुक शक्ति अधिकांशमें प्रकट होती है और तब यह प्रजा उस अपने अनुकूल मार्गको स्वीकार करके ही विजयिनी होती है। हरानी प्रजा कर्मशील थी और इसीलिये ज्रस्तुक्त्रके धर्ममें कर्ममार्गपर विशेष जोर दिया गया। आज भी पारसी-जाति उसी मार्गपर चल रही है।

अवस्तामें कड़ा गया है कि जब अहरमजबने सृष्टिकी रचना की तब उसने 'अहन-खार्य' कलामका उचारण किया । जब अंग्री-महत्यु ज्रथुइयको मारने आया, तब उन्होंने उच्च स्वरमे यह मन्त्र पड़ा, जिसमे हरकर अंग्रो-महत्यु वहाँसे भाग गया और उसके साधी अन्यान्य 'दएव' गण भी अन्धकारमें जा छिपे। यह 'अहन-दहर्य' मन्त्र जरयोइती-धर्ममें सर्वश्रेष्ठ माना जाता है । इस मन्त्रके लिये यह कहा गया है कि अहनेम वहरीम तन्म पाइनि (अहन-वर्ष्य शरीरकी रक्षा करता है)। एक दमरे म्यल-पर लिखा है कि जो इस कलामको भलीभाँति समझकर स्पष्ट रीतिये उचित म्बर और रागके सहित इसे गाना है उसको शेप पूरे अवनाके पाठका पुण्य होता है। सारांश यह कि इस कलामका रहस्य यहत ही गम्भीर साता जाता है । जरथोइनी-धर्ममें यह मन्त्र सबसे पवित्र और पावनकर्ना समझा जाता है। इसका एक यही कारण हो सकता है कि इसमें जरथोइती-धर्मका वामविक तस्व समाया है। और इसी समझको ज़रथुरत्रका पैगाम या सन्देश समझा जा सकता है। साधारण मन्त्यकी दृष्टिये भी हम इस कलामको समझें तो इमें सहज ही पना लग जायगा कि आजतक पारसी इस पुरातन-धर्मको क्यों पकड़े इए हैं ?

इस कलासका अर्थक निज्ञलिखित है—

'यथा अह खडर्यो अथा रतुश् अपान्-चिन् हचाः चडर्हेउश् दज्दा मनङ्हो प्यश्रोधननाम् अङ्हेउश मज्दारः क्षश्रे म-चा अहुराउ आ यिम् द्रिगुज्यो ददत् धास्तारेम् ।

अर्थ जैसे एक अहु (संसारका स्वामी) सर्वोत्तम (सबसे अधिक शक्ति और प्रभावशाली)(इस स्यूल लोकपर) होता है उसी प्रकार एक रतु (महारमा ऋषि)

 इस मन्त्रके कम-से-कम २५ अनुवाद अकग-अलग हो चुके हैं। यह अमुबाद तो में अपनी ज्ञांकिके अनुसार कररहा हूं। (अपने ) अप (सस्य ) (केवल ) के कारण (सब सुवनी-में सर्वोत्तम है )।

बह्रमन अमशान्यंदकी मेट उनके लिये है जो सृष्टिके स्वामी (अहरमजद) के लिये कार्य कर रहे हैं!

अहुरकी शक्ति उस मनुष्यको प्राप्त होती है जो महायार्थियोंको (योग्य पात्रोंको ) सहायता देता है।

सन्त्रमें तीन पंक्तियाँ हैं, तीनोंका पृथक्-पृथक् अर्थ दिखाया गया है। पहली पंक्तिमें अह और गत्की महत्ता-की समानता की गयी है। अह अर्थाद संसारका स्वामी, सारी पृथ्वीपर जिसकी दुड़ाई फिरती हो ऐसा बादशाह। और रतु अर्थात् महाज्ञानी धर्मोपदेशक ऋषि । अहु चाहे जितना बढ़ा हो परम्तु रामु का स्थान उसकी अपेक्षा कहीं ऊँचा है। अह तो केवल अपने देशमें ही पृजित होता है परन्तु रत् तो सारे भूमण्डलमें ही नहीं, स्वर्ग-लोक्सें भी उच्च स्थानपर विराजता है। किस कारणसे ! अपने अवकी शनि के कारणमें । जो महारमा अधर्मे स्थित मृष्टिके रहस्यको समझ लेते हैं वे अपने ज्ञान-बलपे प्राप्त तपोबलके द्वारा उच्च स्थान प्राप्त करते हैं। जिसप्रकार आयावर्नमें और इसी प्रकार ईरानमें भी धर्मगुरु (आश्रव) का स्थान राजामे ऊँचा गिना जाता था । अवस्तामें देशके स्वामीकी अपेक्षा 'दम्त्रान दम्त्र' का दर्जा ऊँचा साना गया है। इसमें उनका ब्रह्मवर्चस-देवीनेज ही कारण है। जिसने अब प्राप्त किया उसीको यह तेज भी मिलता है। और नभी उसका प्रभाव 'देशके पति' से भी अधिक होता है।

इसके बाद पह बतलाया गया है कि अबके मार्गपर चलनेवाने मनुष्यको क्या करना चाहिये ? वह मनुष्य 'सृष्टिके स्वामीके लिये कार्य करना रहे।' अवका मार्ग ही अहुरका (ईश्वरका) नियम है और उम पथपर चलना ही अहुरमजदके सृष्टिकममें सहायता पहुँचाना है। ऐसा मनुष्य जो कुछ करना है वह सब ईश्वरको ही अर्पण १० करना है। उसके हायमे जो कुछ भी कार्य होता है, सब सृष्टिके स्वामीके लिये ही होता है। भगवद्र्पित कर्मों में पापको स्थान नहीं है क्योंकि ऐसा मनुष्य फलकी

स्वक्तराधि बद्धश्रामि वज्जुद्दापि ददासि यत्।
 यत्तपस्यसि कौन्तेय तत्कुरुषं मदर्पणम् ॥
 (गौद्धा ६। २७)

आशा ही नहीं करता। वह सदा-सर्वदा ईश्वरमें निमप्त रहकर निष्काम कर्म करता रहता है।

इसका फल क्या होगा? 'बहमन अमशास्पंदकी प्राप्ति।' बहमन अमशास्पंद अर्थात् 'मला मन' और उसकी प्राप्ति अर्थात् मनका सुद्ध हो जाना — निर्मल हो जाना । इससे हमारे मनका सारा पापरूपी कीच्छ युलकर मन स्वच्छ हो जायगा और जिसमकार स्वच्छ दर्पणपर सूर्यका प्रतिविग्न पहता है उसी प्रकार स्वच्छ मनपर ईश्वरका प्रतिविग्न चमक उठेगा। ऐसा मनुष्य ईश्वरकी इच्छाको स्पष्ट समझ सकता है, उसका मन निर्विकारी हो जाता है और उसमें सार-असार, सत-असत्का विवेक उरपन्न हो जाता है एवं उसमी अन्तह हि खुल जाती है।

अन्तिम पंक्तिमें जो यह कहा गया है कि 'योग्य पार्त्रो' की सहायता करनेमें उसे अहरकी शक्ति प्राप्त होता है। पात्रका अर्थ है जिसके पास किसी वस्तुका अभाव हो। ऐसे पात्रकी अभिरुधित वस्तु यदि इसारे पास हो तो हमें उसको अवश्य ही वह देनी चाहिये और उसके अभावको मिटाना चाहिये । जिनके पास ईश्वर-प्रदत्त बम्तुएँ होती हैं उनको चाहिये कि जिनके पास उन वस्तुओं की कमी हो उनको उनका हिम्मा दें । किमीके पास अपार धन है, कोई विशास ज्ञानसे सम्पन्न हैं, कोई शारीरिक बसमे पूर्ण हैं, किसीका धर्मवल अस्यन्त बढ़ा हुआ है। ऐसे लोग यदि ईश्वरने पाथी हुई इतनी दनको अपने ही पास रख छोबें नो उससे क्या लाभ हुआ ? एक जगह पढा हुआ जल सब जाता है, उसमें कीडे पद जाने हैं और एक म्थानपर इक्ट्ठी की हुई लाद दर्गन्य और बीमारियों फैछाती हैं। परन्तु वही जल और खाद यदि उचित स्थानीमें बाँट दी जाय तो उसमें अनाज पैटा होता है और प्रजाका अमित उपकार होता है। इसी प्रकार ईश्वरने इसलोगोंको जो कुछ भी दिया है, बटोरकर रावनेके लिये नहीं परन्तु योग्य पात्रीको देनेके लिये हैं।

इसलोगोंको एक जगह पड़े तालावके जलको तरह न बनकर बहुनी नदी बनना चाहिये। इसप्रकार दूसरोंको देनेसे इसारी शक्ति, धन, ज्ञान, बल अयवा धर्म बादि कभी घटने नहीं, उल्लेट बहुने हैं। ऐसे सनुपर्योको ईम्बर अधिकाधिक देता ही रहता है। इसीर वर्यो-वर्यो इसारी शक्ति बदती हैं। स्थों-ही-स्थों हमारे हारा सनुष्य-सेवा भी अधिक होती है।

एक ही शब्दमें ज्रियोइती-धर्मका सार निकाला जा सकता है, वह है—'परोपकार'। । सबा ज्रधोइती वही है जो अपने लिये कुछ भी नहीं माँगता और प्रत्येक कर्ममें दूसरोंकी भलाई देखता है। परोपकारका अर्थ है स्वार्थसे विपरोतता। यही अपके मार्गपर चलना है। इस महामन्त्रको प्रा समझकर जो स्पष्टरूपमे गाता है उसमे 'अंग्रो-महन्यु' हार जाता है। यह कहना क्या अतिशयोक विना जायगा?

ऐसा आदर्श-जीवन वितानेके लिये ईरानके महागुरुने समुख्य जातिके लिये तीन ही आदेश दिये थे—हुमत (सुवचार), हुरुत (सुवचार)और हु-वर्श्न (सुकर्म)। इन तीनोंमें सब धर्मोंके सब आदेश समाजात हैं। मनसा, वाचा. कर्मणा कभी ऐसा कोई दगर्य न करना जिससे दूसरेको पीड़ा पहुँचे। इन तीनोंमें प्रथम स्थान सुविचारका है, धर्ममें, अपके मार्गपर जानेमें (निवृत्ति-मार्गमें) विचार ही सर्वोपिर है। मनसे कुकर्म करनेवाला पापी ही माना आता है। इस मार्गमें पहली कुद्धि मनकी ही है। सीर एक ज्रश्योदनीमें जबतक हुम्य न हो नयतक वह एक पर भी आगे नहीं बड़ा सकता।

हुस्तका अर्थ जरशुद्यते मनु भगवान्के समान ही किया है है। सस्य बोलो, मीठे बोलो, कभी मशुर भी बोलो, परन्तु असस्य भाषण न करो । असलो ईरानी मारे जगत्में सस्यवादी माने जाते है। बीक लोग जब आपसमें लहते तो न्याय करानेके लिये ईरानके शाहन्शाहके समीप आते है । वर्षीकि जनको ईरानी साथ वचनपर पूरा विश्वास था। हु-वहर्त है उपर्युक्त कर्म-मार्ग । जबनक ईरानमें

जगर्का टीलन घटनी है परन्तु दिस्यथामकी सम्पत्ति बदती ही रहनी है।

- अष्टादशपुराणेषु व्यासस्य वचन द्वयम्।
   परोपकार, पुण्याय पापाय पर्वाष्टनम्॥
- ‡ कर्मेन्द्रियाणि भयभ्य य आस्त मन्तमा सारन् । इन्द्रियाचीन् विमुद्धानमा मिथ्याचारः स उच्यते॥
- सन्य मृयान्प्रिय मृयान मृयान्सः समाप्रियम् ।
   प्रियं च नानृतं मृयान् एष धर्मः मनातनः ॥

( मनुग्युति )

दुर्नियाकी धन दौलत कडाचित्घटमी अय, पान्तु उसके बदलेंमें अदुरकी शक्ति (ईश्वरीय शक्ति) नी मिलती ही ई। स्यूक

जरशुर्व महागुरुकी शिक्षाके आदर्श जीवित थे,तवसक ईरान-की ध्वजा दशों दिशाओं में फरकती थी। कालवकके साथ-साथ उन आदशाँकी विम्मृति होती गयी। प्रजाके नेता परोपकार मूछकर स्वाधी बनने छगे, बस, तभीसे बरघोइती आर्य-अर्मकी अवनति हुई, धर्मका रहस्य गया, जीव गया; केवळ कियाकर्मकायहका सुना ढाँचा रह गया । परिणाम-स्त्ररूप जिस समय नवीन प्रकट हुए इजरत महम्मद्रके इस्छाम-धर्मसे विप्रह हुआ तब जरधोइती-धर्म ईरानमें नह-प्राय हो गया । परन्तु फिर भी जिन कुछ हुन्थों में पवित्र महुरमजद्का वह पुराना भातश् ( भग्नि ) प्रश्वक्ति रह गया था, वे निरुपाय होकर धर्मके छिये अपना देश छोड़ 'भारत मौसी' के शरणमें आये । वे पारसी पूर्वपुरुष अपने साथ'ईरानशाहः 'ईरानके पवित्र कातश्'को छेते आये। यह भातम् पहुरे-पहुछ कर प्रज्वलित किया गया, इसकी तो किसीको सबर नहीं है 🕾। पर हजारों वर्षोतक वह पवित्र ब्वाका ईरानमें प्रकाशित रही और आज भी वही ज्वाका उदबाइके ईरानशाइमें जरू रही है और पारसियोंके हद-यस्थ अन्तज्योति - 'अहरके पुत्र आतश् को प्रज्वित कर रही है। यह भातम् जबतक पारसीहृदयमें जकता रहेगा तवतक जुरधुदत्रका सन्देश जीना रहेगा और अरधोइती जगतके कह्याणार्थ कार्य करते रहेरी ।

पारती इस भारत-भूमिमें सुली हैं, सम्माननीय स्थानको प्राप्त हैं, इनका दूसरी प्रजाओंके साथ मित्रताका सम्बन्ध बना है, इन सब बातोंका कैवछ यही एक कारण

かんかんなくなくなくなくなくなくなん

है कि वे अभीतक अपने पैगम्बर—धर्मगुरुको भूले नहीं हैं। अभी उनके अन्तःकरयमें अहुरका आनश् जल ही रहा है। इस देशने पारसियोंको अपनाया और पारसियोंने भी इस देशको अपना हो मान खिया है।

अब ईरानमें नई जागृति आ रही है। ईरानके सखे सेवक फिर एक बार ज्रशुद्धका सन्देश समझनेका प्रयान कर रहे हैं। ईरानके नये शाहने अपना नाम रोफाशाह पहेळवी रक्खा है और अपने पुत्रको शाहपुरका प्राचीन नाम दिया है, यह बहुत अर्थसुचक समझा जाता है।

भविष्यके राभीमें क्या है, इस बातको तो ईक्षर ही जाने; परन्तु इतना विश्वासपूर्वक कहा जा सकता है कि अशो ज़रथुरत्रने फिरमे आर्थप्रजामें सनातन-धमं जागृत किया या और इजारों वर्ष बीतनेपर भी भाज उस धर्मका असर स्पष्ट दिखळायी पढ़ रहा है। ज़रथुरत्रका स्थान जरात्का उदार करनेके किये समय-समयपर प्रकट होनेवाळे महागुरजॉमेंस एक है और अन्तमें इमळोग यही इच्छा करते हैं 'रतुओं के रतु' अशो ज़रथुरत्रका आशीर्वाद सदा इस जगत्को मिळता रहे जिससे उनके फर्मान (हुमत, हुक्त, हु-वारतं) कभी विस्मृत न हों और जिससे उनका जळाया हुआ भातश् अनन्त काळतक जळता रहकर पृथ्वीसे अज्ञानके अन्धकारको दूरकर मनुष्यज्ञातिको अहुरमजरको (ईश्वरकी) प्राप्तिका एक ही पथ-अपका पथ--दिखळा है।

में दास हूँ

तुम्हरी कहा अस्तुति कक् मो पै कही न जाय।

इतनी सक्ति न जीभको महिमा कहे बनाय॥१॥

किरपा करी अनाधपर तुम ही दीनानाथ।
हाथ जोड़ माँगू यही मम सिर तुम्हरे हाथ॥२॥
आदि पुरुष परमात्मा तुम्हें नवाऊँ माथ।
चरनन पास निवास दे कीजे मोंहिं सनाथ॥३॥
तुम्हरी मिक न छोड़हूँ तन मन सिरक्यों न जाय।
तुम साहिब में दास हूँ मलो बनो है दाव॥४॥

—-चरनदासजी

**多々へんへんへんへんへんくんく とうて** 

कुछ छोग याँ मानते हैं कि जरभुक्त यह आतश् खयं 'कहरमजद' के पाससे छाये थे।

# बौद्ध-धर्ममें ईश्वर

( लेखक--काष्यतीर्थ प्रो० भीलीटूसिंहजी गौतम एम० र०, एक० टी०, एम० बार० ए० एस० )



ज २५०० वर्षेसे बौद-भर्मकी छन्नच्छायामें अनेक मनुष्य जीवनके भन्तिम क्षय प्राप्त करनेका उद्योग कर रहे हैं। आज मी संसारके अनुमानतः एक तिहाई जन 'नमो बुदाय शुद्धाय' की धुनमें अपनी जीवन-सरिताको अनन्त महा-

सागरमें मिछानेका भगीरथ प्रयक्त करते हैं। हिन्दू-दर्शनों में आज बौद्ध-दर्शन और जैन-दर्शन सम्मिछत कर छिये गये हैं और सनातनी हिन्दू 'बुद्ध' को भगवान्का अवतार माननेमें तिनक भी नहीं हिचकते; अधिक क्या, संसारका विद्वन्मयहरू यतः परो नान्ति भगवान् बुद्धकी पविश्र आश्मा और उनके उच्च उपदेशोंकी गुणग्राहकता दिखाना विद्वन्ताका स्क्षण समझता है।

मगवान् गौतम बुद्धकी इतनी महत्ता होते हुए भी जब भावुकजन सुनते हैं कि बौद-धर्म नास्तिक है, उसमें हैंसरबादका गरूप नहीं हैं, वह शुक्क कमंकी मिलिपर आश्रित हैं तो उनका चित्त खिल्ल हो जाता है और वह सोचने खगते हैं कि वह धर्म हो क्या जिसमें हंशरको खान नहीं है । वह 'निर्वाण' कैसा जिसमें अग्रानन्त्रका अनुभव नहीं है । वह 'मोक्ष' कैसा जिसमें कोरा श्चन्यवाद हो । यह जीवन कंसा जिसमें निरादाकी कर्मनाशा निरन्तर सुक्त और शान्तिका क्षय किया करती है । आश्राय यह है कि बौद्ध-धर्म एक धोस्तेको ट्रष्टी माल्य होने ख्याता है और भावुक जनता उसे भयावह समझकर हरिनामके ब्रह्मजंपर चढ़कर भवसागरको पार करना चाहती है ।

इतना होते हुए भी यह प्रभ ठठता है कि यदि वौद-धर्म सम्बद्धम्य अनी खरवादी है तो इसकी इतनी उन्नति क्यों हुई ? जिस धर्ममें ईश्वरका प्रकाश नहीं है यह कभीका सब गया होता । असः निश्चित हैं कि बाद-धर्म वास्तवमें विरुक्षण और विचित्र हैं। बौद-धर्ममें ईश्वरका डोल नहीं पीटा गया किन्तु यह भी नहीं कहा गया कि ईश्वर है ही नहीं। अपने सावको स्पष्ट करनेके क्षिये बाद-धर्मके डदय होनेके कारण और उसके वास्तविक सिद्धान्तपर दो-चार शब्द किसे जायेंगे और इस धर्मका हिन्दू-धर्मसे साइश्य दिसानेका भी प्रयक्त किया जायगा। इसके विकास-को दिसानेमें ईश्वरी कस्पनाका भी उक्केस होगा। यह भी सिद्ध करनेका उद्योग किया जायगा कि बौद्ध-धर्मको अनीक्षर-धर्म समझना अस है। अस्तु।

महाभारतको अनेक शताब्दियोंके पश्चात आर्थ-अर्म बाह्यादम्बरीका अड्डा हो गया था। उपनिपर्देकि उच्च धर्मके नामपर अनेकों अध्याचार और दुराचार होने छगे थे। अन्ध-विश्वासके अम्झावातसे ज्ञानदीयक बुझ चला था। पुजारी-वर्ग भावुक जनताको उल्ल्य यनाकर अपने खार्थकी सिद्धि कर रहा था। वाम्नविक धर्म-निस्य सस्य, मनुष्यता, दया, सीजन्य, करुणा आदि---प्रथा और इन्द्रियोंके नीचे दवा था। व्यावहारिक जीवनमें हुन गुणोंकी कुछ किया-शीकता नहीं थी । समाज जर्जर हो गया था । राजनीति अवसाकी नाई विवश समाजका पैशाधिक कारह देख रही थी। धर्मनीतिन अपना रंग बदल लिया था। अर्थका अनुर्धे हो रहा था। यही प्रतीत होता था कि समाज-कक्ष उसद जायगा । अभिप्राय यह कि जैसे युरोपर्से ईस्बी ४१० से ८०० तक अन्धकारयुग ( Dark ages ) और जैसे युरोपर्से १३ वीं शताब्दीसे १६ वीं शताब्दीतक पोपलीलाका ताण्डव नृरय चल रहा था. लगभग वैसे ही विक्रमाय्द्रमें कोई ६०० वर्ष पर्व भारतकी दशा हो गयी थी । एक प्रकारमे यह लहर संसारध्यापिनी थी, किन्तु मारतमें धर्मको बिलदान करनेकी पूरी-परी तथारी हो गयी थी। उसी समय शास्य मृति सिद्धार्थ गौतमका अवनार हुआ । कपिलवस्तुके राजा शुद्धोदनके घरमें एक उदोति उत्तर आयी जिसके प्रकाशमे पाखण्डका निराहरण हुआ। गौतम बुद्धने उस समयके प्रचिक्त धर्ममें बीवन-समस्याके इल करनेका साधन न पाया । वे घर-बारकी छोडकर उस 'चिन्तामणि' की खोजमें निकले जिसके प्राप्त हो जानेपर फिर चिन्ता न रह जाय । श्रोर नपस्याके पश्चाव उन्हें वह 'ज्योति' दिखायी पड़ी जिससे 'निर्वाण' अथवा 'मुक्ति' मिल सकती है।

बीवनका बहेश्य 'निर्वाण,' 'ओक्क' या 'सुक्कि' है।

वों तो समय-समयपर बौद्ध-सम्प्रदायने निर्वायका अर्थ भिष-भिष समझा है और यह निर्वाण यद्यपि खुळे तीरपर इम हिन्दुओंका 'ब्रह्मानस्य' नहीं सथापि वासना, अज्ञान आदि विषयोंकी ज्वासाको बुझा देनेका ही नाम 'निर्वाण' है। भगवा वॉ समझिये कि सभी विषयों में नितान्त इपराम होनेपर एक अवस्थाविशेषका नाम 'निर्वाणावस्था' है और यह एक प्रकारका हमारा ब्रह्मानन्द ही है। म्याबहारिक सत्यका अनुभव होनेपर 'परमार्थ-सध्य' की बोब की जासी है। इसी परमार्थ-सत्यका अनुभव करना निर्वाण प्राप्त करना है। गीतम बदकी इस खोजसे सभी इर्शन सहस्रत हैं। 'सर्वप्रपञ्जानासुपरामः' सभी प्रपञ्जीका नाश करना हो 'निर्वाख' प्राप्त करना है। इस निर्वाखको बौद-धर्मकी भिन्न-भिन्न शास्त्राओंने भिन्न-भिन्न रूपमे समका है-जैसा उपर कहा गया है। निर्वाणके मुख्य दो भेद हैं—(१) उपाधिशंष (२) अनुपाधिशंष। निर्वाण प्राप्त होता है 'तृष्णोच्छेद' से । 'तृष्णोच्छेद' ही संक्य-शासका 'बासना-राहित्य' है। संसारकी बासनाओं-का अन्त होगा 'खरवारि भार्यसस्यानि' अर्थात् चार न्नार्य-सःयोंके अनुभवते । वे चार आर्य-सस्य हैं--दुःस, समुद्रय, निरोध, प्रतिपत्ति । संसारमें दुःस-ही-दु:स है। यह जीवन दु:खान्त-नाटक है। इस दु:खका उदय होता है 'जीवकी वासनाये।' इसका निरोध हो सकता है और इसकी प्रतिपत्ति 'घष्टांगि-मार्ग' चौर 'दशशील' सादिमें होती हैं। अष्टांगि-मार्ग हैं — सम्यक् रिट, सम्यक् संकल्प, सम्यक् वाक्, सम्यक् कर्म, मम्यक आजीव, सम्यक् व्यायाम, सम्यक् म्मृति और सम्यक् समाधि । इस मार्गके बाधक हैं - (:) सत कायहरि, (२) विचिकित्सा (१) शीलवृत परामर्श, (४) काम, (५) प्रतिघ, (६) रूपराग, (७) श्ररूपराग, (८) मान, (९) औरुस्य और (१०) अविद्या । दश निषेधारमक शिक्षाएँ हैं --

(१) प्राचातिपात, (२) आदत्तादान, (३) ध्रवहाचयं, (४) मृवावाद, (४) पैद्यन्य, (६) ध्रीद्रस्य, (७) वृयाप्रकाप, (६) क्षोम, (९) हेप, (१०) विचिकित्सा । यही वौद्ध-धर्मकी सुरुम क्रियारमक बातें हैं। ये ज्यावहारिक हैं और मनुष्यको प्रकाशमें बाती हैं। प्रारम्भमें गीतम बुद्धने इसी 'सरकर्म' की भित्तिपर अपना 'धर्म' खदा किया था। यही सखा और ठोस संसारब्यापी धर्म है। भगवात् बुद्धने 'अत्तवाद' ध्रधांद 'ध्रारमवाद' की निन्दा की यी।

इसे भी एक प्रकारका 'आसव' बताया था। जैन-धर्ममें कर्म भगवान्का रूप धारण करता है किन्तु बौद-धर्ममें कर्म ही 'भगवान्' घीर 'धारमा' दोनोंका रूप धारण करता है। उस समय इस 'कर्म' पर बल देनेकी आवश्यकता थी। भगवान् बुद्धने 'अत्तवाद' की निन्दा की थी परन्तु उनके शिष्योंको यह मिद्ध करना पदा कि 'आस्मा' है या नहीं। इससे इन्हें भी दर्शनकी शरण केनी पदी।

प्रयमतः ं दुवने कहा या 'नद्दात्र सचानि बहूनि नानामि।' यहुभ प्रकारके सस्य नहीं हैं। थोड़े-से निस्य सस्य हैं। उन्होंके अनुसार चलना चाहिये। उसीसे सचा प्रकाश मिळता है और जीवन सफल होता हैं। दर्शन-वाकांको भी अपने-अपने दर्शनका 'मोह' रहता हैं। तर्क अप्रतिष्ठ है अतः दर्शन हानिकारक है। हैं नो यह ठीक, पर दर्शन बिना आन्तरिक ज्ञान होता भी नहीं। अतः गौसम बुदके शिष्योंमें दे। वर्ग हो। गये। पह है बौद-धमके दो सम्प्रदाय हीनयान और महायान हुए। हीनयानमें भी दो वर्ग हो गये (१) वभासिक और (२) सीतान्त्रिक। बैसे ही महायानमें हो वर्ग हुए — (१) योगाचार और (२) माध्यमिक। इन दर्शनोंके पहनेसे विदित हाता है कि हनकी विचारशैकी आर्थ-प्रन्थोंपर आधारित है।

जब बौद्ध-धर्मको सद्दायानरूप दिया गया उस समय बुद्धको 'मगवान्' का रूप दिया गया । महायान-सम्प्रदाय-में तो ईश्वरवाद है ही ! महायान-सम्प्रदायके शासार्य नागार्जुनके गुरु कृष्ण भगवान कहे जाने हैं। यदि ये कृष्ण वही वासुदेव श्रीकृष्ण हैं तो महायान पूर्णतया ईश्वर-मय है; और भारतीय इतिहासकी इस नयी खोजने श्रीसद्भगवद्गीता संसारका धर्म-ग्रन्थ मिद्र हो जायगा। पुराने हीनयानमें भी भगवान बुद्का 'तुपितस्वर्ग' में रहना लिखा पाया जाता है। अशोकके समयके 'कथावतु' प्रन्थमें इसका उल्लेख है। इसके वर्णनमें ईश्वर-कल्पना गर्भित है। यदि ईश्वर नहीं तो 'नुपितम्बर्ग' कैसा? भगवान बद्धने छोगोंको कर्मकी और प्रेरित करना चाहा अतः ईश्वरका विषय 'अन्याकरणीय' कहकर छोड़ दिया । पश्चात् सहाराज कनिष्कवे समयमें आवश्यकतानुसार नागार्जनने सारा भहायान उपनिपद्पर भाषारित किया । नागार्जुनका ग्रुन्यवाद श्रीशंकराचार्यका 'ब्रह्मवाद' ही है ।

सिंद अगवान् शंकर प्रच्छच बौद हैं तो नागार्जुन भी प्रच्छच वेदान्ती हैं। थोबेर्से यों समिश्चिय कि बौद्ध-सत धार्य है, इनकी कियाएँ आयं हैं। वेदने भी ईश्वरको 'नेतिनेति' कहा, गौतमने भी इन आध्यारिसक प्रभौको 'अन्याकरणीय' कहा। चतः यह निश्चय है कि बौद्ध-धर्म सनीश्वरवादी नहीं हैं। उसने सुकर्महारा 'निर्वाण' प्राप्त होना बताया था; किन्तु 'हीनयान' सम्प्रदायमें ईश्वर-फी आवश्यकता चा पड़ी तो कनिष्कके समयसे बौद्ध-धर्म-में महायान-हाला चल पड़ी, जो महायान-धर्म हिन्दु-धर्मका एक रूपान्तरमात्र है। इसमें योग, भगवद्गिक, उपासनाके साथ कर्मपर और दिया गया है।

बौद-भर्मका षह्वरांनके साथ भ्रानेक बातों में साहश्य है। सारे दर्शनोंका मूल दुःख है। उसका अन्त दुःखकी अत्यन्त निष्टुलि ही है और यही मानव-जीवनका लक्ष्य है। सुकर्म ही मनुष्यकी मुक्तिके साधन हैं। कर्म, पुनर्जन्म, मांसारिक जीवन, मोच-विचार हत्यादि सभी बातों में बौद-दर्शन हिन्दू-दर्शनसे मिजता-जुलता है। यह सन्य है कि इसमें कर्मपर अत्यन्त अधिक बज दिया गया है। जिसे हम छोग 'अष्ट' 'मगवन्माया' आदि कहते हैं। उसीको बौद्ध लोग भ्रापने कर्मका 'कजाप' समझते हैं।

एक छोटे-से लेकों दर्शनकी घत्यन्त सुप्तम बातोंका बिवेचन नहीं हो सकता, तथापि यह मानना पड़ेगा कि हमारे घनेक आचार्योंने बौद्ध-दर्शनकी अनेक बातोंका सण्डन इसिल्ये किया है कि उन लोगोंने बौद्धोंके दृष्टि-कोस्यतक पहुँचनेका अवसर न पाया और अनेकोंने बात वही कही जो बौद कहते थे, किन्तु उक्ट-फेर कर।

तारपर्य यह कि बौद्ध-मत हिन्द्-धर्मका एक शिद्य है। इसमें कुछ पैतृक गुण हैं और कुछ अपने गुण भी हैं। उसने बड़ी उन्नति की है। इससे हिन्द-धर्म भी बढ़ा है, फका-फ़क्रा है । इसी बीब-धर्मका बचा ईसाई-धर्म है और इसी ईसाई तथा मुसाई-धर्मके आधारपर इस्काम-मज़हबकी इमारत उठायी गयी है। कोई माने अथवा न माने, ऐतिहासिक सत्य-का सूर्य अञ्चानकी काछी घटासे चिरकाछतक छिप नहीं सकता। इसी सत्यके नाते हमें बौद-धर्मके वास्तविक रूपको जगतके सामने रखना है। इस समय न ती इम विछले बौदोंके समहिष्यु दम्भ तथा अज्ञानकी आलाचना करेंगे और न हम उन समालोचकोंका उत्तर देंगे जो निटमें (Nietzche) के साथ बौद-धर्मकी यह समाछोचना करते हैं कि इसने जीवनकी अमर-बेलिको मुरझा दिया है (Life is rejected) । अब समय आ गया है जब इम-लोग भगवान बुद्धके वाम्नविक उपदेशोंको समझकर उसे हिन्द-धर्मका सन्ना श्रंग बना हैं और संसारके अस्य मर्ती-का उचित स्थान निश्चित करें । संमारके बीद्धोंका पवित्र देश भारत था, है, और रहेगा । उनके प्राचीन स्थानोंमें फिर उसी श्रार्थ-धर्मका समयानुसार सुसंस्कार करना चाहिये। जब बौद्धींका कर्म जग जायगा तो वही हिन्द्-धर्म-क्यित श्रीकृष्ण भगवानके कर्मयोगका रूप धारण करेगा।

बौदोंका गुष्क कर्म-वृष्ठ ईश्वरभावके असृत-जलसे लड्डहा उठेगा। तभी सच्ची ईश्वर-भिक्त होगी और अखरह जानोदय होगा। इसीसे भारत और संस्मारका कल्याण भ्रव है।

### 

# भजन करो

एक घड़ीका मोल ना, दिनका कहा बखान। सहजो ताहि न खोइये, बिना भजन भगवान॥१॥ बैठे लेटे चालते खान पान ब्योहार। जहाँ तहाँ सुमिरन करें सहजो हिये निहार॥२॥ सहजो भज हरिनामकूँ तजो जगतस्ँ नेह। भपना तो कोइ है नहीं भपनी सगी न देह॥३॥

--- सहजोबाई





### श्रीस्वामिनारायण-सम्प्रदायमें परमेश्वर

(लखक-दाइंनिकपञ्चानन पड्दर्श्वनाचायं न्यायवैशेषिकशास्त्री पं । श्रीकृष्णवक्षभावार्यं स्वामिनारायण )

सर्वज्ञः सत्यसङ्कत्यः सर्वकर्मफलप्रदः। अन्तर्गामी सर्वज्ञकिसेबितः परमेश्वरः॥

( मस्तंगिजीवन )

परमेश्वर सर्वज्ञ है, ब्रह्मछोक, ईश्वर-सृष्टि, जीव-सृष्टि तथा माया इन सबके स्वरूप, स्वभाव भादिका ज्ञाता है।

'मः सर्वज्ञः स सर्वविद् (श्रुति)

भीर---

'अषहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशाको विजिधित्सोऽपिपासः सत्यसङ्करपः सत्यकामः ।' (अति )

वह पुरवापुरवरहित है, जरारहित है, निष्य है, शोक-मंसर्ग-श्रून्य है, श्रमर है, श्रुधा-गृथा-रहित है श्रीर सम्बस्हरूच है।

मा बेति गुगपत्सवं प्रत्यक्षेण सदा स्वतः'

उस परमान्माको सब पदार्थीका नित्य प्रत्यक्ष-ज्ञान है नथा वह सर्व प्राणियोंको कर्म-फक्त देनेबाला है। वह अन्तर्यामी है---

'स आत्मा अन्तर्याग्यमृत. ।' (श्रुति)

'सर्वस्य चाह हाद सिम्निविष्टः ॥' (गीना)

सबके हृद्यमें वह परवस परमारमा अन्तर्यामीरूपसे विशाजमान है।

> 'सर्वत्रेवाऽन्यितः शक्तवाः व्यक्तिरिक्तः स्वतः स्थितः । नियन्ता कालमायादेः सर्वकारणकारणम् ॥ (सत्सगिजीवनः)

वह परमारमा अन्तर्वामीस्वरूपसे सर्व पदार्थीमें अन्वय-ध्यापक है। वह व्यापक होता हुआ भी अतिरिक्त दिन्य सिंबदानन्दांशत्रययुक्त साकारस्वरूपसे श्रनन्तकोटि मुक्त बक्षपुरुषोंके दृष्टिगोचर है।

'बोडफ्करे तिष्ठतक्षरादन्तरः' अञ्चरात्परतः परः' यस्तमिः तिष्ठन्त्रमसोडन्तरः-चः स्वमकेभ्यो रमते सः सर्वस्वः'

वह परमेश्वर मापातील अक्षर-महामें रहता हुआ भी उससे पर-भिन्न हैं, वह विराटादि ईन्नरॉसे पर है। वह मापामें प्रवेश करके रहता हुआ भी मायासे पर हैं एवं अपनेमें भक्तिवाले मुक्त पुरुषोंके साथ खेख लेखता है। भगवान्ने कहा है—

> यस्मान्ध्ररमतीतोऽहमधरादिष चे।तमः । अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमः ॥ (गीता)

सबको घपने उद्शमें रलनेवाली माया तथा अक्षर-बहा इन दोनोंसे मैं पर हैं, इसिक्ष्ये वेहोंमें तथा लोकमें — जीवलोकमें, ईश्वरलोकमें, बहालोकमें सर्वत्र मैं पुरुषोत्तम भगवान कहजाता हूँ।

> 'मत्तः परतर नान्यत् किन्निदक्ति घनंजयः हे धनंजय ! मेरेसे पर कोई भी नहीं है । 'शुद्ध महाविभताऽऽस्य पर ब्रह्मणि शन्दाते ।

मेत्रय भगवच्छन्दः सर्वकारणकारणे॥१

(विष्णुपुराण)

शुद्ध महाविभूतिसंज्ञक परमहा परमारमा सर्वकारण-का कारण है, वही भगवान् शब्दसे व्यवहृत है, भगवान् शब्दका अर्थ है ऐश्वर्यवाला, जिसमें सर्वोक्तम ऐश्वर्योकी पराकाष्टा हो, जिसके ऐश्वर्योक समान तथा अधिक ऐश्वर्य अन्य किसीमें न हों, ऐसे ऐश्वर्ययुक्तका नाम भगवान् है। वह सहर बह्मपर्यन्त सबका स्वामी है।

'बर्त्रेश्वर्याणां पराकाष्टा स नारायणः परमेश्वरः पर ब्रह्मा-ऽश्वरातीतः पुरुषोत्तमः सर्वस्वामी'

—जिसमें अनवधिकातिशय समग्र ऐश्वर्योंकी सीमा है वह नारायण, परमेश्वर, परब्रह्म, ग्रहरातीत, पुरुषोत्तम, स्वामिनारायण, परमारमा हत्यादि नामोंसे स्मरणीय अजनीय, वन्दनीय, उपासनीय है। वह चिद्विदारमक शरीरवान् होनेसे सविशेष शरीरी हैं तथा सर्व भगवदवतारोंका कारण है। वह परमेश्वर पाँच प्रकारसे व्यवस्थित है—यथा 'पर, ब्यूह, विभव, अन्तर्यामी, अर्चा।'

परस्वरूप यह है जो अक्तरधाम संज्ञ ब्रह्मलोकर्मे अनन्त मुक्तपुरुषोंको दिश्य साकारस्वरूपसे दर्शन दे रहे हैं, बह मुक्तिदशा है।

न्यूइस्टरूप वह है जो कि बासुदेव, संकर्पण, प्रयुद्ध, अविरुद्धस्वरूपसे प्रक्यात हैं। विभवस्वरूप वह है जो कि किसी एक ऐसर्प तथा विशेष शक्तिसहित प्रकट होते हैं, उसमें भी मुख्य, गौया, पूर्य, संश, आवेश हत्यादि भेद हैं।

मुख्य अवतार-'दिव्यस्वरूपसे अकस्मात् प्रकट होने-बाले नृसिंहादि ।'

गौण अवतार-'नियस कार्यके किये प्रकट होनेवाले विष्णु भावि।'

पूर्ण अवतार-'क्षनेक कस्नाओंसे परिपूर्ण भीकृष्ण, श्रीरासचनदादि।'

अश अवतार-'किसी एक कळाविशेषणे खीवमें प्रवेश करके प्रकट होनेवाले।'

आवश अवतार-'जिसमें स्वयं हैंथर प्रवेश करके प्रकट हुए हों।'

अन्तर्यामीस्बरूप बहु है जो सबके द्यमें विराजमान है।

अचीस्वरूप=मूर्ति —प्रतिमाम्बरूपये भक्तोंकी भावना-के अनुसार ग्रुभ मन्दिरादिमें विराजमान है।

इन पाँच स्वरूपों में में स्यूह तथा विभव ये दोनों श्रीकृष्ण-परमात्माके स्वरूप हैं और ईश्वर जो कि विराट, नारायण, प्रधानपुरुप, महापुरुप, प्रकृतिपुरुप, महाविष्ण आदि हैं उनके द्वारा विभवावताररूपमे प्रकट होते हैं। और परब्रह्म परमान्मा --परम्बरूपने अन्तर्यामीस्वरूपये सर्वत्र और अर्चास्वरूपये मन्द्रिरोसे विराजमान हैं। परमेश्वर तथा उनके श्रवतार विभूति-ऐश्वर्य-शक्ति-दिव्यकस्याण्युण आदि उपनिपर्दे तथा शास्त्रीय सिद्ध हैं। उनकी ऐकान्तिक मिन्से मोछ होता है। वह परमारमा निरतिशय सर्वज्ञनाका बीजरूप है। वूर्णानस्ट है, सब अवतारीका कारणभून है, सर्व विभित्योंका स्थामी है, सर्व सुख आनन्दका समुद्ररूप है म्बनः परिपूर्ण है, सर्वनियन्ता सर्वाधार है, सर्वसाक्षी तथा सबका उपान्य मूर्ति है, सर्वरसमय अलएडमूर्ति है, सर्व-सन्दर्ता, लावरयता, करुणादिका भरहार है । इस चतुर्दश भ्वनोंके ब्रह्माण्डमें रहे हुए जो जीवजात तथा ब्रह्माश्डमे याहर और हिरल्यमयकोश-प्रकृतिके उदरके भीतर रहनेवाले चिराटादि, इन सबका स्वामी अक्षरवास

गुयातीतानन्दमूर्ति है और इसका स्वामी परमहा परमारमा है।

श्रीखामिनारायग्रमतमें — ईश्वर तथा परमेश्वर भिन्न वस्तु हैं, यथा —

> देहत्रये विराहादै। व्याप्यीत्पत्तिस्थितिश्चयान् । करोति जगतां यस्तु बहुक्को क्रेय ईश्वरः॥

दिराट्, सूत्रारमा, अध्याकृत—इन शरीरोंमें रहकर जो ब्रह्मायह आदिके उत्पत्ति, पाछन तथा क्षयकी करता है वह जीव तथा देवोंकी अपेक्षासे बहुज है—वडी हंखर है। हंखरोंको मायाकी उपाधि है। मायाके पार अधर ब्रह्म लोक है, उस अक्षर ब्रह्मके स्वामी परमेश्वर परब्रह्म हैं। कोई उनके चौत्रीस अवतार कहते हैं और कोई उनतालीस कहते हैं; उन सबमेंसे—

्य यथा मां प्रपद्मनंत तास्तथेव भजाग्यहम् ।

—जो जिस स्वरूपको भजता है उसके उसकी भावना-अनुसार भगवान फल-सिद्धि देते हैं, इस वाक्यसे, 'परमेक्षरके किसी भी म्बरूपके भजनेवालेका कश्याण तथा उसे भगवान्की प्राप्ति होती है।'

जहाँ नहीं परवक्ष पुरुषोत्तम श्रीम्बामिनारायण् परमारमा है नथा जहाँ नहीं अक्षर बहाको जाननेवाले सन्पुरुष हैं, वही मर्व ऐश्वर्य, विभूति, विश्वय तथा अविचल नीति है।

### राम

जो तुम तोरी राम में नहिं तो हैं।
तुमसों तोरि कथन सों जो हैं॥टेक॥
तीरथ बरत न कहें अँदेसा।
तुम्हरे चरनकमल के भरोसा॥१॥
जह-जह जाउँ तुम्हारी पूजा।
तुम-सा देथ और नहिं दूजा॥२॥
में अपनो मन हरि सों जोरयो।
हरिसों जोरि सबन सों तोरयो॥३॥
सबही पहर तुम्हारी आसा।
मन कम बचन कहें रैदासा॥४॥
—रैदासओ

# प्रकृतिवादकी श्रुटियाँ 🏶

(लेखक—प्रोफेसर श्रीभीखनलाज्जी आद्रेय पम० ४०, डी० लिट्)



ज्ञानके नाना विभागों में प्रकृति-वादकी उपयोगिता चाहे जितनी हो, दार्शनिक सिद्धान्तकी हैसियत-मे प्रकृतिवाद बहुत ही श्रुटिमय है। यह कहना असंगत न होगा कि दर्शन-जगत्में प्रकृतिवादका स्थान बहत ही नीचा है। इस

युगमें ते। प्रायः वह कोई स्थान ही नहीं रखता। कुछ विद्वानोंका कहना तो यह है कि प्रकृतिवाद बहुत दिन हुए मर चुका और अब उसके पुनर्जीवनकी कोई सम्भावना ही नहीं है। प्रकृतिवादपर बहुत-से भ्राचेप किये गये हैं। उनमेंसे कुछका हम यहाँपर उछे स्व करते हैं।

१ - मानसिक क्रियाएँ प्राकृतिक अर्थात आधिर्मातिक कियाओं, गतियों अथवा स्पन्दनोंसे निसान्त ही भिन्न हैं। शरीर अथवा मन्तिष्क श्रीर मन एवं उनकी चेतन क्रियाएँ भिन्न पदार्थ हैं। मस्तिष्क देशान्तर्गत है, मन देशान्तर्गत नहीं है, मन देशका द्रष्टा है। सारा देश मनका विषय है। मिनिष्क वर्तमानकालमें रहनेवाली वस्तु है, किन्तु सन भूत, वर्तमान तथा भविष्य सभी कालोंका द्रष्टा है। मस्तिष्कर्मे केवल प्राकृतिक स्पन्दन होते हैं और उनके भौतिक संस्कार (Impressions) ही रहते हैं। सन्में उन संस्कारोंके अर्थ समझनेकी शक्ति है। सनमें वस्त्योंके सम्बन्ध समझनेकी शक्ति भी है जो मस्तिष्कर्मे नहीं है। ब्राकृत जगदमें रूप, रस, गन्धादि गुर्णोका तथा सुल-दः खका अनुभव नहीं है। केवल किया धौर म्पन्दन है। प्रसिद्ध विज्ञानवेत्ता एडिगटन साहदने ठीक कहा है कि यदि मनक, जगत्ये निकाल दिया जाय तं। जगत् केवल प्राकृतिक शक्तियोंके स्पन्यनसमूहके चतिरिक्त और कुछ नहीं रहेगा । चेतना चेतना है और प्राकृतिक स्पन्दन प्राकृतिक स्पन्दन है। एकका दूसरेके साथ धनिष्ट सम्बन्ध होनेपर भी दोनों भिष्म हैं। चेतनाको किसी प्रकारका गति-सञ्चालन समझना या मनको प्राकृतिक प्रवार्थ कहना वैसा ही है जैसा कि विद्वीको कुत्ता कहना या कालेको छाल कहना है। चेतना गति-सञ्चालनके कारण जागरित अले ही हो जाय या शरीर अथवा मस्तिष्कर्मे खरावी भानेसे मनकी क्रियाएँ मले ही रुक जायँ किन्तु गति-सञ्चालनमात्र मन अथवा चेतना नहीं हो सकत। वोनोंमें धनिष्ठ सम्बन्ध होनेपर भी दोनों एक नहीं हो सकत।

२—यह भी नहीं कहा जा सकता कि चेतना प्राकृतिक किया-कल्लापका कार्य है। यदि प्रकृतिमें चेतनाके सभी गुण और सभी शक्तियाँ वर्तमान नहीं हैं तो यह चमस्कार हमारी समफर्में कदापि नहीं आ सकता कि किसप्रकार प्रकृतिये चेतनाका उदय हो गया। और यदि प्रकृतिमें चेतनाके सभी गुण और शक्तियाँ किसी रूपमें सदैव ही वर्तमान रहती हैं तो प्रकृतिका अर्थ ही दूसरा हो जाता है। यह प्रकृतिवादियोंकी प्रकृति न रहकर एक जगदुरपादक चेतनशक्ति (ब्रह्म) हो जाती है। ऐसा न मानना कार्य-कारण-सम्बन्धी नियमके प्रतिकृत होगा। कार्य कारपाही-का रूपान्तर होता है, कोई नयी वस्म नहीं होती।

३-यदि चेतनाको प्रकृतिये भिन्न माना आय और यह भी मान लिया जाय कि चेतनाकी प्रकृतिये उत्पत्ति होती है तो हसका भयं यह होगा कि प्रकृतिये किसी अपाकृत वस्तुकी उत्पत्ति हुई और वह ध्याकृतिक वस्तु प्राकृतिक जात्यये वाद्य पदार्थ है। समस्त विज्ञानको यह सिद्धान्त मान्य है कि जब किसी कारणये किसी कार्यको उत्पत्ति होती है तो कारणकी शक्तिका कार्यरूपमें परिणाम होता है अर्थात् वह शक्ति अब कारणरूपमें न रहकर कार्यरूपमें वर्तमान रहती हैं। यह सब मान लेनेस विज्ञानके उस ध्यापक सिद्धान्तका अपवाद होगा जो कि सब विज्ञानोंका ध्याधारभृत है, कि संसारमें भौतिक शक्तिका परिमाण सीमित एवं नित्य है। प्रकृतिसे चेतना पद्म होनेमें प्रकृतिकी कुछ शक्तिका हास अवश्य ही हो आयगा।

४-प्रकृतिवादियोंका कहना है कि मानसिक कियाएँ

<sup>\*</sup> सम्मान्य श्रीआत्रयजीके लेखके दो माग ये, पहल भागमें प्रकृतिवादका स्वरूप वतलाकर दूमरे मे उनकी श्रुटियाँ वतलायी गयी थीं। केख बहुत बढ़ा होनेके कारण पहला भाग छोड़ दिया गया है। इससे इस अगले मागको उपादेयतामे कोई कमी नहीं हुई है, आत्रेषणी क्षमा कोरें। —सम्पादक

प्राकृतिक संघटनोंपर निर्भर होती हैं। कोई भी दार्शनिक इस बातका प्रतिवाद नहीं करेगा किन्तु दो पदार्थोंमें इस सम्बन्धके होनेका यह आवश्यक अर्थ नहीं है कि दोनोंमें कार्य-कारण-सम्बन्ध है, अथवा दोनों एक दूसरेको पैदा कर सकते हैं।

५-सृष्टिके इतिहासमें चेतनाके पैदा होने और नष्ट होनेके विषयमें कुछ कहा ही नहीं जा सकता, क्योंकि इन महत्वपूर्ण घटनार्खीका ज्ञान भी चेतनादारा ही हो सकता है। चेतनाको अपनी उरपत्ति और अपने नाशका अनुभव होना सर्वथा असम्भव और युक्तिहीन है। जेम्स, ग्रीन श्रादि विद्वानोंकी यह सम्मति है कि चेतनाको सृष्टिके त्रादिकालमे ही वर्तमान होना माने बिना बहत-सी कठिनाइयोंका सामना करना पहेगा । किसी-न-किसी रूपमें चेतनाको आरम्भकालमे ही माने बिना सर्वथा अधेतन प्रकृतिमे उसका उदय होना मान लेना अपनी इरधर्मिके अपर दार्शनिक बुद्धिको बिलदान कर देना है। विकास-वाटीके लिये भी चेमनाकी संवरण-शक्तिकी उपस्थितिकी अस्यन्त आवश्यकता है। प्रसिद्ध मनोवैज्ञानिक मैकडगल माइबने अपने लेखोंमें यह मलीभाँति दिखलाया है कि मृष्टिमें, विशेषकर जीवन-मृष्टिमें, चेतनाकी प्रयोजनायमक किया चारों और दिखलायी पहली है। बिना किसी प्रयोजनात्मक संवरण-शक्तिको माने विकासका रहस्य समक्रमें ही नहीं आ सकता।

६—यदि प्राकृतिक पदार्थ परमाणुओं अथवा विद्युतकणों हारा संगठिन हैं और उनके अनिरिक्त उनका द्रष्टा
कोई चेनन पदार्थ नहीं, है नो यह कहना कि प्रकृतिके
परमाणु अथवा विद्युक्तण नाना नाम-रूप घारण करने हैं
निनान्त हो निर्धक हैं। विद्युक्तणों अथवा परमाणुओं क
हष्टिकोग्रामे यदि देखा जाय तो जगत्में परमाणुओं अथवा
विद्युक्तणों के अनिरिक्त कोई पदार्थ ही नहीं है। संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, संघातका
अर्थ किसी चेतन दृष्टाइनि छिये हो सकता है, क्यादिन
पदार्थों के छिये नहीं। ऑक्सीजन और हायडोजनके विद्येष
परमाणुओंका यह संघात कुछ चेनन प्राणियोंको जकरूपमें
दिखायी देता है। वास्नविकरूपमें तो जल ऑक्सीजन और
हायडोजनके अतिरिक्त कोई वस्तु ही नहीं।

७- इसी प्रकार परियास अथवा रूपान्तरमें तबदीछी भी बिना चेतन द्रष्टाके निरर्थक उक्ति हैं। 'अ' का 'ब' में परिचास होना किसी चेतन द्रष्टाहीके दृष्टिकोणसे समझमें आ सकता है, 'अ' और 'व' के दृष्टिकोणसे नहीं । क्योंकि 'श' जब 'व' के रूपमें परिणत होता है तब 'अ' नहीं रहता और 'व' का जबतक उदय नहीं होता तबतक 'व' है ही नहीं । उसके लिये परिणाम निरर्थक है । यहि 'अ' और 'व' दोनों नाम-रूपोंके अन्तर्गत अपरिणत और समानरूपसे रहनेवाला कोई प्रकृति-तश्व भी मान लिया जाय तो उसके दृष्टिकोणसे भी तबदीली निर्यंक है । क्योंकि वह तो दोनों अवस्थाओं अपने अपरिणतस्बरूपमें स्थित रहता है । श्रतः किसी चेतन दृष्टाहीके अनुभवमें परिणाम शब्द सार्थक है ।

८-समृद्यात्मक विकासवादीका कहना है कि पदार्थीके संघातमे श्रवयवीमें एकद्म नये गृण् उत्पन्न हो जाते हैं। चेतनाज्ञाकि भी शरीरमें उत्पन्न हुआ एक ऐसा ही गुण है। इस विषयमें मैकडगलने अपनी पुस्तक Modern Materialism and Emergent evolution में श्रीर सर आलिवर लॉजने अपनी प्रानक Beyond physics में यह सिद्ध करनेकी चेष्टा की हैं और उनका कथन ठीक भी सालुस पड़ना है कि जिन गुण-धर्मीका आरम्भारमक समृद्य प्रकृतिवाटी मानते हैं उनको अध्यक-रूपमें उपस्थित माने बिना समृद्यात्मक विकासवाद सम्ममें नहीं आ सकता । कारणात्मक परिस्थिति, संगठन अथवा संयोग उन अस्यकः बस्तुओं अथवा गुर्णोके स्यक्तः होनेके निमित्त हैं। ये विद्वान तो यहाँतक कहते हैं कि इन अध्यक्त रूपमें वर्तमान तच्वोंके स्थक करनेके निमिक्त ही ये कारण उपस्थित होते हैं। और इस स्यक्तीकरण-कियामें किसी चेतन पदार्थका हाथ है। समुद्यारमक विकासवादका जन्मदाना लॉयड सॉगन (Lloyad Morgan ) भी इसी सिद्धान्तका पक्षपाती ज्ञास होता है।

१-इस बातके लिये कि जो वस्तु निराकार या अध्यक्त है, अथवा जो कोई जगह नहीं घेरती, वह असस्य अध्यवा सत्ताहीन है, कोई भी स्वयंसिद्ध युक्ति नहीं दी जा सकती। मौतिक पदार्थों के विषयमें यह भले ही कहा जाय कि वे कुछ-न-कुछ जगह अवश्य घेरेंगे। किन्तु मानसिक अध्यवा आध्यासिक तत्त्वों के विषयमें यह बात नहीं कही जा सकती। मनोवजानिक अस्वेपणोंहारा यह सिद्ध हो खुका है कि एक मनुष्पके मानसिक विचार दूसरे मनुष्यके मनमें क्यक्त किये जा सकते हैं। तथा किसी भी देश और झाकमें

संघटित मानसिक घटना किसी दूसरे देशकाळमें घपने यथार्थ साक्ष्पमें अनुभव की जा सकती है। आधुनिक भौतिक विज्ञानके निष्कर्ष भी हमें स्थूक तथा साधारग प्रकृतिवादसे हर ले जाते हैं। आधुनिक भौतिक विज्ञानने संकल्पशक्ति और इस्छाशक्तिके अस्तित्वके पक्षमें इमारे क्रिये मार्ग खोळ विया है । वैज्ञानिक परमाखुको अब विद्युरकर्णोका संघात सानने छगे हैं। भीर वे विद्युरकर्ण कोई स्थल पदार्थ नहीं हैं, प्रस्युत किसी अज्ञात शक्तिकी स्पन्दन-क्रियाएँ हैं। विज्ञान भी अब ऐसे कार्णोंकी शरण लेने छम गया है जिनके विषयमें उसको कुछ भी ज्ञान नहीं है। प्रसिद्ध वैज्ञानिक एडिंगटन महोदयने अपने प्रसिद्ध ज्याख्यान 'On the Nature of the Physical World' (1928) में कहा है, 'कोई अज्ञात कारण किसी अज्ञात किया-कलापमें प्रवृत्त है और इस इसके विषयमें कुछ भी नहीं कह सकते। हमें किसी ऐसे मुख-तरवका सामना करना पण रहा है जो भौतिक जगतके परेका पदार्थ है। अध्वतिक भौतिक विज्ञानके ये निष्कर्ष प्रकृतिवादको सदाके जिये सोखला कर देते हैं। भीतिक पदार्थोंको परम सत्ता, देश श्रीर कालकी वास्तविकता, परमाणुओं हा सर्वान्तरिक अस्तित्व तथा समस्त घटनाझोंका निर्धयोजन नियति नियन्त्रण, इन सबकी जब हिल सथी है।

१०-विश्वका कारणारमक क्रिया-कलाए एकदम प्रयोजनहीन कदापि नहीं कहा जा सकता। हम केवल संघटनाओं का क्रमशः आविर्माव देखते हैं। उनके प्रयोजन हमारे दृष्टिगोचर नहीं होते। उनके विषयमें हम केवल अनुमान ही कर सकते हैं। मनुष्यों को हम रेलकी ओर दौबते देखते हैं किन्तु वे क्यों दौब रहे हैं यह हमारे दृष्टिगोचर नहीं होता। इसी प्रकार संसारकी घटनाओं को भी हम देखते हैं परन्तु उनका क्या प्रयोजन है यह हम कैसे जान सकते हैं किसी कारणका न मिलना, उद्देश्य अथवा प्रयोजनका अहरय होना, उनकी सत्ताको अस्वीकार करने के लिये पर्याप्त नहीं है। अहर तथा अहरयको असस्य कहना एक वड़ी भारी दार्घोनक भूछ है। संसारकी घटनाओं में एक प्रकारकी संवरण-क्रियाका वर्तमान होना इसका पर्याप्त प्रमाण है कि ब्रह्मायहके अन्तस्तकमें कोई

उद्देश्य-सिद्धि निहित है। जह प्रकृति उद्देश्यसय किया कैसे कर सकती है यह बात बुद्धिमें नहीं आती। यह मान लेना कि किसी खरम चेतनाके प्रभावने परमाणुशंकि संघात किसी उद्देशके जिये बनते और बिगइते हैं किसी प्रकार युक्तिहीन नहीं है, क्योंकि हमारे जीवनमें उद्देश्य-पूर्ण कियासोंका होना इस बातका संकेत है कि विश्व-शक्तिकी किया, जिसके हम भी कार्य हैं, किसी अस्तिम उद्देशमके किये ही हो रही होगी।

११-प्रस्येक दार्शनिक सिद्धान्तकी कसीटी प्रमाणवाद, है। प्रकृतिको प्रमाणवादकी कसीटीपर कसनेसे उसका खोखलापन और भी स्पष्ट हो जाता है। यदि इस अपने अनुभवका विश्लेषण करें तो यह स्पष्ट मालम पहेगा कि कोई भी झान बिना झानाके नहीं हो सकता।

इमारा अनुभव वृष्टा और इश्य टोनींकी स्थितिकी माची देना है लेकिन प्रकृतिवादी ज्ञाता या द्रष्टाको एक-मात्र भूखकर दृश्यके ही अम्तित्वका समर्थन करता है। व्रष्टाके बिना दश्यके अम्तिग्वका कोई अर्थ ही नहीं हो सकता। इत्यका स्वरूप अधिकांशर्मे द्रष्टाके उपर निर्भर है। जैसा कि विज्ञानवादियोंने सित्र कर दिखाया है। दरपको ही अनुभवका एकमात्र उपकरण मान हेना किमी वस्तुके बहत-मे अंगोंमें में एकड़ीको सब कुछ मान लेना है। फिर दरयमें भी प्रकृतिवादी सारे दृश्य जगत्में से उसके एक अंग प्रकृतिस्वरूपको हो सध्य वस्तु मानते हैं। और श्रंगोंकी अबहेलना करके उनको असल्यप्राय ही समझ जेते हैं। प्रकृतिवादी दश्य जगद्ग्यापी गुणोंको दो भागोंमें विभक्त कर देते हैं । एक मुख्य दूसरा गौण । परिमाण-सम्बन्धी गुण-धर्मको वे मुख्य गुण कहते हैं और शब्द, रूप. रसादिको गीण कहते हैं। गीण-धर्मकी स्वतन्त्र सत्ताको अस्वीकार करते हुए वे वस्तुझाँके मुख्य धर्मीको ही सध्य मानते हैं। यह उनकी बड़ी भारी भूछ है। वह तस्व सिद्धान्तपूर्ण और युक्तिसंगत कभी नहीं कहा जा सकता जो अनुभवपास किसी भी गुण-धर्मका निषेध करता है। प्रकृतिवादियोंके निषेध तो अगर्य हैं। द्रष्टाको सत्य जगत-से बाहर कर देना सबसे बड़ी दार्शनिक मूल है।

उपयुंक विचार-धारासे यह स्पष्ट हो जाता है कि प्रकृतिवाद युक्तिसंगत दार्शनिक सिद्धास्त महीं है।



# विज्ञान और ईश्वरका अस्तित्व

(केसक-भीगणशजी प्स० ५०, बी० पस-सी०)



मैं ईश्वरने बनाया या नहीं, सो तो ईखर ही जाने, पर यह निश्चित है कि प्रस्येक तत्त्ववेक्ताने अपने-अपने ईश्वरकी स्वयं रचना की है। पूर्वीय अथवा पाश्चास्य दार्जानिकों मेंसे किस दार्जानिकने ईश्वर-का कौन-सा रूप स्थिर किया है सो तो दर्जान-शास्त्रके इतिहासों में भरा पड़ा है। यहाँ केवल यही देखना है कि

आधुनिक वैज्ञानिक आविष्कारों तथा शुद्ध दार्शनिक तकंके आधारपर निष्पक्ष भावमे क्या कोई ऐसी सत्ता सिद्ध की जा सकती है कि जिसे इम सर्वश्रेष्ठ कहकर वन्द्रन कर सकें।

बैज्ञानिक साविष्कारोंसे यह बात श्रव निश्चित हो सुकी है कि समस ब्रह्माण्डका दृष्य भविनाशी है। रसायन-शास्त्र (Chemistry) के अनुसार मध् से उपर तत्वींका पता छग चुका है, पृथ्वी तथा पृथ्वीपरके समस्त जह तथा जीविस बुच्य इन्हीं तत्त्वींके बने हैं । प्रकाश-विच्छेद (Spectroscopic analysis) द्वारा यह सिद्ध हुआ है कि आकाशके नक्षत्र-तारे आदि भी इन्हीं सर्वोंके बने हैं। ये समम्त तत्त्व स्वयं केवछ दो तत्त्वांके रूपान्तरमात्र है-इन दो तस्वींको ऋण विश्वत् (electrons) तथा धन-विद्युत् (Protons) कहने हैं । विद्युत् तथा उप्णता आदि भिष्य-भिष्य शक्तियाँ (energy) भी इन्हीं दो तत्त्वींके रूपान्तर हैं। अनुमान किया जाता है कि ये दो तस्व भी इंथर नामक एक भाकाश-ताबके भँवर (whirlpools) मात्र हैं। इसप्रकार अन्तिम सिद्धान्त यही निकळता है कि समस्य ब्रह्मायङका द्रव्य (matter and energy) अविनाशी है-न उसका कभी पूर्ण नाश हो सकता है और न वह शून्यसे बनाया जा सकता है। ब्रह्माएडके समन ब्रन्यका साप, चाहे उसके कितने ही रूपान्तर हों, गणितकी इष्टिसे सदैव अ्यों-का-स्यों है।

'नासतो विद्यते मावो नामावा विद्यते सतः ।

--- इस गीताके वाक्यमें भी ऊपरके सिद्धान्तका ही निचोद है। 'सत्' यह शब्द संस्कृतकी 'अस्' धातुमे बना है। 'अस्' का अर्थ है 'होना', इसप्रकार को कुछ 'है' बसे सत् कहते हैं। उपयुंक्त नियमको ही सांक्य 'सरकायंवाव' के मामने पुकारता है। सत् (existence), यह जगत्की द्रव्य-सत्ताका प्रथम सिद्धान्त है।

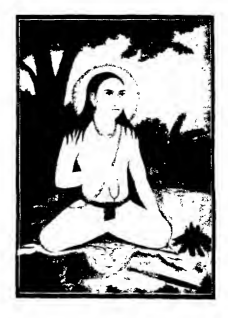
द्रव्यके सिवा इस संसारमें यह महत्वकी एक सत्ता भीर है जिसे चैतन्यता ( awareness ) अथवा चित् ( consciousness ) कहते हैं । 'मैं चैतन्य हूँ' इसकी भारा कभी नहीं ट्रटती। यह जीवित शरीर चाहे जैसी द्मवस्थामें रहे. पर रहता है सदैव चैतन्य। जाम्रव अवस्था-में चैतन्यसाद्वारा ही सब अनुभव होते रहते हैं; स्बम-अवस्थामें भी स्वप्नका अनुभव मुझ चैतन्यको ही होता है और निदाकी वह अवस्था जिसमें कोई खप्र नहीं दिखायी देता, उसका अनुभव भी मुक्ते ही होता है क्योंकि सम्म-विद्वीन निदा ( सुष्ति ) में 'मैं सुखमे सोया धथवा दु:स-से सोया'-ऐसा अनुभव जागनेपर मुझे ही होता है। सुब्धिके ऐसे अनुभवकी जाप्रद्-श्रवस्थामें म्मृति ही सुब्धि-में चैतन्यनाके अमित्वका प्रमाय है । मैं सुपुरिमें न होता तो मैं दुःखये मोया अथवा सुखये—ोमा अनुभव ही मुझे जाप्रवर्में कैसे होता ? तीव-सं-तीव नशेमें अथवा क्छोरी-फार्मकी बेहोशीमें भी चैतन्यता रहती है क्योंकि रिक्टेक्स (reflex actions) ऐसी अवस्थामें भी होते हैं। दारीर-की रक्षाके लिये शरीरके किसी भी घंगमें जो इछचल होती है उसे रिफ्डेक्स कहते हैं जैसे आँखोंकी पुत्रकीके पास किसी भी वस्तुके आते ही पछकींका हत्छा न रहते हुए भी गिर जाना इत्यादि । सुषुन्ना काटकर में ढकके मस्तिष्कको उसके शरीरकी शिराऑसे भिन्न कर देनेपर भी उसके किसी अंगर्मे तेजाव लगानेपर उसका हाथ उस तेजाबकी जगहको रगबने जगता है-ऐसे रिफ्डेक्ससे यह सिद्ध होता है कि थोड़ी-बहुत चैतन्यता उसके पीड़ित शंग तथा इलच्छ करनेवाले भंगमें अवस्य है।

प्रश्येक जीवित शरीरमें जन्मसे मृत्युपर्यन्त यह चेतनता बनी रहती है। शरीरके मृत्युद्वारा नाश होनेपर मी यह चेतन-सत्ता बनी ही रहती है, इसका सबसे पुष्ट प्रमाख उन बाङकोंका कृतान्त है जो खर्य अपने मुखसे अपने पूर्व-जन्मका बर्णन करते हैं और जो वर्णन कुछ दहाइरणोंमें

### कल्याण 🕶



गुरु नानकजी



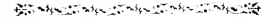
श्री श्रीचन्द्रजी



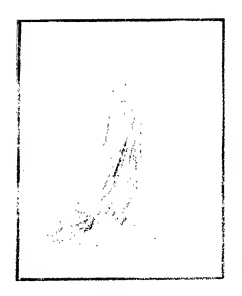
गुरु गोविन्दसिंहजी



श्रीवनखण्डीजी



### कल्याण -



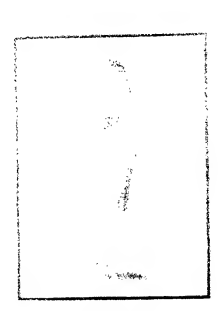
कार्षा राज्य । ३३



A THE TAY OF A REPORTED



म्बामी, मंगलनाथजी



स्यामा सियागाम् ही

बोजद्वारा सस्य भी प्रमाणित हुआ है। अगस्त सन् १६२७ की (पूर्णसंख्या ६१ वीं) 'माधुरी' में वरेलीवालं जगदीश-धन्त्रका बृतान्त उन उदाहरणोंमेंसे एक हैं जिसका प्रा अनुसन्धान किया गया है और उस बाजकका वर्णन ठीक पाया गया है। उदाहरण चाहे कम हों, पर हैं वे अवस्य, और सस्यके खोजियोंके लिये ये उदाहरण प्रकृतिके वे संकेत हैं जिनके द्वारा जगदके गुप्त रहस्योंकी ओर वे बढ़ सकते हैं। प्रकृतिके ऐसे संकेतोंको हम पहले अपवाद (Exceptions) कह देने हैं, पर आगं चककर ये ही अपवाद साधारण सिद्धान्तांका स्वरूप ले लेते हैं। वर्तमान बंज्ञानिक आविष्कारोंके इतिहासमें यही वात इतनतः दीख पहती है।

मृत्युके पश्चान् स्वमंद्रके बुद्धि-तत्वके साथ जिसमें कि सब संस्कारों तथा ममृतियोंका अब्बा रहता है, चैतन्यता अथवा चिन्छिकि दूसरे स्थूलदेहमें चळी जाती है, इसमे यह सिद्ध होता है कि स्थूछदेहके नादाके समय 'चित्' का नादा नहीं होता, यह 'चित्' मनुष्य, पश्च तथा इस प्रत्येक जीवधारीमें स्थित हैं। अब देखना यह है कि क्या यह चित्र जब द्रश्यमें भी भौतृत हैं?

हमें जह-जगत्का अनुभव होता है, हम क्रावेन्द्रियोंहारा बाह्य पदार्थों का क्षणनी क्षतन्यतामें काते हैं, इससे
बह सिद्ध होता है कि बाह्य पदार्थों में यह शक्ति है कि वे
'चित' से सम्बन्ध कर सकें अथवा थें किहिये कि चित्रें
बहसे में क करने की शक्ति हैं। दो ही बालें हो सकती हैं—
या तो चित्रमें कुछ, जहताका गुण है या जटमें चित्का
कुछ, गुण है, नहीं तो यह असम्भव है कि चित्र और जह
ये दो विक्कुल भिन्न वस्तु आपसमें में कर सकें और
चित्रों जहका जान हो सकें! दो विक्कुल भिन्न सत्ताओंमें किसी प्रकारका भी मेल-मिलाप नहीं हो सकता; मेलमिलापके लिये उनमें कुछ,न-कुछ, समानता अवश्य चाहिये।
चित्रों जहका कुछ, गुण और जहमें चित्रका कुछ, गुण
धनिवायं है। बाह्य द्रश्यसत्तामें अवश्य चंतन्यता भी है।
विद्यारण्यने पश्चद्वी हैं हमी सिद्धान्तको यौं कहा है कि—

'स्वयमेव जगद्भृत्वा प्राविशव्जीबहरपतः।

अर्थात् चैसन्य-सत्ता स्वयं जगत् बन गयी। शंकरका अर्द्धततस्य ही यहाँतक उहर पाता है। सांख्यका 'प्रकृति पुरुष' देकार्टेके 'जब तथा चेतन' के समान बहुत पीछे रह बाता है। इतना द्दी नहीं कि जब द्रव्यमें चित्का धंश है परन्तु जब द्रव्यमें ज्ञानेन्द्रियोंकी शिक्त भी व्यास है; क्योंकि उपरकी ही विकारधाराके अनुमार यह भी मानना होगा कि जब द्रव्यमें ज्ञानेन्द्रियों भी होनी चाहिये, नहीं तो जब द्रव्यका ज्ञानेन्द्रियों से सम्बन्ध नहीं हो सकता । गौतमके न्यायशासका यह परम सिद्धान्त आज दिन वैज्ञानिक धाविष्कारोंसे भी सिद्ध हो रहा है। श्री० अगरीधचन्द्र बोसने अपने (Artificial retina) नामक प्रन्यमें यह सिद्ध किया है कि नेत्र-शक्ति जब-पदार्थोंमें भी मौजूद है। उन्होंने यह बताया है कि जीबित नेत्रोंमें भिक्त-भिक्ष शक्तियों (उष्ण्यता, विश्वन् आदि) से जो विकार होते हैं वे ही विकार उनके बनाये हुए कृत्रिम नेत्रमें भी होते हैं।

यदि उपर्युक्त सिद्धान्त सत्य है तो फिर 'मृतक देह' का क्या अर्थ है ? मृतक देहमें चेतन्यता भी है, इन्द्रियोंकी शक्तियाँ भी हैं परन्तु उसमें जीवन-तत्त्व (Protoplasm) की वह श्रवस्था नहीं है, जिसमे उसमें जीवनके चिह्न विसायी पर्दे। जैसे विकली सब नगह है परन्तु विजर्कके छैम्प (bulb) में ही उसका प्रकाश होता है, बिगड़े हुए खेम्प (fused bulh) में उसका प्रकाश नहीं होता, वंसे ही चित् तथा इन्द्रिय-शक्तियाँ मृतक देइमें रहती हुई भी स्रीवन-तश्वके विगद् जानेपर (stoppage of respiration in protoplasm)अपने आपको प्रकट(manifest) नहीं कर सकतीं। मृतक म्युलरेहमें यदि सब कुछ विद्यमान है तो पुनर्जनमर्मे उसमेंसे निकलकर क्या चला गया हस प्रभक्त कतर असंगत हो जानेसे छोड़ दिया जाता है। यहाँ केवळ इतना कह देना बस है कि सर्वव्यापी बुद्धि-तस्वमें 'धहं' के सम्बन्धम वैयक्तिकता आ जाती है और नये-नये संस्कारीको लेकर सुक्षमदेहकी अपने आप रचना हो जाती है। इस वैयक्तिकताके कारण ही सुक्ष्मदेह एक स्थूलदेह-को छोडकर पुनर्जन्ममें इसरे स्थुक इसे चला जाता है। यदि आज 'विज्ञान' इतना बढ़ जावे कि किसी मृतक स्थूल-देहको जीवित कर दे तो उसमें अपने आप एक नृतन सुष्टमदेहकी रचनाका भारम्भ हो जायगा और यदि उसमेंसे निकला हुआ स्वमदेह उसमें वापम लाया जा सके तो पूर्वदत् संस्कारीबाला मनुष्य पुनः वट वंडेगा । प्राचीन भारतीय 'योग' में ऐसी शक्तिका वर्शन आता है।

इसप्रकार समस्त जगदमें को इन्य खास है उसके दो

गुण सिद्ध हुए—एक तो सत् (existence) और दूसरा चित्र(consciousness)। उस सत्ताका तीसरा गुण्आनन्द्र (bliss) है। आनन्द्र आरमाका एक वह वछ है जिसके आधारपर समस्त जीव-जगत् टहरा हुआ है। शासकारोंने बीन प्रकारके दुःखोंका वर्णन किया है-आधारिमक, आधिविक और आधिमौतिक। संसारमें सैक्बों-हजारों प्रकारके दुःखां ति स्वायों देते हैं। परन्तु यदि सुख-सद्दा कोई पदार्थ म होता तो बीवमात्र प्रयवशीज तथा आशाबान् दिखायी म देते और क्षणमात्रमें समस्त जीवधारियोंका नाश हो जाता, जैसं कि एक नितान्त निराश मनुष्य आरमधातकर लेता है। यदि हम सदा दुःखोंका ही ध्यान करें तो जीवन असम्भव हो जावे। सव दुःखोंक बीचमें भी हमें आनन्दका अनुभव होता ही रहता है। दुःख स्थायी नहीं है परन्तु आनन्द स्थायी है, क्योंकि तत्त्व-झानके पश्चात् आनन्द-ही-आमन्द रह जाता है।

'तत्र की माहः क.शोकः एकत्वमनुषद्यतः ।'

दु:स्रसे परम निवृत्तिका नाम मोक्ष तथा परमानन्द् है। अन्तर्राष्टिसे अपने अन्दर स्वयं देखनेपर अपना स्वभाव परम आनन्दमय प्रतीत होता है। यही आनन्द जिसे हम जब द्रव्य कहते हैं उसमें भी हैं। जब द्रव्यों ये उरपच्च होने-बाछे विषय-भोगोंको मनुष्य आनन्दके जिये ही करता है। दु:स्रके अनुभवको जा सम्बन्ध-सम्बन्धी (Relative) मानते हैं वे ठीक हैं, पर उससे आगे और उससे परे मनुष्य तथा जीवमात्रमें जो भानन्द-प्राप्तिकी समान इष्ट्या है, बह सम्बन्ध-सम्बन्धी (Relative) नहीं है, क्योंकि ऐसी स्थार्या इष्ट्या दु:स-प्राप्तिकी किसीको नहीं है। यह स्थायी आनन्द आरमाका अविनाशी गुण है।

राग-रागिनयाँ दुःखर्मे नहीं, वरं धान-दर्मे निकला करती हैं। अभी हालमें ही दा॰ रमनने प्रयोगों द्वारा सृष्टि-के समस्त दव-पदार्थों (Liquids) में राग-रागिनियाँ सिद्ध् की हैं। प्रत्येक दव एक अमुक प्रकारकी रागिनीको लगातार गा रहा है। यह इतनी ऊँची ध्वनि हैं कि मनुष्यके कान उसे नहीं मुन सकते; इसलिये दा॰ रमनने उस ध्वनिके वेग (Fitch) को यन्त्रों द्वारा इतने नीचे उतार दिया है कि उसे अब कोई भी मनुष्य सुन सकता है। अलग-अलग हवाँकी भिष्ठ-भिष्ठ राग-रागिनियों को प्रयानों इत्यादि वार्बो- के साथ मिलाकर संगीतकी मक्षत्विस जमानेमें भी वे कृत-कृत्य हुए हैं।

एक ही सत्ता अथवा तत्त्वमें उपर्युक्त प्रकारसे सत् (Existence), चित् (Consciousness) और मानन्द (Bliss) ये तीन सिद्धान्त मिले। पर ये कोई ऐसे गुज नहीं हैं जिनका श्रष्ठग-श्रक्श श्रस्तित्व सम्भव हो। संस्कृत-भाषामें ता इनकी सन्धि 'सिखदानन्द' करनेपर होती है परन्तु प्रकृतिमें ये तीनों विशेषताएँ ऐसी मिछी हैं कि बनकी सन्धिका तोहना अस्वाभाविक मालम होता है। 'मैं सिंबदानम्दस्वरूप हुँ' इस बातका अनुभव मनुष्य-मात्रको रुगातार हो रहा है। 'मैं नहीं हैं' अथवा 'मैं जब हूं' अथवा 'में दु:स्वमय हूं' - ये भावनाएँ ही स्वयं भयानक-सी मालूम होती हैं। मैं जो कुछ हूँ उसका प्रमाय मुझे प्रतिक्षया अपने आप हठात् मिळ रहा है। ग्वामी रामतीर्थ-ने कहा है और ठोक कहा है कि 'मनुष्यमात्रको किसी न-किसी स्वरूपमें तथा शंशमें चापल्सी (flattery) पसन्द है इसका एकमात्र कारण केवळ यही है कि मनुष्य स्वयं उन सब गुर्वीय युक्त और शाहन्द्राह है, अपने स्वरूपकी स्मृतिमें भानन्दका भाना म्वाभाविक है।'

भव यहाँ एक वहा किठन प्रश्न यह उपन्थित होता है कि जब सर्वत्र एक हो तस्य सिंहदानन्दम्बरूप प्याप्त है तो द्रष्टा (Subject) और हरय(Object) ये दो भिन्न परिन्धितियों कैमे सम्भव हो सकती हैं? द्रष्टा सद्व हरय-मे भिन्न ही रहेगा भन्यथा द्रष्टा और हरय ऐसे दो शब्द मी केवल शुद्ध अद्भेत-तस्वमें नहीं बन सकते। चित् (द्रष्टा) को जह (हरय) का ज्ञान हो इसके किये जहाँ यह आवश्यक हैं कि दोनोंमें कुछ-न-कुछ समानता हो, वहाँ यह भी आवश्यक है कि द्रष्टा और हश्य दोनोंमें कुछ-न-कुछ समानता भी हो, नहीं तो दर्शनके सहश कोई किया ही होना ससम्भव है। प्रश्न यद्यपि कठिन हैं पर इसका उत्तर विव्कुल सरवा है।

सर्वव्यापी एक ही अविनाशी सिश्चदानन्दस्वरूप तस्व-में किसी भी कारणये अथवा लीलामात्रमें अथवा स्वभावये नामरूपादिहारा अनेकता प्रकट होती हैं, जैसे कि एक ही ईथरमें ऋषा-विशुद् (Electrons) नथा धन-विशुद् (Protons) ये दो तरहके मैंबर हो जाते हैं अथवा जैसे समुद्रके जलके अन्दर खहरें, बुद्बुदे तथा भैंबर आदि होते हैं। हुन नाना प्रकारके भेदोंमें एक इन्तवाम ऐसा भी हो जाता है जहाँ कि चित्के चित्त्वकी सम्मावना हो जाये । जैसे कि विद्युत सब जगह ओतप्रोत मरी हुई है, पर बह बल्बमें ही प्रकाशस्प्रमें प्रकट होती है, वैसे ही चित् सर्वस्थलमें हि प्रकाशस्प्रमें प्रकट होती है, वैसे ही चित् सर्वस्थलमें रहते हुए भी केवल एक अमुक प्रकारके इत्तजाममें ही द्रष्टा बनता है। वह इन्तजाम इसप्रकार है—जीवित स्थल देइ (जो जीवन-तस्व protoplasm से बनता है), इस स्थल देहमें पाँचों जानेन्द्रियोंकी शक्तियोंके प्रकटी-करणके लिये पाँच प्रकारकी स्थल इन्द्रियाँ और तब इस स्थल देहके प्रन्तर मन, बुद्धि और संस्कारोंको वैयक्तिकता देनेवाला 'अहं' तस्व। यह सब हो चुकनेपर एक अमुक शारीरके अन्दरके चिन् (Consciousness) में चैत्य (A wareness) होता है और उसमें द्रष्टाका नाम मिल जाता है और बाह्य-जगत् उसका देश बन जाता है।

यह सब कुछ होते हुए भी वह पूर्ण सिंद्यानन्दस्बरूप तत्त्व निर्विकार ही रहता है, क्योंकि उस तत्त्वमें कोई अन्तर नहीं आने पाता, जैसे कि सुवर्णके कई प्रकारके गहने बन जानेपर भी वह पूर्ण नच्य सुवर्ण-ही-सुवर्ण है। हम व्ययमें हम नामरूपारमक जगत्को मिथ्या तथा अस कह सकते हैं, अर्थात् एक तत्त्वके सिवा कुछ है ही नहीं।

'अहं' एक ऐसा तत्त्व है कि जिसके हारा एक सर्व-ग्वापी चित्रमें अनेकता प्रकट हो जातो है। प्रत्येक शरीरमें रहनेवाला चित् 'अहं' में बँधकर अपनेको परिमित व्यक्ति समझने लगता है। यह बात उस सर्वन्यापी चित् (चिदाकाश या बहा ) के महान् अंशके साथ नहीं है जो कि देहोंसे बँधकर 'जीव' नहीं हो पाया है। यह चिदाकाश अहंकारसे अपरिमित होनेके कारण और प्रत्येक जीवसे तादास्म्यता (Continuity) के कारण समस्त जीवोंके अनुभवींका हाता रहता है।

हंश्वरके अम्तिरवर्क जितने प्रमाण निये जाते हैं, उनमें तीन ही योग्य प्रमाण हैं, अर्थात् (१) कार्य-कारण भाव-मूलक (Cosmological), सत्तामुलक (Ontological) तथा प्रयोजनमूलक (Teleological)। केन्नई (Caird) ने इन प्रमाणों का विम्तारसे वर्णन किया है। कैण्टने इन प्रमाणोंका सूत्र सण्डन किया है।

### (१) कार्य-कारण-भाव-मृलक प्रमाण सम्पूर्ण संसार कार्य है इसक्षिये इसका कोई कारण अवस्य होना चाहिये। 'उस कारणका भी कोई कारण होना

चाहिये और फिर उसका भी कोई कारना होना चाहियें — इसप्रकारसे यदि चलते चळें तो कहीं कारगोंका अन्त न होगा और अनवस्था-दोष का जायगा। इसिक्टिये जगत्का कोई एक हो नजदीकका कारण है और उसे ईश्वर कहते हैं।

मैं इसप्रकारके प्रमाणोंको निन्दाकी दृष्टिमे देखता हूँ क्योंकि इसमें प्रमाण देनेवालेके हृदयमें सत्यके खोजकी कुछ भी इच्छा नहीं दीखती, केवल हार-जीतकी इच्छा, दुराप्रह और अज्ञान ही दिखायी देता है। नब्यन्यायमें भी ऐसी ही वार्तोकी भरमार है, जैसे 'मनुष्यत्वावच्छिको मनुष्यः' 'मनुष्यश्वाषच्छेदको घटः' इत्यादि।

### (२) सत्ता मुलक प्रमाण

ऐन्सेन्स, डेकार्टें आदिने कहा है कि यदि ईश्वर कोई वस्तु न होता तो ईश्वरका प्रश्यय इत्यमें कैसे आता ? गेलोजियो, कैएट आदिने इसका खण्डन करते हुए कहा है कि 'मनुष्यके हृद्यमें ईश्वरकी कल्पना होनेके कारण यदि उसका अम्तित्व मान लें तो संसारमें जितने भिष्ठक हैं वे मनमें अशिफ्योंकी कल्पना करके करोडपित हो लायें।'

इस प्रमाणका वास्तविक अर्थ वैया नहीं हैं जैसा गेली लियो आदि समम बंदे हैं। इस प्रमाण में कुछ तथ्य है जो कि तुक्तात्मक धर्म-शास्त्र (Comparative Religion ) की शाला धर्मशाक-सम्बन्धी मनोविज्ञान-शाक । Psychology of religion । में हैं। समन्त संसारमें जितने धर्म हैं उनमें किसी-न-किसी महान सत्ताका उजन अथवा बन्दन होता है। नाम्तिकों आदिको छोडकर मनुष्य-सामके हृदयके घन्तर किसी-न-किसी महान सत्ताके प्रति आहर, भय तथा श्रद्धा दिखायी देती है। संसारभरके धर्म तथा सम्प्रदायोंके अध्ययन करनेके बाद अन्तर्मे यह निष्कर्ष निकलता है कि विश्वकी किसी महान् सत्ता है सनुष्यमात्रके हृदयके अन्दर घर-सा कर रक्खा है। विना किसी-न किसी धर्मको माने मनुष्यके चिसकी स्थिति मानो असम्भव-सी दीखती है। दक्षिण-प्रक्रिका तथा मध्य-धारटे लियाकी भशिक्षित तथा खंगली जातियोंमें भी टोटेमिन्म ( Totemism ) नामका धर्म कई प्रकारकी शालाओं में प्रचलित है। इस धर्ममें अनेक प्रकार के अद्भुत-अहभूत विश्वास भरे हैं जो इन जातियों में स्वाभाविक ही उत्पन्न हुए दीखते हैं। इनका भी विश्वकी अद्भुत समाकिनी बति योंमें विवास है।

पहाँ प्रभ यह है कि खब किसी-न-किसी प्रकारकी अद्भुत सत्ताने मन्त्यमात्रके हृदयमें अपना घर कर रक्खा है तो क्या ऐसी कोई सत्ताका श्रस्तित्व मान लिया जाय या यों मान लिया जाय कि यह मनुष्यका एक जन्म-सिद्ध स्वभाव (Instinct) है कि वह ऐसी किसी-न-किमी सत्तामें विश्वास करे ? यदि ऐसा नहीं है तो क्या कारण है कि इस बेकामकी बातने मनुष्यके हृद्यको भय तथा श्रद्धा-से भर रक्खा है ! तुलनात्मक धर्म-शास्त्र (Comparative Religion ) की प्रधान शासा धर्ममुलारमक मनोविज्ञान-शास्त्र (psychology of religion) के अनुसार कुछ ऐसी परीक्षाएँ की गयी हैं कि जिनमें नवजात बालकको जन्मसे ही धर्म तथा ईश्वर-सम्बन्धी सब बार्तीसे दूर रक्खा गया है-यह देखनेके लिये कि ईश्वर-सम्बन्धी कोई बात उसके अन्दर स्वाभाविक ही उठती है अथवा नहीं। यद्यपि ऐसी परीक्षाएँ अधिक नहीं की गयी है परम्तु जिसनी भी इनी-गिनी परीक्षाएँ की गयी है उनसे यह पता लगा है कि ईरवर तथा धर्म आदि सम्बन्धी कोई भी वात मनुष्यमें स्वाभाविक नहीं पायी जाती: ये बार्ते उसे दी जाती हैं। जो कुछ भी हो इस ओर खोज होनी चाहिये क्योंकि जो कुछ अभीतक हुआ है उसे मैं धार्क तथा विश्वित माननेको तैयार नहीं हैं, क्योंकि इन परीक्षाओंके साध-ही-साध सहात्मा गान्धीके समान परीक्षक और सन्य-के खोजी भी विश्वमान हैं जिन्होंने अपने चित्तके हर एक विश्वासको साँजकर उसे फिरसे निष्पक्षभावसे स्थिर किया है। शुद्ध सत्यके प्रोमी सहात्मा गान्धीने यह कई बार कहा है कि उनके हृदयमें ईइवरकी प्रेरणा होती है। वे जो कुछ करते हैं, उसी प्रेरणाके अनुसार करते हैं। ईश्वरके इस सत्तामुखक प्रमाणको कोई-कोई मनोविज्ञानशास-मूकक प्रमाख (Psychological proof) भी कहते हैं।

अब अन्तिम प्रयोजन-मूळक प्रमाण (Teleological proof) की परीक्षा करनी है। सृष्टिका जितना कार्य है वह किसी एक गुप्त प्रयोजनको लेकर हो रहा है और उसी रहम्यमय गुप्त उद्देश्यको मोर मृष्टि बढ़ी चली जा रही है। उद्देश्य केवल चेतन व्यक्तिमें ही हो सकता है, अचेतनमें नहीं, इसछिये किसी चेतन्य स्तिका प्रवर्थ अस्तित्व है जिसे हम 'इंड्यर' कह सकते हैं। मीविक तथा प्राविशास्त्रसम्बन्धी विज्ञानको जितनी भी शासाएँ हैं उन्होंसे प्रश्येक सृष्टिके किसी-व-किसी युक्त गुप्त प्रयोजनकी

और संकेत करती हैं। विस्तारमें न जाकर इम कुछ भाषरयक शास्त्रोंको ही स्रेकर यह देखेंगे कि उनमेंसे प्रत्येक किसप्रकारने अपने-अपने हंगपर विकासवाद (Evolution) को सिन्द कर रहे हैं।

सृष्टि छ: दिनमें नहीं बन गयी, जैसा कि बाइबलमें लिखा है परन्तु सृष्टि झाज जैसी है बैसी अवस्थामें धीरे-धीरे यह सहस्यों सहियों में विकासहारा पहेंची है। विकास-का अर्थ है किसी निश्चित उद्देशकी और धीरे-धीरे आगे बढना।

ज्योतिय-शास (Astronomy) द्वारा अव यह मली-माँति सिद्ध हो चुका है कि सम्पूर्ण ब्रह्माण्ड पहले एक बड़े भारी नीहारिका (Nebula) की हालतमें था जिससे कि आगे चलकर करोडों सौर-जगत् (Solar systems) की उत्पत्ति हुई है। हमारा सौर-जगत् श्राकाश-गंगाके करोडों सौर-जगतमेंसे एक है। हमारी पृथ्वी हमारे सूर्यका ही एक दुकहा है जो ठण्डा होते-होते श्राज हमारे रहनैके योग्य हुई है अभी भी यह पूरी ठण्डी नहीं हुई है। इसके अन्दर अभी जलता हुशा गरम लाव्हा (lava) भरा हुआ है जो कि ज्वालामुखियोंदारा निकला करता है।

भूगभंशास (Geology) द्वारा यह विस्तारसे सिद्ध हो चुका है कि पृथ्वीका नल, उसमें के समुद्र, पहाद तथा निर्द्यों आदि किस-किस प्रकारसे बनने-बनने ऐसी बनी हैं जैसी बाज हैं। आज जहाँ हिमाकय पर्वन है वहाँ पहले टेथिस नामका समुद्र था और आज जहाँ बंगालकी लाड़ी है वहाँ पहले आन्द्रेलिया समाया हुआ था—हस्यादि सैकहाँ बानें सप्रमाण भूगभंशास्त्रने सिद्ध कर दी है। गरम जलने हुए सूर्यके टुकड़े 'पृथ्वी' ने सिद्धों बाह साज बतंमान परिस्थिति प्राप्त की है।

लब यह पृथ्वी जीवधारियोंके रहनेके योग्य हो गयी तब विचित्र प्रकारमे इसके समुद्रोंके अन्दर जीवनतस्थ (Protoplasm) की उत्पत्ति हुई। यह प्रोटोप्लाइस— कारबन, नाइट्रोजन, हाइब्रोजन, ऑक्सीजन तथा फालफरम लादि पदार्योका वह विचित्र सम्मिश्रया है जो मनुष्यमे लेकर प्रत्येक जीवित प्राणी तथा पौजों में वर्तमान है और जिसके विना जीवन नहीं रह सकता। विज्ञानवेत्ता जिस दिन इस पदार्यको प्रयोगशालामें अपने हाथसे तैयार कर केंग्रे— जैसी कि उन्हें बाला है— इस दिन वे मृत्युपर विजय प्राप्त कर लेंगे। जीवन-तत्त्व समुद्रोंमें पहले-पहल प्रानेक प्रकारके जीवोंके रूपमें प्रकट हुआ। फिर विकास होते-होते उसने एक ओर मञ्जूजी आदिका और दूसरी ओर वनस्पतियों श्वादिका रूप लिया। पशुओंसे वनने-वनने वन्तर बना, तब वनमानुप और फिर मनुष्य। इन सब बातोंका विस्तार बनस्पनिशास्त्र (Botany) तथा पशु-विज्ञान-शास्त्र (Zoology) में भग पड़ा है। यह भी सिद्ध किया जा रहा है कि मनुष्यका भी विकास हो रहा है। मनुष्य-विज्ञान-शास्त्र (Anthropology) ने यह दिखलाया है कि मनुष्य पहले कैसा जंगली था और उसने किसप्रकार अपना जगलीपन स्थापा। शिंतेवीट of Mars' अथान 'मंगल नारेकी पहेली' नामक पुस्तकमें यह सिद्ध किया गया दे कि संगठ तारेपर मनुष्य रहते हैं और यह सिद्ध किया गया दे कि संगठ उन्नतिश्रील हैं। वहाँके

इञ्जीनियमंने ऐसी केनालें ( Canals ) बनायी हैं जिनका बनना इमारे यहाँ तुष्कर है ।

रसायनसाम्स (Chemistry) के एक वहे आचार्य मेगडेलेजिफ्ने यह सिद्ध किया है कि समन ब्रह्माण्डके जितने भी तस्वाणु हैं उन सबका विकास हुआ है। रेडियम आदि तस्वाके विकासकी अवधितकका पता लग गया है। विकासका आरम्भ हाइडोजन-तस्वये हुआ है श्रीर अभीतक तस्वाणुओंका विकास यूरेनियम नामक धानुतक पहुँच पाया है।

इसप्रकार जहाँ देखो वहीं विकास-ही-विकास होता चला जा रहा है। तस्ववेत्ताओं की श्रव यह सबसे कठिन समस्या उनके सामने उपस्थित हैं कि सृष्टिके इस रहस्य-मय विकासके पीछे श्रवश्य ही कोई चेतन कर्त्ता होना चाहिये।



# विज्ञान और ईश्वर

(ेल्यक-भीवासुः वज्ञरणजी एम० ए०)



शान ईश्वरके विषयमें निर्पेण्यासे मान है। विज्ञानकी परी चाएँ इश्य, स्थूल और सूथ्स जगनके परमाणुओं-तक परिमिन हैं। प्रकृतिकी खोज विज्ञान का श्रीगणेश हैं, उसका अन्त कहाँ चलकर होगा यह अभी नहीं कहा जा सकता। ज्ञेयके प्रतिपादन-से विज्ञानने अज्ञेय या परोक्ष विषयोके विश्वासको प्रकृत पहुँ खाया।

बहु अच्छा ही हुआ। उन्नीसवी शताब्दीमें उदम बुद्धिवान् बहुत जोरींपर था। युग-युगान्तरमे लोग जिन कहपनाओं के दास थे, उन सबको विज्ञानकी प्रचण्ड अग्निने द्युत्ससा दिया। वीर योद्धार्की माँति विज्ञानने तर्क और बुद्धिके अक्षीमें विश्वासके दुर्गमें भीतर घुसकर प्रहार किया और धर्म और मतोंके संकीण पुजारियोंको उसकी बढ़ती हुई विजयके सामने अपने हथियार रख देने पड़ । यह आंधी इस युगकी विशेषता है। मनुष्यने तर्क और बुद्धिको सिहासनपर अधिष्टित करनेका संकह्य कर लिया है, इसमें शेष या समर्थ करनेकी आवस्यक्या कहीं है। इदिके

प्रचण्ड नर्के सामने जो बाधकरूपमें श्राया अथवा आवेगा वहीं वह जायगा ।

मृष्टि कवसे हैं, संसारमें प्राणियोंकी सत्ताको कितना समय बीत गया, पृथिवीका सौरमण्डलमें क्या स्थान है, कर्मों की प्रेरणामें बाह्य हेन क्या है-इन सब विषयोंपर उन्नीमवीं सदीके वैज्ञानिकोंने मन्त्य-जातिको नये पाठ पढाये और लोगोंने पुराने दकियानुमी विचाराँको निस्पार आनकर पीछे छोड दिया। धर्म-शास्त्रोंका स्थान विज्ञान-शास्त्रीने ले लिया। मनुष्य-जातिके नन्हें बच्चे नये प्रकाशमे चिकित और आनन्दित होकर स्वतन्त्र सिपाहीकी भौति प्राकृतिक रहम्योंके नये देश जीतनेको निकल पर । उनकी दिग्दिजय सर्वतोमुखी, आश्चर्यमयी और प्रतिभाशालिनी हुई। सृष्टिकी आयुके जीर्ण विचार जाते रहे। एक ही सपार्टमें ऐसा मालम होने लगा मानी यह पृथिवी कई करोड वर्षीसे हैं। उत्तरोत्तर अनुसन्धानसे आज सब बैजानिकोंकी ऐसी धारणा है कि पृथिवीकी आयु (Age of the Earth ) हो अरच वर्ष (2000 million years ) है। रेडियमकी खोजने इस परिगामको सत्य क्दराया है। हर्ष है आर्य-जातिमें प्रचक्तिस सृष्टि संवरत्सर

१६७२६७६०३१ से यह विज्ञानका अनुमान मिलता हुआ है। इसके श्रतिरिक्त दरवीचण-यन्त्रने पृथिवीका ब्रह्माण्डमें क्या स्थान है, इसपर प्रकाश डाला । पहले स्रोग इसी गोलको सब जगतका केन्द्र मानते थे। विज्ञानने वताया कि हमारे सीरमण्डळका बेन्द्र सूर्य है और पृथिवी उसकी तुलनामें बहत ही छोटी है। धीरे-धीरे यह खोज यहाँसक बढ़ी कि आज यह प्रिवी समस्त ब्रह्माएडकी अपेजासे एक कणके बराबर भी नहीं है। इस विश्वमें जितने मागरींके रजःकण हैं, वे मद यदि प्रह और ताराओंकी संख्याके बराबर मान लिये जायँ तो यह पृथिवी एक रजःकण्के भी सुशमातिसुशम अंशके बराबर नहीं कही जा सकती । हमारे गणितके ग्रंक रो देने हैं । इस अनन्तताको शब्दों में व्यक्त करनेका साधन हमारे पास नहीं है। जहाँतक गणितके श्रंक हमारे साथ रहें वहाँतक सो हमारी स्थिति इद मस्यपर समझी जाती है। जब इस इस धनन्तता या विशालताकी कळ भी कल्पना निश्चित शब्दों और श्रंकों में नहीं बता सकते, नव मानी हम सस्य (Fact)को खोकर प्राण( Legand ) के क्षेत्रमें चले जाते हैं। इस जगतमें सन्य कुछ ही दरमक हमारा साथ देता है। आगे चलकर भौतिक अनुसन्धानमें भी हमें अपने आपको पुरास्के हाथों में सौप देशा पहला है। पुराने पुरार्णोको छोड़ दीजिये। नये विज्ञानके पुरार्णोकी शरण लिये बिना गीत नहीं है। विश्वकी विराटना प्राण ही है । बस्तुमः संसार निरुक्त और अनिरुक्तका, सन्य और पराणका, सान्त और अनन्तका अञ्चन सम्मिलन है। आधुनिक ज्योतिविज्ञानने हमें करूपनाके अगत्में उठाकर निम्महाय श्रीष्ठ विया है---

Dr. Hubble estimates that about two million such nebulae are visible in the great 100-inch telescope at Mount Wilson, and that the whole universe is about a thousand million times as big as the part of space which is visible in this telescope. Let us now multiply 1000 million by 2 million, and the product by 1000 million. The answer  $(2 \times 10^{11})$  gives some indication of the probable number of grains of sand spread over England would make a layer hundreds of yards in depth. Let us reflect that our earth is one millionsh

part of one such grain of sand, and our mundane affairs, our troubles and our achievements, hegin to appear in their correct proportion to the universe as a whole.

[Eos by Dr. Jeans, p. 21] यह वैज्ञानिक सत्य है। इसके लिये वेदांने कहा है-'एतावानस्य महिमा।' पर विज्ञान 'अतो ज्यायांश्च पूरुषः'
कहनेकी श्वाज्ञा हमें नहीं देता, अतः हम पुरुषके विषयमें
कुल न कहेंगे। इस वर्णन-रोलीका नाम पुराण या करपना
है जो अनिकक पक्ष या अनन्तताका पोषण करती है।

यह तो सृष्टिकी विशालताका दिग्दर्शन हुआ । वहाँ विज्ञानकी गति अवरुद्ध हो गयी है। अब सृष्टि-प्रक्रियापर किञ्चित विचार करना है। यह सृष्टि जिस रूपमें इमारे सामने फैंकी है यह क्या पहली ही बारका आयोजन है, अधवा इसमें पूर्वमें भी कभी सृष्टि थी, या इसके बाद भी फिर कभी सृष्टि होगी ? हम जान चुके हैं कि पुराने ईसाई-धर्मकी कल्पना या भ्रत्य धर्मीकी कल्पनाओंको पछाब-कर विज्ञानने आगे कदम उठाया था । परन्तु मृष्टि-प्रक्रिया का सन्तोषदायक कोई भी समाधान आजतक विज्ञानके हाथ नहीं आया है। यह विषय भी दृश्य परिमित ज्ञानकी श्रृंखलाओं से नहीं वें घना चाहता । वैज्ञानिक निश्चयरूपसे इस सृष्टिके पहले क्या था, कुछ नहीं कहते । हाँ, यह सृष्टि इमारे सामने फेली है यह ध्रुव घटना है। इस घटनाका श्राध्ययन विज्ञानको इष्ट है । इस अध्ययनमें एक नियम बहुत सहस्व रखता है। उसका श्रंमंज़ी नाम Second Law of Thermodynamic है जिसका प्रतिपाद बिषय यह है कि शक्तिका प्रवाह ऊँचं केन्द्रसे नीचे केन्द्रकी ओर होता है । उदाहरणार्थ एक वन्त्रमें पाँच सहस्र हिन्री सेन्टीब्रेडकी गर्सी है और दसरीमें दो हजार हिन्री। तापका प्रवाह पहलीसे दूसरीकी भीर होगा और तबतक बराबर होता रहेगा जबतक दोनों में समत्व-स्थिति न हो जाय। प्रकृतिके ज्ञात अनुभवाम ऐसा कभी नहीं देखा गया कि दो इजार दिमीका ताप जिसमें है उसमेंन उकटा प्रवाह ऊँचेकी ओर होने लगे । शक्तिका प्रवाह अधोमस या प्रख्यकी भीर है। प्रख्यका ताल्पर्य वह समता (Equilibrated condition) है जहाँ शक्तिक इस्तास्तरित न हो सकनेसे कोई कार्य नहीं हो सकता। बैज्ञानिक मामचे हैं कि सूर्यके समाब अनेक शक्तिके केन्द्र ब्रह्माण्डमें हैं जिनकी शक्ति अनवरत वेगसे आकाशमें विक्षीण हो रही हैं। यदि यही प्रवाह चलता रहा और कोई कारण ऐसा समझमें नहीं आता जिसमे इस प्रवाहमें बाधा हो, तो एक समय ऐसा आयगा जब शक्तिके सम-वितरणसे विश्वमें कोई कार्य न हो सकेता और सब प्रकृति शक्तिक्यमें परिवर्शित डांकर अनन्त आकाशमें फैक जायगी। ऐसी दशामें फिर सहिको सम्भव कर सकता असम्भव है। यदि उपर्युक्त दूसरे नियमका प्रतिद्वनद्वी ऐसा भी कोई नियम हो जिसके अनुसार शक्तिके नये गर्भित केन्द्रोंकी रचना हो सके. तब तो प्रख्यके बाद सहिका प्रवाह पुनः प्रचलित हो सबता है। परम्यु भभीतक इस विषयमें इस कुछ नहीं जानते । विज्ञवर डा० जीन्सकी तो यहाँतक करुपना है कि इस विप्रतिपत्तिसे छुटकारा पानेका उपाय यह है कि विश्वके बाहर किसी कारणको इस पुनः सृष्टिका हेतु सान खेबें। पर विज्ञान इसें इस विषयमें कुछ कहनेकी आजा नहीं देसा। इस तो संक्षेपमें यही कह सकते हैं कि आयं-करपनामें अभीद तपसे सृष्टि मानी गयी है। यह तप ही दातिके गर्भित केन्द्र हैं। पर तपका जनविसा ब्रह्म हैं जो योगनिकार्य इस सपकी बरपश्च करता है। निवाकी करपनाके साथ जामनकी करपना भी है। अर्थाद र्साष्ट्र और प्रक्रय ये दोनों नैसगिक प्रवाहगत क्रम हैं जो परम्परापेक्षी हैं। दीनोंका आधार खैतत्यका ज्ञान है।

अय इस एक ऐसे विषयकी और आते हैं जिसका अनुसन्धान विज्ञानका महत्त्वपूर्य अंग है। यह प्रश्न जह-जगत् और शक्तिये सम्बन्ध रखता है। जह-प्रकृति (Matter) का अन्तिस रूप क्या है इसका उत्तर सारा संसार विज्ञानसे साँग रहा है। और क्यों नहीं? जिस प्रकृतिकी प्रतिष्ठा इतने समारोइसे वैज्ञानिकोंने की हैं उसका परीक्षण भी होना चाहिये।

विज्ञानका ही सस्यप्रियसाने विद्वानोंको इस बातके जाननेको विवश किया कि मकृतिका अस्तिम रूप क्या है ? पहले बैज्ञानिकोंने इस बातका पता कमाया कि स्यूल-कात्में वानये सस्य या पदार्थ (Elements) ऐसे हैं जिनके संयोगसे ही सारे रूप बनते हैं। ब्रह्माण्डमें कहीं चले जाहये, समस्य प्रकृति इन्हीं मौलिक पदार्थोंका संबद्ध है। मौतिक विज्ञान और ज्योतिविज्ञानकी सम्मिक्ति जोगोंसे अब यह जान लेना बहुत सरक हो गया है कि वर्ष वा और मी जविन्य हरीबाके नक्षत्रीमें कितने तस्व

(Elements) 🕻 । प्रत्येक सत्त्वका प्रकाश अस्त्रा-सस्त्रा हैं और किसी भी नक्षत्रमं आनेवाले प्रकाशके विश्लेषण (Spectrum analysis) से यह मासूम कर सेना बहुत आसान है कि इसकी प्राकृतिक रचना किन तस्वींके संयोगमें हैं। इसप्रकार इस काकतक इन वानवे तस्वींको विश्वका मूलभूत आधार मानत रहनेके बाद विजानने एक परा और भाग रक्खा। यहाँपर वैज्ञानिकाने परमाण (Atom) के अन्तिम स्वरूप और इसकी आन्तरिक रचमाकी स्रोज आरम्भ की। आधुनिक शनाव्दीके अनुसन्धानोंमें परमाणुकी रचना-विषयक स्रोज बहुत ही महत्वकी है। इसने विज्ञान-शास्त्रमें भागूल क्रान्ति कर दाछी है। कोई समय था जब परमाणुको छोग अविभाउप मानते थे। अब इस विषयमें कोई सन्देश नहीं है कि परमाणुकी रचना सीर-मण्डलके संगपर है। परमाणुके बीयमें एक केन्द्र है जिसे प्रोटोन (Proton) कहते हैं। इस केन्द्रमें ही परमाणुका सारा वजन सम्नित रहता है। इसके चारों और कुछ विद्युत्कण शकर काटते हैं जिनका नाम इंग्रेंक्टन (Electron) रक्ता गया है। वस. परमाया प्रोटोन और इर्छक्ट्नके समवायका नाम है। प्रोटोनके चारों भोर घूमनेवाळे इस्टेंबट्नोंकी संक्या हर सरवके परमाणमें अलग-अलग है। चाँदी और सोनेका भेद असकियतमें कुछ नहीं । दोनोंके परमाणुओंके भीतर इंडेक्ट नोंकी गिनतीमें भेद होनेसे यह जपरी भेद हो जाता है। इस आविष्कारने यह सिद्ध कर दिया है कि भौतिक प्रकृतिकी रचना परमाण्-मय है और एक मूळ-पदार्थके परमाण्का इसरेने भेद केवल इलंबट नोंकी संख्यापर निर्भर है। बस्तुतः भेद कुछ नहीं है। परमाणुका स्वरूप क्या है ? इस विषयकी खोजसे यह फक निकका कि परमाणुका स्वरूप विद्युत्रूप है। प्रोटोन और इंड क्ट्न दोनों धन और ऋण विशुत्के रूप है। विश्व एक ही है। उसका दो तरहमें प्रकट होना अनिवार्य है । बिना ऋण-धनके कोई कार्य नहीं हो सकता । वास्तविक इष्टिसे ये दोनों उपाधिमात्र हैं। मूल विशुत् एक-रस है। इसप्रकार भौतिक प्रकृतिका सुश्मातिसुक्ष्म अंश जो परमाणु है वह केवल विद्युवका ऋण-धनात्मक प्रकाश-मात्र है। इस स्रोजने पुराने सब विचारोंको असम्बस्त कर विया है। सेटर और इनजीका सम्बन्ध ठीक-ठीक इस बजीतक नहीं जान पाने हैं। परमाशके साक्ष्मके बाहेसे भी बैज्ञानिकों में बहुत मतवाद हैं। दार्शनिक ग्हाइट है बने तो परमाणुको चेतनधमंत्रिशिष्ट कार्यसम्पन्न मान लिया है। पर इसमें समस्या किसी तरह इल नहीं होती। जैमे इम शक्तिके वारेमें अनिभन्न हैं बंगे ही चैतन्यके वैज्ञानिक स्वरूपके विषयमें तो इम और भी कोरे हैं। परमाणुओं की भद्दीमें पहकर इश्य म्थूल जगत् इमारे इार्थों में निकला जाता है। प्रश्यक्षवादको इसमें बहुत घड़्या पहुँचा है। और इम इसिल्ये बहुत विकल हैं कि इमारे म्यूल जगत्की रक्षा क्या इमारे देखत-देखते किसी तरह न हो सकेगी ? परिग्राम चाहे कुछ हो विज्ञानको तो सस्यकी पूजा करनी है। इमें सस्यकी खोज है, प्रश्यक्ष या परोक्षसे इमें क्या मतळव ?

इसी प्रसंगर्मे एक और जटिखता आ गयी है। उसका वैज्ञानिक नाम Quantum Theory है। इमारा भाषार यह या कि प्रकृति अखण्ड है। अखण्डता (Continuity) के कारण हो शक्ति एक स्थानमे इसरे स्थानपर जाती है। आगकी गर्मी कोहेमें पहुँचती है क्योंकि दोनोंको मिळानेवाळा एक अखण्ड माध्यम है जिसके द्वारा शक्तिका सम्रात्र होता है। इस अखण्डताके कारण ही हम यह आज्ञा करते थे कि प्रकृतिकी उत्तरोत्तर खोजमें हमारी सारी सीदियाँ व्यक्तक्ष्यम हमारे सामने रहेंगी और बहाँ भी प्रकृति और शक्तिकी प्रनिध होगी उसे इस पकड़ सकेंग । परन्तु अब इमें भारतम होता है कि शक्तिका प्रवाह एकरस माध्यमका मुखापेक्षी नहीं है। शक्ति मण्डकप्रतिसे छोटे-छोटे बन्डलोंसें, जिन्हें केण्टा कहते हैं, स्थानान्तरित होती है। अर्थात् जैसे मेंटरका क्या परमाण् है बैसे ही शक्तिका कण भी है। उसकी संज्ञा छैन्टम है। प्रकृति और शक्तिकी अखण्डताकी सन्देहमें डाळ देनेवाला यह नया सिद्धान्त अभीतक ठीक तरह पचाया नहीं जा सकाहै।

परन्तु भौतिकवादको संशयाम्पद बनानेके लिये मानो इतना काफी नहीं था, इसलिये सापेच्यवाद (Relativity) के सिद्धान्तने इस अखादें में प्रवेश करके विज्ञानकी जमी हुई जहींको और भी चलायमान कर दिया। या यों कह लीजिये कि दंश-काल-सम्बन्धी हमारे वंज्ञानिक मार्थोका नवीन जीणोंद्धार हो रहा है। वजन और लम्बाईको इम निरपेक्ष सस्य मानकर न्यूदनके शिष्य वने हुए थे। अब आइ-स्टाईनने हमें बताया है कि ये भाव देश-काकसे

सापेक्ष हैं। जो वस्तु इस पृथिवीपर एक गज है, बड़ी एक छाल पचास इजार मीछ फी-सेकण्डकी गतिसे चळनेपर आध गजकी रह जायगी। यही हाल वजनका है। और शायद एक लाख छियासी इजार सीक गतिसे चकनेपर तो उसमें कुछ भी कम्बाई या वजन नहीं रह जायगा । यह सब आश्चर्यसय आविष्कार हैं जो स्थुक जगतकी कहपनाको इसारे सामने बंदे वेश्से बंदछ रहे हैं । आइन्स्टाईनके अनुसार देश-काल विनत (curved) हैं और जहाँ मेटर सबसे अधिक है, वहाँ यह ह्यकाव (curvature) सबसं अधिक है। पृथिवी सूर्यके चारों तरफ जिस मार्गसे घूमती है उसका कारण आकर्षणका नियम नहीं है, बह्कि पृथिवीके लिये आकाशमें उसके अतिरिक्त दूसरा मार्ग ही नहीं है। निज प्राकृतिक पदार्थकृत विनति तथा सूर्यकृत विनतिके वशीमूत होकर उसे उसी मार्गसे जाना ही पहता है। सापेश्यवाद-सिद्धान्तके अनुसार विश्वका केन्द्र सर्वत्र है। इसमेंसे प्रायेक व्यक्ति विश्वकी नाभिष्य है जिसका अपना-अपना देश-काल-कृत चीखटा है। उस पश्चरमें मानी वह जहा हुआ है। अभी नहीं कहा जा सकता हमारे मांसारिक जीवनपर इस सिद्धान्तका क्या प्रस्यच प्रभाव पहेगा ।

जद-जगतुकी रचनाके विषयमें विज्ञानकी विप्रति-पत्तियोंको इसने कुछ देखा । चेतनाके विषयमें इसारा ज्ञान और भी परिसित है। जैसे इस परसाण्के अन्तिस रूपको नहीं जानतं वैसे ही यह मानतं हुए भी कि चैतस्यका अन्तिम रूप सेक (Cell) है, इस अभीतक इस बातका पता नहीं लगा सके कि संलमें जीवनका स्रांत क्या है ? सेक के केन्द्रमें उसका चैतन्य है, पर उसका मूल हेत् और उत्पत्ति क्या है यह हमें बिश्कल नहीं मालम । प्रकृति ओर चैतन्य दानोंके मूलका अधुरा ज्ञान इसे है। इसमें सन्देह हैं कि कभी भी इनका कुल्ब ज्ञान हमें हो सकेगा। मनके विषयमें कुछ जाननेका प्रयक्त हमने अभी प्रारम्भ ही किया है। इस नहीं कह सकते किसप्रकार प्राकृतिक सन जद-चेतनकी सन्धिको नियन्त्रित कर रहा है। गुप्त सन (Subconscious mind) की शक्तियोंकी बिना जाने इमारा विज्ञान अधूरा ही है। प्राणिविज्ञान, भौतिकविज्ञान और मनोविज्ञान ये तीन बढ़े शास इस समय हैं। सीनी-में ही चैतन्य, प्रकृति और मनका स्वरूप इससे किया हुआ है। बहुत हुछ जान केनेपर भी जो अभी नहीं जान पाया वही महत्वका है। बाज वैज्ञानिक प्राणपणमे हन उक्तमनोंको हक करनेमें खगे हुए हैं। मिवज्यकी सफलता-के विषयमें क्या कहा जा सकता है विज्ञानकी स्वीकृत परिभाषाओं को मानते हुए हमारा बहाण्ड-विषयक ज्ञान किस रूपमें सन्तोषदायक होगा, यह भी कहना कठिन है। ईरवरके विषयमें मौन ब्रह्म करना ही अजम् है। जड-चेसनकी प्रतिक्रियाका जिस दिन कुछ निषटारा होगा उस दिन सम्भवतः इस प्रश्नका कुल् महत्व हो। आज हमारा साध सस्यके जिज्ञासुका है। हम स्वयं अपने घरको ठीक करनेमें ब्यम्त हैं, यह अनुकूछ अवसर नहीं है जब वैज्ञानिक अपने घरमें निकलकर दूसरोंका दुर्ग ढाइनेकी चेष्टा करें। विज्ञानकी विजय मनुष्यकी विजय है। सृष्टिको ज्ञानने और समझनेका उसे जो साधन मिला है उसका प्रयोग विज्ञान है। उसने सस्यको ज्ञाननेके लिये नम्रतासे दसका प्रयोग करना सीखा है और धागे भी करता रहेगा।

# विज्ञानशास्त्रके ईश्वर

( लेखक --पं ः भीशारदाप्रभादजी मिश्र 'औपनिषद्' काव्योपनिषद्याकरणवैशन्तमीमांसातर्कपुराणतीर्थ )



ह या चेतन जगत्के जितने पदार्थ है, उनमें मनुष्य ही सबसे श्रेष्ठ है। जह तो ज्ञानचून्य है, उनकी बात ही क्या परन्तु चेतन प्राणिवर्गमें जितने सार है, सबमें ज्ञानकी मात्रा मनुष्यकी अपेक्षा बहुत ही न्यून मानी जाती है। मनुष्य, देखने-सुनने ग्रादि जितने

ऐन्द्रिय अनुभव होते हैं,उन्हीमें सन्तोष नहीं कर लेता, किन्त यहाँसे उसके ज्ञानकी बाराखड़ी ही प्रारम्भ होती है और आगे चलकर वह इसप्रकार विचार-तरंगोंमें हव जाता है कि सामने आयी हुई वस्तुओंका भी अनुभव नहीं कर पाता । मनुष्यने अपने इस अद्भुत स्वभावके द्वारा ही अनेको प्रकारके ऐसे साहित्य और कलाका आविष्कार और उनकी रचना की है जिनके द्वारा केवल मनुष्योंके ही अद्भुत स्वभावका परिचय नहीं मिलता, किन्तु जडवर्गके भी रहस्यमय महत्व सममे जाते हैं। क्या ऐसा हुए विना जहवर्ग रेख, तार भाविके रूपमें भपनी करामात विसा सकते थे ! प्राचीन कालमें इसप्रकार आविष्कार हुए थे या नहीं इसकी उक्तममें न पद यदि हम वर्तमान समय-की ही ओर भाँख उठाकर देखें तो भी इन दिनों-दिन बढ़ते हुए भाविष्कारों ने कम आश्चर्यान्वित नहीं होते। भनेक आध्यारिमक बीर अपने भगीर्थ परिश्रमये असम्भव सममे जानेवाले कार्योंको भी कर दिखलाते हैं। जो विद्या इन सभी चमत्कारोंकी माता है उसे ही विज्ञानविद्या कहते हैं। यद्यपि कुछ लोग विज्ञानकी इस उन्नतिको अस्वाभा-विकताकी ओर मग्रसर होना बताकर काम्छित करते हैं परन्त यह उचित नहीं, क्योंकि साधारण लोग जिन विज्ञानके कार्यों को अस्वामाविक बताते हैं, विज्ञानशास्त्री उन्हें भी खाभाविक ही बताते हैं। कैसे बिना किसी चेतन प्राणीको जीते गांबीका चलना साधारण लोग अस्वामाविक बताते थे परन्त विज्ञानशास्त्री कहते हैं कि पेट्रोक, कोयका, पानी, भाफ इत्यादिके उन-उन संयोगींके होनेपर गाडीका स्वतः चक्ना ही स्वाभाविक है। अतः वे छोग होते हुए किसी कार्यकी अखाभाविकताको कबूत नहीं करते. करें भी क्यों, जब कि वे पदार्थोंके स्वभावींको ड़ी सममनेके लिये इतनी मगजपन्नी करते हैं और उसीमें सफलता पाते हैं । वस्तुओं के स्वमाव ही उनके सारे प्रयत्नोंकी मूलभित्ति है। इस तरह स्वभावोंके पिठलग्र होकर ही तो कितने विज्ञानशास्त्री यहाँतक कह बैठते हैं कि सभी पदार्थ अपने-अपने स्वभावींके उपर ही निर्भर हैं, ईश्वरकी कोई स्नावरयकता नहीं। अन्तु, विज्ञानशास्त्रकी ही मूलभित्तिको मानकर यदि हम ईश्वरके विषयमें विचार करें तो क्या नतीजा निकलेगा ? प्रारम्भमें उनके सर्वस्व स्वभावको ही लेकर विचार करना होगा । मिटी, पानी, तेज प्रसृति जितने पदार्थ हैं उनके स्वभाव यदि अलग-अलग हैं तो उन स्वभावींका जो एक-दूसरेपर प्रभाव पड़ता है उसमें कीन स्वभाव कारण है ? कोई भी पदार्थ जिना किसी अन्य पदार्थके संयोगके रूपान्तरमें नहीं परिणत होता । अतः उन अलग-ग्रलगके स्वभावोंको मिलानेके लिये एक-एक माध्यम स्वभावीको मानना अनिवार्य होगा । यदि मिट्टीके प्रत्येक अगुर्श्रोंके अलग-अलग स्वभाव माने जायँगे हो उन्में घडा बनानेके एक सम्मिलित स्वभावको भी मानना

ही पड़ेगा । इसक्रिये और मिट्टीके एक अग्रके और दूसरे अग्रके स्वभावमें भी कुछ भेद न रहनेके कारण भी स्बभावींमें अभेदको मानना ही युक्तिसंगत होगा । इस-प्रकार मिट्टीमात्रका जो एक स्वभाव है उसीके अधीन होकर वह तथा उसके भण-परमाणु भपने कार्य कर सकेंगे। ऐसे ही मिट्टी और पानी मिजकर जो चीजें बनती हैं उनके किये भी एक सम्मिलित स्वभावको मानना उचित ही है। माननेपर दोनोंकी कार्यकारिता उसीपर निर्भर होगी। चलना, हिलना, सगन्ध, दुर्गन्ध, स्पर्श आदि अनुभवयोग्य जितने विषय हैं वे सभी जिस स्वभावके परतन्त्र माने जायंगे वही महान् स्वभाव संसारमात्रका शासक होगा। प्रत्येक पदार्थमें सत्तारूपी स्वभावका अनुभव होता है इसिकिये वह सबका स्वभाव-सत्ता ही सभी जगत्की सत्ताकी शासक होगी। उसको सत्तारूप समझते हुए भी सदूप समझना उचित है, क्योंकि यदि सत्ता ग्रसत् होगी सो उसका स्वभाव-ग्रसत्ता उसमें रहेगी और असत्तामें सत्ता रहेगी इसीकिये ऐसा मानना उचित नहीं है। स्वभावींको अलग समझ लेनेपर फिर स्वभाववान् क्या रह जायगा ? इसिक्ये दोनोंमें अभेद ही उचित समका जायगा। इसप्रकार संसारका शासक जो पूर्णस्वभाव होगा वह सर्वस्वभावमय एक पूर्णद्रव्यरूप ही सिद्ध होगा। जह-मात्रमें बर्तमान क्रिया-शक्तिरूपी स्वभाव, चेतनमें विद्यमान ज्ञानशक्तिरूपी स्वभाव उनमें पूर्णत्या स्वास रहेगा और वह तन्मय होगा। वही जडांकी कर्मशक्तिका और चेतनींकी ज्ञानशक्तिका मुख्यतीत होगा । यदि कहें कि जिसप्रकार बगत् उसके परतन्त्र हैं वैसे ही वह भी जगत्की प्रत्येक

वस्तुके परतन्त्र होगा तो इसका यह उत्तर है कि एक-एक वस्तुके उत्पन्न और नष्ट होनेपर जब उसमें जरा भी विचलता नहीं झाती प्रस्युत छोटी-छोटी शक्तियाँ भी प्रस्थेक बस्तको उसीके द्वारा मिलती हैं तो यदि वह उन शक्तियोंके परतन्त्र होगा तब इसका मतकब यही होगा कि वह शक्तिमय अपने ही परतन्त्र है। अपने परतन्त्र धीर स्वतन्त्र रहना एक ही बात है। उसकी छोड़कर अन्य कोई भी स्वभाव या स्वभाववान् नहीं है। वही स्वभावरूपसे सममा जाकर स्वभाववानीका और स्वभाववान् समभा जाकर स्वभावोंका नियामक होगा । वह सत्म्वभाव-सब, पूर्ण सत्चित्म्वभावमय, पूर्ण चित्रानन्दस्वभाव-मय,पूर्णानन्द और सर्वशक्तिमय सर्वशक्तिमान् है। यदि कहें कि वह सर्वजडतामय, पूर्ण जह सर्वअसत्तामय, शून्य और सर्वदु:खमय पूर्ण दु:स्वी क्यों नहीं माना जाता, तो इसका उत्तर यही होगा कि यदि जहताये कर्मन्वभावींको समझा आय तब तो वह सर्वकर्ममय है ही। यदि जहतामे ज्ञान-श्रम्यताका प्रहण करते हैं तो वह ज्ञानशक्तिमय कैसे ज्ञानज्ञन्य जह माना जा सकता है ? इसी तरह वह सर्वमय होते हुए शुन्य कैसे माना जा सकता है और इसी खाइसे भ्रानन्द होते हुए किसीकी त्रुटि बिना वह दुःस्वमय कैसे हो सकता है क्योंकि धमीष्ट वस्तुऑकी ब्रुटियाँ ही दु:खका रूप धारण करती हैं। जगन्में प्रतीत होती हुई वस्तुओं में अपूर्णताको देखकर ही इन शब्दोंका प्रयोग होता है।

इन युक्तियोंने म्बभाववादात्मक विज्ञान-शास्त्रक भी विश्रामधाम वही श्रद्धितीय सिंबदानन्द सर्वनियन्ता पूर्ण परमेरवर ही सिद्ध होता है।

**₹** 

# साहेबकी याद

पानीकी इक वूँद सूँ, साज बनाया जीव।
अन्दर बहुत अँदेस था, बाहर बिसरा पीव॥१॥
अधोमुखी जब रहे थे तल सिर ऊपर पाँव।
राखनहारा राखिया, जठर-अगिनकी लाव॥२॥
जठर-अगिनसे राखिया, ना साई गुन भूल।
बह साहिव दरहाल है, क्यों बोबत है स्ल॥३॥
अलिफ अलहकूँ यादकर जिन्ह कीन्हा यह साज।
उस साहिब कूँ यादकर पाला बिन जल-नाज॥४॥

--गरीबदासजी





# ईश्वर-दर्शन

(लेखक—शुद्धादैतभूषण दे० पं० भीरमानाथजी शासी)



गत्में भिन्न-भिन्न प्रकृतिके मनुष्य हैं अतएव जवतक सृष्टिमें मनुष्यकी सत्ता रहेगी, कभी किसी एक विषयमें एक मत नहीं हो सकता। यह बात आस्तिक और नास्तिक दोनों ही सिद्धान्तींसे ठीक है। आस्तिक कहते हैं कि भेटके विना ईश्वरकी की दाका आनन्द लिया

नहीं जा सकता और नाम्तिक कहते हैं कि प्रकृति (नेचर) का वैचित्रय ही स्वभाव है। इजार मनुष्यों में लेकर चार मनुष्यों तकका किमी अप्रत्यक्ष विषयमें कभी एक सिद्धान्त नहीं हुआ। कुळु-न-कुछ विभिन्नता रहनी ही है। इस-लिये जगतमें यदि ईश्वरको माननेवाले और न माननेवाले दोनों मिलें तो कोई आधर्य नहीं।

ईश्वर और धर्म दोनों वम्मु लौकिक अप्रत्यक्त हैं। धर्मके विषयमें हम प्रपने 'धर्म-दर्शन' में सब कुल कह चुके हैं। आज कुल ईश्वरके विषयमें लिखना है। प्राचीन दार्शनिक लोग और विशेषकर भारतीय विदान ईश्वरके विषयमें हतना लिख गये हैं कि उसका अनुवाद करना भी कठिन हो रहा है। वैदेशिक लोग जिनमें अधिकांश अभीतक वाम्तविक जीव-सत्तातक भी जब नहीं पहुँच मके हैं सब वे ईश्वरको मानते हैं या नहीं, यह चर्चा करना भी भूल है। सबा श्रास्तिक भारतवर्ष है। यहाँके निवासियों में प्रायः सबने किसी-न-किसी प्रकारसे ईश्वरकी सत्ता स्वीकार की है। श्वानी और भन्तोंका तो ईश्वरको माने बिना एक पद भी नहीं चलता। इसजिये प्रायः भारतवासी सब-के-सब ईश्वरके अस्तिस्वमें सहमत हैं।

कुछ लोगोंका कहना है कि सीमांसक (कर्मवादी) खोग ईश्वरको नहीं सानते। किन्तु हमारी समझमें यह बात ठीक नहीं है। सीमांसकने यदि ईश्वरका जोरमे प्रतिपादन नहीं किया तो उसका निषेध भी नहीं किया है। प्रतिपादन नहीं करनेमान्नसे ईश्वरका निषेध नहीं साना जा सकता। जिसने चेतनकी और उसमें भी आनन्दसहित जीवकी सत्ता स्वीकार कर ली, उसे ईश्वरके माननेमें कोई आपित्त न होनी चाहिये। जिसे सुलका अनुभव होता है वही तो जीव है और जिसे पूर्ण जानन्दका अनुभव होता है वही तो जीव है और जिसे पूर्ण जानन्दका अनुभव है किंवा जिसमें पूर्ण चानन्द हो, वही ईश्वर

है। जो थोड़े ज्ञान, थोड़े आनन्द और थोड़ी सामर्थ्यवाला हो, वह जीव और जो पूर्ण ज्ञान, पूर्ण न्नानन्द और पूर्ण सामर्थ्यवाला हो, उसे ही सब आस्तिक ईश्वर कहते हैं। जीवको माननेवाले मीमांसक भी ईश्वरके पासतक पहुँच ही चुके हैं। प्रकाशका एक स्थिर केन्द्र न माना जाय तो फिर 'सबको प्रकाश कहाँमे मिल रहा हैं' यह प्रकासवेदा बना रहता है, जलका उत्पादक या जलका एक श्रट्ट मूल खजाना न माना जाय तो वर्षा कहाँसे होती है यह प्रकाशेष रहता ही है। हमी तरह यदि आनन्दानुभवका एक स्थिर और अपार भण्डार ईश्वर ही न माना जाय तो फिर यह खरडशः आनन्दानुभव सहसा कहाँसे ह्या गया, यह प्रक्ष किसी तरह हल नहीं होता। कारणके विना कभी कार्य नहीं होता।

कोई मीमांसक कहता है कि 'कारण और कार्यका' झगड़ा हमारे मिटाये मिटता नहीं, इसलिये हमारी बुद्धि ईश्वरको स्वीकार नहीं करती । वृक्षके फल या फूलमेंसे बीज पैदा होता है और बीजसे वृक्षको पैदा होते देखा है तब फिर कार्य-कारणके झगड़ेको कीन मिटावे ? वृज्ञसे बीज पैदा होता है इसलिये वह कारण हो सकता है लेकिन फिर वह वृक्ष बीजसे ही पैदा होता है, अब कहिये कीन कारण और कीन कार्य ?

नहीं-नहीं, यह बात ठीक नहीं है। बृक्ष और बीजका द्रष्टान्त देनेवाला यह तो स्वीकार करता है कि 'कार्यका कारण अवस्य होता है। यह बात दूसरी है कि बृलको कारण माने कि बीजको ? हमारी समकर्मे तो जब एकसे दूसरेकों ( कृलसे बीजको या बीजसे वृक्षकों) उत्पन्न होते देखते हैं तो किसी एकको कारण माननेमें झगड़ा हो ही नहीं सकता, चाहे बीजको मानो चाहे बृक्षकों। जो अपर्यं वस्तु हो उसमें युक्तिका बाध या सहयोग हो सकता है, किन्तु जो वस्तु प्रस्थक्ष है, उसे उसी प्रकारकी माननी पड़ेगी जैसी वह है। जब देखते हैं कि वृक्षसे बीज पैदा होता है और बीजसे कृतका अंकुर भी पैदा होता है तो दोनोंको कारण और दोनोंको कार्य भी माननेमें क्या हानि है ? कितने ही युक्तिप्रधानवादियोंने प्रकृति और विकृति उम्रयासक पदार्थ माने हैं। इसी प्रकारसे बृक्षाविको कार्य-

कारण वभयात्मक माननेमें क्या दोष है र प्रत्यच उन्हें उसी प्रकारका बता रहा है।

अस्तु, किसीको भी कारण मानो किन्तु यह बात तो माननी ही पहेगी कि कारणके बिना कोई भी कार्य हो महीं सकता। जब यह सिद्धान्त सर्वमान्य है तब सबका आदिकारण ईश्वरके माननेमें क्या दोव है ?

कितने ही कर्मवादी लोग कहते हैं कि कर्मसे सब कुछ होता है, कर्म ही सब जगठको पैदा करनेवाला है। ईश्वरकी श्रावश्यकता नहीं है, ईश्वर भी तो कर्मके अनुसार ही व्यवस्था करता है, यदि कही कि ईश्वर कर्मके बिना ही सबको फल-दान श्रादि करता है नब तो उसे भारी अन्यायी मानना पड़ेगा। और जब कर्मके श्रनुसार ही वह सुफल-कुफल दे सकता है, अन्यथा नहीं, तो फिर कर्म ही सब कुछ है ईश्वर कोई चीज नहीं है। ईप्टे असौ ईश्वरः। जो स्वतन्त्र रहकर कुछ कर सके उसे ही ईश्वर कहना उचित है। ईश्वरसे भी कर्मके बिना कुछ होता नहीं, कर्मसे ही सब कुछ होता है सब ईश्वरको मानना व्यर्थ है।

ठीक है, कर्मने ही सब कुछ होता है किन्तु कर्म लह है उसीको ही सब कुछ करनेवाला माननेमें दीवालको भी कर्ता मानना पद्गा। इस देखते हैं कि क्रियामात्र चेतन-प्रयुक्त होती है। चेतनके विना क्रिया हो नहीं सकती इसलिये जह-स्वमाव कर्मको कर्ता मानना मूल है।

कितने ही कहते हैं कि बायु भी तो जब है किन्तु जब बायु भी चलता-फिरता तो है फिर जबमें किया नहीं होती, चेतनमें ही हो सकती है यह कैसे माना जाय है इसिजये जगत्को पैदा करनेके लिये किसी विशिष्ट चेतनकी (ईश्वरकी) अपेक्षा नहीं है।

इसके उत्तरमें कितने ही भानिक बिद्रान् कहते हैं कि वायुमें भी चेतन अन्तिहित है, कोई ऐसा स्थान और कोई ऐसा पदार्थ नहीं है जहाँ चेतन न हो। ईश्वर स्थापक है अतप्त उसका चैतन्यगुण भी स्थापक है। बह सर्वत्र भीजूद हैं अतप्त जह वायुमें तत्मयुक्त क्रिया होती है। वास्तवमें तो चेतनका धर्म क्रिया नहीं किल्लु ज्ञान है। सत्का धर्म क्रिया है, वायु सत् है इसिंजिये उसमें क्रिया भी है। चड़ी सत्-पदार्थ है, एक बार उसमें चाबी छगा देनेसे वह आठ होज या आट प्रइह चक्की होगी। चक्रमा उसमें है किल्लु कीन-सा यन्त्र (साँचा) बनाकर कहाँ-कहाँ किस तरह रख देनेसे वह आठ रोज निश्य चलती रहेगी यह ज्ञान चेतनका है। वायु सत् है, उसमें क्रिया है किन्तु किस समय और कितना वायु चलना उचित है यह किसी ज्ञाताके उपर ही निर्मर है। अन्यथा चाजतक कभीका प्रख्य हो गया होता। रथ चल रहा है, चाबी दी हुई गाड़ी चल रही है, पर यदि चेतन सहायक न हो तो उनका चलना व्यवस्थित नहीं रह सकता या गति ही उत्पन्न होगी। इसल्यि जह पदार्थको गतिशील करनेमें और उसकी गतिको व्यवस्थित रखनेमें किया नियमित समयमें उसकी गतिको रोकने या परिवर्तित करनेके जिये किसी एक सर्वविशिष्ट चेतनकी अपेक्षा रहती ही है।

पश्चिमीय अनेक विद्वानोंने भी इस जगतके निर्माण, स्थिति और इसके नाशपर बहुत-सा विचार किया है। इाविन धौर इसके प्रमृति दार्शानकोंके मतमें यद्यपि परस्पर नितान्त भेद हैं तथापि ये सब होग 'नेवुला' से सृष्टिकी उत्पत्ति स्वीकार करते हैं। इनके मतमें यह 'नेवुला' एक वायवीय प्रकाशमान पियह हैं। उनका कहना है कि गोफनमें रक्ली हुई मिट्टीकी भाँति घूमते हुए नेवुलाके विसरते हुए अवयवोंके रूपमें विविध ग्रह और उपग्रहों ( चन्द्र-सूर्य-तारा प्रमृति ) की मृष्टि हुई है। इनके मतमें यह नेवुला स्वतन्त्र हैं, उच्छु ख़ल हैं, और अनियन्त्रित हैं। इसके उपर किसीका अंकुश नहीं है। किन्तु विचार इतना ही है कि क्या यह बात सम्भव हैं?

इसप्रकारने श्रवयर्थों के विखरनेके जिये भी किसी विशेष प्रकारकी मिटीकी अपेषा रहती है। मिटीको पानीमें घोलकर विल्कुल पतली कर ली जाय तो वह मिटी इस कार्यके उरयुक्त न होगी। लोटके अन्दर जल भरकर और उसे डोरीमें बाँधकर तेजीसे घुमाया जाय तो चाहे लोटा कितना ही टेडा-निरला होता रहे किंवा उलटा भी हो जाय तथापि उसमेंसे एक बूँद भी जल उसके वाहर नहीं निकल पाता। चिकनी मिटीको पानीमें लुक कही सामकर और गोफनमें रत्ककर यदि उसे घुमावें तो उसका भी यही पिरणाम होगा, अर्थात् उसका एक कण भी गोफनसे बाहर नहीं निकलेगा। हाँ, यदि कुछ रूखी क्यावाली मिटी किसी विशेष परिमाणके साथ तपे हुए जलमें मिलाकर गोफनमें घुमायी जाय तो कराचित् उसके कण इधर-उधर विश्वर सक्तें और इस दरह नेबुकासे उसके कण इधर-उधर विश्वर सक्तें और इस दरह नेबुकासे

सौरचककी उत्पत्ति मान छी जाय । किन्तु फिर भी नेबुलासे सौरचककी उत्पत्तिके छिये उसमें एक विशेष आकार-प्रकार, एक विशेष गति-विधि और विशेष घन-विरल्धभावकी अपेक्षा रहती ही है । इतने अधिक नियमित और नियत्त आकार-प्रकार, गति-विधिवाले सौरमण्डलकी (जिसमें स्प्, पृथ्वी, चन्द्र प्रमृति सब भगाण आ जाते हैं ) उत्पत्ति अनियमित, अनियत आकार-प्रकारवाले एवं अनियत गति-विधिवाले उच्छृं खल प्रकृति नेबुलासे हुई है यह माननेको साधारण बुद्धि भी तैयार नहीं है ? इसल्यि मानना पड़ेगा कि जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और नाशके प्रयोक कार्यमें किसी सर्वज शक्तिक। हाथ अवस्य है ।

विश्वके भीतर अभी भी क्रम और नियम काम कर रहे हैं, विश्वमें एक प्रकारकी स्थिरता है, विश्वके अन्दर प्रतिक्षण विविध सञ्चालन नियम श्रीर क्रमसे होते रहते हैं और यह सब बातें हैं बोधगम्य । तो क्या ऐसी बस्तु-को पैदा करनेमें किसी पूर्ण विचारशक्तिकी आवश्यकता नहीं रहती ? यह सब बातें ऐसी हैं जिनका उपपादन. प्रस्पेक पदार्थमें अन्तिहित किमी श्रनिर्वचनीय विचार-शक्तिको माने विना हो ही नहीं सकता। किसी भी बहे कार्यको सुचाररूपसे चलानेके लिये हमें विचारशक्तिकी श्रावश्यकता पहती है। मारे भारतमें क्या सारे संसारमें रेलोंका जाल विका हुआ है। रेलोंका ध्यवस्थित प्रवन्ध भी हो रहा है। डाक, पैसेंजर, एक्सप्रेस, माल श्रीर स्पेशल सब गाबियाँ छटती हैं, सब रुकती हैं परन्त कितनी व्यवस्थितिसे ? किसी प्रकारकी बाधा उपस्थित महीं होती । परन्तु उन सबका सञ्चालन, किसी विचार-शील मन्तिषकके विना तो नहीं हो रहा है। अवस्य ही किसी विचारशील शनिके बिना रेलकी व्यवस्था स्थिर नहीं रह सकती । सैन्य-सञ्चालनमें भी किसी अमाधारण ज्ञानशक्तिवा है महापुरुषकी आवश्यकता पहती है । इतना ही नहीं, जहाँ कहीं भी हम कोई क्रम, नियम और व्यवस्था देखते हैं, स्वाभाविक रीतिसे इस विचारपर पहुँचते हैं कि उसके पीछे अवश्य ही कोई श्रसाधारण विचारशक्ति कार्य कर रही है, इसी तरह खब हम देख रहे हैं कि जगर्का विकास कम, नियम और स्यवस्थासे हो रहा है, इसका सञ्चालन कम, नियम और व्यवस्थासे हो रहा है और होगा और इसका माश भी कम, नियम और भ्यवस्थासे हो रहा है और होगा भी, जो फिर इसके

उत्पादन, स्थिति और नाशमें किसी सर्वज्ञ महापुरुषको कारण न मानना कितनी भारी मुखंता है ?

किसी उत्तम कविकी कविताको देखकर प्रत्येक सहदयके हृदयमें यह जिज्ञासा उत्पन्न होती है कि इसका बनानेवाला कौन है ? अब यदि कोई कह दे कि 'भजी यह तो एक रोज बड़े जोरमे आंधी चल रही थी उस समय प्रेसमें टाइप जो उद-उद्दकर चिपकने छगे तो यह कविता अपने-आप इस तरहकी बन गयी।' कहिये ! ऐसे उत्तरपर ऐसा कौन सचेतन पुरुष है जिसे हँसी आये बिना रह जायगी? अवस्य ही ऐसा उत्तर देनेवाला पागल या बालक समझा जायगा । जो लोग कहते हैं कि सम्पूर्ण विश्वकी इस तरहकी रचना करनेवाला, स्वतन्त्र उच्छ खल शीर धनियमित जह नेबुला है, या अन्धी प्रकृति है वे घवश्य ही विज्ञ-समाजमें परिहासके पात्र हैं। एकपे अनेक हो जानेका अनुभव श्रीर अनेकसे एक हो जानेका अनुभव, बस, इसीको विद्वान् लोग विज्ञान और ज्ञान कहते हैं। एक सुचर्ण ही अनेक प्रकारके गहने हो गया है या सब गहने ही यह पिघला हुआ सोना है। विज्ञान और ज्ञान दोनों ही इस विश्वमें फैठे हुए हैं और यह स्पष्ट कह रहे हैं कि हमारे पीछे ही छपा हुआ एक अनन्त ज्ञान-राशि बैठा है।

खाद्य-सामग्री मानव-जीवनके लिये एक अपरिहार्य वस्तु है । इस खाद्य-सामग्रीका यदि विश्लेषण और वैशेष्य भेद किया जाय तो मेरी समझमें बहु विश्वेषण और वैशिष्ट्य-निरूपण एक विशास विश्वके रूपमें परिसत हो जायगा । खाद्य-सामग्रीके पहरस. उनमेंने प्रत्येक रसके अन्तर्भृत सैकडों पदार्थ और उन सब पदार्थों में भी एक-एकके भनेकों भेद, इसप्रकार केवल इसारी खाद्य-सामग्रीका परिगणन भी हमारी गणित-सीमाके बाहर निकल जाता है। परन्त् इस श्रनन्त-खाद्य-विश्वको भी श्राजके वैज्ञानिक-सिद्धान्तीने परिमित कर दिया है। अनेक प्रकारकी खाद्य-सामग्रीका विश्लेषण कर लेनेके थार आजके वैज्ञानिक इस परिणामपर पहुँचे हैं कि उनकी सृष्टि केवल छः प्रकारके मौलिक पदार्थीके परमाणुओंसे हुई है। कारवन (Carbon), ऑक्सीजन (Oxygen), हाइह्रोजन (Hydrogen), नाइट्रोजन (Nitrogen), सल्फर (Sulphur) और फास्करस (Phosphorous) । यह छः तस्व हैं, जिनसे कि हमारे इस बाबन्त खाध-जगत्की उत्पत्ति हुई है । इम

इने-गिने मूल-तर्खोंसे किसप्रकार अनन्तकी अपरिभितकी उत्पत्ति होती है, यही तो आश्चर्य है। इससे भी विशेष आश्चर्य भारतीय दर्शनों में है । भारतीय दर्शन और पुराणों में इस अमेय, अपरिच्छेच विश्व-विभेद (विज्ञान) को रजस्, सत्त्व और तमस् इन तीन ही तस्वोंमें समेट लिया है। उनका कहना है कि इन तीन गुर्णों का ही यह सत्र फैलाव है। आश्चर्य ! आश्चर्य !! एक ही बगीचेसे लगे हुए आम, जामुन, केले, इमली, श्रनार, नीबू प्रभृतिके **ह**क्ष, सूर्य-जल-वायु-पृथ्वीसे समान सम्बन्ध रखते हुए भी किसप्रकार विभिन्न फल, फुल, पत्ते और रसींकी सृष्टि करते हैं, क्या यह अन्ध-प्रकृतिका या रासायनिक परिवर्तनका ही परिणाम है ? कभी नहीं, कभी नहीं। अचेतन प्रकृति और जह रासायनिक परिवर्तन, किसी तरह भी इस क्रमयुक्त श्रस्वतन्त्र, नियमित, नियत और सांकुश विश्वका उत्पादक नहीं हो सकता । तत्त्व छः मानिये या तीन, उसके विकास, वैचित्र्य और बहुभवनमें किसी एक अपरिमित ज्ञान-राशि महापुरुषकी अपेक्षा रहती ही है। जड-पदार्थोंने धापने-आप इस सम्पूर्ण विश्वका विकास, वैचित्र्य और बहुभवन मानने-वाले उसने ही परिहासके पात्र हैं कि जितना यह कहने-बाला कि प्रेसके कम्पोजीटरोंने धेउमें अक्षरोंको भरकर खुब जोरसे देरतक हिलाया तो उनके अन्ध्रधर्णमे या उलट-पुलट होनेसे थेलेमें एक असरकोषकी पुम्तक बनकर त्यार हो गया । वास्तवमें अमरक पका बनानेवाला कोई विद्वान् नहीं है। इसलिये जगन्के आश्चर्यमय पदार्थ सूर्योदि प्रहराण, इसका वैचित्र्य, इसका कम-विकास, इसका बहुभवन और ज्ञान-विज्ञान ही-ये स्वयं कह रहे हैं कि इस विश्वका उत्पादन किसी श्रनन्त ज्ञानराशि, कल्याण-गुणमरिष्टत, निर्दोप, आनन्दमय पुरुषोत्तमसे ही हुआ है, वही इस अपार विश्वका मूल है।

जिसप्रकार विश्वविचित्र्यादि अपने मूल पुरुपोत्तमका विश्वास कराते हैं इसी प्रकार विश्वकी बोधगम्पता भी अपने मूलमें विचारशील मस्तिष्कका विश्वास कराती हैं। जिस बम्नुको एक मस्तिष्क समझ सकता है, अवस्य ही उसकी उत्पत्ति भी किसी विचारशील शक्तिये ही होनी चाहिये। उत्शहरणनः आजक्त प्राचीन अन्वेपख-कर्ताओं ने भनेक स्थानोंपर जमीन सोदकर प्राचीन जगत्के अनेकानेक ध्वसावशेषोंका जीजोंदार किया है। भारतीय सुताईमें

बौद्धकालीन और उससे भी प्राचीन अनेक शिलालेख जहाँ-तहाँ मिले हैं। बैबीकोनिया और मैसोपोटासियामें भी इसप्रकारकी सामधियाँ उपरूब्ध हुई हैं। आज इजारों वर्ष बीत जानेके बाद भी जब कि उस भाषाका जानने-वाला, जिनमें कि वह शिलालेख खुदे हुए हैं, शायद कोई शेप नहीं । किन्तु विशेषज्ञ विद्वानीने एँडीसे चौटीसक अपना पसीना बहाकर उन शिलालेखींके पदनेका प्रयत किया और उसमें उन्हें सफलता भी प्राप्त हुई। उन प्राचीन-तम शिलालंखोंमें शायद कोई भी ऐसा न बचा होगा जो पढ न लिया गया हो. इसका कारण क्या है ? वास्तव-में उनकी रचनामें एक विशेषता थे। श्रीर उस विशेषता-की मृष्टि किसी विचारशील मन्तिष्कमें हुई थी। इसीलिये हमारे मस्तिष्कते उसे समझ लिया । इसी प्रकार यदि विश्वकी गति-विधिका कोई श्रर्थ है, प्रयोजन है, यदि उसका स्बरूप किसी मिलफहारा समझा जा सकता है तो ग्रवइय स्वीकार करना पढ़ेंगा कि इसकी उत्पत्ति भी किसी अनन्स ज्ञान-भण्डार शक्तिशाली महापुरुषये हुई है।

कितने ही मनुष्योंके मनमें यह सन्देह रहता है कि यदि ईश्वर नामक कोई व्यक्ति इस जगत्में वर्तमान है तो फिर हमें दीखता क्यों नहीं ? आजतक किसीको भी उसके दर्शन नहीं हुए ? नदी, पर्वत, आकाश प्रभृति पदार्थ जब जगत्में विद्यमान हैं तो सबको उनका प्रस्थक्ष हो रहा है। ईश्वर भी यदि जगत्में हैं तो कभी-म-कभी उसके दर्शन हो ही जाने चाहिये। इसकोगों में किसीको भी उसके दर्शन नहीं होने इसिछये ईश्वर कोई वस्तु ही नहीं है, यही मानना ठीक है।

उन लोगोंसे हमारा यह प्रश्न है कि क्या जो-जो परार्थ विद्यमान हैं वे सब-के-सब आपको प्रश्य होते ही हैं। प्रथम तो यह कहना कि 'जो पदार्थ विद्यमान है वह दीलता हो हैं। बढ़ी भूल है। दुनियामें बहुत-से ऐसे पदार्थ हैं जिन्हें विद्यमान रहते भी हम नहीं देखते। प्रत्यक्ष होनेके कारणोंकी सत्ता और वाधकोंका अभाव होने से ही प्रस्य होता है अन्यया नहीं। कितने ही पदार्थ वर्तमान हैं तथापि अति दूर होनेसे हम उन्हें नहीं देख सकते। कोई वस्तु ग्रति समीप होनेसे भी नहीं दीखती, जैसे व्यप्ती ही आँखका काजल । प्रत्यक्ष करनेकी हन्द्रियकी यथार्थता न होनेपर भी प्रत्यक्ष नहीं होता, अतएव अति सूहम सीटाणुऑके लिये और ताराक्षीके देखनेके विषे

वैज्ञानिकोंको एक पृथक् ही यम्त्रका आविष्कार करना पहा । क्या उसके पहले सूक्ष्मतम तारों और कीटायुओंकी सत्ता ही नहीं थी? किसी समय अपना चित्त अपने स्वरूपमें नहीं होता तो सामने रक्की हुई वस्तु भी नहीं दीखती । अभिभवसे भी पदार्थका दर्शन नहीं होता । दिनमें भी तारे विद्यमान रहते हैं किन्तु सूर्यके तेबसे उनका अभिभव हो जाता है इसल्यि उनका दर्शन नहीं होता । समान वस्तुमें मिल जानेसे भी पदार्थका प्रस्थक्ष नहीं होता । अपनी अञ्चलका जल यदि घड़के पानीमें मिला दिया जाय तो उस अञ्चलका जल यदि घड़के पानीमें मिला दिया जाय तो उस अञ्चलका जल यदि घड़के पानीमें मिला दिया जाय तो उस अञ्चलका जल यदि घड़के पानीमें मिला दिया जाय तो उस अञ्चलका जल यदि घड़के पानीमें मिला दिया जाय तो उस अञ्चलका जल यदि घड़के पानीमें सिला हिं किन्तु उसका पृथक् प्रस्यच नहीं होता । दुग्धमें पृत होता हो है किन्तु वह कितने ही पदार्थोंके साथ इस तरह मिला हुआ है कि उसके होते हुए भी उसका पृथक प्रस्यच नहीं होता ।

इसिक्टिये यह देखील तो किसी कामकी नहीं कि 'ईश्वर है तो दीखता क्यों नहीं ? इमें दीखता नहीं इसिलये उसकी सत्ता ही नहीं।' जिस पदार्थके दर्शनकी जो रीति है, को मार्ग है, उस मार्ग और उस रीतिका अवलम्बन करनेसे उसका दशंन होता है, इसी प्रकार ईश्वरका दर्शन होता है, हुआ है और हो सकता है। पवन सर्वत्र विद्यमान है किन्तु किसी समय (बहुत गर्मिके समय) हमें यह कहना पदता है कि 'भाई! आज ता हवा बिएक्छ नहीं है, थोडा पंस्ता तो करो' जब पंखा करने लगे तो हवा झाने लगी। इस जगह यह प्रभ अवश्य होता है कि यह हवा कहाँसे आ गयी ? क्या पंखेमें रक्खी थी जो टपक पड़ी, या क्या पंखेने पैदा कर दी ? नहीं-नहीं, यह बात नहीं है, पञ्चमहाभूत सर्वत्र विचमान ही हैं, पवन भी पञ्चभूतोंमेंसे एक है अतएव सर्वत्र सदा ही अपने स्वरूपसे वर्तमान रहता है। जिस समय हमें गरमी लग रही थी उस समय भी वह विश्वमान था, किन्तु उसके प्रस्यक्ष होनेका जो मार्ग था वह किसीने प्रहण नहीं किया था इसोलिये वह प्रकट नहीं हुआ था। जब पंखा उठाया और हिलाया तो पंखेके आघातसे वह प्रकाशित हो गया ।

माना कि ईश्वर है और दीसता भी नहीं किन्तु क्या इससे यह सिद्ध होता है कि ईश्वर है ही नहीं ? ईश्वरकी प्राप्तिके किये जो-जो मार्ग अपने-अपने अधिकाराजुसार शास्त्रमें कहे गये हैं उनका अनुसरण करो, उपायानुसार श्वपने मनका नियोग करो, ईश्वर दीखेगा। वह-वहे विद्वान् श्रद्धभवी महत्त्रमार्जीने श्वान और अक्ति ये दो उपाव ईश्वर- का साक्षास्कार होनेके लिये बताये हैं, ज्ञान और भक्तिके साधनोंका महण करो, श्रम करो, मनको वशमें रक्सो, जब उसकी हच्छा होगी, दीसेगा।

छोड़ा, कोयला, पाथर, जल, अग्नि और बुद्धि तथा कृति किंवा जो-ओ पदार्थ रेखके बनने और चलनेमें अपेडित हैं वे सब रेख बननेके दो सी वर्ष पूर्व भी विद्यमान थे । रेखके दर्शन क्यों न हुए " इसका उत्तर इतना ही है कि जो मार्ग उसके बनने या प्रत्यक्ष होनेका था, वह किसीके ध्यान में नहीं आया, रेल न बनी चौर न दीखी, अब जब उसका निर्देशक मिल गया, रेलका प्रत्यक्ष होने लगा । इन अनित्य पदार्थीके प्रत्यक्त होनेमें जिस और जैसी निर्देशक और प्रत्यक्ष होनेकी रीतिकी अपेका रहती है उस उपदेश और वैसी ही रीतिकी नित्य पदार्थीके प्रत्यन्त होनेमें भी अपेदा रहती ही है। आकाश नित्य पदार्थ है वह सर्वत्र विद्यमान है किन्तु जहाँतक उसपरमे आवरण न हटाया जायगा श्रीर उसका निर्देशक न होगा उसका प्रत्यक्ष नहीं होगा। बड़े पहाड़में विशद आकाश मौजूद है। कहीं एक जगहरे गुफाके द्वारा उसके भीतर प्रवेश किया जाता है किन्तु उसका भी मार्ग और उपदेश मिलना चाहिये, जहाँतक मार्ग और निर्देशक नहीं होगा, उसका अवलोकन नहीं हो सकता।

इसी प्रकारसे ईश्वरके प्रत्यक्ष होनेमें भी मार्ग-साधना-चरण और उपदेशकी आवश्यकता है हो। किसी फलकी प्राप्तिमें यद्यपि साधनों का निर्देश अनादिकालये लिखित, पठित रहता है तथापि उसके उपदेशकी अपेता रहती हो है। वेदादि शाक्षों में ईश्वर-प्राप्तिके उपाय कहे हुए हैं सधापि तन्मार्ग और सरसाधनों के उपदेशओं की आवश्यकता रहती ही है।

आजकल स्वतन्त्रताका वायु वहे जोरसे वह रहा है। आजकल सभी स्वतन्त्रता चाहते हैं। वास्तवमें स्वतन्त्रता ही जीवमात्रका ध्येय है, परन्तु वह स्वतन्त्रता कहाँ है ? सुख, स्वतन्त्रता, ज्ञान, दाक्षियय, द्या प्रसृति गुण भी किसी-न-किसी अप्रमेय खजानेमेंसे ही आते हैं, अन्यथा—

'नासतो विद्यते भावो नाभावो विद्यते सतः ।'

इस सिद्धान्तके अनुसार किसी भी पदार्थका आकस्मिक दर्शन होना ही अविश्वसनीय समझा जायगा। सुख, स्वातन्त्र्य, दया, दाक्षियय और ज्ञान प्रमृति गुणांका जो पूर्ण भएडार है वही हंशर है। पर उसका प्रस्यक्ष दर्शन ज्ञान- मार्ग, भिक्तमार्ग प्रश्नृति उपायोंके द्वारा ही हो सकता है। बाहरी थोथे प्रपञ्जोंने नहीं।

पाठकगण ! जो लोग भारतीय आध्यारिमक विद्यासे सून्य हैं, विदेशीय विद्या, भाषा, सभ्यता और विदेशीय भावोंसे भरे हैं, उन्हीं लोगोंको ऐसी उट-पटांग बातें और विचारशक्तिकी कसाटीपर क्षणमात्र भी न ठहरनेवाले तर्क सुमा करते हैं। जो छोग हद भास्तिक हैं, जिन्होंने अपने घरको अच्छी तरह देख जिया है, जिन्हें अपने शास, अपने पूर्वज और उनके ज्ञानपर पूर्य विश्वास है सथा जिन्हें परमारमापर भक्ति है वे जोग तो ऐसी पापमयी बासोंको न तो अपनी जिद्धापर भी लाना चाहते हैं और न कानींय सुनना ही चाहते हैं। उन्हें तो हक्षोंके प्रत्येक पत्र, फूल धौर बालियोंपर, धाकाशार्में, पृष्वीपर, वायुमें, समुद्रमें किंवा विश्वके समस्त पदार्थों में ईश्वरके दर्शन हो रहे हैं!

### - AND CONTRACTOR

# परमात्माका अस्तित्व

( हेखक-भाचार्य श्रीक्षितान्द्रनाथ ठाकुर )

हिरण्मये परे कोषे विरजं ब्रह्म निष्कतम् ।



प्रतापचन्द्र मन्मदार अब पहले-पहल विलायत गये थे तव वहाँ अध्यापक टिरहालमे मेंट होनेपर टिण्डाल महोत्यने उनमे कहा था कि किमी समय पृष्टमे ही सत्य-धर्मका उदय हुआ था और धब वृसरी बार भी वह पृष्टेसे ही

बदित होगा । 🕾

#### १-ऋषि-प्रदर्शित पथ--

मारतके पुरायक्षोक ऋषियों हारा ही सर्वप्रथम मत्य-धर्मका प्रचार हुआ था। इसका प्रधान कारण भारतके ऋषियों का आरम-प्रत्यय था। ऋषियों ने कभी आरम-प्रत्ययका त्याग नहीं किया, प्रत्युत वे उसीका अवलम्बनकर शरीर, मन और वाणीसे अध्यात्म-तत्त्वकी खोजमें ल्या रहे। इस आरम-प्रत्ययने ही उनको बतलाया कि 'आरमा है और बह अपनेको आप ही पहचान सकता है।' इसी आरम-प्रत्ययके आधारपर उन्हों ने धात्म-स्वरूपकी प्राप्ति को और अपनेको कृतार्थ समका। आत्म-प्रत्ययसे उन्हें यह निश्चय हो गया था कि मूमा ईश्वर है। इसो निश्चयके सहारे उन्होंने आत्म-स्वरूपकी प्राप्तिमें लगकर आत्म-प्रत्यय-सिद्ध जिन अमृह्य सत्य तत्त्वों का आविष्कार किया था, आज भी वे सब सत्य मुक्तकण्डम उनका यशोगान कर रहे हैं। इसके पश्चात्त् जब आर्थगण अपने पूर्वपुरुष ऋषियों के प्रदर्शित पथसे विपरीत चलकर ज्यों-ज्यों आत्म- प्रस्ययकी अवहेलना करने लगे, त्यों-ही-त्यों आनत सत चौर उपधर्म चादिका प्रचार बढ़ने लगा। पर हमें आशा है कि हम पुनः वैदिक ऋषियां के बतलाये हुए चारम-प्राययके सन्मागंका अवलम्बनकर जगत्में फिर सत्य-धर्मका प्रचार कर सकेंगे; और श्रध्यापक टिखडाल-जैसे बैज्ञानिक विद्वान्की उपर्युक्त उक्तिमें हमारी हसी आशाकी प्रतिष्विन सुनायी दे रही है।

#### २-व्रधातत्त्वमें आरम-प्रस्थय---

आज्यात्म-तत्त्वकी प्राप्तिमें एकमात्र आत्म-प्रत्यय ही सर्वोत्तम उपाय है। इस आत्म-प्रत्ययके आश्रयमे आत्मा और आत्मज्ञानके सम्बन्धमें जो जाननेमें आता है, कुतके छोड़कर युक्तियुक्त विचार करनेपर उस सबकी सत्यता ही सिद्ध होती है। यहाँ हमें देखना है कि बहातरवके सम्बन्धमें आत्म-प्रत्यय जो कुछ बत्तजाता है वह सत्य है, कह्यना नहीं है।

#### ३-व्यक्कतान आस्म-प्रत्यय-सिद्ध सत्य है--

जिसप्रकार अपनेको जान सकना आरम-प्रस्थय-सिद्ध एक महान् सस्य है, उसी प्रकार ब्रह्मशान भी आरम-प्रस्थय-सिद्ध महान् सस्य है। आरम-प्रस्थय स्पष्ट कहता है कि ब्रह्मसत्ता सर्वापेद्या अधिक और महत्तम सस्य है। सुतरां हमें यह कहनेका विदोध अधिकार है कि यदि ब्रह्मका बस्तुत: अस्तित्व है और यदि वह सम्पूणं सस्योका मूलतम सस्य है तो हम बाह्य जगदमें और अन्तर्जगदमें सर्वन्न उसका किसी-न-किसी प्रकार परिचय अवश्य पावेंगे। इष्टान्तस्यमें भौतिक जगदके एक सस्यको ही खीं अये।

<sup>\*</sup> True religion once come from the east and from the east it shall come again.

'मध्याकर्षण' ( वह शक्ति है जिसके बलसे विश्व-ब्रह्मायडके सम्पूर्ण परमाण निर्दिष्ट नियमके अनुसार एक दूसरेको आकर्षित कर रहे हैं ) यह भौतिक जगवका एक सुप्रतिष्टित सत्य है। पर जिस समय पहले-पहळ इसका आविष्कार हुआ था. इस समय इसको कोगोंने सत्य नहीं समझा था । इस समय यह केवछ एक मत था कि सम्पूर्ण परमाख्योंमें एक नियमित साकर्षण-शक्ति है, चाडे वे परमाणु जलते हुए सूर्यमें हों, ब्रहोंमें चूम रहे हों, वायमें बहते हों घथवा प्राणियोंके देह-यम्त्रोंमें निवास करते हों। फिर परीक्षा होते-होते यह निश्चय हो गया कि इस सत्यमें कहीं व्यक्तिक्रम नहीं है। तब सबने मध्या-कर्पणके नियमकी सत्यताको स्वीकार कर लिया। प्रश्नी और उपग्रहोंके परिश्रमण्में, वस्तुशांके पृथ्वीपर पदनेमें, विषुववृत्त (Equinoctial) और केन्द्रवर्ति-स्थानोंमें, भारकी तारतस्यतामें, समुद्र-गर्भमें, भारकी अधिकतामें -इसप्रकार नाना प्रकारकी घटनाओं मध्याकर्षणरूप सस्य-नियमका प्रसार सर्वत्र दीखने छगा । अतः जिस-प्रकार इस मध्याकर्षणरूप नियमको इसकोगोंने श्रारम्भर्मे किसी प्रकार प्राप्त किया और फिर परी जासे इसकी सत्यताको मान छिया, इसी प्रकार इस जानते हैं या इमारी भारणा होती है ( चाहे वह आरम-प्रस्ययके अवलम्बनसे हो या अन्य किसी उपायमे, यह जाननेकी यहाँ आवरयकता नहीं ) कि ईश्वर है और वह सम्पूर्ण सरयका मुखाधार है, वहीं सत्यका मुख निर्मर-परम सम्य है। अब हमें यह देखना है कि हमारी यह धारणा केवल करपना ही है या सन्य है । इसके लिये यह देखना होगा कि हमें जिन विषयोंका ज्ञान होता है उन सभी में ईश्वर हैं या नहीं। जब हम ईश्वरको सब सर्थोका मूल कहते हैं तब ज्ञानके किसी एक ही अंगविशेषको देखनेथे ही काम नहीं चलेगा। ज्ञानके समस्त अंगोंमें हमें ईश्वर देखना होगा ।

४-ईश्वर हमें पूर्णरूपसे प्राप्त नहीं हैं, इसीसे उनका अस्तित्व अस्तीकार नहीं किया जा सकता । यहाँ एक बात समझ लेनी चाहिये कि यदि इम ईश्वरको पूर्णरूपये नहीं समझ सकते या वह जिन नियमोंसे जगत्का नियमन करता है, उन सब नियमोंको नहीं जान सकते, तो इससे ईश्वर है ही नहीं, ऐसा कभी नहीं हो सकता । ऐसा मानना तो सबंधा पागळपन है । इस यह बानते हैं कि

मध्याकर्षणका नियम जगवर्ने कार्य करता है और इसीकिये उसके अग्तिस्वको भी स्वीकार करते हैं। परन्तु वह इस-प्रकार कार्य क्यों करता है ? इस नियमकी रचा किस तरइसे होती है ? और वस्तुतः यह क्या शक्ति है ? इन बारों में गहरा रहस्य भरा है। एक प्रहके परमाण दूसरे प्रहके परमाण् ऑसे हजारों कोस दूर रहकर भी बिना ही किसी जब-भवकम्बनके किसप्रकार परस्पर आकर्षण करते है, यह हमारी विचार-धारासे भतीन है। तो भी इस शक्तिको काम करते देख और जह-जगत्में उसका परिचय शासकर इस स्वीकार करते हैं कि निश्चय ही यह शक्ति है। इसी प्रकार ईश्वर इस जगत्का किस शक्तिके हारा नियमन करते हैं या उनका स्वरूप क्या है इत्यादि बातें पूर्णरूपमे समममें न आनेपर भी यदि हमें इस विश्व-ब्रह्मा एडमें सर्वन्र उनका परिचय प्राप्त हो, सभी जगह उनका हाथ दीख पने तो हमें बाध्य होकर मानना पडेगा कि परमारमा अवस्य हैं और वही सब सध्येंके मुखाधार, परम सस्य हैं।

इसारी बुद्धि उन्हें थाई न समझ सके, उनकी 'स्वामाविकी ज्ञानवलिक्या' थाई सम्पूर्णरूपये हमारी बुद्धिमें न आवे, परन्तु कनक-किरण-रिज़त प्रभात-गगन उनकी महिमा गानेये कभी निवृत्त नहीं होगा और न गम्भीर राष्ट्रिमें व्याकुळ-चित्त साधकके समीप आणित मह-नक्षत्र पद-पद्पर नाचते हुए ईश्वरकी सत्ताका सन्देश सुनानेये कभी विरत होंगे। समग्र मानव-समुदायके श्वारमा-से सर्वेदा ही ब्रह्म-जिज्ञासाका महायंगीत ध्वनित होता रहेगा।

### <- इमारे ज्ञानके कितने शंग हैं--

पह छे कहा जा चुका है कि हमें अपने ज्ञानके समस्त कंगोंमें ईश्वरका परिचय प्राप्त करना पड़ेगा । अतः हमें सबसे पह छे यह देखना होगा कि हमारे ज्ञानके कितने कंग हैं। साधारणतः हम आश्मज्ञानके प्रधान चार भंग देखते हैं—हरक्काशक्ति, प्रज्ञा, नीतिशान और श्रद्धा।

(१) इच्छाशिक-इस समझते हैं कि इस इच्छा करते हैं और इस ही उस इच्छाके अनुसार कार्य भी करते हैं। इच्छानुसार किये हुए यस श्रीर चेष्टाओं को ही कार्यका कारण समझते हैं। क्योंकि कार्य-परम्परा हमें उस कारण-का अनुसरण करतो दीखती है। इसिल्ये इस मानते हैं कि इसारी सफलताका असली कारण इसारी इच्छा ही है।

- (२) प्रशाशकि-प्रकाको शक्ति ही इस श्रं खला और अश्रं खलाका भेद समस्य पाते हैं। इसीके द्वारा इस किसी-किसी उद्देश्य-साधनके किये अनेकों उपायोंको काममें लानेकी चंद्या करते हैं। इसीसे इस वस्तुओंके विभिन्न श्रंगोंमें सामअस्यका खनुभव करते हैं। सारांश यह कि जिन सब कार्योंको शानका कार्य कहा जाता है, वे सभी इस प्रजाशक्तिद्वारा सम्पादित होते हैं। इसप्रकार इस समझते हैं कि एक प्रजाशक्ति इसारे अन्दर है जो भविष्यद-के प्रति दृष्ट रखती है एवं उद्देश्य स्थिर करने आदिका कार्य करती है।
- (३) नीतिकान-इमें ज्ञास है कि इसारे अन्दर न्याय और अन्यायका भाव दहताये अंकित है। न मालूम कीन चुपके-चुपके कह जाता है कि यह कर्तव्य है, इसको करना ही पड़ेगा एवं यह अकर्तव्य है, इसका परित्याग करो। कर्तव्य-क्रमंके सम्पादनमें पैदा होनेवाली आस्मप्रसक्ता और अकर्तव्य-क्रमंके सम्पादनमें पैदा होनेवाली आस्मप्रसक्ता और अकर्तव्य-क्रमंके सम्पादनमें पैदा होनेवाली आस्म-म्हानि किसीमें दिपी नहीं है। जबतक इस अपनेको मनुष्य कहेंगे, तबसक मनुष्योचित दायिस्वमें इस कभी मुक्त नहीं हो सक्ता। जिसप्रकार मरकर्मोंकी प्रशंसा किये बिना हमसे नहीं रहा जाता, इसी प्रकार बुरे कार्मोंन पृथा किये बिना भी चित्र नहीं साजना। अनः यह सिद्ध है कि इस सत्असत्की विवेचनामें रहित दायिस्वहीन नहीं, प्रस्थुत नीतिज्ञानयुक्त और दायिस्व-विशिष्ट मनुष्य हैं।
- (४) प्रदा-हमें यह जात है कि हमारे आत्माके अन्दर एक भाव श्रद्धा है। हसीके प्रभावणे हम किसी सीमित पार्थिव-पदार्थमें किसी प्रकारणे या किसी भी जानणे सन्तुष्ट न होकर सबके आश्रयरूप, अनन्तरहरूप परिएयं परमपिताका साजिध्य प्राप्त करनेकी योग्यता छाम करते हैं। यह श्रद्धा ही मानव-आत्माका उच्चततम अधिकार है। यही हमें सिखछाती है कि हम भी उम ग्रुद-बुद-सुन-स्वरूपकी सन्तान हैं। इसी श्रद्धाकी सत्ताले हमारे आत्मामें ईखरकी पवित्र मृति प्रतिकित्त होती है। श्रद्धाके कारण ही हमें यह जात होता है कि हम केवल इस एथ्योंके बीव नहीं हैं, एक लोकसे छोकान्तरमें जाकर उत्तरोत्तर उन्नति प्राप्त करते हुए हम प्रभुकी महिमाकी और भी अधिक उत्साहमें घोषणा कर सकते हैं।

इसप्रकार आनव-आरमाके ज्ञानको स्थूलतः चार आगोंमें विभक्त किया वा संकता है। मजुन्यमात्रमें ये चारों भंग समान स्वरूपसे ही प्रस्फुटित हों, यह बात महीं है। उन्नत, सुसभ्य साधुके हृदयमें इनका जैसा समुज्यक प्रकाश होता है, दिएए-अमेरिकाके असभ्य मनुष्य-हृदयमें वैसी उज्ज्वकतासे इनका प्रकाश नहीं हो सकता। परन्तु ज्ञानके इन चारों अंगोंके बीज तो अवश्य ही मनुष्यमाप्रके हृदयमें हैं। आदिम मानवके हृदयमें भी इस चतुर्विध ज्ञानका बीज बोया हुआ था; इसके अनेकों प्रमाण हैं। परन्तु उसके निकट हृनके पूणांचयवोंको खोजने जाना, यह भारी घट-वृक्षकी गुणांवकी जाननेके लिये यट-बीजके पास जानेके समान न्यर्थ है।

६-आरमज्ञान ही मझज्ञानका सोपान है—

मानव-ज्ञारमा अपने ज्ञानके चार प्रंगीके बाधारपर
परमारमाको चार प्रकारसे उपलब्ध करता है—

- (१) कारणवाद-इंधरको इस सर्वशक्तिमान, इच्छामय पुरुष जानते हैं। वे इच्छाम ही इस विश्वको रचकर और नियमित बनाकर अपना मंगळमय उद्देश्य सफळ कर रहे हैं। पाश्चास्य दार्शनिक ईश्वरको जगन्के स्वष्टा और पाछन-कर्ताके रूपमें स्वीकार करनेको 'कारणवाद' कहते हैं।
- (२) प्रजाबाद जब विश्व-शिक्यकी झाइमें बुद्धिके द्वारा यसा लगानेपर इस कीशलको कार्य करने देखते हैं तो इस स्वसावतः ही उस विश्व-रचयिताके ज्ञानम्बरूपका दर्शत करते हैं, तब इसे स्पष्ट ज्ञात होता है कि वह 'सर्वज्ञ' 'सर्वविद्' है, वह सम्पूर्ण घटनाओं और समल विषयोंको साधारयारूपसे भी जानता है पूर्व विशेषरूपये भी । वही समग्र ज्ञानकी चरम सीमा है । वह प्रायेक प्रायोकि योग्य उपयुक्त स्वयस्थाकर सब बार्तोका विधान करता है । 'याधातध्यतोऽर्थान् स्वद्धान शास्ति। यः समाभ्यः,' इस-प्रकार ज्ञानमें कीशलका प्रसार देखकर ईखरको ज्ञानम्बरूपमें उपलब्ध करना ही पाश्चारयोंका बुद्धिवाद (Argument from design) है।
- (३) नीतिबाद जब इस अपने आरमामें अपने ही
  भीतरमें सदा-सर्वदा पित्रत्र रहनेका एवं सुपथपर चलनेका
  आदेश प्राप्त करने हैं, तो हमें उस आदेशदादा परमगुरुके
  पित्रत्र 'शुद्धमपापित्रम्' शुद्ध-शुद्ध-सुन्तरस्थरूपके दर्शन
  होते हैं। उस समय हमें ज्ञात होता है कि वह परिपूर्ण
  स्यायस्थरूप है। इस स्वरूपमे उसका कभी पतन नहीं
  होता। इस पित्रत्र भावसे पित्रस्थरूप ईश्वरको उपछन्ध
  करनेका नाम नीतिबाद है।

(४) श्रद्धावाद-जब हम अपनेको उसकी सन्नाम समझते हैं तब हमें उस ईश्वरके पिताके रूपमें दर्शन होते हैं। उस समय हम उसे परमपिता, करुणामयी माता, प्रेममय सखा आदि नामोंसे सम्बोधित करते हैं। उसे अनन्त प्रेमके परिपूर्ण प्रस्तवणके रूपमें अनुभव करते हैं। यही मनुष्यकी उज्ञतसम अवस्था है। यही अध्यारम-धर्मकी सुप्रशम पत्तन-श्रुमि है। इस श्रवस्थाका चणिक न रहकर स्थायी हो जाना ही आरमाका चरम लक्ष्यपर पहुँच जाना है। यही श्रध्यारम-योग-संसिद्धि है। इसप्रकार आध्यारिमक भावसे ईश्वर-पितृस्त उपलब्ध करना ही श्रद्धावात है।

हमने यह देखा कि आत्मा अपने इन चार श्रांगोंके अवलम्बन्धे ईखरको चार प्रकारसे उपलब्ध करता है। कोई-कोई ऐसा कहकर मज़ाक करने हैं कि इसप्रकारकी ईश्वरोपलब्ध उसका मानवीकरण है, परन्तु इम इसको मानवीकरण नहीं कह सकते। प्रतिपक्षियोंका कहना है कि इमारे अन्दर जो चार प्रकारका ज्ञान है उस ज्ञानके साथ मिले हुए मनुख्यभावके एक युहत् या भूमारूपकी कल्पनाको—उस युहत् मनुख्यभाव इम ईश्वरका नाम दे देने हैं। पर हमारा यह कहना है कि इम ईश्वरकी बृहत् मनुख्यरूपमें कल्पना नहीं कर सकते। इमें यह पता है कि हमारे आत्मामें जो शक्तियाँ हैं, ईश्वरमें वे शक्तियाँ इमसे अनन्तगुण अधिक हैं। यह भी सम्भव है कि हमारी आत्म-शक्तियोंके अतिरिक्त और भी अनेक विभिन्न शक्तियाँ ईश्वरमें हैं। श्रवस्य ही उन सब शक्तियोंके विषयमें इम कुछ भी जाननेमें समर्थ नहीं हैं। इस अपने

# ईश्वर सब भूतोंके सुदृद्

( लेखक---मीअनन्तराव कोल्डरकर, बी० ए० )

इस भीतिक सुधारींके युगमें, लोग प्रायः स्वार्थपरायण हो रहे हैं, इन्द्रिय-भोग ही उनका एकमान्न ध्येय हो गया है। स्वार्थके लिये परपीडन करते समय, निवारण करनेवाले ईख-रांचा अन्तरायमकी आवाजको सुनकर भी वे नहीं मानते। ईखरांचा और स्वानुभूत अन्तरायमको न माननेवाले छोग अद-रय तथा अचिनस्य परमारमाको कैसे मान सकते हैं! विश्वका पालक विश्वमंगलके हेतु तुम्हारे ही हृदयमें चा बैठा है और तुम्हें सर्वदा पापसे निवृत्त करता रहता है, उसीकी बाला मानते जाओ और सच्चे सुख तथा शाश्वत करपालके भागी बनो।

ज्ञामकी सीमाका किसी प्रकार अतिक्रमण नहीं कर सकते। देवलोकमें जानेपर यदि हमें कोई विशेष शक्ति प्राप्त होती तब इस उस शक्तिके आधारपर एक नवीन भावसे ईश्वरका पश्चिय पा सकेंगे। इस अपनी इन्द्रियोंकै कार्यीको जान सकते हैं, इसीलिये अन्य व्यक्तियोंके भी उन्नत या श्रनुसत इन्द्रिय-कार्योंको समझते हैं । इमारी इन्द्रियोंके अतिरिक्त कोई विशेष इन्द्रिय है, या विशेष इन्द्रियका कोई विषय है, इस बातकी इस कल्पना भी नहीं कर सकते । हमारे धन्दर जो भाव, इसि या जान हैं, वे सभी श्रन्य जीवोंमें न्युनाधिक परिमाण्में हैं। यह कल्पना हम अनायास कर सकते हैं. परन्त हमारी जानवृत्तिर्थीये अतिरिक्त मिन्न प्रकारकी ज्ञानवित्तवाले जीवकी धारणा हम किसी प्रकार नहीं कर सकते । इसका कारण यह है कि ज्ञान चाहे कितनी ही उच्च मीमापर श्रारोहण कर जाय. वह अपनी श्रीभञ्चताके श्रातिरिक्त अन्य किसी स्थानसे उपकरण संप्रह नहीं कर सकता । इसीलिये हम कहते हैं मानव-आत्मा-द्वारा ईश्वरको जानना उसका सानवीकरण करना नहीं है। ईश्वरकी जो शक्तियाँ हैं, अन्ततः उनमेंये कुछ शक्तियाँ उस परमाभने सानव-धारमामें निहित कर दी हैं। अतएव परमारमासे मानव-आरमाका कुछ अंशर्मे तो निश्चय ही वस्तुगत साहत्य है। जब हम भूमाके प्रति मानव-श्रात्मा-की एक गहरी आकांक्षा देखने हैं और यह देखने हैं कि जगनमें तृष्या, क्षधा प्रभृति नाना प्रकारकी आकांक्षाओं की प्रतिके उपाय विद्यमान हैं तब फिर क्या इस आकांचाकी नृशिका कोई उपाय नहीं होगा ? अधिक क्या, यह आकांचा ही उस भूमा पुरुषके श्रम्तित्वकी साची देती हैं।

# ईश्वरमें विश्वास

जब मनुष्यको यह विश्वास हो जाता है कि ईश्वरने मेरा इच्य पक्ष जिया है, तब वह ईश्वरके इतना नजनीक पहुँच जाता है कि उसके इत्यमें आशंका या भय रहता ही नहीं। उसको प्रतीत होता है कि जगनकी कोई भी क्स्तुस्थिति उसपर आघात नहीं पहुँचा सकती। 'ईश्वर सदा-सर्वदा इमारा हाथ पकड़े इमारी रचा कर रहे हैं' ऐसा विश्वास होनेपर जीवनमें विलक्षण निश्चिन्तना आ जाती है। और धपनेको वह शान्ति तथा शक्ति मिलती है जो श्वन्य किसी भी वस्तुसे नहीं मिल सकती।

--- आरिसन मार्डन्

# शक्ति और शिव

( हेखक-पं • भीगौरीशंकरजी दिवेदी, साहित्यरक )



नुष्यका जीवन-स्रोत यदि अमन्ततक प्रवाहित होता रहता, महामोहके हारा परिप्रित हस परम
रमणीय जगत्के उद्यानमें मनुष्य
यदि अमर पर्यके समान सदा
चहकता रहता, यदि वासनारूपी
लुव्धिका अपने भाग्यन लुभावने लल्लित कालमें जीवोंको

फँसाकर फिर 'वास-ना' 'वास-ना' रूपी हृद्य-चिदारक सार्वभीम घोपणाको न मृनाती तो जगनकी जिज्ञासामें कौन लगता ! तक तो जीवनकी तरी सदा सुन्व-सागरके नरंगोमें तरंगायमान होती हुई बहती चली जाती! शोह! जीवनके सुखती तहमें भी मृत्युका कोमल लाख कैसा भयानक परिणाग उपस्थित करता है जिसके सरणमात्रये असिल प्राणी काँप उठने हैं। सहाने जगनरूपी कमनीय, कोमल कुमुमकितकाके कलेवरको माँति-माँतिके मनो-मुग्धकारी रंगोंसे रिजनकर इसके अन्तर्गत अपने इंगोंसे मृत्यु-स्थ्याये स्थित करनेवाले कालकीटको लाध्य क्यों दिया! सुख-दःख, ईच्यां-देव, लोभ-मोह चादि नाना प्रकारके इन्होंके मध्य खींचातानीमें पदा हुआ जगन् कैसा कोलाइल मचा रहा है! चढ़ा ही इत्य-विदारक दृश्य है!

इसी दृश्ये दृषीभूत होकर भारतके मनस्वियोंने सहस्वाविध संवास्मरपर्यन्त कष्ट सहकर महान तपके द्वारा जीबोंको इस दुःखसे उद्धार करनेके निमित्त विभिन्न मार्गोंका अन्वेषण किया। दिन-रात हम प्राणधारियोंको दुःखसे भय-भीत होकर उपसे खुटकारा पानेके लिये चेष्टित देखते हैं, जगन्में दुःखकी यह व्यापकता हतने स्पष्टरूपसे दीख पहती हैं कि रसकी ओरसे निःशंक होकर जीता हुआ कोई भी दृष्टिपथमें नहीं आता। इस परम सत्यको कि— संसार दुःखोंसे आवृत है, दुःखोंसे निर्मित हो दुःखोंके हारा ही परिचालित हो रहा है—सभी महापुरुयोंने एक खरसे स्वीकार किया है। भगवान् बुद्धके चार परम सत्योंमें सर्व-प्रमा हमी शासता हुई है कि जीवन-अगत् दुःखमय है। भगवान् पत्असिके मी यही कहा है कि—

'परिणामतापसंस्कारद्वः सैर्गुणवृत्तिविरोधाच दुः समेव सर्व विवेकिनः ।'

वस्तुतः जब इम दुःखने भयभीत इं.कर उससे बचने-में ही सबको संलग्न देखते हैं तो इस तथ्यको अस्वीकार कर ही कैसे सकने हैं? अथवा इसमें सन्देह ही कैसे उपस्थित हो सकता हैं? ईश्वरकृष्ण अपनी कारिकामें सांख्यतस्वान्वेपण्के आदिभूत इस सिद्धान्तका निरूपण करते हुए कहते हैं—

> दुःसत्रयाभिधाताजिज्ञासा तदभिधातके हेती । रष्टे साऽषाया चेनेकान्ताऽत्यन्ततोऽमानात्॥

अर्थात् 'तीनों प्रकारके दुःखों से संताहित होकर उसके नाशके कारणोंकां खोजनेमें मनुष्य लगे हुए हैं, परन्तु हम उनको जिन उपायोंका प्रयोग करते हुए देखते हैं, वे ठीक नहीं हैं, क्योंकि उनसे दुःखका खायन्त अभाव नहीं होता।' जगतमें दुःखसे बचनेकी चेष्टामें रत हो जो मनुष्य मुखास्वादनके लिये जालायित हो रहा है, उसके लिये सावधान करते हुए भगवान् बुद्ध कहते हैं—

> को नु हासे। किमानन्दे। निश्वं पज्जिति सती । अन्धकारेण ओनद्वा पदीप ने। गंबरसथ ॥

अर्थान् 'हे मनुष्य ! हम निष्यप्रति प्रज्वकित जगत्में
सुख कहाँ और आनन्द कहाँ ? अरे ! प्रज्ञानान्धकारमे दके
हुए दस ज्ञान-दीपकको क्यों नहीं खोजता ?' वस्तुतः
प्रज्वकित त्रिनापानस्ये त्राण पानेके स्थि दस ज्ञान-दीपकके खोजनेकी भावश्यकता है जिसकी प्राप्तिये भगवान्-के दपर्युक्त संकेतके अनुसार यथार्थ सुख और धानन्दको
पाकर जीव कुनार्थ हो सकता है।

पहले कहा जा चुका है कि भारतके मनस्वियोंने एत्रदर्ग विभिन्न मार्गीका अन्वेषण किया है, अतः उनके पर्होका ही अनुसरण करते हुए यथामित संक्षेपमें अज्ञानान्धकारसे उके ज्ञानदीपकके क्षोजनेकी चेष्टा की जाती है।

मानव-जीवन जिम जगत्में आवद्ध हो रहा है उसे हम बीन भागोंमें विभाजित कर सकते हैं---भौतिक जगत्, मानसिक जगत् और बौद्धिक जगत्। जीवनके समस्त क्रियाकलाप इन्हीं तीन भूमिकाओं में होते हैं। इनके ही ज्ञानरूपी बन्धन (जिसे अविद्यान्धकार कह सकते हैं) में पदा हुआ मानव-बीवन हु:स अनुभव करता है।

भौतिक जगत्के ऊपर यदि ध्यानपूर्वक विचार किया जाय तो ज्ञात होता है कि यह समस्त की हा केवल तीन ही खेलाहियोंकी खेल है, वे हैं-दृब्य, गुण और कर्म ।# उदाहरणके लिये एक छोटे-मे बीजको छीजिये; वह दृष्य हैं, उसमें रूप, रंग, अंक़रित होना तथा प्ष्पित, पन्नवित होना आदि गुण हैं और कर्मके द्वारा हम इन गुणोंको उसमें प्रत्यक्ष देखते हैं। पृथ्वी एक द्वन्य है, उसमें धाकर्पण, उत्पादन आदि गुण हैं स्त्रीर दैनिक तथा वार्षिक गति (कर्म) के द्वारा वह दिन-रात तथा ऋनुओं का पादुर्भाव करती हुई नाना प्रकारकी ओपधियाँ, वनम्पतियाँ एवं प्रजाका उत्पादन स्रोर धारण-पोषण करनी है। सारांश यह है कि भौतिक जगत्में जहाँ कहीं जो कह दील पहता है वह द्वन्य, गुण धीर कर्मकी की का अतिरिक्त धौर कुछ नहीं है। यह सीनों इसप्रकार एक माथ मिछकर खेळते हुए दीख पहते हैं कि इमको अलग करना असम्भव-सा जान पढता है।

इन तीनोंको यदि इस दार्शनिक भाषामें ध्यक्त करें तो कह सकते हैं कि वृष्य तस है, गुण सक्ब है और कर्म रज हैं। सांख्य-शास्त्रमें वर्णित सक्त्व-रज-तमकी परिभाषासे इन वृष्यादि तीनोंको मिलानेसे इनमें तनिक भी अन्तर नहीं दीख पदता। ईसरकृष्ण कहते हैं—

> सस्वं लघुप्रकाशकामिष्टमुपष्टम्मकं चलं च रजः। गुरुवरणकोमव तमः प्रदीपवचार्यतो वृत्तिः॥

अर्थात् 'सस्य लघु और प्रकाशक, रज उपष्टम्भक और चल, सथा सम भारी और आवरण डालनेवाला होता है।' अब हनसे इस्यादि सीनोंको मिलाइये। वृत्त इस्य है, इसमें भारीपन और आवरण है; इक्षको प्रकाशित करनेवाले गुण हैं रंग, रूप आदि, जो लघु और प्रकाशक हैं। उसमें बढ़नेका कर्म उपप्रम्मक और चल है। अतः भौतिक जगदको दूसरे प्रव्यॉमें कह सकते हैं कि वह सस्व, रज, तमकी कीड़ा है।

अब मानसिक जगतको छीजिये। मानसिक व्यापारी-पर ध्यानपूर्वक विचार करनेसे उन्हें भी तीन ही प्रमुख तस्वोंमें इस विभाजित हुआ पाते हैं-ज़ान, इच्छा और किया। इसमें वेदना, म्हित आदिका समावेश ज्ञानके अन्दर, लोभ-द्वेषादिका इच्छाके श्रन्दर, तथा विचार, चिन्ता, संकल्प आदिका क्रियाके अन्दर हो जाता है। मानिसक व्यापारीका यह विश्वेषण उदाहरणदारा सगमता-से समक्तमें द्या जा सकता है। मान छीजिये बृक्षपर एक फल है । उसे चक्षरिन्द्रियद्वारा देखकर मनमें फलके होनेका ज्ञान हुआ, ताकाल उसके प्राप्त करनेकी इच्छा ( लोभ ) उत्पन्न हुई चौर उसने कर्मेन्द्रिय (हाथ) को इसके लिये प्रेरित किया । यहाँ प्रेरणा किया हुई । दूसरा उदाहरण छीजिये, रास्तेमें एक सर्पको आँखोंद्वारा देखकर मनको उसका ज्ञान हुआ, उसे धातक समझकर बचनेकी इच्छा हुई और भागनेके लिये कर्मेन्द्रिय (परी) की प्रेरणा करना किया हुई। इसी प्रकार समस्त मानस-जगन्को हम जान, इच्छा और क्रियासे ओतप्रात पाते हैं। परन्त यह नीनों भी सस्व, रज और तमके ही रूपान्तर हैं। योगदर्शनके भाष्यमें वेदब्यासजी कहते हैं-

'चित्तं हि प्रख्याप्रवृत्तिस्थितिशील्त्वात् विगुणम्।'

अर्थात् चित्त (मन) की तीन प्रवस्थाएँ हैं—प्रक्या-(प्रकाश) शील ज्ञान, प्रवृत्तिशील किया और स्थिति-शील इच्छा। इन प्रकाश, प्रवृत्ति और स्थितिको सन्ध, रख और तमका ही पर्याय समझना चाहिये। इसप्रकार सानस्तिक अशत्को भी इमने सन्त्व, रज और तमकी कीडाके रूपमें देखा।

अब रहा बौद्धिक जगत्। मानस-व्यापारके उपरम होनेपर जो जीवनकी स्थिति होती है उसे हम बौद्धिक जगत्के नामसे पुकार सकते हैं, उस समय बुद्धि या तो सत् इवस्थामें रहती है या चिद्र अथवा आनन्दकी अवस्थामें। इसप्रकार बौद्धिक जगत्का विश्लेषण भी सीम ही प्रमुख इन्होंके अन्दर्गन होता है। सत्, चित्र और

<sup>\*</sup> यथि अश्रंमटुने 'द्रव्यगुणकर्ममामान्यविशेषसमवाया भावाः सप्त पदार्थाः' इसप्रकार स्रात पदार्थोको स्वीकार किया है तथापि सामान्य, विशेष, समवाय और अभावकी सत्ता द्रव्यादि तीनोंके नानात्वसे आपेक्षित होनेके कारण मूळतः तीन ही पदार्थ माने गये हैं।

आनन्दको इस सत्त्व, रज और तमका ही रूपान्तर समस्रते हैं, क्योंकि सत् प्रकाशक है, चित् चल है और आनन्द गुरुखपूर्ण है।

इसप्रकार व्यक्त जगत्की तीनों अवस्थाओं का विइलेपण करनेसे यह ज्ञात हो गया कि यह समस्त लीका सखरज-तमकी की इन है । इस की इन के हमारे पास तीन
साधन हैं—बाइ करण, अन्तः करण और बुद्धि । बाइ करण
(इन्द्रियों) से मौतिक जगत्के व्यापार, अन्तः करण (मन)
मे मानसिक जगत्के व्यापार तथा बुद्धिके द्वारा बौद्धिक
जगत्के व्यापारोंका बोध होता है । बुद्धिके व्यापारके परे
सच्च, रज और तमकी साम्यावस्था (अर्थात जहाँ सच्च,
रज और तम विकृत रूपमें न हो नेके कारण अन्यक्तावस्थामें हैं) प्रकृति पर्देमें बैठी हुई यह सार्रा लीला करती जा
रही है। ईश्वरकृष्ण कहते हैं—

प्रकरोमेहाँ स्ततं। इहङ्कारस्तसमाद्रणश्च योदशकः । तस्मादिप योदशकारपश्चम्यः पश्चभूतानि ॥

जिस जगत्रूपी खेलको इम द्रव्य (तम), गुण (सम्ब) और कर्म (रज) की की दा समझते थे वह वस्तुतः इन तीनोंकी साम्यावस्था अर्थात् प्रकृतिका खेल हैं। प्रकृतिरूपी नटी रंगभूमिमें आती हैं, 'वह मायाविनी अस्यक्तरूपों रहकर बुद्धि (महन्) को प्रकट करती हैं, बुद्धिमें अहंकार उत्पन्न होता हैं, अहंकारमें पञ्च तन्मात्राण्यार अर्थर स्वात हैं। अर्थे सम्बद्धिमें आती हैं। 'इसप्रकार इस विलक्षण विश्वरूप रंगभूमिकों सजाकर प्रकृति-नटी नृस्य करती हैं।

\* इनी निश्चयको सर जॉन उडरफने अपने 'Power as matter नामक मन्यमें एक Syllogism के द्रारा इस-प्रकार मिद्ध किया है—

The mass of moving charge is a function of its velocity; the mass of matter is wholly the masses of the charges by which it is constituted; therefore, the mass of matter is also a function of velocity. Mass of things is thus dependent on its stress-system, or what may be called in sanskrit shaktivyuha

भावार्थ यह है कि द्रव्याश्रित गुणोका अस्तिच कियापर निभंग करतः है भीर द्रव्य गुणका परिणाम है। इसलिये दृष्य यह तो हुआ शासीय दृष्टिमे प्रकृतिका विवेचन; अब देखिये आधुनिक वैज्ञानिक इस विषयमें स्या कहते हैं। विज्ञानवादी दृष्य (matter) के दो प्रकारके विशिष्ट गुण मानते हैं— मुख्य और गौण । मुख्य गुणोंके प्रन्तर्गत आकुखन (distraction), प्रसरण (extension), गुरुष्य (weight), द्वाय (resistance) आदिका भीर गौण गुणोंके अन्तर्गत रंग (colour), गन्ध (smell) आदि का समावेश होता है। हुनमें मुख्य गुणोंको यदि इम खूब विचार करके देखें तो यह सभी शक्तिके अन्तर्गत आ जाते हैं जिसे वैज्ञानिक stress या energy कहते हैं। और दूसरे प्रकारके गुण तो केवल हुन्हीं मुख्य गुणोंके प्रमावमे हमें प्रस्थ दीख पदते हैं। हसप्रकार जगन्की समम कीइ।-शक्तिकी कीइ। ही सममी जा सकती है। इसी शक्तिको सांख्य प्रकृति नाम प्रदान करता है। इसीका स्वयन करता हुआ देवीभागवत कहता है—

त्वमिस भूसिरुं पवनस्त्रधा
समिष बह्विगुणश्च तथा पुनः।
जनि तानि पुनः करणानि च
त्वमिस बुद्धिमने।ऽप्यथह्कृतिः॥
(३)

श्रधीत् 'हे जनि ! तू ही प्रथ्वी, अल, वायु, अग्नि और श्राकाश (पञ्चभूत ); तथा इनके गुण (पञ्च तन्मात्रा ), दशों इन्द्रियाँ, बुद्धि, सन और अहंकार है।'

इसप्रकार क्या पिण्ड, क्या धडााण्ड सबकी रचना यह प्रकृति (शिक्त या माया) ही अव्यक्तरूपये कर रही है। पिण्डमें गुरुख-गुण-विशिष्ट भौतिक शहीर मानसिक जगत्-का आवरण करती हुई समस्-प्रधाना मृष्टि है। इस आवरणके भीतर मनोविकारोंका समिष्टरूप सूक्ष्म शहीर रजःप्रधाना मृष्टि है, एवं मानस-स्थापारके परे प्रकाश-शीला बुद्धि सर्थान महत्तत्व कारण-शहीर सस्व-प्रधाना मृष्टि है। इसी प्रकार भूलोक नमःप्रधान, अन्तरिक रजः-प्रधान और गुलोक सन्वप्रधान होनेके कारण ब्रह्माण्डकी मृष्टि भी ठीक पिण्डवत् ही दीक्ष पदती है, इसीकिये कहा गया है कि, 'यथा पिण्डे तथा ब्रह्माण्डे।' यह तो स्थूल दृष्टिकी बात हुई; सूक्ष्म दृष्टिसे भी यदि कगत्के प्रस्थेक दरयाँपर विचार किया जाय तो सर्वत्र ही एक अल्ड क्षीर

कि यापर निर्मेर करता है। इस्प्रकार समस्य द्रव्य-गुण-कर्म-शक्ति-व्युद्द (Stress-system) अवांत् प्रकृतिपर अवलम्बित है। अध्यक्तरूपसे प्रकृति (शक्तिया माया) की ही कीका दील पढ़ेगी।

इस शक्तिके स्वरूपका अन्वेषण भी सनेक प्रकारसे किया गया है। आधुनिक विज्ञानवादी विद्युत्तके धनारमक (positive) और श्वणारमक (negative) दो स्वरूपोंका प्रत्यक्रकर उनके सद्भुत सम्मिश्रणसे जगत्के नाना विकारों (modifications) को घरितार्थ होते देखते हैं। घनारमक और श्वणारमक राशिका परम संयोग (sum total) गणित-शास्त्रके अनुसार (+++(-) == ० शून्य ही होता है और शून्यका विवेचन नहीं किया जा सकता। वेदान्त भी मायाको अनिवंचनीय ही कह्कर विराम लेता है। इस-प्रकार शक्ति (प्रकृति या माया) के विषयमें धाधुनिक भौतिक विज्ञानका विवेचन और वेदान्तका निश्रय एक हो जाता है।

अब यह स्पष्ट हो गया कि जगत्में याविहकार हो रहे हैं, सब शक्तिके खेळ हैं। शक्ति हो सबको उत्पन्न करती है, वही सबका पोषण कर रही है और अन्तमें उसीके हारा सबका नाश भी हो रहा है। यही कारण है कि शक्तिमें भयभीत होकर उसका श्रनुग्रह प्राप्त करनेके बिये जगत्में नानारूपेण उसकी प्जा की जाती है। निबन्धके अस्यन्त बढ़ जानेके भयमे शक्तिके जिन नाना रूपोंको प्जा अति प्राचीनकालमे जगत्के प्राय: सभी सभ्य देशोंमें होती आयी है उसका विवेचन यहाँ नहीं किया आ सकता। हसलिये शक्तिके विषयमें प्रयोजन और ग्राधार-सम्बन्धी दो प्रभौंका उत्तर देकर ही विराम लिया जायगा।

शक्तिकी इस की हाको देखकर सामान्यतः यह प्रश्न उठता है कि इसका प्रयोजन क्या है और यह किस आधार-पर नृत्य कर रही है ? सांख्य-शास्त्र उत्तर देता है—

पुरुषस्य दर्शनार्थं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य ।

स्रयांत् 'प्रकृति (प्रधान ) की प्रवृत्ति, इसकी समस लीला पुरुषके दर्शनके किये हैं।' सांस्थके इस उत्तरमें दूसरे प्रभका भी समाधान हो जाता है, अर्थात् पुरुषके देखनेके लिये पुरुषके ही आधारपर प्रकृति (शक्ति या माया) नृत्य कर रही है।

इसप्रकार संसारकी सृष्टि, स्थिति और प्रक्रयरूप समस्त क्रियाओंके कर्ताके रूपमें जिसे प्रकृति ( शक्ति वा माया ) को इमने देखा था भव यथार्थतः वह पुरुषकी ही महिमा है, उसकी कीका है, पुरुष पका तमाशा देख रहा है और उसके इशारेपर नृत्य करती हुई प्रकृति अनन्त-अनन्त ब्रह्माण्डोंका सुजन, पासन और संहार करती जा रही है।

भरे वैद्यानिक ! तू शक्तिकी कीडाके अवस्रोकनमें ही क्यों मुग्ध हो रहा है ? देख शक्तिके तले कौन सोया हुआ मुक्करा रहा है—वह शिव है, मंगलमय है। अहा ! कैसा आश्रयं है! को शक्ति (सती) शिवकी निन्दा सुनते ही दक्के यक्तमें योगाभिद्रारा शरीर स्थाग करती है, वही सुप्त शिवके वक्षःस्थलपर शिवके संकेतमे हो ॥ इसप्रकार नृत्य कर रही है। परम आश्रयं है!

शिवस्य निन्द्या हि याऽत्यजद्रपुः खंमेकदा । तदङ्गिपङ्कजद्वयं यावे शिवे किमद्भुतम् ॥

शक्ति उसकी महिमा है वह पुरुष (शिव) हसमें कहीं महान् है, यह श्वलिक सृष्टि तो उसका एक तुच्छ मंत्र है, उसका अधिकांश अमृतमय खुलोकमें है। परन्तु बिना शक्तिके शिवका दर्शन होना दुर्लभ हैं; शक्तिके साधनसे, शक्तिकी कृपाये ही शिवकी प्राप्ति होती हैं। यही कारण है कि शिवके नाम लेनेके पहले शक्तिको सारण किया जाता है। सीता-राम, राधा-कृष्ण, गोरी-शंकर प्रभृति लोकविश्रुत नामोंमें सीता, राधा, गांरी- यही क्यों छक्ष्मी, सरस्वती, काली झादि समम्त शक्तिके नाम हैं भीर राम, कृष्ण, शंकर प्रभृति शिवके नाम हैं। इसी शिवको प्राप्त करना मानव-जीवन का परम ध्येय है। श्रृति कहती है—

इह चेदवेदीदथ सत्यमिति न चेदिहावेदीनमहती विनिष्टिः । भूतेषु भूतेषु विचिन्त्य चीराः प्रत्यास्माह्योकादमृता भवन्ति ॥

अर्थात् यदि इस जन्ममें शिवको प्राप्त कर खिया तो ठीक है, नहीं तो महान् विनाशको प्राप्त होगा अर्थात् बारम्बार जन्म-मरणके चक्रमें पड़कर त्रितापानलमें दग्ध होता रहेगा। इसल्ये थीर पुरुष अखिल विश्वमें उस शिव-

क काली और शिवकी एक प्रतिकृति बहुत न्यापकरूपेण पायी जाता है । बिहार और बंगालमें जो कालीकी मूर्ति होती है, वह इसी प्रकारकी होती है। नीचे शिव मोथे रहते हैं और उनेज बक्ष स्पलपर काली खड़ी रहती है। यह प्रतिकृति ही इस निवन्थके शक्त-शिव-विवेचनकी प्रतिमा है।

को विचार करके (प्राप्त करके) मरनेपर अमरखको प्राप्त होते हैं।

जिसकी महिमा ( शक्ति ) के विषयमें कहा जाता है —
असितगिरिसमं स्थात्कजलं सिन्धुपात्रे
सुरतरुवरशास्त्रा लेसनी पत्रमुर्वी ।
लिस्कृति यदि गृहीत्वा शारदा सर्वकालं
तदिष तब गुणानामीश पारं न याति ॥

तथा नेति-नेति कहकर वेद भी जिसके वर्षानमें विशम लेते हैं, इस शिवके विषयमें कुछ न कह माददा पामर जीव तो इसीपर सन्तीय करते हैं कि---

मूर्तिर्मृदा बिल्बदरुन पूजाऽप्रयाससाध्यं बदनं च बाद्यम् ।
फरुं तु तद्यन्मनसाभिकाड्ययं
विःइबस्य विदेवदवर एव देवः ॥

**₹\*%:3•\$** 

## ईश्वरके नाम पत्र

(लेखक-- मुद्दा श्रीकन्द्रेयालालजी यम० ५०, यल-पल० बी०, पडवोकेट)



क ग्रीबकी झोंपड़ी थी। दर्ज़ी चिन्तित बैठा था। उसे नया टैक्स देना था, पर खानेहीको पैसे न थे, टैक्स कहाँसे देता ? अधीर होकर उसने बड़े प्रेम और श्रदासे ईथरके नाम एक पन्न जिल्ला और वह उसे

डाककानेमें छोड़ आया।

सार्टरॉके हाथमें जब वह पत्र गया तो वह हैरान हुए कि इसका क्या करें ? पता इस तरह किसा था—

#### 'सेवामें ईश्वर दीनदयालुके'

किफ्राफ्रेपर टिकट लगे थे। सार्टरोंने पत्रको पोस्ट-मास्टर जेनररुके पास भेज दिया, उसने उस्ये गवर्नरको दिया। उसमें जिल्ला था---

'त्यारे ईखर! मेरा नाम वी०काज़न्सकी है। मैं दर्ज़ीका काम करता हूँ। तू जानता ही है कि मैं बहुत-से टैंक्स छग जानेके कारण कितना कज़ंदार हो गया हूँ; अब और नया टैक्स छग गया है, उसको देनेके लिये मैं भसमर्थ हूँ; इसजिये मेरी चीजें मी कुर्ज़ होनेवाली हैं। अतः प्यारे मगवन्! मैं बड़ी चिन्तामें हूँ और तेरी द्याके छिये प्रायंना करता हूँ, क्योंकि तेरे सिवा मुसे और कोई शरण नहीं दे सकता। यदि तूने मेरी सहायता न की तो मैं और मेरे घरके कोग भूलों मर जायेंगे। मुझै तुरन्त एक हजार छाटी (तीन सौ रुपये) भेज दे। इससे मेरे घरमेंसे चिन्ता दूर हो जायगी और फिरसे भानम्द हो जायगा।'

पत्रके नीचे दर्ज़ीने अपना इस्ताक्षर किया था। गवर्नरने कुछ सोचा, फिर अपने सेक्रेटरीको बुछाकर यह उत्तर छिखवा दिया—

'मिन्टर वी॰ काज़न्मकी ! मुन्ने तुम्हारा पत्र मिछा। इस पत्रके साथ पाँच मी छाटीकी हुवडी भेज रहा हूँ। मैं खाशा करता हूँ कि तुम अपने देशके प्रेमी और एक सदाचारी पुरुष बनीगे।'

पत्र गवनंरके लेटर-पेपरपर भेजा गया था और उसके महस्रका पता उसपर छपा था।

कुछ दिन बाद धन्यवादका पत्र गवर्नरके सहस्रके पतेसे पर्दुचा। उसमें यह लिखा था---

'प्यारे ईरवर ! मैं तेरी त्याके छिये, जो तूने एक ग्रीब त्रज़ींकी दुर्दशा देखकर की, अनेकों बार धम्यवाद देता हूँ। सचमुच तूनेकी और प्रेमका ईरवर है। हाँ, एक प्रार्थना और है कि अगर तू कभी फिर मेरी सहायता करें और रुपये भेजे तो गवनंशके हाथों न भेजना। वहाँके स्रोग हर रकमका आधा फीज़के सचके छिये छे छेते हैं।'

#यूरोपकी एक सच्चा घटना ।



(१)

ता नहीं, किस प्रयक्षमे प्रायोंका पोषण होता चा रहा था। स्यापक अन्ध-कारके अन्दर-ही-च्रम्दर अगयित योनि, आयु और अवस्थाओं के विता देनेपर किसी प्रकारके प्रकाशकर पदार्थ (ज्ञान या सूर्य) का आभास हुआ। उसमे अन्नुत और अध्ष्यपूर्व

श्चनेकों प्रकारके छोक-स्रालोक, वन-उपवन, प्राणी-पदार्थ शौर नानाविध पदार्थ यथाकम दीख पद् ।

उनमें इन्द्रकी उपकविध्ये शक्तिका सम्रार हुआ, वरुणकी प्राप्तिसे बढ़ा सहारा मिळा, श्रमिकी श्राराधनासे भनेकों काम हो गये श्रार अन्तमें मरुत्के मिश्रयाने सब सम्ताप मिटा दिये। मालूम हुआ कि और भी भनेकों प्रकारके उपधारणीय पदार्थ प्रस्तुत हैं। उनके अनुभवसे विचार हुआ कि ये सब नया हैं? कहाँसे आये हैं। और इनका दाता, प्रणेता या निर्माता कीन है।

सम्भव है ये सब उस अन्धी बुदियाके खेल हैं जिसका पंगु पित उसके कन्धोंपर चड़ा हुआ उससे यथेच्छ काम करवाता है। और औंखोंबाले उसे विश्वम्मरको बनाने या विगाद नेवाली 'आयुर्वलकरा छुधा' मानते हैं। अन्धीके ऐसे विलक्षण काम और पंगुके ऐसे उत्कृष्ट अधिकार ! बदी ही विचित्र बात हैं! समझमें नहीं आना कि असली तस्व क्या है?

कोग कहते हैं कि हुन्द्र, अग्नि, मस्द्रगण, देव-दानव, मानवराण, पृथ्वी, आकाश, लोकगण आर पशु-पद्मी-कीटाणु-गण आदि प्रकृति-प्रदक्ष पदार्थ हैं। संसारमें चर-अचर और दृश्य-अदृश्य जो कुछ विद्यमान हैं, प्रकृतिकी विभूति हैं। सारे संसारको सावयव विगाद देना या बना देना प्रकृतिका स्वभाव है।

संसार प्रकृतिकी विकृतिमे बनता है और उसकी सस्कृतिन मे बिगाइता है। मृष्टिकी रचना प्रकृतिका विकार है और महाप्रकथ उसका सुस्थाम्थ्य या शयन है। यह विकार या सुम्वाम्थ्य किसी एक हदतक होते हैं और एकके पीछे हसरा यथाकम होते रहते हैं। मू-पृष्ठके किसी भागको जलप्रावित रखना, किसीको बछती हुई बालूका भूटान बना देना, सूखे ग्राँर रेतीले भू-भागोंको हरे वृक्षोंसे वेटित रखना, या जनगून्य लंगकोंको प्रायी भार पदार्थोंसे व्याप्त करना, अथवा अमित क्याप्तिको मिटाकर उनको गून्य बना देना, इत्यादि सब काम प्रकृतिके ही हैं।

संसारमें जितने प्रकारके प्राणी-पदार्थ, उन्नव-विनास, शुष्क-बार्द्र, शीत-उच्या, जन्म-मरण और ष्टतु-परिवर्तन आदि जो कुछ हैं ये सब प्रकृति-साझाज्यके प्रयक्ष या विधानसात्र हैं। इन्हीं विधानींसे विश्वको सदीं, गरमी, वर्षा, बन-बाग-बगी वे, खेती-बारी, गर्य-सुगन्य, आँधी-त्फान, निस्तक्षता श्रीर प्रश्चभूत-समुद्भूत, उपद्रव या शानित बादिका श्रनुभव होता हैं ह्मीछिये पूर्वाचार्योंने प्रकृतिको देवी शक्ति, महामाया, महेश्वरी, जगद्ब्बा, विश्वेश्वरी, लगद्बा, विश्वेश्वरी, नर्यात्वरी, न्यीत-संहार-कारिणी, निद्रा, भगवती, नटी, नर्तको, नवयीवना और नानामुखी कहा है। ऐसी अवस्थानमें सन्देह होता है कि फिर ईश्वर कीम है ?

(2)

उक्त सन्देहकी निवृत्तिके छिये कहा जा सकता है कि किसी भी देश, जाति, समुदाय या अवस्थाके प्रायः सभी सनुष्य अपनी-अपनी भावना या धारणासे प्रेरित होकर इष्टसिद्धि या अनिष्ट-सम्भावना आदिमें 'ईश्वर करें ऐसा हो' 'ईश्वर करे ऐसा न हो' 'ईश्वरने ही ऐसा किया है' या 'ईश्वरने ऐसा नहीं किया' इत्यादि वाक्य उचारण किया करते हैं। क्यों किया करते हैं ? इसलिये कि उस समय उनकी अन्तरारमामें प्रकृतिका प्रभाव फीका पड़ जाता है थीर वे किसी अचिन्य, अव्यक्त, अनन्तस्वरूप, श्रदृष्ट सत्ता या सरवर्में तन्मय हो जाते हैं। तब स्वतः वैसा उचारण होता है और इस उज्जारणके अमिट और सस्यसम्भव सस्वपर वे विश्वास रखते हैं। ऐसा करनेपर भी उनको ईश्वरका तादश रूप या तदाभास नहीं होता परन्तु वे मान लेते हैं कि यह ईश्वरने ही किया है या ईश्वर ही ऐसा करेगा, अधवा यही हैश्वर है। ऐसी धारणा उनकी उसी प्रकारकी होती है जिसप्रकार किसीने दूध नहीं देखा हो किन्तु दहीं के मिलनेपर मान लेता हो कि यह तूधका सन्द है।

परन्तु इसप्रकार इस रूपमें ईश्वरको मान लेनेवाले मनुष्य अस्पल्प होते हैं। जिन्होंने इष्टलाम या आपित-निवारण अथवा प्रकृतिविरुद्ध सम्भवका अनुभव किया हो अथवा करते रहते हों, वे किसी अवसरपर या किसी अंशमें ईश्वरको या उसकी सत्ताको मान लेते हैं किन्तु जो लोग इसप्रकारके करुपनागत इष्टिसिद्ध अथवा अनिष्ट-निरसन-मात्रमें मनमाने रूपमें की गयी कल्पनाओं को सहज ही ईश्वर नहीं मानते। वे कब मानते हें शब कि प्रकृतिकी आमर्थ्यके समन्त कार्य असफल हुए चले जा रहे हों और उसके चाहकर विनष्ट किये हुए सकल काम सफल हुए चले जा रहे हों। तब वे विवश होकर ईश्वरकी सम्भावना मान लेते हैं। कुछ उदाहरण लीजिये —

प्रकृतिका नियम है कि श्रिमिं पढ़े हुए प्राणी या पदार्य तरकाल या कुछ कालमें गल जाते, पिघल जाते या मसा हो जाते हैं; पानीमें हुवे हुए उतराते, गल जाते या बिनष्ट हो जाते हैं; पृथ्वीमें दबे हुए सद जाते, सर जाते या इलके हो जाते हैं; हवामें उदे हुए सूब जाते, विसर जाते या इलके हो जाते हैं और आकाशमे गिरे हुए यह जाते, हूट जाते या विलुस हो जाते हैं। इसी प्रकार महाविषके सानेसे मनुष्य मर जाते हैं; प्राहादिके प्रसनमे गजादि प्रस्त हो जाते हैं; वाज आदिके आक्रमण्मे क्षुद्र पक्षी त्रम्त हो जाते हैं, सिहादि हिंसकों के दादमें गये हुए गी आदिका बचना कठिन हो जाता है। खड्ग-प्रहारमे गलविच्छेद होकर रहता है, सुनीक्ष्ण बाणके मद्य प्रहारमे शश-शावक मर ही जाते हैं और तोप या बन्द्क शादिमें कोई भी प्राणी गत-प्राण हुए बिना नहीं रह सकते।

कदाचित् नाश्य-नाशक, भेरा-भेदक और भध्य-भक्षक आदिके यथायोग्य योग होनेपर भी नाश्यका नाश न हो, भेराका भेदन नहीं किया जाय या भध्यका भक्षण न हो सके तो मानना पड़ता है कि प्रकृतिकापराभव नहीं, किन्तु प्रकृतिप्रणंता ईश्वरकी सत्ताका प्रभाव है। ऐसे ही अवसरों, कारणों या घटनाश्चोंके संघटित होनेपर ईश्वरमें आस्था रखनेवाले कहा करते हैं कि 'यह ईश्वरने ही किया है' अध्यवा 'ईश्वर ही ऐसा कर सकता है।'

(3)

कुम्हारके भावाँमें भाग छगायी गयी है। इसकी

अनन्त ज्वाकाओंने मिट्टीके बर्तनोंको लाल बना दिया है। शौर आग शीतल होनेपर बीचके घढ़में बिछीके बखे भाग गये हैं। सैकड़ों घरोंके छान और कृप्पर जल गये हैं। उनके धन्दर धनेकों जीव मय सामानके लाक हो गये हैं। और एक सुकोमल शिष्टु स्वस्थ सोया हुम्रा मिलता है। तीन मिजिलके जैंचे मकानमे अबोध बालक गिर गया है, प्रांगणके कठोर पर्धरांपर पड़कर पहले कई बन्तुएँ विनष्ट हुई हैं और उन्हीं पर्धरांपर पड़कर पहले कई बन्तुएँ विनष्ट हुई हैं और उन्हीं पर्धरांपर पड़कर वह बालक हैंसी-खुशी उठ बैटा है। पचास फीट जैंची बृज्ञ-शालासे एक नित्यका अभ्यासी जल-कुण्डमें कई बार कृत्रा है और एक बार बह्व दसके तटवर्तीन् ग्रमें अटककर मर गया है। बरसाती बादके धाकस्मिक आक्रमणमे मार्ग-मध्यके प्रायः सब गाँव बह्व गये हैं और बगलका एक भौपहा बच गया है तथा भित दूरका एक सुदद महल पानीकी फट्कारमे टूट गया है।

प्यासा गज जलाशयमें गया है, वहाँ ब्राहने उसे प्रस दिया है, प्राण जानेमें स्ट्रिका अग्रमात्र शेष हैं। ऐसी अवस्थामें गजके पदतलये ब्राहतम्तु ट्रट गया है और गज बच गया है। कौरवींकी सभामें पायडवींके सामने कजा-शीला द्रीपदीका चीर उतारा जाता है, नग्न होनेमें दस गज चीरका कुछ ही भंश शेष रहा है और धन्तरामांके भाग्रहमें वह अनन्त हो गया है।

महाभारतके युद्धोचत वीरोंमे व्यास भूमिमें गर्भणी टिटहरी थ्रा गर्थी हैं। उस भूमिपर ध्रगणित वीर धाँर उनके रय, बांड़े, हाथी आदि हताहत होकर ढंर हो गये हैं। उन्होंके बीचमें गज-घण्टाके नीचे टिटहरी-शावक पोषित हुए हैं। अति विशाल लीह-मन्भको अग्निके आतपसे लाल किया गया हैं। उसी मन्भके चिपक जानेके लिये बालक प्रहादको आज्ञा हुई है। उसी क्षया लीह-मन्भपर अगणित चीटियाँ विचरण करती हुई देखी गयी हैं धाँर भक्त प्रहाद हैंसी-सुशी उसके विषक गया है।

इसप्रकारके नये और पुराने अगणित उदाहरण शास्त्रों में और संसारमें सुप्रसिद्ध हैं। इस क्षुद्रकाय लेखमें ज उनका दिग्दर्शन भी नहीं हो सकता । फिर भी कुछ उदाहरण इस जमानेके और दिये जाते हैं।

(8)

पिछली साल पेंसीस भादमी नावमें बैठकर यमुनाके परकी पार गये थे। रास्तेमें मेह-ग्रांधी आयी और विजकी गिरी। सबके वीचमेंने बठकर एक भादमी महाहके पास पहुँचनेपर बिजलीसे मर गया । दूमरी यात्रामें पूरे पचास आइमी नावसे गये । तूफानके वेगसे समूची नाव उत्तट गयी और एकके सिवा सब मर गये।

सुरस्य महरूके सुप्रकाशित प्रांगणमें सुरवेत शय्यापर इयामिष्ट सोये हुए थे छौर कितने ही संरक्षकोंके सान्तिस्यमें उनको काला सर्प काट गया था। एक फूटे घरकी ट्रेटी खटियापर अबोध शिशु सो रहा था, उसके समीप एक साँप भी था और बच्चके उञ्जल-कूदमे वह द्वता-भिचता या आकुन्चित भी होता था परन्तु फिर भी साँपने शिशुको काटा नहीं था।

मीराके मारनेकै लिये सोनेके प्याउंमें इलाइल भेजा गया था। वह उमे ईश्वरका चरणोदक मानकर पी गयी थी और प्रसन्नाके माथ जोविन भी रही थी।

(+)

कहाँतक कहें. ईश्वरकी सत्ताका आभास करानेवाली भनेकों कथाएँ हैं। उनको सुनने, देखने और ध्यानमें लानेये हेश्वरका होना माना जाता है। कठिनाई इस बातकी हैं कि उसका म्बस्प समझमें नहीं आता। शास्त्रोंमें उसको अचिन्य, अध्यक्त, धनन्त, अनादि, निरञ्जन, निराकार और ज्योतिःस्वस्य आदि बतलाया है। फिर सामान्य मनुष्य कैये जान सकते हैं कि ईश्वर ऐसा है?

विकालदर्शी महर्षियोंने चराचर सृष्टिके प्रत्येक प्राणी

のなくなくなくなくなくなくなくなくなく

और पदार्थमें ईखरकी सत्ता स्वीकार की है और अन-समुदायके उन्हारके लिये उन्होंने कई देवी-देवताओं को ईखरनुष्य माना है। साय ही ईखरके भी अनेकों अवतार बतलाये हैं। जो लोग ईखरके स्वरूपको समझ नहीं सकते किन्तु मृष्टिमें ईखरकी सत्ता मानते हैं, उनके ध्यानके लिये मगवान्के स्वरूप धीर आकार-प्रकार भी निश्चित किये हैं।

श्रीकांशने अग्नि, वायु, वन्ण और सूर्यादिको ईश्वरके अंश बतलाया है। विशेषकर सूर्यको ईश्वर माननेमें किसीने संकोच नहीं किया है। विचारकर देखा जाय तो अनन्त, अव्यक्त, अनादि, श्रीचन्त्य, निरञ्जन, निराकार या ज्योतिःस्वरूप श्रादिका श्रामास सूर्यमें प्रत्यक्ष आभासित होता है। अतः सूर्यको ईश्वरका प्रतिनिधि माननेमें कोई आपित नहीं किन्तु बहुत दिनींतक ईश्वरका और ईश्वरतुष्ट्य सूर्यका स्मरण किया जाय एवं इनके स्वरूपका विचार किया जाय तो बोध हो सकता है कि ईश्वरके द्रवारमें ऐसे श्रीकों सूर्य और अनेकों मृष्टि हैं।

कदाचित् कायदेके साथ कल्पना की जाय और सूक्ष्म दृष्टिमे ध्यान दिया जाय तो ईश्वरका और उनकी सावयव मृष्टिका द्यथवा सूर्यादिका सम्पूर्ण समावेश या समाधान हमारे शरीरके अन्दर हो जाता है। किर क्या चाहिये? यही कि वैसी थी-धारणा और विचार हों।

सिरजनहार साई

साई किया सो है रहा जो कुछ करें सो होइ। करता करें सो होत \$ काहे कलपे कोइ॥१॥ सोर हमारा साइयाँ जो पुरणहार। सबका जाके जीवन मरणका हाथ विचार॥२॥ सर्ग भवन पाताल मधि आदि अन्त सर्व सिष्ट। देत हैं कों सोई हमारा इष्ट ॥ ३॥ मनसा साहित्रका बेसास । कर्मणा संघग सिरजनहारका करे कीनकी आस्।।४॥ **ेसा** 훉 सिरज**न**हारा सवनका समरत्थ । सोई सेवग 🛣 रहा जह सकल पसारे हत्थ॥५॥ धनि-धनि साहिब तू बड़ा कीन अनूपम रीति। सकल लोक सिर साइयाँ, है करि रहा अतीत॥६॥ सबकी करें संभाल। सुरतकी पळकमें 3 प्रतिपाल ॥ ७॥ दावृद्यालकी करवा

## ईश्वरका साचात्कार और नाम-महिमा

(लेखवः----वामीजा श्राएक/मानन्दर्जा)

※ 次次 रम प्रिय वाचकहृत्द ! अनेक जन्मोंके क्षेत्र प्रस्कृति कारण पुरुषकी बुद्धिमें अस्तित्व और उनके नामकी अस्तित्व और उनके नामकी महिमाके विषयमें सन्देह उत्पन्न होता है।

उस सन्देहके निवारण करनेवाले साधनोंका उल्लेख आगे किया जाता है।

िलसप्रकार रसायन-शास्त्रके प्रयोगशालामें ऑक्सिजन धौर हाइड्रोजन इन दो गैसोंको मिलाकर विजलीकी गर्मी देने ही पानी बन जाता है और इसे देखकर विद्यार्थोंको जल-तश्वके सम्बन्धमें सन्देइ नहीं रह जाता। उसी प्रकार श्रोत्रिय ब्रह्मानिष्ट महारमाके पास जाकर अभ्यास करनेसे ईश्वरका साक्षारकार होता है धीर तब समस्त सन्देइ धपने आप दर हो जाते हैं।

विजली अन्वयद व्यापकरूपये सव जगह वर्तमान रहती है, परन्तु सबको दिखलायी नहीं देती; केवल विद्युत-शास्त्रका ज्ञाता ही उसे अपनी प्रयोगशालामें देख सकता है। वैसे ही ईश्वरको योगाभ्यासी खन्तर्दा ष्टिमे तथा वेदान्त-के पारदर्शी ज्ञानचश्चमें देखते हैं। अतः ईश्वर-साक्षास्कार-के लिये योगी तथा ज्ञानी यननेकी आवश्यकता है।

दो लक्षियाँ हायमें लो। दोनों में अग्नि है परन्तु दीखती नहीं। जब दोनों लकिष्यों का घर्षण किया जायगा तब अग्नि प्रकट होगी। इसी प्रकार ईश्वर ज्यापकरूपसे सब शरीशों में तथा दश्य जगनमात्रमें है, परन्तु दीखता नहीं। अभ्यासरूपी घर्षणके प्रभावसे परमारमा प्रकट होता है। इस अभ्यासके विषयमें श्रुति कहती है—

> स्वदंहमराणि कृत्वा प्रणव चे।त्तराराणम् । ध्याननिमधनास्यामाद्व पञ्चांत्रगढवत्।।

अर्थान् अपने शरीरको अरिए (नीचेकी एकई) ) और ठँको उत्तरारणि (उपरकी लकड़ी) बनाकर ध्यानरूपी निमंधनके अभ्यास करनेपर ईश्वररूपी अग्नि प्रकट होती हैं। ताल्प्यं यह है कि सदगुरुकी बतायी हुई विधिसे कॅंकारका जप करनेसे शरीरमें अधोमुख कमल सुरतिके बछसे उध्यंमुख हो जाता है, नाद खुळ जाता है, कमल खिक जाता है और इसे देखकर साधक आश्चर्यके समुद्रमें विसन्न होने छगता है। उसे तस्काल ही हेचरका साक्षास्कार होता है। अनुभवी योगी कहते हैं कि---

'उत्तर कमलकूँ पत्र देख लेसब घर राम बिराजा॥' सब घर मीरा साइयाँ मूनी संज न कीय। बिल्हारी वा घरकां जा घर परगर होय॥ श्रुति भी इसी रहस्यका उत्घाटन करती हुई कहती

पका देवः सर्वभृतेषु गृढः सर्वव्यापी सर्वभृतान्तगाना । कर्माध्यक्षः सर्वभृताधिवासः साक्षी चेताः केवला निर्गणश्र ॥

ईसर एक है; उसके सगुण और निर्मुण दो रूप हैं। निराकाररूपसे ईसर सब शरीरोंमें तथा दश्य जगनमान्न-में गुसरूपसे स्थित है, सबमें ओतशोत हो ज्यास हो रहा है, वह सबका अन्तरात्मा है, सबमें वास कर रहा है, जीवोंके पाप, पुरुष और दश्य जगन्का साची है; ज्ञानस्वरूप है, एक हैं और तीनों गुणोंसे परे रहकर उनका दृष्टा है।

परमारमाके प्रकाशके छिये सबसे सुगम हपाय यह है कि सद्गुदकी बतायी हुई विधिके अनुमार भगवन्नामका सवाकोटि जप करनेसे ईश्वरका साझारकार अवस्य होगा। यतिधर्मप्रकाश नामक प्रस्थमें लिखा हैं—

> यस् द्वादशसाहस्र नित्यं प्रणवमभ्यमेत्। तस्य द्वादशमिर्मासेः परत्रद्वा प्रकाशते॥

अर्थात् जो प्रतिदिन वारह हजार प्रणवसन्त्र ( ॐ ) का अभ्यास करता है उसको बारह महीनेमें परवश्का प्रकाश दीख पहना है।

भगवान् श्रीकृष्णजीने श्रीमञ्जगवद्गीतामें बह्य-साक्षास्कारके तीन साधन बतलाये हैं---

> ध्यानेनात्मीन परयन्ति केचित्रतमानमानमा । अन्ये सांख्येन यंशेन कर्मयोगेन चापरे॥

अर्घात् 'कोई तो अपने भ्रारमार्मे आत्माके द्वारा--ध्यान-द्वारा परमात्माको देखते हैं, दूसरे सांख्ययोगके द्वारा तथा सीसरे उसे कर्मयोगके द्वारा प्राप्त करते हैं।' श्रेताश्वतर-उपनिषद्में श्रद्भवादियोंकी पारम्परिक जिज्ञासा होती है---

> किं कारणं ब्रह्म कुतः स्म जाता जीवाम केन क च सम्प्रतिष्ठाः । अधिष्ठिताः केन मुखेतरेषु

> > वर्तामहे ब्रह्मविदं। स्पनस्याम् ॥

भर्यात् 'इस संसारका कारण काँन हैं ? इम कहाँ से उरपन्न हुए हैं ? किसके द्वारा जीवन धारण कर रहे हैं ? इम कहाँ प्रतिष्ठित हैं ? किसके द्वारा ध्वधिष्ठत होते हुए इम ब्रह्मवादियों की सुखरहित (दुःखमय) अवस्थाको प्राप्त हो रहे हैं ?' इसके उत्तरका चिन्तन करने हुए वे कहते हैं कि—

कारः स्वभावे नियतिर्थटच्छा

मृतानि येनिः पुरुष इति चिन्त्यम ।
समाग एषां नरवारमभावादारमाण्यनीशः सुखदुःखेहते। ॥

'काल, स्वभाव, भाग्य, यहच्छा, पञ्चभूत, प्रकृति, अधवा पुरुष इसके कारण हैं; अधवा इन सबके संयोगसे संसार बना है। परन्तु आत्माके अभावमें इनसे कुछ नहीं हो सकता है और आत्मा भी तो सुख-दुःखके कारण पराधीन है।' इसप्रकार प्रभक्तो इख न होते हुए देखकर—

तं ध्यानयोगानुगता अपत्रय-नंदयात्मक्राकि स्वगुणिनिगृहाम् । यः कारणानि निखिडानि तानि कःकारमयुक्तान्यीधितिष्ठत्येकः ॥

'उन्होंने ध्यानथोगद्वारा अपने गुर्गोमे निगृद आस्म-शक्ति (माया) के साथ ईश्वरको देखा जो काल, म्बभावादि

समम कारणोंके क:रण रूपमें एक होकर अधिष्ठित था।'

इसप्रकार जिज्ञासुओं के हितार्थ ईश्वर-साक्षास्कारके साधनों के विषयमें जिल्ला गया । अब ईश्वर-साक्षास्कारके फर्लोका किञ्चित् उच्लेख कर नाम-माहास्थ्यपर कुछ लिखा जायगा।

#### ब्रह्म-साक्षास्कारके फल---

'ब्रह्मविद् ब्रह्मैव भवति', 'तरित शोकमात्मवित्', 'ब्रह्म-विदाप्नोति परम्', 'ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपाशैः ।> 'वेदाहमेत पुरुषं महान्त-मादित्यवर्णं तमसः परस्तात् । तमेव विदित्वाि मृत्यमित नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय ॥१

'तेषां सुखं शाश्वत नेतरेषाम् ,''मृखकान्तिनं नञ्यति','विद्वान् हषेशोको जहाति', 'न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मेत सन्ब्रह्मा-प्यति', 'य पत्र वेद अहं ब्रह्मास्मीति स इदं सबं भवति', 'स्वन रूपेणामिनिष्पद्यते स उत्तमः प्रषः।'

सारांश यह कि ब्रह्म-साक्षाकारमे मनुष्यके समस दुःख नष्ट हो जाते हैं, उसके मुखकी कान्ति दिव्य तेजसे पूर्ण हो जाती है, उसके प्राण मरनेके पश्चात उक्तमण नहीं करते, बक्कि ब्रह्ममें हो जीन हो जाते हैं, उसे परम शान्ति चौर शारवत सुखकी प्राप्ति होती है, इत्यादि।

पहले कहा जा जुका है कि ब्रह्म-साक्षारकारका सबसे सुगम साधन भगवन्नाम-सारण है। परमान्माकी अनन्त शक्तियाँ हैं और तदनुसार नाम भी धनन्त हैं। जिसे जिस नामसे प्रेम हो, वही नाम अपे। हाँ, प्रेम होना चाहिये। कहा भी है—

'प्रमते प्रगट होहि भगवाना।'

अग्नि जैसे सुखे तृणको दम्ध कर देती है, उसी प्रकार प्रेमसे लिया हुआ ईश्वरका कोई भी नाम सारे पार्पीको दम्ध कर डालता है। कहा है—

'मोक्षकारणसामग्रवां मक्तिरव गरीयसी'

अर्थात् मुक्तिके जितने साधन हैं सबमें भक्ति श्रेष्ट है। भक्ति माता है और ज्ञान-वैराग्य उसके दो पुत्र हैं। भक्ति न होनेसे ज्ञान-वैराग्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती ! श्रीमञ्जागवनमें कहा है—

> निर्विष्णानां ज्ञानयोगां कर्मयोगम्तु कामिनाम् । न निर्विष्णानातिसक्तां मक्तियोगोऽस्य सिडिद्या

अर्थात् 'विरक्त पुरुपको ज्ञानयोग, कर्मासक पुरुपको कर्मयोग तथा ऐसे पुरुषको जो न विरक्त है और न आसक, सिक्तयोग श्रेष्ठ है। ' भक्तिके उपदेश देनेवाले महारमा कहते हैं कि---

> श्वास श्वासपर नाम जप वृथा श्वास मत खोग। का जानों या श्वासको आवन होय न होय॥

क्वीरदासजी कहते हैं-

अगर है शोंक मिलनेका तो हरदम की लगाये जा ॥

ठीक है, निरन्तर नाम-जपके द्वारा भगवान्का साक्षास्कार श्रवइयम्भावी है। यद्यपि भगवान्के निर्गुण और सगुरा दोनों रूप अगम हैं, तथापि नाम जपनेवालोंको दोनींका ज्ञान सुगमतासे हो जाता है। ऐसा ही सम्तींका अनुभव है। गोस्वामी तुलसीदासजी कहते हैं-

देखिय रूप नाम आधीना। रूप ज्ञान निर्ह नामविहीना॥ नाम रूप अति अकथ कहानी। समृझत मुखद न परत बखानी॥ अगुण संगुण विच नाम सुमाली।उभय प्रबोधक चतुर हुभार्खा॥ जाना चहहिं गूढगति जेऊ। नाम जीह जिप जानहिं तेऊ॥ साधक नाम जपहिं लव लाये । हाहिं सिद्ध अणिमादिक पाये ॥ नाम जीह जिप जागर्हि योगी । विरति विराचि प्रपंच वियोगी।। ब्रह्म मुखहिं अनुभवहिं अनुषा । अकथ अनामय नाम न रूपा ॥ शिव ब्रह्मादिक शुक्र मृनि योगी । नाम-प्रताप ब्रह्म-रस-भागी ॥ उलटा नाम जपत जग जाना । बाहमीक भये ब्रह्म समाना ॥ उभय अगम युग भुगम नामते । कहहुँ नाम बड ब्रह्मराम ते ॥ कहँ तिग बरनो नाम बडाई। रामन सकहि नाम-गुण गाई॥

महारमा कवीरदासजी कहते हैं -

मुर मिरावे चन्दको चन्द मिलावे मूर। याहि मेद जिन जानियाँ ताहि मिला गृह पूर ॥

जा पवनपर चन्दा बंस ताहि न ग्रासे कारू। वं। यह भेदै जानहीं सोही जोहरी लाल।। पानीमें पावक बसे अति घन बरसे मेह। तीना अधर अकास है कान पवनका छह।। बिलहारी उस नामकी जिनकी दयासे लीन्ह। जो यह मद बतावही सीस अर्राप तेहि दीन्ह।। श्वास श्वासपर सुमिरन कागा। कहें कबीर विषय सब भागा॥

गुरु नानक साहेब कहते हैं ---

भारम ठवंदश संयम इन्द्रियको जापसो अजवा जावे। सदा गहें कंचनसी काया कारू न कबहूँ व्यापे॥

दरिया साहेब कहते हैं---

नामहि जपे शून्य मन धर । पाँचों इन्द्रिय बसमें करे।। बद्ध अग्निमें होने काया। ताका विष्णु पक्षारे पाया॥

नाम-जपकी अनन्त महिमा है। इसमें जो जितना ही गहरा पैठता है, उतना ही अधिक उसे आनन्द मिलता है। किनारे ही बेंठकर कोई रक्ष चाहेतो कहाँसे पा सकता है। कबीर साहेबने ठीक ही कहा है---

> जिन स्रोजा तिन पाइया गहरे पानी पेठ। ही बाँगी बुडत इरी गही किसार बैठ॥

**\_1>;**15;15;+**≤**1.~

## जीवन-वेचित्र्य

जीवनकी तरल-तरङ्गे, नित उठती हैं लहराती, यह जीवन-लीला-माया है इसकी चलन अनोखी, बस सदन खेल है इसका,कन्दन है अकथ कहानी। २। इस दग्ध क्ष्म्य सागरमें, नीरव उठती हैं लहरें, बस मूक वेदनाकी है, उनमें वह एक निशानी। ३।

रविकी प्रकाशमय किरणें सन्देश सदा जो लाती, पर खुद ही टकराकर हैं हांनी विनष्ट अज्ञानी। १। हम नित्य भूल जाते हैं, यह भीपण-प्रया पुरानी। ४। रजनीकी नीरवतामें भी एक अजब विनिमय है. अद्वेत रहकी, उसने प्राह्मणमें चादर तानी। ५। यह'ऋहम्'भावना ही तो,'तृ-तृ मैं-मैं सिखलाती, बस द्वेत-राज्यमें तब तो,वह करती है मनमानी। ६।

> जिसने भी परम पिताका, दर्शन है सबमें पाया, वह मुक्त हुआ मायासे औ बना आत्म-विज्ञानी। ७।

> > — प्रेमनारायण त्रिपाठी 'श्रेम'

### ईश्वरीय सत्ता

(केखक-शिपाणजी महाराज)

इंश्वरः सर्वमूतानां इदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन् सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥



सकी राय-अद्दय सभी वम्मुऑर्मे ईश्वरका निवास है। श्रनन्त ब्रह्मायदका सञ्चादक भगवान्की माबाहारा हो रहा है। प्रत्येक गतिमें, प्रत्येक स्पन्दनमें मायाकी की हा हो रही है। राग-द्वेष मायाके प्रधान स्वरूप हैं। राग-द्वेषके वर्षाभूत होकर हम सभी सस्य-चिस्तनसे पृथक हो गये हैं। इस

पृथक्नामें मायाकी अन्तरंग-लीला काम कर रही है। यहो कारण है कि ईश्वरके अस्तिरव एवं अक्रिप्णके प्रेम-मस्वमें अविश्वासकी लहर उठ रही है।

प्रपञ्चके मानी हैं पश्च महाभूतोंका संयोग। इस संयोगमें, इस प्रपञ्चके प्रावस्यमें ईश्वर-तखका गम्मीर बांध दर हो जाता है। भगवान श्रीकृष्ण कहते हैं 'सम माया दुरस्यया' मेरी साया बड़ी दुरस्यय है। इसके चक्करमें पश्कर सभी प्राणी पिल रहे हैं । विश्वके प्रत्येक पटार्थमें जो संघात हो रहा है वह मायाका म्यूल खेळ है। तारी प्वं नक्त्रोंके सञ्चालनमें जो क्रिया हो रही है वह मायाकी भन्तरंग-छीछा है । भाषुनिक संसारमें, भाई-भाईमें, विता-पुत्रमें, पति-पत्नीमें, शत्रु-मित्रमें जो संघात चल रहा है वह स्वार्थका स्थूल स्वरूप है। सायानिहित कार्यों में म्पष्ट भावसे यही रष्टिगोचर हो रहा है। श्रनादि-कारुमे राग-द्वेपके वशीभूत होकर एक प्राणी दूसरे प्राणीको निगरू जानेके उद्देश्यमे युद्ध करता थ्रा रहा है। साधनाका बाध्य ईश्वर-तस्व एवं श्रीकृष्णके महा प्रेम-तस्वको जानना है। इसारी प्रस्पेक चेष्टामें यही उद्देश निहित है। प्रकृति-जगत्के समस्त प्राणी श्रनादि विराट्से निकलकर श्रनन्त विम्तारकी श्रीर जा रहे हैं। जिन्होंने यरिकञ्चित साधनमें सफलता प्राप्त की है उन्होंने यही अनुभव किया है कि ईश्वर सब भूतोंमें निवास कर रहा है। भगवहर्शन एवं आत्मसम्मेलनमें कोई भी अन्तर नहीं है। धारम-दर्शनकी प्रणास्त्री ईश्वर-दर्शनकी प्रखास्त्री है। ईश्वरीय बोध मनुष्यको चुप कर देता है । इसी तरह प्रेम-तत्त्वके गम्भीर प्रदेशमें घुसनेवाले लोगोंने अपने आपको लोकर एक अनिर्वचनीय आनन्दकी उपक्रकिय की है। किन्त निषेधारमक अवस्थामें मनुष्य अपने निर्दिष्ट साधन-पथसे पृथक् होकर नाम्निकताके वायुमण्डलमें प्रवेश कर जाता है। उस वक्त इसे ईश्वरीय बोध ऑर ईश्वरकी व्यापकतामें नाम्तिकताकी प्रतीति होने लगती है। उस समय उसकी सारी शक्तियाँ नाम्तिकताके परमाणुओं श्रोतप्रीत हो जाती है। वह बहुत दिनोंतक नाम्निकताके घोर कुण्डमें पढ़ा हुआ अहंमाषके साथ खेल करता रहता है। भगवान् उसकी स्थित वतकाते हुए कहते हैं—

इदमध मया लम्बिमं प्राप्त्ये मनोर्थम् । इदमद्धीदमिष मे भिविष्यति पुनर्धनम् ॥ असौ मया इत. शत्रुईनिष्यं चापरानिषे । ईश्वरेष्ठहम्ह भागी भिद्धोऽहं बलवान्मुस्ती ॥ आद्योऽभिजनवानिम केष्ठन्योऽस्ति महशो मया । यक्ष्यं दास्यामि मीदिष्य इत्यज्ञानिवभीहिता.॥ अनकिचत्तविभ्रान्ता मोहजातसमावृताः । प्रसक्ताः कामभोगेषु पतित नम्केऽगुचीं ॥

(गीता १६। ११-१६)

सचमुच आसिकतासे रहित जीवन अन्धकारमय है। भगवान् कहते हैं—'ते पतन्ति नरकेऽशुचां' वे प्राणी महाघोर नरक-कुण्डमें पतित हो जाते हैं। ऐसे प्राणियोंका कह्याया नहीं। जब वे धीरे-धीरे अपने प्रारब्ध-कर्मके श्रतुसार अपने नरक-कुण्डके जीवनकी समाप्ति कर पाते हैं तब ईश्वरीय कृपाका अनुभव करने लगते हैं।

बिमुढा नानु पश्यन्ति पश्यन्ति ज्ञान च शुषः ।

संसारके वे प्राणी जो रात-दिन कामिनी-काञ्चनके चक्करमें पड़े हुए हैं, ईन्नरीय महातत्त्वको नहीं जान सकते, किन्नु जिनके जीवनमें दिव्य नेत्र हैं वे ही उस महातत्त्वको देख और समझ सकते हैं। भगवान् कहते हैं—

'मिय सर्विमिदं प्रातं सूत्रे मणिगणा इव।'

यथार्थतः विश्वकी प्रत्येक वस्तुमें ईश्वरीय सत्ता निवास कर रही है, ईश्वरीय सत्तासे रहित कोई भी वस्तु महीं है। श्रास्त, भाति एवं प्रीतिसे रहित कोई भी वस्तु नहीं है। 'सस्यं, शिवं, सुन्दरम्' प्रत्येक वस्तुमें निहित है। प्रकृति-जगत्के महान्यापारमें ये तेनों अन्यक्तरूपसे निवास करत हैं। इस स्थलमें तीनोंकी अन्यक्तावस्थाका अर्थ पाठक यह न लगायें कि तीनोंकी विशाल श्राम्तव सीमित हो जाता है और उनका स्वरूप श्रशतः परिमित हो जाता है। किन्तु प्रकृति-जगत्के विराट् व्यापारमें भौतिक हिएमे इनका अम्तित्व स्पष्ट नहीं प्रतीत होता। ज्यों ही मनुष्य मायाकी की इग्ने अलग होकर तास्विक विषयपर हिए हालता है रयों ही उमें 'सूत्रे मिणगणा हव' इस वाक्यका यथार्थ बोध हो जाता है। महामाया प्रकृतिके विराट् खेलमें समस्त प्राणी मोहित हो रहे हैं। प्रकृति समस्त प्राणियोंको कन्दुककी भौति नीचे-अपर फेकनेमें

ब्यस्त है। जब ईश्वरीय कृपा होती है तभी प्रकृतिके हाथमे प्राणीका खुटकारा होता है। जो ब्यक्ति ईश्वरीय बोध प्राप्त करना चाहता हैं उसे प्रकृति-जगदसे खुटकारा प्राप्त करनो होगा। खुटकारा प्राप्त करने के जिये ईश्वरीय कृपाकी याचना करनी पढ़ेगी। अपने भहंकी हत्या करनी होगी। खहंका नाश होते ही ईश्वरीय कृपाकी सुनहरी किरयों रहिगांचर होने बगेंगी। उन दिव्य किरणोंके द्वारा मनुष्य-जीवनकी सारी खन्धता मिट जायगी। फिर यह अपने हृदयमें ईश्वरकी महा मञ्जुल मूर्तिका दर्शन करने जंगगा हसीलिये तो मगवान कहते हैं—'हृहेशेऽर्जुन तिएति'

👺 शान्तिः

## ईश्वर निराकार और साकार दोनों है

(रुखक-स्वामं। भाइरिनामदासमा पदासान) कर्त्तमकर्तुमन्यधाकर्तुं शक्त ईश्वरः ।



थांत 'जो करने, न करने अथवा अन्यथा करनेमें समर्थ हो वही ईश्वर है।' ईश्वरका यह रूचण निराकार और साकार दोनोंमें बर्तता है। ईश्वर एक है, परन्तु वादभेदसे दो प्रकारका माना जाता है। उसे निराकारवादी निराकार मानते हैं और

साकारवादी निराकारके साथ उसे साकार भी मानते हैं। जो निराकारवादी हैं वह निराकार-सत्तामें ही पदार्थोंके प्रति कर्नृश्व, अकर्नृश्व तथा धन्यथा कर्नृश्व-शक्ति मानते हैं।

साकारवादी निराकारमें कुछ नहीं मानते । वह निराकार महाको 'श्राकाशवन् सर्वगतश्च नित्यः' अर्थान् आकाशके समान सबमें स्थित और ज्यापक होकर सबसे निर्लेष रहनेवाला तथा निष्य मानते हैं। माकारवादियों में साकार शक्कको विभिन्नरूपमे माना जाता है; कोई तो उसे श्रह्माण्ड (विराट्) रूपमे मानता है, जसा कि—

> सहस्रशीर्ष पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपात्। स भूमि विश्वता वृत्वाऽत्यिष्टदशाङ्गुकम्॥

—श्रुतिके इस मन्त्रमें व्यक्त किया गया है। कोई साकारवादी मायाद्वारा ईश्वरकी करूपना करते हैं श्रर्थात् मझका सायामें पड़ा हुआ आभास ही ईश्वर है। बे कहते हैं—

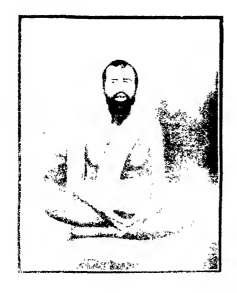
> बिम्बरवं प्रतिबिम्बरवं यथा पुरुषकरिपतम् । जीवरवर्मास्वरस्य तथा ब्रह्मणि करिपतम् ॥

तारपर्य यह है कि एक ही चेतन (प्रक्स) का प्रतिविग्य मायामें पड़ता है तो वह ईश्वर होता है और वही प्रतिविग्य प्रन्तःकरसमें पड़ता है तो वह जीव होता है। इसप्रकार विग्व-प्रतिविग्यवाद निराकार और साकार दोनों ईश्वरको मानता है।

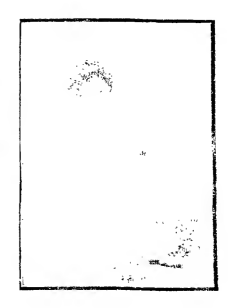
जगत्का कर्ता कुछ लोग साक्षात् निराकारको मानते हैं और कुछ लोग परम्पराद्वारा मानते हैं। परन्तु उपयुंक्त लक्ष्मण दोनोंमें घटनेके कारण दोनों ही ईश्वरके वाचक हैं। ईश्वरका स्वरूप ब्यापक और निरय है और यही परम तक्त्व है, इसीके कारण ईश्वर सर्वशक्तिमान् होता हुआ अनादि है।

ईश्वर स्वयं अतर्क्य है। अज्ञानियों को तर्कनामे तर्कद्वारा यम्तुकी सिद्धिकर प्रश्यक्षको पुनः प्रश्यक्ष कराया जाता है। ईश्वरके अम्ति, भाति और प्रियरूप होनेसे उसकी सत्ता अनादिरूपा है जो निराकार और साकार दोनों में घटती है। इसक्षिये ईश्वरको निराकार और साकार दोनों मानकर उसकी उपासना करनी चाहिये।

## कल्याण ---



1 .: 1. my res . - 1.,



प्रमु चमद्रस्य



म्बामी विवेकानन्द



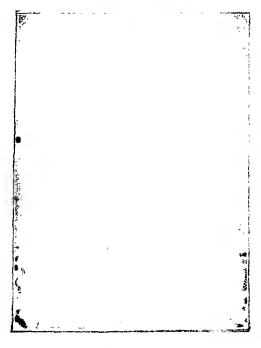
विजयकुरण गोस्वामी

#### करुयाण

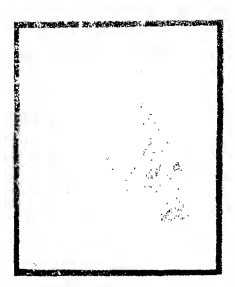


4 (15) BY FEB. T





नेव्यंग,स्वामी



स्य । स्ट्रान्स

## मेरा ईश्वर

(कंसक-पं व श्रीदेवशर्मा 'अभय' विद्यालंकार, आचार्य गुरुकुल विश्वविद्यालय, कांगड़ी )



सर क्या है ? और उसकी भिक्त क्या है ? यह मैं नहीं कह सकता। पर में भी अपने एक ईसरकी भिक्त करता हूँ। अतः मुझे यह शिकायत भी नहीं होती कि छोग ईसर-भिक्त नहीं करते हैं। क्योंकि मेरी समझमें ईसर-भिक्त तो प्रत्येक मनुष्य करना है। पर मुझे यह शंका क्रास्ट होती है कि असली ईसरको हमलोग बहत

कम जानते हैं। हम जिये ईश्वर सममते हैं उसकी मिक तो हम करते हैं — स्वभावतः और सक्क दिजये उसकी भित्त करते हैं। जो मनुष्य धनको सर्व-समर्थ वस्तु देखता है वह दिन-रात धन-संप्रहमें छा। हुआ है और इसप्रकार अपने धन-प्रभुके लिये सय कुछ (अपना स्वास्थ्य, अपना धमंतक) कुर्वान कर रहा है। क्योंकि वह धनये परे किसी अन्य ईश्वरको नहीं देख पाता है। इसी तरइ संमारके असंख्यों मनुष्य विषयानन्यको, प्रतिष्टाको, प्रभाव-को, विद्रत्ताको, संगठन-शक्ति ग्रादिको ईश्वर समझते हुए उनकी उपासनामें छगे हुए हैं।

इन छोगोंको यह कौन बतावे कि यह ईश्वरकी भिक्त नहीं है, इन धन भ्रादिमें ईश्वरख नहीं है। इन्हें धन आदिमें ईश्वरता (सर्व-समर्थता) साफ दिखायी देती है।

हाँ, जय कोई क्रंश वा धापित आता है और ये धन आदि उस समय हमारी रक्षा नहीं कर सकत, ये अनीश्वर मिद्ध होते हैं तब हम अवश्य कुछ देरके किये दीन और नम्र हो जाने हैं। माना हुआ हमारा आधार छिन जाने हम किसी अज्ञात राक्तिकी (असली ईश्वरकी) तरफ अकते हैं। पर दुःख—आपित टळते ही फिर सब भूल जाते हैं और मौतिक सुखींके सहारे अपने दिन मज़ेमें काटते जाते हैं। रिवाज या फेशनके तीरपर ईश्वरका नाम लेते जाते हैं। रिवाज या फेशनके तीरपर ईश्वरका नाम लेते जाते हैं, सम्प्या-बम्दन, जप, पाठ भी करते जाते हैं, पर हमें ईश्वरकी और उसकी मिक्त करनेकी कोई आवश्यकता नहीं होती। सुख देनेवाले विषयों भादिके रूपमें हम अपने ईश्वरकी भक्ति अवज्ञी तरह करते जाते हैं और असली ईश्वरको मिक्त अक्डी तरह करते जाते हैं और असली ईश्वरको दृश्वरको हैं।

असकी ईश्वरकी शाँकी (असकी ईश्वरका श्रणिक

दर्शन ) हमें दु:ख--शापितके आ पड़नेपर क्यों दीखती है ? इसका उत्तर मेरी समझमें यह है कि दुः खोंके आ जानेसे स्वार्थका पर्दा कुछ देरके लिये इट जाता है। आपत्ति धानेपर खार्चका बाह्याहरूबर छिन्न-भिन्न हो जाता है ( यद्यपि अन्दर स्वार्थ-वृत्ति बनी रहती है जो फिर अपने इस बाह्य संसारको बना देती है ) । सचमुच स्वार्थ ही वह वस्तु है जो मनुष्यको ईश्वर-दर्शनमें रोके हुए है, मनुष्यकी आँखोंमे असछी ईश्वरत्वको ओमल किये हुए ई। जिन छोगॉपर आया हुआ दु:ख-क्रेश उनके स्वार्थको ढीका करनेका भी कारण नहीं होता, उनके समीप दृ:ख-जैसा ईश्वरीय दृत भी बेकार घाता है। दुःखये, वराम्यये और ज्ञानमे या किसी भी प्रकारसे खयवा किसी भी कमने खार्थका धुन्ध हट जाय तो ईश्वर दीख जाता है। ईश्वरका स्वरूप क्या है ? ये सूध्म बातें मैं नहीं जानता । मुझे तो इतना दीखता है कि म्वार्थके क्षय होनेपर जो कुछ दिखायी देता है यह सब कुछ ईश्वर है। मुझे इस ईश्वरके सारण करनेमें सुख मिळता है। इसका धनुभव करनेपर अपार आनन्द मिलता है। इसके विना मैं रह नहीं सकता। यह परमेश्वर जब कुछ देरके लिये भी दीखना बन्द हो जाता है, तो मेरा जी घबराने जगता है। निष्कास, निःस्वार्थ, निरहंकार होनेपर दीखनेवाले (अनुभव होनेवाले) इस तरवये परे मुझे और कोई ईश्वर नहीं दीखता । इसके आगेकी किसी सुक्ष्म वस्तुको मेरी बुद्धि नहीं समझ सकती।

यह, सब प्राणियों में सम होकर रमा हुआ, हर एक वन्तुमें समाया हुआ, मेरा ईश्वर है। संसारमें दीखनेवाली धन, जन आदिकी सब भौतिक, अभौतिक शिक्यों इस जगत-सञ्चालक महाशक्तिके क्षुद्र खंश हैं। अतः इसमें अपनेको अपित करके में निश्चिन्तताका अनुभव करता हूँ। इससे परे किसी भी वस्तुमें ईश्वरत्व मुझे नहीं दीखता। इस वस्तुके सरण आते हो उसके लिये स्वभावतः प्रेम (भक्ति) उमइता है। सदा सब वस्तुआंमें उसके साथ अपनी एकता करनेसे परितृप्ति प्राप्त होती है। बिस्कुल नि:स्वार्थ हो प्राणियांकी सेवा करनेसे उसकी सेवाका परम सुख मिलता है। केवल मनुष्य और पश्चर्योंमें ही

नहीं, किन्तु बुक्ष भादि प्रायेक जह वस्तुके साथ भी एकताका अनुभव किये बिना शान्ति नहीं मिलती । वह तस्व सर्वच्यापक है और अपना ( आरमा ) है। प्रत्येक वस्तुके अन्तरतमर्मे (प्रस्येक वस्तुकी आत्मा होकर) वही बैठा हुआ दिखायी देता है। उसके साथ एक हो जानेकी आन्तर-वीव इच्छा सदा बनी रहती है । स्वार्थशून्यताहारा उसके साथ एकताका अनुभव करनेमें अपार सुख मिछता है। साफ देखता हैं कि जो शादमी दिन-रास नाम जपता है पर वह यदि स्वार्थ-भुन्धको परे हटा, सर्वव्यापक होकर दीखनेवाजी इस वस्तुको नहीं देखता: जो मनुष्य घरटी समाधि छगाता है, पर राग, द्वेप, श्रहंकारको नहीं भूछता वह मेरी समझमें असली परमेश्वरमे बहत दूर है। दूसरी तरफ जो मनुष्य सब प्राणिधीकी सेवामें अपने-आपकी भूला रहता है, स्वार्थकी धुन्धसे ऊपर उठ जाता है, वह सन्ध्या वन्दन न करता हुआ, कभी भक्ति स्तोत्र न गाता हुआ भी प्रभुका सच्चा भक्त है।

मेरा ईश्वर तो यही है। जब मैं इसे अपने किसी अन्य भाईको दिखलानेकी चेष्टा करता हूँ तो यही कहकर दिखला सकता हूँ कि स्वार्थ, महंकारके इट जानेपर,

अपने इस शरीरसे बाहर भीर जुदा, अपने-आपकी देख छेनेपर 'सय जगह रमी हुई सब वस्तुओंको अन्दरसे मिलानेवाली जो एक सर्वगत बस्तुका अनुभव होता है घही परमेश्वर है। इस प्रमुको याद करके मैं अमर हो जाता हैं। मरना-जीना एकसम हो जाता है। इस अपने प्रमुकी यादमें संसारका घोर-से-घोर भी कष्ट ऐसा नहीं जिसे मैं सुखमे नहीं सह सकता। इसे देख छेनेपर (मेरी समझमें ) मनुष्य किसी अन्यकी मिक नहीं कर सकता, ये मेरे प्रभ चुपकेये मंरे ऐसे प्यारे और भजनीय हो गये हैं कि जब थोड़ चुर्णों के लिये भी सेरा बाह्य व्यापार बन्द होता है तो मेरा प्राया, मेरा मन, मेरी बुद्धि-ये सब-के-सब उस प्रभुका भजन करने छगते हैं, कुछ देर बाद शरीरका भी एक-एक अणु इस भजन-संगीतमें मिमिकित हो बजने लगता है और जो कुछ दिन-रात बाद्य व्यापार करता हूँ वह सब भी उस प्रभुके िक्ये — उसकी प्रीतिकी भावनाये — किया करमा हैं। हे मेरे प्रभ ! मेरा सब कुछ चौबासी घण्टे सर्वभावये तेरे लिये अपित है। हे मंदे पाठक भाइयो ! ईश्वर-भन्तिपर मैं इसके सिवा और क्या छिख सकता हैं!

## ईश्वर अनन्त है

( लेखक-पं क श्रीगंगाप्रमाद जी महना एम ० ए )

NAMES OF STREET

गळैण्डके प्रसिद्ध दार्शनिक किन बारनिंगने नीचे जिस्सी पंक्तियोंमें परमारमाके अस्तिस्वके विषयमें अपने गम्भीर अनुभवका

इसप्रकार उल्लेख किया है-

Though Master keeps aloof, Signs of His Presence multiply From roof to basement Of the building.

कविके उक्त कथनका सारांत यह है कि विश्वका स्वामी यद्यपि स्वयं अलग रहता है तथापि उमके अस्तित्वके स्वामी यद्यपि स्वयं अलग रहता है तथापि उमके अस्तित्वके स्वाम छंग-प्रत्यंगोंमें देन्द्र पहते हैं। यह सारा विश्व उस प्रमुकी रचना-चानुरीका निदर्शन है—उसकी कमनीय कलाका काँगल है। चित्रकारके समान उसने विना किसी उपादानके इस अञ्जत और सुन्दर विश्वको मानो रचकर सद्दा कर दिया है। महारमा इसीहासने ठीक ही किसा है—

'केशव ! कहिन जायका कहिये। देखत तब रचना विचित्र आति, समुक्ति सनहिंसन रहिये॥'

× × × × × × × • 'निरुपादानसम्भागमभित्तावेव तत्यंत ।

'निरुपादानसम्भागमभित्तावेव तन्यते । जगिष्यत्रं नमस्तरमे कठावळाव्याय शृद्धिने ॥'

यह परिरश्यमान विश्व एक महान् आश्चर्य है। उसका रचना-कम विचित्र है। उसका निर्माण बुद्धि-पुरःसर हुआ प्रतीत होता है। उसके संगठनमें नियम और उद्देश्यकी हमें प्रतीति होती है। यह सारा विश्व किसी अक्षर शक्तिके प्रशासनपर स्थित मालूम होता है—

'पतस्यैबाधरस्य प्रशासने गार्गि द्यावापृथिवयी विभूते तिष्ठतः ।'

बैंसे अग्निसे विस्फुर्लिंग और सूर्यसे किरणें प्रकट होती हैं और उनमें ही छीन हो जाती हैं वैसे ही उस स्वयं प्रकाश प्रभुसे यह सारा प्रपक्ष प्रकट होता है— 'यथार्चिषे।ऽग्रेः सिवतुर्गभस्तये। निर्यान्ति संयान्त्यसङ्करस्वरेगिषयः । तथा यताऽयं गुणसंप्रवाहो बुद्धिमेनःस्नानि शरीगसर्गाः॥ ( गजेन्द्रस्तुति )

यह विश्व क्यों और किस क्रमसे प्रकट हुआ, इस प्रक्षके विषयमें मृक रहना ही अच्छा है। परमारमाकी 'अधितचटनापटोयसी' मायाके कार्योको पूर्णशिखा समझ लेना मनुष्यकी बुद्धिके बाहर है। उसकी पराशिक्त अनिर्वचनीय है—

> 'न तस्य कार्य करण च विद्यते न तत्समश्चारमधिकश्च दश्यते । पराऽस्य श्रीकिविषेव श्रूयते स्वामाविकी ज्ञानबर्लाकया च॥' , सेताबनर उपनिषद )

यह जगन् परमाणुर्जीके आकस्मिक संपर्कसे नहीं बना है, परमाणुर्जीके आकम्मिक संयोगमे क्या यह 'रचना विचिन्न' हो सकती थी? क्या महाकवि शेक्सिपयरकी नाटकीय रचनाएँ श्रंगरेजीकी वर्णमालाके २६ अवरोंके आकस्मिक संयोगमें उत्पन्न हो मकती थीं? ये कल्पनाएँ नितानत शुक्तिश्रुन्य हैं। विश्वकी घटनाएँ नियमबञ्जूरूपमें चछती हैं। उसकी रचनामें कम देख पबता है। यह सचेत पुरुषकी कृति मालुम होती हैं। चेतन ही हम जगन्का निमित्त और उपादान कारण है। प्रकृति परमास्मा-के संकहपका उतार है—'स ऐज़त लोका हु मृजा हित।' यह सारा विश्व उसीमें ओत्योत है श्रीर उसमे जुदा भी नहीं। भगवानुने गीतार्जीमें कहा है—

'मत्तः पानरं नान्यिकि चिटिन्त धनेजय। मिय सर्विमिदं प्रोतं मेत्रे मिलागणा द्व॥' परमार्थ-दृष्टिमे यह सारा विश्व हरिरूप है— 'हिरिव जगत् जगदेव हरि-

र्धितो जगता नहि भिन्नतनुः॥'

जगत् और जीवको हरिरुप कहनेका यही अभियाय है कि ये दोनों उसके ही अंश हैं जैसा कि गीतामें लिखा है—

> 'यद्यद्वि भृतिमत्सरकं श्रीमद् तिंतमेव वा । तत्ती वावगच्छ त्वं मम तेजाऽशसम्मवम् ॥ अथवा बहुनेतेन किं शातेन तवार्जुन । विष्टम्याहमिद कृतसमिकांशेन स्थिती जगत्॥

जीव और खगत्को हरिरूप मानते हुए अवि और जगतसे हरिकी महिमाको परिमित करना दुखित नहीं। खुति पुकारकर कहती है—

'पताबानस्य महिमा अता ज्यायांश्च पूरुवः ।'
गीतामें कहा है---

'नान्तांऽस्ति मम दिव्यानां विभृतीनां प्रतप ।'

जो कुछ इमारे चर्म-चक्षुत्रोंसे दीनात है उससे भी अधिक शाक्षयंजनक ईश्वरकृत सृष्टियाँ विश्वमान हैं जो इमें बुद्धिगोचर नहीं होतीं—जो हमारी कल्पना-शक्तिकी पहुँच-के बाहर हैं। महाकवि शेक्सिपयरने यथार्थ लिखा हैं—

'There are more things in Heaven and Earth, Horatio! thou are dreamt of in your Philosophy.'

उस प्रभुके ऐसर्य और माधुर्यका पारावार नहीं । जीव उस दिध्य उदातिका विस्फुलिंगमात्र हैं। जगत इसके जाज्यस्यमान नेजकी एक किरणमात्र हैं। यदि झाकादामें सहस्र सूर्य एक साथ उदित होकर अपना प्रकारा फैलावें तो कदाचित उनका समन्त नेज परमारमाके विराट् नेजकी बरावरी कर सके—

ंदिवि मृर्यसहस्रस्य अवेद्यगपदुत्थिता । यदि भाः सहशी सा स्याद्धासस्तस्य महात्मनः ॥'

ईश्वरको तत्व-दिशियोंने द्विविधरूपमें अनुसव किया है। वे उसका 'ब्रह्म' और 'आरमा' इन नामॉस वर्णन करते हैं। वह बृहत् हैं और विश्वका उपबृंहण ( वृद्धि ) करने-वाला है इसलिये 'ब्रह्म' कहलाता है।

'बृहरवाद् बृहणस्वाच आहमा ब्रह्मेव गांगते।' वह मनुष्यके अन्तर्जगतका 'साखी' और 'चेता' हैं इसिलिये उसे 'आत्मा' कहते हैं। वह सन, चिन्, अनन्त है। वह उपनिपदके महावाक्यके 'तत् 'और 'त्वस्' पदोंसे स्रक्षित होता है। वे 'तत् 'और 'त्वस्' ब्रह्म और आत्मा— एक ही हैं। श्रीसद्भागवतमें कहा है—

> 'बदन्ति तत्तत्त्वविदन्तत्त्वं यज्ज्ञानमद्वयमः । ज्ञह्मति परमात्मेति भगवानिति शन्यते॥'

उस परम तत्त्वको अपने संकीर्ण दृष्टिकोणसे देखनेके कारण हमें उसकी---

'अणोरणीयान्महतो महीयान्

— महिमाका प्रा-परा आभास नहीं मिछ सकता । अतप्त, श्रुतिमें 'सस्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म' कहकर उसका निर्देश किया है । उसे 'अनन्त' अथवा 'मूमा' कहनेका यही ताल्पर्य है कि हम किसी भी नाम, करूपना अथवा विचार-सम्प्रदायसे उसका याधातस्य वर्णन नहीं कर सकते। लाई टेनीसनने ठीक ही जिखा है—

'Our little systems have their day; They have their day and cease to be: They are but broken lights of Thee, And Thou, my Lord, art more than they.'

मनुष्यके संकीणं और दिक्कालपरिष्तिक विचार पर-मात्माकी अनन्तताको, उसकी असंख्य विभूतियोंको तथा आश्चर्यमयी कृतियोंको समझ नहीं सकते।

उस 'अनन्तके अनुकृत्ठ' होकर अथवा उस 'अनहद-नाद' के स्वरमें स्वर मिलाकर जीना और मरना मरणपर्मा-का पवित्र प्रयेथ होना चाहिये।

## ईश्वर-सिद्धि

(लेखक-राववहादुर भीचिन्तामणि विनायक वैद्य, एम० ए०, एल एल० वी०)



धर है या नहीं इस विषयपर जरात्के बिहानोंने अनेक प्रत्य लिखे हैं। नाम्निक तो 'ईश्वरासिदोः' कहते हैं और किसी भी शास्त्रीय प्रमाणये ईश्वरका सिद्ध होना नहीं मानते । म्पेन्सर कहता है कि

'आदिकारण अञ्चात और अञ्चय है।' ईश्वरके लक्त्रणमें सभी एकमन हैं। ईश्वर जगत्-कारण और बुद्धिमान है, ईश्वरकी यह करूपना सर्वत्र मान्य है। परमारमा परमझ आदि शब्दोंसे ईसरका वर्णन किया गया है। सभी धर्म ईश्वरके अस्तित्वपर ही प्रतिष्टिस हैं। बढिक ईश्वरको माने बिना धर्मकी करपना ही नहीं हो सकती । ईश्वरके स्वरूप-पर मतभेत हो सहता है परन्त ईश्वरके अस्तिरवपर किसी धर्मका सतभेद नहीं है। वहत-से विद्वानीका सत है कि श्रहद्रप्रमायाके अतिरिक्त अन्य प्रमाणींसे ईसरकी सिद्धि नहीं हो सकती। अनुमान, प्रत्यक्ष, उपमान-प्रमाणीं मे ईश्वर सिद्ध नहीं होता । वेदान्ससूत्रका आरम्भ ही हमी मिद्धान्तमे हैं। 'ब्रथाती ब्रह्म जिज्ञासा' इस प्रथम सूत्रमें इस विषयका उपन्यास करके दूसरे ही सुत्रमें ब्रह्मका यह लक्षण बतलाया गया है 'जन्मादि श्रम्य यतः अस्य जगतः सन्माति जनमस्यितिलयाः यस्य सकाशात् तदब्रह्म ।' अर्थात इस जगत्की अर्होंसे उत्पत्ति, स्विति और लय होता है वही ब्रह्म है। इस व्याक्यामें ईश्वर-विषयक होनों-तीनों प्रकारकी कल्पमाओंका अन्तर्माव है। ईश्वरने जगद निर्माण किया अर्थात् ईश्वर जगत्का कारण है। कारण दो प्रकारके

होते हैं—निमित्त और उपादान। बढ़ईने रथ बनाया, इसमें बढ़ई रथका निमित्त-कारण है और किसी बृक्षकी छकड़ी उपादान कारण है। ईश्वर किसी सिद्धान्तमें केवल निमित्त-कारण माने गये हैं और किसीमें उपादान मी। बाह्बलमें कहा है God said let there be water and there was water ईश्वरने कहा,—'बहाँ पानी हो, और पानी हो गया।'

इसमें ईखरको केवल निमित्त-कारण बतलाया गया है और जगतका निर्माण शुन्यसे माना है। ईखरकी कल्पनामें अचिन्त्य शिक्तम्स्य है अर्थात् वह शुन्यसे भी सृष्टिनिर्माण कर सकता है परन्तु यह कथन श्रुत्विकर है। उपनिपटमें पूजा है, 'क्यमस्ताः सजायेत', और 'सदेव सोस्येत्रमप्र भासीत' यह उत्तर दिया गया है। कुछ विहान matter अथवा chaos यानी प्रकृतिको ईखर-भिष्म मानकर यह कहते हैं कि ईखरने Chaos से सृष्टि बनायी, यही सिद्धान्त हमारे यहाँ सांस्थ-तत्त्वज्ञानका है। सांस्थ-का सिद्धान्त है कि प्रकृति और पुरुष विभिन्न हैं एवं पुरुष-सिद्धिये प्रकृति अर्थात् वह-प्रधान सृष्टि निर्माण करता है। परन्त यह मत भी रुषकर नहीं है।

'স্কুরি: पुरुषञ्चैव বিভ্ৰম্নার্হা তদাৰ্থি

यहाँ दो अनादि पदार्थ मानने पहते हैं बर्थात् ईबर-के न निर्माण किये हुए अनादि पदार्थ मानने पहते हैं। यह भी सम्भव है बर्योकि ईश्वरकी करपनाको किञ्चित्त संकृषित करनेमें कोई बाधा नहीं। तथापि इस अरुचिको स्वीकारकर अद्देश-सिद्धान्य यह कहवा है कि ईश्वर जगनुको धापने ही शरीरमे प्रकट करता है। हमके छिये 'यथोर्ण-नाभिः' आदि दशन्त प्रसिद्ध ही हैं। धीर ईश्वर ही निमित्त चौर उपादानरूपमे जगत्का कारण है। हसीको वेदान्म-शास्त्रमें 'अभिक्षनिमित्तोपादन' सिद्धान्त कहा है धौर-

'तदनन्यत्वमारम्मणशब्दादिभ्यः'

इस वेशन्तस्प्रसे इसका प्रतिपादन होता है। ये तीनों सिद्धान्त (१,ईश्वरने शून्यसे जगत निर्माण किया, २, ईश्वरने matter अर्थात प्रकृतिसे जगत निर्माण किया और ३,ईश्वरने अपनेसे ही जगतका निर्माण किया) वेदान्तके 'जन्माणस्य यतः' सूत्रमें युक्तिसे प्रतिपादित हुए हैं। यतःका अर्थ उपादान मुख्य है परन्तु निमित्त भी हो सकता है। 'येन' श्रथवा 'यस्मिन्' न कहकर 'यतः' कहना ठीक ही हुआ है।

हंशर अथवा यहा जगत्का स्नष्टा है, यह मृत कल्पना सब धर्मों में और प्राणीमात्रके हृद्यमें जह जमाये हुए हैं। परन्तु बुद्धिमान् पुरुप एछते हैं कि हृस कल्पनामें प्रमाण क्या है ? वेदान्तस्य हम प्रदनका यही उत्तर देता है कि ह्समें केवल शब्द ही प्रमाण है, हमके लिये प्ररयक्ष, अनुमान और उपमान-प्रमाण नहीं हो सकते। शब्द-प्रमाणका अर्थ है—आसवाक्य-प्रमाण। अन्तर्दर्शा खतीन्द्रिय-शान-सम्पन्न ऋषियोंने ऐसा कहा है। यह उत्तर तीसरे स्थाने हैं 'शाक्योनिन्वान्' अर्थात शाक्य—वेद ईश्वरको जगत्त्वहा बतलाता है। 'तन्तु समन्वयान्' हम चौथे स्थाने यह कहा है कि सारे शाक्य-चन्नोंका समन्वय करनेपर यही बात सिद्ध होती है। सन्त्र, बाह्मण और उपनिषदों ऐसे अनेक वाक्य हैं जिनका समन्वय करना चाहिये। ईसाई और हम्लाम मादि अन्य धर्मोंके लोग बाह्यल और कुरान मादि प्रन्थोंको आस-प्रमाण मानते हैं।

निश्रय ही यही सिद्धान्त मामना होगा। ईश्वर प्रत्यक्षप्रमाणमें सिद्ध नहीं हो सकता, क्योंकि वह धतीन्द्रिय
है। बुद्धिमान् मनुष्य भौतिक शास्त्रकी रीतिमे ईश्वरकी
कोजमें कहाँ तक गये हैं वहाँ तक उन्हें ईश्वरका पता नहीं
कागा है। किसी नैयायिकको सृत्युकालमें यह कहा गया
कि 'जगत्कारणं सार' उसने 'परमाण्यः' का सारण किया,
ईश्वरका नहीं। पर आजका मौतिक शास्त्र तो इन अनेक
परमाण्योंके भी परे Electron तक पहुँच गया है।
किसी समय बहुत-से Elements माने जासे थे पर सम

एक Electron ही रह गया है, परन्तु वह Electron ईश्वर नहीं है। अभिप्राय यह है कि प्रस्यक्ष-प्रमाणसे ईश्वर सिद्ध नहीं किया जा सकता । अनुमान-प्रमाणका तो यहाँ अवसर ही नहीं क्योंकि ईश्वरके विषयमें ज्याप्ति नहीं हो सकती । 'यच दृष्टं तदुरपत्तिमत्, यथा रथः' इस व्याप्तिमे सष्टि उत्पत्तिमत् है अर्थात् उसका कोई कर्त्ता है। परन्त् हरवरका कर्ता कीन है, यहाँ अनुमान कृण्ठित हो जाता है। बढ़हैने रथ बनाया, वह रथका कर्ना हुआ और बढ़ईका भी कत्ती ईइवर है पर ईमारका कत्ती कीन है ? ईमार एक ही वस्त होनेसे यहाँ अनुमान-प्रमाणको अवसर नहीं। यही हालत उपमान-प्रमाणकी है। क्योंकि ईश्वर निरुपमान है, उसमें कोई दृष्टान्स नहीं बैठता । प्रारम्भमें ऋषियोंने स्थके उप-मानसे ईश्वरकी करूपना की थी और इसलिये रथकारकी भाँति ईश्वरको बुद्धिमान माना है। क्योंकि जड़ ( सांख्यां-का प्रधान ) मृष्टिका कारण नहीं माना जा सकना । अनेक प्रकारकी कुशलतायुक्त सृष्टि-रचना देखकर (जैसे मनुष्य-का शरीरयन्त्र किसप्रकार सूष्टम धीर विभिन्न स्थापार-शिक्तयोंसे युक्त हैं) आश्चर्य होता है। 'रचना-नुपदत्तेश्वानुमानम्' इस वेदान्तसूत्रमें यह बतलाया गया है कि जड-प्रकृति इसप्रकार रचना-चातुर्य नहीं दिखला सकती। पाश्चात्य तत्त्ववेत्ताओंने ईश्वरकी सिद्धिके लिये इसीको Argument of design कहा है। ये सब प्रमाण ईश्वरकी सम्भवताको सिद्ध करनेवारे हैं परन्तु शास्त्रीय प्रमाणकोटितक नहीं पहँचते ।

हसमकार यह मानना पड़ता है कि हंशा-सिडिके लिये प्रत्यक्ष या अनुमानरूप शास्त्रीय प्रमाण नहीं मिलते। तथापि मेरा अपना खाम मत यह है कि इस विपयमें प्रत्यक्ष-प्रमाण भी मिल सकता है। सून्म रीतिये उचित लोज होनी चाहिये। हम श्रद्धावान् लोग शब्द-प्रमाणको और ऋषि-मुनियोंके वचनोंको अवश्य सथ्य मानते हैं, परन्तु यदि कोई वादी प्राकर पृष्ठे कि 'अमेरिका है !' तो हम यही कहेंगे कि 'है' क्योंकि जिन लोगोंने जाकर अमेरिकाको हेला है उन श्रास—विश्वसनीय पुरुषोंके वचन हम मानते हैं। तथापि इसपर भी कोई शंता करें तो हम उसे जहाजमें बैठाकर समुद्रपार ले जाकर श्रमेरिका दिखला सकते हैं। इसी तरह हमारे ऋषियोंके अतीन्द्रिय-ज्ञानी होनेपर कोई शंका करें तो उसे हम अमेरिका ले जाकर विश्वानेकी साँक्षि प्रत्यक्ष वहला सकते हैं सा नहीं ? सह

प्रइन आता है। मेरी समझमें तो इसका यही उत्तर होना चाहिये कि 'हाँ, बतला सकते हैं।' अवस्य ही इस विषय-की विशेष खोज होनी चाहिये और भौतिक शाख-वेत्तायाँकी चित्तवृत्ति इस श्रोर भुकनी चाहिये। यह मार्ग स्वप्न-सृष्टिका है। बहुन लोगोंको इस बातका धनुभव होगा कि प्रात:-कालके समय इस कोई कोई स्वप्न देखते हैं जो सच निक्छते हैं। एक समयकी बात है, मैंने प्रातःकालके समय स्वप्नमें एक मुर्देको ले जाते देखा और साथ जाने-वालेमे पूछनेपर यह मालुम हुआ कि अभी इनका देहानत हुआ है। मैं यह स्वप्न देख ही रहा था कि चित्रशाला-प्रेसके स्वामी श्रीवास्ट्वराव जाशीने आकर मुझको पुकारा कि 'उठो, चलो, दाम है सीताराम पन्तका देहान्त हो गया।'

में जग पड़ा और स्वप्नकी बात सत्य देख आश्चर्य करने लगा। विचार करनेपर इसका यही कारण प्रतीत हुआ कि प्रत्येक जीवारमा प्रमारमाका ग्रंश हो नेके कारण विणव-संदेशकी भाँति भावी बातोंने परिचित होता है। स्वम-शास्त्रका भी यह मत है कि प्रातःकालके समय जो अकिष्यत स्वप्न धाता है। वह प्रायः सच होता है। मेरी समझसे इसका अनुभव धनेकी सञ्जनीको होगा । तात्पर्य यह है कि ईश्वर सर्वन्यापी ज्ञानस्वरूप है और मृष्टिकर्ता एवं मृष्टिसे श्रभिन्न है, इसका अनुभव मनुष्यको होता है। यह प्रस्यस प्रमाण है और ईश्वर-मिद्धिके सम्बन्धमें भौतिक शास्त्रज्ञांके लिये सर्वथा विचारगीय है।

#### स्वराज्य

(लखक--खामी श्रीप्रशानपाद की महाराज )



के प्रवृत्ति-निवृत्ति-मूलक प्रश्येक वृत्ति, जिल्ले मण्दन या कमेके मूलमें प्रयोजन-बोध रहता है । प्रयोजन-बोध या तज्जनित संकल्प अथवा कामनाके विना किसी जीवकी कोई

भी किया नहीं होती। इसीजिये कहा है-

प्रवेशितसम्बद्धिय न मन्द्रोऽपि प्रवर्तते अतः जीव-जीवनकी मुल-वामनाओं (Instincts) पर विचारकर जीवन र सहज स्वाभाविक साहरां या छक्ष्यपर पहुँचना युक्ति-युक्त और विचार-सिद्ध है।

जीवनकी सारी प्रवृत्तियोंका विश्वेषण करनेपर पना लगता है कि उनके मूलमें, ब्राहार, निज्ञा, भय और मैथुन-का एक स्वाभाविक प्रयोजन-शोध है। कहा भी है---

> आहारीनद्रामयमेयुनश्च सामान्यमतत् पर्वाभनंगणाम् ।

प्रवृत्तिका अर्थ है बाहरी जगन्की और गतिकी चेष्टा ! परम्तु प्रकृतिका एक अलङ्क्य नियम यह है कि ज्यों ही बाहरकी और गति या किया (action) होती है, त्यों ही उस बाह्य किया के प्रतिकृत एक विपरीत किया (reaction ) उत्पन्न होती है। इस किया और प्रतिकियामें गतिकी विपरं तता होती है पर मात्राकी समानता ही रहती है, ( For every action, there is an equal and opposite re-action -'Newton's third

law of motion') यह जब्-विज्ञानका मुख्य नियम है, प्रकृतिके समन्त श्रंगोंमें एक ही नियम कार्य करता है। अतः मानिसक-विज्ञान या अध्यारम-विज्ञानका भी यह एक प्रधान नियम है। इसीलिये प्रत्येक प्रवृत्ति, प्रत्येक बाह्य-गति ( ---- ) के साथ-साथ उतनी ही निवृत्ति या अन्तर्गति ( - --- ) की भी उत्पत्ति हुन्ना करती है। यह प्रवृत्ति-निवृत्ति, स्राथ-दःख, सम्पद्-विपद्, पाप-पुगय, जन्म-सृष्य आदिकी अविरत्न, अवच्छेदरहित घारा ही जीवन या संमार है। इमीलिये कहा जाता है संसार इन्द्रारमक है—दोका र्छ:लाक्षेत्र है। संसारमें — जीवनमें जो कुछ हो रहा है, यह सभी हम प्रवृत्ति-निवृत्तिमूलक दुन्द्रके अविद्वेश, रहस्यम्य, परिवर्तनशील भावकी अभिव्यक्ति-मात्र है। इसी तरवको बंग-कविव्सरेशब्दोंमें कहते हैं---

सुब-दुख दृष्टि मार्ट,

मुक्ता लागिया ये कर पीरिति, दुख् आय तारे ठाई---

धर्यात् सूल-दःख दं.नी भाई है, जो सुलके लिये सुलमे प्रेम करता है, तुःख उसके पास धाप ही जा पहेंचता है।

हुन्द्रकी यह विपरीत किया, इतने बज्ञातरूपये एवं इतने तीय देगमे चलती है कि उसीका एक अंग होनेके कारण सन उसे पक्र नहीं पाता । उसी प्रवाहर्से बहा जाता है: ममको प्रविश्व-निवृत्तिका ऐकान्तिक, तास्विक या एककाकीन बोच नहीं होता, यदि होता सो मन देखता कि जिस घड़ी प्रवृत्तिका उदय होता है उसी चण उतनी ही निवृत्तिकी भी उत्पत्ति होनेसे प्रवृत्ति-निवृत्तिकी विपरीतता एवं समानताके कारण, वे प्रति सुदूर्त परम्पर भ्वंस हो रही हैं। ( ) सुतर्रा हाय या देश, काज, पान्न मामक कुछ भी नहीं रह जाता या नहीं है; खयड, सिक्रय, स्पन्दन-शीळ 'कुछ' भी नहीं है; है एक अखयड, शान्त केषष्ठ-जिसका इशारा धृति करती है-

'तंदवार्वाश्रष्टः शिवः केवलोऽहम्<sup></sup>

— 'मैं शिव,केवल ही निग्य अवशिष्ट हूँ।' मैं हूँ— शून्यं, शान्तं, प्रज्ञानम्, 'शान्तं शिवमदैनम्।' मैं ही हूँ; दूसरा तो थार कुछ भी नहीं है। 'यदि और भी कुछ हैं' ऐसा कहा जाय, तो वह भी मैं ही हूँ, मेरा ही नामान्तरमात्र हैं, इसीलिये तस्वदर्शी कहते हैं—

'हर्के आत्म-संस्थित कीरया निरोध, तब.

भहद्गार-चित्त-बुद्धि-मन । जानिने खरूप स्त्रीय, ब्रह्मा, विष्णु, अहमा, शिव, तोमारई वैदिक विजेवण ॥

धर्यात् अहंकार, चित्त, बुद्धि श्रीर मनके निरोध करने-पर नव आत्म-संस्थित हो जाओगे, तब अपने स्वरूपका बोध होगा। उस समय जानोगे कि महा, विष्णु, श्रात्मा, शिव सब तुम्हारे ही बैदिक विशेषण हैं यही बेदोपनिषद् है, यही सम्बोधि हैं, यही प्रज्ञान है। एकमात्र 'अहम्' 'श्रहमिस' और जिस किसीका ही अस्तित्व स्वीकार क्यों न किया जाय, वह भी मैं हुं। केवलमात्र 'सोहम्'।

यदि 'ईश्वर' स्वीकृत है तो वह में हूँ। शेष सब दरय-मात्र, मायामात्र है, कुछ भी नहीं है; मनके सामने, अपने ही सामने, अपना ही खेलमात्र है। यह केवल, शान्त, शिव स्थिति ही नित्य सस्य है। पर यह स्थिति मनके आगोचर है इसलिये प्रवृत्तिके साथ ही इस शान्त, शिव, केवल स्थिति-मे वाहर निकलनेकी चेष्टाके साथ ही, इस चेष्टाको ध्वंसकर नित्य-स्थितिको स्थिर रखनेके लिये निवृत्तिका उद्य होता है। यह निवृत्तिका भाव सभी जीवोंमें है। श्रद्यक्रस्पमें जिसमें इस निवृत्तिको तीव्रता होती है, उसीका नाम है-मुसुक्षु। इस निवृत्तिका ब्यक्त-बोध ही धर्म-बोध है। जिममें इस ज्ञानका उदय होता है वही मानव है, वही नर है। इसीलिये प्रवृत्तिका भाव है— आहारीनद्राभयमैथनश्र

सामान्यमंतत् पशुभिनेराणाम् । भौर निकृत्तिकी वाणी है—

बर्मो हि तेवामिकका विशेषा बर्मेण हीनाः पशुमिः समानाः॥

आरमेतर वस्तुमें —एक 'मैं' तस्वके सिवा अन्य किसी अञ्चानक्षनित किएत वस्तुमें श्रद्धा करने और द्वैत-बुद्धिका लाश्रय प्रहण करनेका नाम पश्चता है; एवं अद्वैत 'मैं' में स्थिति प्राप्त करनेकी चेष्टाका नाम ही मानवता है; इसीसे श्रुतिका आदेश हैं—

'आहमेरयेत्रीपामीतात्र हाते सर्व पकं सवन्ति, 'ये।ऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्ये।ऽसावन्ये।ऽहमस्मीति न स वद, यथा पशुरेवर स देवानाम्

और इसी बातको मीछाना रूमने बड़ी सुन्दर माना-में व्यक्त (क्या है---

> तफ्रकह् दर रूहे हैवानी बुअट् रूहे बाहिद रूहे इन्सानी बुअट्

-पश्चमें द्वेतका ज्ञान और मनुष्यमें अदीतका ज्ञान रहता है।

द्वैत बियय या आरमेतर वस्तुको सस्य जान उसके पीछे न दें। इकर अद्वैत, अविषय या आरम-वस्तुमें स्थित होनेका भाव जीवमात्रका सहज स्वाभाविक धर्म है, परन्तु यह धर्म जन्यक भावसे रहता है, इसिछये उसके अनित्वका बोध प्रस्यक्षमें नहीं होता, इसीसे मनुष्य और पशुमें भेद है। पर-राज्य स्वागकर स्व-राज्यमें सुवितिष्टित होनेकी चेष्टाका स्यक्त रूप ही मानव-जीवन है; इसीलिये 'स्वराज्य' मनुष्यका जनम-सिद्ध अधिकार है। यही मानव-धर्म है, यही आर्य-धर्म है। और मनुष्य इस धर्मकी अभिव्यक्ति हैं इसीलिये मनुष्यका गौरव है। इसीसे भागवतमें कहा हैं—

सुद्वा पुराणि विविधान्य त्रयाऽऽत्मशवत्यः,

वृक्षात् सरीसृषपशून् खगदेशमत्स्यात् । तस्तौरतृष्ठद्वदेयो मनुज विधायः

ब्रह्मावबंशिषिषणं मुदमाप देवः॥
— मानवेतर सम्पूर्ण सृष्टि करके भी ब्रह्माजीको तृष्ति
नहीं मिली; तब अन्तमें उन्होंने बुद्धियुक्त विचारशीज
मानवकी सृष्टि करके तृष्ति प्राप्त की।

## ईश्वर-खरूप

(हेखक-स्वामाजी श्रीसर्वदानन्दजी महाराज)



नुष्य अल्पज्ञ है और समय-समयपर यह अपनी अल्पज्ञताका परिचय देता रहता है। इसी अक्पज्ञताके कारण वह कभी-कभी स्तयं सन्मार्गको छोड़कर विपरीत मार्गपर चलता है तथा धौरोंको भी उस मार्गमें ले जानेका प्रयक्ष करता है, जिसका फल अन्तमें दुःख

उठाना होता है। उसकी यह अहपज्ञता दो प्रकारकी होती है—एक, किसी वस्तुका यथार्थ ज्ञान न होना और हूसरी, किसी बस्तुको विपरीत समझना। इसमें पहली हानिकारक है और दूसरी दुःखप्रव। पहली दीनताको जगाती है तो दूसरी पराधीनतामें फॅसाती है। यह कोक-प्रस्म बात है।

ईश्वर वेदादि सच्छास्त्रप्रसिद्ध, अनन्तरानिः, अनुल-बल, अद्भुत-मिहमा, विश्वस्थापक, विश्वम्भर, विश्वाधार, सर्वज्ञ, सर्वेश्वर, सर्वोन्तर्योमीः, निराकार, निरिक्षन, न्यायकारी, पाता-विधाता, कर्मफलप्रदाता, निर्द्ध, निरञ्जन, न्यायकारी, पवित्र, विचित्र, सर्वमित्र, असहाय, प्रकृषीर सिंबद्दानन्द-स्वरूप है। एतिह्रशेषणविशिष्ट ईश्वरका वेद पक्षपाती है। वह सत्तलाता है कि ईश्वर ही मंगलमय, मंगलस्वरूप और संगलकारी है, उसीकी उपासना करनेये मानव-समाजका कल्याण होता है। ईश्वर ही मयका इष्टदेव और उपास्य है। उसके यथार्थ स्वरूपको न जानकर पुरुष दुःख हठाता है, तथा उसके यथावत ज्ञानये सनुष्य सन्मागंमें आकर सस्यप्रिय हो जाता है।

किसी कारणवश वेद-प्रचारके मन्द पड़ जानेसे जन-समाजको छिन्न-भिन्न करनेवालं बहुमतवाद खड़े हो गये। मत-मतान्तरकी अधिकताये एकता नष्ट हो गयी और मनुष्य समाजका अहित होने लगा । वेद-प्रतिपादित ईश्वरम्बरूपको मूल जानेके कारण, मनमानी करूपनाओं-से ईश्वर-म्बरूपका निरूपण होनेके कारण, तथा विपरीत मिथ्या विश्वासमें संलग्न होकर पारम्परिक ईप्या-द्वेपमें मग्न होनेके कारण मनुष्य समस्त प्रकारके गौरवसे हाथ भो बैठा। सम्प्रदाय-भेदमे नाना प्रकारके बलेड़े उरपन्न हो गये। यह सबको प्रस्प ही है। ऐसी अवस्थामें यदि वर्तमानकालके नवयुवकों के मन-में परमेश्वर-विचार-विययक सम्देह उत्पन्न हो तो इसमें आश्चर्य ही क्या है ! सामान्यतः मनुष्य-समाज और विशेषतः युवक-समाजकी एचि ईश्वरमें बनाये रखने तथा उन्हें प्रभु-प्रेमसे विमुख न होने देनेका एकमान्न यही उपाय है कि उनको ईश्वरका यथार्थ स्वरूप बनलाया जाय और सत्यासन्य-विवंक-विहीन मत-बार्लोका दोष भी दिखलाया जाय। अन्यथा उनकी प्रकृति नान्तिकताकी और बढ़ती ही जायारी, बन्द न हो सकेती।

इस ईश्वर-विचार-प्रधान देशमें ऐसी प्रवृत्तिका उठना निस्यन्देह ग्लानि और हानिकर है, इसलिये विद्वान धीर विचारशांक अनुभवी पुरुषोंको इस कृश्सित गतिके दर करनेका यथाचित यह करना चाहिये, स्योकि जो मनुष्य सन्मागंत दूर हो जाता है , उसे हथर-उधर भटकना ही पहता है सथा उसका अन्तःकरण अनेक प्रकारके विचारी-का स्थान बन जाता है। श्राज अधिकांश सनुष्यींकी यही द्शा है। ईश्वर एकतस्व, अपरिवर्तनशीछ तथा स्थिर-स्वभाव है; परन्तु जिज्ञास जब उसके बिषयमें कछ जानना चाहता है तो उसे एक ईश्वरके विषयमें अनेक प्रकारके उत्तर मिलते हैं । ऐसी अवस्थामें नवयुवकोंके मनमें, जिनकी प्रवृत्ति तन्काल तीव और उत्पाहित होती हैं, इसप्रकारके विचार यहज हां उठने हैं कि 'या तो इंखर है हो नहीं और यदि है भी तो उसे कोई जान नहीं सकता, जिस समुख्यके मनोराज्यमें जैसा जैंचता है वह उसे वैसा ही मान लेता है, ईश्वरको मानना हो सब बखेड़ीका मूल कारण है, इसमे जन-समाजको नाना प्रकारके दुःख उठाने पदे हैं, ध्रतण्व इसका परिश्याग ही ठीक है। भारतवर्षमें तो इसप्रकारके विचार अभी श्रंकुरित ही हो रहे हैं। परन्तु पाश्चारय देशोंमें यह वृत्तके रूपमें आकर अपना कट्ट फछ भी प्रदान कर रहे हैं।

जब इसप्रकारके अमर्ण विचार ईश्वरके विषयमें हो रहे हैं तब वेदमिसपादित दार्शानिक विचारसम्मत ईश्वरस्वरूपका निरूपण करना, तथा उसे ही एकसान्न उपान्यदेव मानकर उसकी उपासनाके क्षिये छोगोंकी प्रेरित करना ही इस कुविचारधाराके रोकनेका उचित



भाग्वात---३चावेयसपर्न

उपाय जान पदता है । इसकिये ईश्वर-विषयमें बेदका विचार उपस्थित किया जाता है---

'सर्वेषां नेदानां मधिण तात्पर्यमस्ति ।'

धर्यात् 'साधात् वा परम्परा-सम्बन्धसे सब वेदोंका ताल्पयं ब्रह्मको जानने और उसकी प्राप्ति करनेमें ही है ।' जो पुरुष चारों वेदोंको पदकर उस परमेश्वरके जाननेका यक्ष नहीं करता, वह मनुष्य-जन्मके यथार्थ उद्देश्यको पूरा नहीं करता है; अत्तप्त वेद-पठनसे जो छाम होना चाहिये उससे वह बिखत ही रह जाता है। वह जिन धनादि वस्तुओंके उपार्जनमें सदैव तल्पर रहता है वह तो साथ नहीं देती हैं और जो साथ देनेवाकी वस्तु थी उसको वह प्राप्त नहीं करता है। अन्तमें वह अपनी बेसमझीपर पछताता और नयनोंसे नीर बहाता हुआ हारीरको छोड़ देता है।

स एव एक एव बृत एक एव तक्षित्र सर्वे देवा एकवृता भवतीति ।

भर्यात परमाश्मा एक है। एकको तीन बार कथन करनेले यह सिद्ध हो रहा है कि वह परिणाम-विकारसे शून्य सदा एकरस है, वह मोक्स्यरूप है और अपने भक्तों- के लिये मुक्तिका दाता है। वह विश्वव्यापक है। जिज्ञासुका अन्तः करण यदि सल, विश्लेप और भावरणसे रहित हो तो उमे उसमें परमाश्माके दर्शन होते हैं। सर्वाधार सर्वाधिकरणकी व्याप्तिमें ही समसा महाग्यह व्याप्यक्रपमे विद्यमान है। व्याप्य-व्यापक मावके सम्बन्धसे एक होते हुए भी दोनों स्वरूपसे भिष्न हैं। इस आश्चर्यमय महान् शक्तिका प्रतिपादन वेद जिसप्रकार करता है वह मुक्ति- कुक्त है। संसारके विद्यान स्पनी-अपनी भाषामें वेदानुकूल ईश्वरका ही संकेत करते हैं। इससे कोई विमुख नहीं हो सकता। जो विमुख होता है वह दुःख उठासा है। यह तो एक ऐसी शक्ति है। वाहित (इकरार) तथा अस्वीकृति (इकरार) तथा अस्वीकृति (इकरार) दोनों अवस्थाओं में प्रकट होती है।

वेदले प्रत्यक्ष सम्बन्ध रस्तनेवाका झाझ-शिरोमणि वेदान्तशास कह रहा है-'जन्माधस्य यतः ।' अर्थात् इस संसारकी श्रत्यसि, पासन और यथासमय संहार जिसके अधिकारमें है वह बड़ा है। इसी एक बच्चके गुण-कर्म-भेदसे बड़ा, विच्यु, शिवादि सनेक नाम हैं। ईबर-सम्बन्धी प्रस्रका यह कितना महत्वपूर्ण श्रन्तर है, इसे सुनकर मनुष्य मुक हो जाता है, उसके मनमें हुई और सबकी विचारधारा बहुने कमती है। इसका वारम्बार अनन करनेसे सबुष्यके सनसे अनिष्ट-चिन्सा तूर हो बाती है तथा सत्यता, निर्मयता, सहिष्णुता और ठवारताका अन्तःकरणमें प्रकाश होने बगता है। ईश्वरका यथार्थ विचार करनेसे सबुष्य प्राचीमान्नमे प्रेम करना सीकता है।

इसकिये को मनुष्य ईश्वरकी क्यासना, उसकी चर्चा तमा उसकी मिक्का उपदेश बनतामें देता है उसका मन्तःकरण विनयभावसे युक्त तथा ईंग्यां-द्वेषादि दोचोंने मुक्त होना चाहिये। परन्तु ऐसा देखनेमें नहीं आता, प्रत्युत इसके विपरीत उदाहरण मिळते हैं । निर्धन और अशिक्षित पतित पुरुष, जिनकी विचारशक्ति हिन्द्-समाजके पीछे चछती है तथा जो हिम्दू-समाजके झंग और श्रमजीवी हैं उनके उत्यानका जब प्रश्न उठता है तो साधारण जन-समान तो बनका साथ देता है, परन्तु ईबरके पुजारी ही इस कार्यमें बाधक होते हैं। ईश्वरका पूजन करे और उसका खमाय इसप्रकार सरकतासे दूर और कठोरतासे अरपूर हो तो बसकाइये छोगोंको किसपकार ईश्वरमें विकास और इसके पृक्षनमें रुचि हो सकती है ? ईश्वर-अक्तके स्वभावमें मृद्ता, वचनमें मधुरता और क्रोकड़ितकी प्रकृति होनी चाहिये। भारतीय नवयुवक-समाजका व्यान जो ईश्वरसे विमुख हो रहा है. उसका कारण यह तथा-किस्त ईसरके पुजारी हैं जो अपनेको सर्वोपरि मान रहे हैं।

बह जन-समाज स्वयं पतित हो जाता है जो औरोंको पतिताबस्थामें देखना चाहता है। जो यथार्थ ईश्वरका मक्त होता है उसके अन्तःकरणमें ईश्वरकी दयालुता, न्याय आदि गुण स्वाभाविक ही उपस्थित रहते हैं, वह दूसरोंको कष्टमें नहीं देख सकता: बण्कि स्वयं दुःख उठाकर औरोंका हित करना उसका स्वभाव हो जाता है। यह बात वेद्विहित ईश्वरके ज्ञानसे मनुष्यके मनमें जागृत हो जाती है। वेदोंमें इसप्रकारके उपदेश स्थान-स्थानपर मिकते हैं जिनका पासन करनेसे मनुष्यका अन्तःकरण विश्वप्रेमसे प्रित हो जाता है, इस बातके न जाननेसे ही संसारमें क्लेड़ बदते जा रहे हैं, तथा धर्मप्राण भारतीय नवयुवकोंकी विश्वरचारा भी विपरीतगामिनी हो रही है।

कोके ब्युरपन्नस्य वेदार्थप्रतीतिः ।

अर्थात् 'स्रो मञ्जूष्य क्रोक-स्थवहारमें चतुर होते हैं, बेदार्वका बधार्व ज्ञान बन्दींको होता है,' यह महारमा किपछका अनुशासन बड़ा ही महत्वपूर्य है। वेद और छोकशिक्तमें कोई भेद नहीं है। जब वेदार्यका ज्ञान ही नहीं रहेगा तब तिश्वष्ठ परमाश्माका यथार्थ बोध कैसे हो सकता है? यही कारण है कि विपरीत ज्ञानके फन्देमें पड़ आरतवर्षमें बड़े-बड़े झनर्थ उत्पन्न होते जा रहे हैं। अतः जो मनुष्य-समाज छोकम्यापारमें जितना ही निपुण होता जायगा वह उतना ही वेदार्थके समीप होकर ईश्वरके यथार्थ खरूपको तथा उसकी प्राप्तिके मार्गको अनुभव करेगा। यह सस्य है और यदि इस विचारकी ओर गित हो तो संसारको उन्नति निस्सन्देह है।

# ईश्वर प्रत्यच्च हैं

(लेखक-- स्वामीजी भीसोमतीर्थजी महाराज)



सारकी ओर विचार करके देखनेपर चेतन-सत्ताकी स्थित दो प्रकारको दीख पड़ती है— श्रमिमानीके रूपमें और श्राधेयके रूपमें। उदाहरणके क्षिये मनुष्यको ही छीजिये, वह अपने शरीरका अभिमानी है और पृथ्वीका आध्य है अर्थात पृथ्वीके आध्यपर उहरा हुआ है। (शरीरके) अभिमानीकी शरीर-सम्बन्धी बाह्य क्रियाएँ बना किसी

श्रम या यहके स्वभावतः हुआ करती हैं; अभिमानीकी उसके किये कोई यह नहीं करना पहता । जैसे इस छोगोंको पत्तकोंके गिराने-उठाने, मल-मृत्र त्यागने, स्रोते समय करवट बदकने आदिमें किसी प्रकारके यक्षकी अपेका नहीं होती हैं।यह सभी काम स्वभावतः ही होने रहते हैं।

इस देखते हैं कि आधारका प्रयोजन, केवल आधेयके भोगके किये ही होता है। प्रध्वीके कारण हम सब भोग भोग सकते हैं और हमारे शरीरके आधारपर रहनेवाले जुँ तथा कीटाणुओंको इसारं शरीरहारा ही भोगकी प्राप्ति होती है । जिसप्रकार हमें पृष्टीके साप, तांज, वरिमाण बादिका ज्ञान नहीं होता, उसी प्रकार प्रध्येक ब्राधेयको आधारके माप-तौलका ठीक ग्रैक ज्ञान नहीं होता है। हमारे सिरमें रहनेवाली जूँके छिये सिरके बाल वनस्पतिके तुम्य हैं: यदि बसे संयोगवश पीठपर जाना वहें तो उसे यह एक बनम्पतिश्चन्य सरपट सैदानके ही समान जान पढ़ेगा । अथवा यदि उसे कानके भीतर जाना पढ़े तो इसे वह एक बड़ी लम्बी-चाँड़ी अन्धकार-मयी गुका समसेगी। कड्नेका सारपर्य यही है कि इमारे शारीरके कीटाया इसारे शरीरकी इयत्ताको उसी प्रकार क्रक-हीक नहीं जानते जिसप्रकार इस कोग अपने आधार कुच्चीकी इचलाको नहीं जानते हैं। जिसप्रकार इसस्रोग साना-पीना, शौचादि करना, सन्तानोत्पादन करना प्रमृति कर्म पृथ्वीपर अनायास करते हैं और पृथ्वीको कोई शरीर नहीं मानते उसी प्रकार जूँ, मांस तथा रुधिरके कीटायु अपने सभी प्रकारके कमं हमारे शरीरपर करते हैं और हसे शरीर नहीं, बिक्क पृथ्वी-जैसी वही चीज़—आधार मानने हैं। हम इन कीटोंमे बने हुए कीटमय शरीरके द्याममानी हैं और पृथ्वीके द्याधारपर टिके हुए हैं। इसी प्रकार हमारे शरीरके समस्त कीट अपने-अपने शरीरके अभिमानी हैं और इमारे शरीरके द्याधारपर टिके हुए हैं।

अब यदि धोडा-सा ऑर सूक्ष्म विचार करें तो जाल पड़ेगा कि इन कीटोंका शरीर भी इसारे शरीरके समान ही सूचमतर कीटोंसे मिलकर बना है। क्योंकि यह निश्चय बात है कि प्रस्थेक शरीरमें कीट होते हैं और कोई भी स्थान ऐसा नहीं जहाँ कीट न हों। सूचमवीक्षण यम्प्रस्ये देखनेपर यह जाना जा चुका है कि इसारे शरीरके रक्तके एक बूँदमें आंखय कीटाणुओंके शरीर हैं, तथा साफ पानीके एक बूँदमें भी असंक्य कीट होते हैं। चान्तु, इसारे शरीरके कीटाणुओंके शरीर अपर सूक्ष्म कीटाणुओंसे निर्मत हुए हैं तथा इसारे शरीरके कीटाणु उन सूक्ष्म कीटाणुओंके आजार हैं, एवं वे सूक्ष्म कीटाणु अपने-अपने शरीरके झिभमानी हैं।

यदि इसी प्रकार आगे बदने जायँ तो यह ताँता वहाँ बाकर खतम होगा जहाँ चेतन प्रायामय सत्ताके अतिरिक्त कुछ भी न बच रहेगा। यह चेतन-सत्ता उन स्मातिस्मम कीटाणुआँसे लेकर हमारे शरीरतकर्में भोतप्रोत है। बीचके समस्त अभिमानी शरीरोंका बरा-सा भी स्थान ऐसा नहीं, जो उस चेतन-सत्तासे रहित हो।

यह तो हुई सुध्मकी बात, अब जरा आइये विभुकी ओर वर्डे । प्रथ्वी हमारा आधार है और हम उसके आधेय हैं। जिसप्रकार हमारे शरीरके आधारपर रहनेवाले आधेय-रूप कीटाण इसारे शरीरसे पृथक नहीं बल्कि इसके ही एक यंग हैं उसी प्रकार इस भी पृथ्वीके एक अंग हैं। और पृथ्वी भी एक शरीर है। बैदिक साहित्यमें सभी पदार्थीका एक अभिमानी देवता माना गया है। मनुष्य-शरीरका अभिमानी देवता मनुष्य है, पृथ्वीका अभिमानी देवता पृथ्वी और सूर्यका श्रमिमानी देवता सूर्य है। जो होता है उसीका वह शरीर होता है और वह किसीका भाधेय होता है। पृथ्वी एक अभिमानी आत्माका शरीर है जिसका आधार सूर्य है। सूर्य अपने शरीरका श्रमि-मानी देवता है, जिसमें समन ध्रहमण्डलका समावेश हो जाता है, अतः उसका आधार कोई उसमे बहा मण्डल है। इसी प्रकार आगे बढ़ने जायँ सो इस अनन्त विश्वका एक चरम सीमाका प्रयात निःसीम अभिमानी देवता मिलेगा । उसे ही हम ईश्वर कहते हैं।

वह ईश्वर समका आधार है। उसका कोई आधार नहीं। यदि कोई उसका आधार होता तो वह उसकी भोग प्रदान करनेके लिये होता । जैसा हम पहले कह जुके हैं कि धाधार आधेयके भोगके लिये ही होता है। परन्तु ईश्वर सर्वमय है अतः वह निराधार है।

ईखरको, जो समस्त विश्वका अभिमानी चेतनारमा है, संसारके सञ्चालन करनेके लिये उसी प्रकार यव नहीं करना पड़ता है जिसप्रकार कि हमें आँखके भएकानेमें यव नहीं करना पड़ता क्योंकि उसकी बाह्य तथा आभ्यन्तर समस्त कियाएँ स्वामाविकी होती हैं—

स्वामाविकी शानबस्त्रिया च । ( श्रुति )

भगवान्का निरूपण तो हुआ, परन्तु उसका प्रत्यक्ष कैसे होता है ? उपरके विवेचनके पढ़नेसे स्पष्ट हो जाता है कि ईश्वरका प्रत्यक्ष होता है। क्योंकि जब हम कहते हैं कि समुख्य प्रत्यक्ष दीखता है तो इसका ताल्पये यही होता है कि हम शरीर-विशिष्ट चेतन-सत्ताको प्रत्यक्ष करते हैं। केवल आस्मा कभी प्रत्यक्ष नहीं होता। अतः श्वव यह निर्विवाद मानना होगा कि यह समस्त विश्व ईश्वरका शरीर है और हमें शरीर-विशिष्ट ईश्वरका प्रतिकृष प्रत्यक्ष हो रहा है।

भगवान् मेरे बगीचेमें

लेखक — श्रायुत्त मोर्टन अलेककेण्डर, सम्पादक इथमानिया, अमेरिका ।

आज सुबह मैंने भगवान्के दर्शन किये। धन्य हैं वे ऑस जिन्होंने उस प्यारे मनमोहनकी छविको निहारा! अमन्त कालसे प्राण उसकी खोजमें छटपटा रहे थे। लोगोंने उसे पुकारत-पुकारत रात और दिन एक कर ढाला।

उनमेंने कई चिहा उठे—'देखो, भगवान् ये रहे।' कोई दूसरा कहने छगा—'भगवान् यहाँ नहीं, वहाँ हैं।' परन्तु हाय! कोई भी उनका पता न समा सका! राश्चिमें जिसप्रकार बालक नींदमें चिहा उठते हैं उसी प्रकार असंख्य प्राणी 'हे भगवन्! तुम कहाँ हो! सम्मुख क्यों नहीं आते?' इसप्रकार चिहाते-चिहाते अपनी दुःख एवं नैरारयपूर्ण खल्प जीवन-छीछाको समाप्त करके चे गये परम्तु उसका पता नहीं पा सके।

लाखों दूसरे भाई 'यह सब मिथ्या है, कहीं कोई ईखर नहीं है', इसप्रकार विख्लते-विख्लते चोर निराशा-के धन्धकारमें विखीन हो गये। परम्नु मेरे प्यारे भाइयो ! क्या ही अच्छा होता यदि आजके भाग्यशाली उषाकालमें लाप मेरे साथ मेरे वगी के-में चलते ! अहा ! मैंने उस प्रियतमकी छुविको देखा ही नहीं, उसके हृद्यहारी मन्द्र मधुर स्वरको हन भाग्यवान् कार्नोमे सुना भी । इतना ही नहीं, मैंने उसके सलोने लंगोंने प्रस्फुटित होनेवाली उहासजनक स्वर्गीय सुगन्धका भी अनुमव किया ।

पहले मुझे सन्देह हुआ कि कहीं आँखें मेरी बच्चना तो नहीं कर रही हैं ? क्या यह मधुर मूर्ति जिसे में देख रहा हूँ, सच्ची हैं ! सामने आख्रकुक्षकी शाखापर नव किसल्पोंके कोडमें बैठी हुई बुलबुल बोल उठी, 'क्या तुम नहीं देखते ? क्या तुम नहीं देखते, यह वही तो है ? निस्सन्देह बही हैं !'

ईसाने क्या ही अच्छा कहा है--'वही लोग ईसरका साक्षात्कार कर सकते हैं, जिनका धन्तःकरण शुद्ध है।'

## कर्मफल ईश्वराधीन

( हेक्क--पं• मीनरदेवजी शाली वेदतीर्थ )

अज्ञश्चाश्रद्द्वानश्च संशमात्मा विनवयति । नायं कोकोऽस्ति न परे। न सुसं संशमात्मनः ॥ (गीना)

सारमें आकर जो अञ्च-अनकान रहेंगे, मध्याज्ञानमें फॅमे रहेंगे, अववा विश्व होकर भी अमह्यान-भद्धाविहीन रहेंगे, अववा संद्रायारमा-सन्देहवादी बने रहेंगे किया सन्देह-सागरमें गोने खाते रहेंगे, ऐसे लोगोंको तो न यह लोक है, न परलोक है और न किसी प्रकारका सुख ही है।

इसीलिये घज्ञानावस्थामे बाहर निकलनेके लिये अथवा विज्ञ रहते भी अश्रहधान कोटि किंवा सन्टेहवाव-को मिटानेके लिये गीताने को सुन्दर उपाय बतलाये हैं, वह ये हैं—

> तद्विद्वि <u>गरियाचेच</u> परिप्रश्नेन संवया। उपदेश्यन्ति ते ज्ञानं ज्ञापिनस्तन्वदर्शिनः॥

अर्थात् तत्त्वदृशीं, साक्षात्कृतधर्मा शाम ज्ञानी पुरुषों-के पास आकर प्रणिपातसे (आस्तरिक श्रद्धाका द्योतक नमस्कार, अभिवादनाति ) सेवया-सेवासे क्योंकि--

> सथा सनन् सनिवेण नरो वार्धविगच्छति । तथा गुरुगता विद्यां शुक्षक्षिणच्छति ॥

विसमकार कुर्वुं सोर्नेवाला कुराखीने बोदता-बोदता कुछ काकमें बचको पाता है इसी प्रकार ग्रुक्ष्य पुरुष गुरुगत विचाको प्राप्त करता है। प्रियापात और सेवा इन वो आवश्यक साधनोंके साथ-साथ, परिप्रश्न सर्थात् विद्यासित विचयको स्पष्ट करनेके किये, गुरुने उनकी बातको स्पष्ट करानेके किये, विविध प्रश्न-इसप्रकार पुरुष विद्य, अहसाथ और संशयरदित बनकर इष्ट वन्तुको प्राप्त कर लेता या पर स्था बहु परस्परा लुस-सी होती जाती है।

श्रव ऐसी गुरू-शिष्य-परम्परा कम देखनेको मिलतो है और विदेशी पद्दति एवं विदेशी शासनमें शिक्षा-प्रयाखी भी विदेशी और अस्वामाधिक हो रही है,इसीक्टिये इससे देख- के युवक स्वशिका, स्वशास, स्वधमं और स्वक्रमंके गहल तत्त्वींसे अनिमन्न, अन्नहधान और संशयासमा हो रहे हैं। इनके मिलकमें ऐसे ज्ञान-विज्ञान भरे अथवा दूँसे जाते हैं कि इनको न सो ईवरमें विश्वास रहता है और न कर्मफलमें ये कोरे संशयासमा बन आते हैं, इसीलिये मारत दुली है, यह नवयुवक सन्ना पृक्षते रहते हैं कि 'तुम्हारा ईवर कहाँ है ? जीता है या मरा है ? यह जिन-दहाड़े धारात्वार और अनाचार क्यों वह रहे हैं ? धार्मिक मारत-वासियोंको, साचिक भारतवासियोंको, दैवी सम्पदके वपासक भारतीयोंको ये—

'ईश्वरोऽहमहं मागी सिद्धोऽह बलवाल् सुर्खा।)' 'कीऽन्योऽस्ति सदशो मया' 'प्रद्विपन्ते।ऽभ्यस्यकाः'

भासुरी सम्पद्धाले क्यों दक्षीचे जा रहे हैं, क्यों साथे जा रहे हैं ? हुन्याटि ।'

प्रभ करनेवासोंको यह विदित्त नहीं कि कर्मफल भी कोई वस्तु है और वह उस ईश्वरके अधीन है जो कि इसारे क्यांनुसार कभी इसारे प्रयक्तीको सर्वधा निष्फल कर देता है, कभी प्रयक्षोंका फल बहुत देखों देता है, कभी ( प्रत्यक्षरूपमें मालुम नहीं पक्ता कि हमने कुछ किया किन्तु ) बिना कुछ किये ही दोनों हाथींसे फुछ देता है और इस चकित रह जाते हैं कि इसने न कहा किया और न कराया. येत-वेतमें यह फरू कैसे जिल तया ? हम अज्ञ. अभ्रष्ट्यान, संश्यारमा यह नहीं जानने कि किसी समय, जम्म-जम्मान्तर्में सक्षित कर्मका यह फल आया है। इस यह समझते हैं कि किये जानेबाले कर्मीका फछ तुरन्त ही अपने सामने था जाय तो ईश्वर है नहीं तो नहीं, यह हमारी मुर्चता है। मका अनन्त कर्माशयकी बातको तो इस कब जान सकेंगे जब कि इस इसी जीवनमें बीते-जी देखते हैं कि इस-पाँच सास्की बाततकको हम भूछ जाते हैं। हाँ, अप्रशिप्तहमें स्वैयं श्वामेशके योगीवन प्रवश्य ही

जन्म-जन्मान्तरके कर्मोंको जान छेते हैं, पर वह भी पूर्ण रीतिसे नहीं----एक-दो जन्मके कर्मोंको जान भी क्रिया तो क्या बात हुई ?

प्रायः नविविक्षित यह कहते रहते हैं -- यदि किया हुला कर्म निक्क नहीं जाता तो वह कर्म स्वयं जब चाहे, जिस क्पमें चाहे जितनी मात्रामें चाहे, फलेगा और अवस्य फलेगा। इसके फलनमें ईश्वरका असंगा क्यों लगाया जाय? इन संशयारमाओंको यह विदित नहीं कि जब-कर्म चेतनाश्रयके विना स्वेच्छासे फला नहीं दे सकते। यदि कर्मों इसप्रकारकी चेतना-शिक होती तो सरमवतः ईश्वरकी आवश्यकता न रहती, कर्म म्ययं ही एक दूसरा हैश्वर बन बैठता। इन लोगोंको यह पता नहीं कि कर्म करना, न करना, उलटा करना, यह सब जीवारमाके अधीन है। इसलिये जीवारमा कर्म करनेमें स्वतन्त्र और फल भोगनेमें परतन्त्र हैं। इसलिये वेदोंमें उपदेश दिया गया है कि---

कर्वसंतेह कर्माण जिजीविषेच्छतः समाः । पर्वे त्वीय नान्यथेते।ऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥ ( यज्ञ:—क्शोपनिषद् )

हे मनुष्य ! शुभ कर्मोंको करते हुए और फलकी इच्छा छोडकर सी वर्षतक जीनेका प्रयक्ष कर, इससे नुझको कर्म नहीं चिपटेंगे और नृ भी कर्मजालमें जल-कमलवत रहकर मुख-तुःखींसे उपर उटेगा।

बात तो ठीक है, गीता भी ऐसा ही कहती है, उपनिषदोंका अस्पर्धावाद, गौड्पाद्यकारिकाका अस्प्रेपचाद, कमंयोग आदिका यही अभिप्राय है क्योंकि करू अपने अधीन नहीं है। इस संसारकी घटनाओं को सूध्म दृष्टिसे देखें तो विवित्त होगा कि कमोंकी विचित्र गति है। सहामाध्यकार पत्रअस्तिने एक प्रसंगपर कहा है कि—

समानमीहमानानां चार्चायानानां च केचिदयेर्युज्यन्ते अपरे न तत्रासमाभिः किं कर्त्तस्यम् ।

क्षात्रों में समानरूपसे पड़ने और प्रयक्ष करनेवाड़ों में कुछ तो उस अर्थको प्राप्त कर जेते हैं भर्यात् उस विषयको जान जाते हैं, दूसरे कोरे खुद्द् रह जाते हैं। इसमें हम क्या करें ? यही बात दूसरी जगह हम प्रस्थक्ष-रूपमें देखते हैं कि एक ही वस्तुके जिये कोई चोर प्रथक करके भी फलसे विश्वत रह जाता है, कोई नाममात्र फल पाता है, कोई बहुत कुछ न करके भी न जाने बैठे-बैठे फल पा जाता है। कोई जन्मसे ही राजपुत्र, कोई जन्मसे ही दिवनारायण, कोई जन्मसे ही गायक, किन, विद्वान, बुिंद्यमारायण, कोई जन्मसे ही गायक, किन, विद्वान, बुिंद्यमान और कोई जन्मसे ही जब होता है। यह आर्थिक, बौद्धिक और अन्य प्रकारकी विषमताएँ क्यों?सबका उत्तर एक है—कर्मफल। दूसरी ओर देखते हैं कि इसी जन्ममें किये गये बहुत-से कर्मोंके फल मिलते भी हैं, नहीं भी मिलते। यह क्यों?—क्मी-क्मी उल्टें भी मिलते हैं, यह क्या आश्चर्य नहीं? इसी लिये मानना पहता है कि कोई एंसी प्रदश्य शक्ति पीछे अवस्य है जो कर्म-स्थोंको हाथमें लेकर प्राणियोंको स्वेच्छापूर्यक करपुत्तलीकी तरह नचाती रहती है। इसी बातको न्याय-दर्शनमें बहुत स्पष्ट किया गया है—

पूर्वपक्ष-

इंबरः कारणं पुरुषकर्मापरुगदर्शनात्। (४११९

चर्यात पुरुष जो प्रयक्ष करता है यह आवश्यक नहीं उसका फल भ्रवश्य ही पावे। इसमे ज्ञात होता है कि फल पराधीन है और वह जिसके अधीन है वही ईश्वर है।

उत्तरपक्ष-

न पुरुषकर्माभावे फलनिष्पत्ते.

1 6 1 2 6 4

यदि फल ईश्वराधीन है तो फिर पुरुषको बिना कर्म किये ही फल क्यों नहीं मिलता, बिना कर्मके ही फल मिलना चाहिये।

सिद्धान्तपक्ष-

तत्कारितःबादहेतुः । ४१२१।

जब पुरुष प्रयक्ष करता है तब यदि ईश्वर अनुमह करता है तो उसका फल मिलता है, यदि पुरुषके पुरुषार्थके साथ उसका (ईश्वरका) अनुमह न हो तो वह कर्म निष्फल जाता है—इसलिये तुम जो कह रहे हो कि बिना ही कर्मके ईश्वर फल देवे यह बात युक्तियुक्त नहीं।

इसपर कोई यह आपित कर सकता है कि किया हुआ कर्म नष्ट हो जाय यह बात कैसे ! समकानेके लिये मोडी-सी बात यह कह सकते हैं कि पूर्व-जन्ममें नुमने किसीके किये-कराये कामको बिगावा था, इस जन्ममें
तुमने इसी प्रकारका काम किया, तुमको सो वह बात—
बिगावनेकी बात याद नहीं रही। पर न्यायकारी ईश्वर
जानता है, उसने भी न्याय-परायणतासे नुम्हारा कियाकराया काम बिगाव दिया, खेल बिगाव दिया अर्थात
तुम्हारे कर्मको निष्फल कर दिया—हमीसे इसप्रकारके
विफल कर्मोकी बात समझ लीजिये। किसीने पूर्व-जन्ममें
इतना अधिक पुरुपार्थ किया कि इस जन्ममें बिना पुरुवार्थमे
ही उसको विपुल धन, विपुल मामग्री, विपुल वृद्धि, विपुल
विद्या मिली। इसमें किसीमे ईष्या-हाइकी अथवा ईश्वरको
कोमते रहनेकी क्या वात है ? मोटा-सा दशनन लीजिये—

एक किसानने खेतमें इल चलाया. बीज बोया, बृष्टि भी हुई, फसल भी खड़ी हुई, पर देववश उसे कोई और ही काट ले गये श्रथवा वह स्वयं अचानक मर गया और उस फसलका उपभोग हसरे ही ले रहे हैं जिन्होंने ज्रा भी पुरुषाये नहीं किया था। इसी एक दृष्टान्तमे प्रारच्य, कियमाण और सिश्चित कर्मोंकी बात समझमें आ जायगी। यह कर्म-मीमांमा और उसकी फल-मीमांसा इतनी गहन है कि भगवान् श्रीकृष्णको भी 'गहना कर्मणो गतिः' कहना पड़ा।

यह जन्म-चक-परम्परा भी इस कर्म-चैचित्रमके कारण ही है। इसीलिये मनुष्य जो कर्म करता है—धर्म-अधर्म करता है उसके फलींका नाम शासकारोंने 'अस्ट' रख छोदा है। 'अस्ट' अर्थान जो देखे नहीं जाने किन्नु जिनको भुगनना पहना है। अस्ट संस्कारोंकी भी यही महिमा है। जब 'अस्ट' प्रतियन्धक पद जाते हैं तब पुरुषार्य नहीं फलना। जब 'अस्ट' अनुकृत पद जाने हैं, जितने अंशर्में अनुकृत पद जाते हैं उतने अंशोंमें फल भी मिलना है। इस अस्ट चक्रका प्रवर्तक है वही स्थायकारी प्रभु। गीतार्में इस बातको—

(१) अधिष्ठानं तथा (२) कसी (३) करणं च पृथिष्वियम् : विविधाश्य पृथक् (४) चेकाः (५ : दैवं चैवात्र पश्चमम्॥

—कहकर स्पष्ट किया है। किसी कार्यकी सफकताके पाँच कारया हैं(१) अधिष्ठान अर्थात् स्थान (२) कर्ता = करने-बाखा (३) करण अर्थात् उपकरण (४) चेष्टा = प्रयक्त और (४) देव अर्थात् परमेश्वर जिसकी हम देव कहते हैं बही देव हैं। इन पाँचोंमेंने एक भी न रहे तो

कार्य विफल हो जाता है । प्रथम चार विद्यमान मी हाँ जीर पाँचवाँ नैव प्रतिकृत रहे तो सब अपीत् अधिष्ठान, कत्तां, करण और चेष्टा विफल हो जाती हैं। एक कुम्हार मिट्टी, उपकरण अर्थात् दराबादि सामग्री लेकर घड़ा बनाने बैटता है इतनेमें प्रश्चवश ऐसी आंधी आती है कि उस आंधीसे पासके एक पेड़की बड़ी शाला बने-बनाये घड़े पर आ पदती है और बना-बनाया चढ़ा नष्ट हो जाता है। अथवा बने-बनाये घड़े धाँवेमें रख दिये और गाँवा तैयार होने-पर देखते हैं कि आधा घड़ा पक गया, आधा कचा रह गया, अथवा यहा पक गया तो उसमें चीर पड़ गयी इसलिये कामका न रहा। किहये हैं कि नहीं देवविलसित हैं यही वात मनुष्य धपने प्रत्येक कर्ममें देखे तो न उसको हर्ष होगा न विवाद।

इसीलिये गीताने फलकी कामना छोड़कर निष्काम-भावसे कर्म करते रहनेका उपदेश दिया है। जब निष्काम-भावसे कर्म करोगे, फल मिले तो वाहवा, न मिले तो विषाद नहीं; थोड़ा फल मिले तो भी सन्तोप रहेगा। जिसने इस अदृष्टचकको समझा, जिसने कर्मकी गहन गतिको जाना, जिसने देवगतिको पहचाना वह पुरुष जगदृन्य है। जब घट्टचकका प्रवस्तक देव है—जैसा कि वेदान्त कहना है—गुभागुभका प्रवस्तक देव है—जैसा कि वेदान्त कहना है—गुभागुभका प्रवस्तक वह है—तब क्यों न उसीपर सब कुल छोड़कर हम निष्काममावसे अपने कर्म करते रहें। जब इमारा कोई कार्य सफल मही होता तब इम समयको दोप देत हैं, इंश्वरको दोष देन हैं और प्रारुथको कोसने लगते हैं। इसमें न समयका दोष, म ईश्वरका दोष, म प्रारुथका होष —यदि कुत्र दोष है नो वह है कर्मशोष। बस, एक तत्वको समझ लीजिये।

'स्स्कर्मन्त्रप्रधिता हि क्षेत्रः'

मुम-जैसा अल्पज्ञ इस विषयमें अधिक विवेचन करनेमें असमयं है। मैं गीता अध्याय १६ के एक वान्यकी और चंगुलिनिर्देश करके इस खेलाको समाप्त करता हूँ। वह वाक्य यह है और बढ़े महस्वका है—

'तस्माच्छासं प्रभाणं ते'

द्यक्छा, मसस्कार ! प्रत्येक कार्य करते हुए चाहे वह देशका हो अधवा धर्मका, इस तस्त्रको न मूळिये। ईश्वरपर विश्वास रखिये और फलकी भीर न देख बेखटके आगे बदते जाहुये।

## ईश्वर-समर्पण

(केसक-रूस) ऋषि श्रीनिकोलस रॉयरिक)



विकाश धनविष्ठक सत्ता ! प्रकृति-की साम्यावस्थामें जब श्रोम हुआ उस समय तू विद्यमान थी; समयके प्रवाहसे भी पूर्व तेरा अस्तर था; तू निर्गुण है, तेरे अस्तर तीनों शक्तियोंका समावेश है; तू एक, सर्वध्यापक, चैतन्य शक्तिहै; तू निक्यरहित है, स्वयम्मू

है और अधिन्त्य है। तेरी सत्ता सब बगह परिपूर्ण है, सब इस्र तेरे बम्दर समाया हुआ है, तृ ही मृष्टिकी उत्पत्ति पूर्व पाछन करनेवाकी है; तुझै हम हैंबर कहकर पूजते हैं।

उपर्युक्त स्तुति रूसके आदिकवि Dergavin के अमर काव्यके (जो उसने सन् १७८४ में छिला था) प्रारम्भिक पशका भाषानुषाद है।

एक दूसरा रूसका महाकवि यों कहता है-

'मैं गगनमयदत्तमें उस परमेश्वरकी छविको देखता हूँ ।'ॐ

गिरजाधरोंमें प्रार्थनाके समय निम्नकिखित वान्यका पाठ किया जाता है--

'मेरा उस एक ईरवरमें विश्वास है जो सर्वशक्तिमान् पिता है और जो शावा, पृथिवी तथा प्रत्येक दृश्य एवं अदृश्य पदार्थका रचियता है।' †

संसारकी समस्त जातियाँ अपनी-अपनी मापामें उस परान्पर पुरुषोत्तम, समस्त प्राणियोंके प्राण, सारी सत्ताओंके आत्मारूप परमात्माको प्राप्त करनेके लिये ही अथक पृषं पवित्र प्रयक्त करती हैं। प्रत्येक पुरुष अपने-अपने संकुचित हृग्यदेशमें तथा उस सौन्दर्य-राशि-विषयक परिच्छित्त ज्ञानकी सीमामें उस Elohim (परमेश्वर) के लिये उत्तम-से-उत्तम नामीका प्रयोग करता है। इस चाइते हैं कि परमारमाकी पवित्र नामावली उत्तरोत्तर बढ़ती रहे। जब हम उनको एकत्रित कर एक ही साथ उनका उचारण करते हैं उस समय उनके अन्दर संसारकी सर्व- अष्ट, सर्वोच्च वस्तुका मान होने छगता है, जिसके हाग मनुष्यके मानसिक मार्वोकी श्रीमञ्जलि होती है और जिससे म्यूल हार्थोपर पवित्रतम चित्रवर्ण जिले जा सकते हैं। जिस समय बालक नक्षत्रोंकी छटाका दर्शन करता है और इसप्रकार श्रनन्त ब्रह्मायहोंकी श्रोर दृष्टिपात करता है उस समय उसके मिल्कमें उस सर्वशिक्तमान् परमेश्वरकी पवित्र विकाररहित सत्ताका भाव अवस्य जागृत होता है। इस उदाल विचारमे उसके अन्दर वही सनातन देदीण्यमान भाव उदित होता है जिसका वर्णनिद्मिक्टिल्लत पंकियोंमें किया गया है—

'मेरे पिताके कई महल हैं।'

इसमे एक दूसरी उक्तिका भी समर्थन होता है जो उत्तनी ही सहान एवं ज्यापक है। वह इसप्रकार है—

'परन्तु वह समय आता है और इस क्षया भी वर्तमान है जब सक्षा पुजारी उस परम पिताकी सक्ष भावमे प्जा करेगा क्योंकि वह पिता ऐसे लोगोंकी खोजमें रहता है, जिनकी वह स्वयं सक्षे मनसे पुजा कर सके।'

A. H. cotton नामक विद्वान्ने 'Has science discovered God?' (क्या विज्ञानने ईश्वरका पता लगाया है ?) नामक एक छोटी-सी पुस्तक लिखी है जो हालहीमें प्रकाशित हुई है। उस संग्रहमें मुख्य-मुख्य वैज्ञानिकोंके ईश्वर-विपयक विचारोंका संकलन किया गया है। उसके अन्दर Millikan, Einstein, Oliver Lodge, Thompson, Byrd, Curtiss, Eddington, Jeans, Mather आदि प्रसिद्ध विज्ञानविशारहोंके विचार दिये गये हैं। इनमेंसे प्रत्येकने अपने ढंगसे परमारम-तरवकी महिमा गायो है जो सबसे ऊँचा एवं सबका समस्यय करनेवाला तत्व है और जिसके बिना अनस्ताके महरवकी करपना भी असम्भव है।

वह समय अब नहीं रहा जब किसी झुटे वैज्ञानिक अक्टबादके नामपर इस महान् तत्त्वका निराकरण किया

<sup>\*</sup> And in heaven I see God.

<sup>† &#</sup>x27;I believe in One God the Father, Almighty, Creator of Heaven and Earth and of every thing visible and invisible.'

जाता था। मानव-जातिक इतिहासका परिशीकन करनेसे पता चलता है कि जब मनुष्यने अपने ही दोषेंसि अपनेको प्रज्ञानक्यी घोर अन्धकारसे बिरा हुआ पाया और अपने पार्श्वर्वा पदार्थों, महान् आकृतियों पृषं मूक तत्वंके अर्थको नहीं समझ सका तब उसने निराश होकर नास्तिकवादका आश्रय किया। हमारे पूर्वज भी कभी-कभी इस अहंकारपूर्य तृषित सिद्धान्तको मानने छगते थे कि हमारे अतिरिक्त किसीकी सत्ता नहीं है। समस्त त्यवर्त जोकोंको वे अपने ही विनोदके निमित्त टिमटिमानेवाले दीपकमात्र समझते थे और सूर्यको भी वे अपने इस्तिनात आरामका साधन मानते थे।

बाजारफ (Bazaroff) नामक प्रसिद्ध नास्तिककी यह मुर्खतापूर्ण उक्ति थी कि मेरे मर जानेके बाद मेरी मिट्टीमे केवल Burdock के फूछ उगेंगे। परन्तु इस-प्रकारकी मुर्खतापूर्ण उक्तियोंने कहनेवालेकी निर्शिमानसा प्रकट होती हो, सो बात नहीं है। वान्तवर्मे इसप्रकारकी उक्तियोंसे यह यह स्थक्त करना चाहता या कि हमारे जह-शरीरके साथ ही हमारा भी अन्त हो जायगा। उसे अपने भापेक्षिक एवं भौतिक ज्ञानका बढ़ा गर्व था। टर्जेनफ (Turgeneff) नामक उपन्यासलेखकने भाग ने प्रसिद्ध उप-न्यास'Fathers and Sons'(पिता और पुत्र)में इसप्रकार-के पुक नाम्तिकका वर्णन किया है। टर्जेनफ ( Turgeneff) खुब जानता था कि इसप्रकारके सिद्धान्त कितने असपूर्ण होते हैं। एक दसरे रूसी लेखक दम्नवस्की (Dostoevsky) ने इसी विषयपर एक उपन्यास लिखा है जिसमें उसने मविष्यमें होनेवाले नास्तिक किसानोंका एक उदाहरया दिया है। उसमें एक नासिक सिपाड़ीका वर्णन भाता है जो गिरजाधरकी एक अस्यन्त पवित्र वस्तुको एक सम्मेपर रसकर उसपर गोछी चलाता है। 'ईबर नहीं है' इस बातको अपने मनमें दद करनेके हेतुमें ही बह इस अपबित्र कार्यको करता है । ज्यों ही वह यह कार्य करता है, त्यों ही अपने सामने ईसामसीहकी-सी आकृतिको प्रकट होते वेसना है। अविष्यमें आनेवाले नामिकवादके इस उदाहरणमें ईश्वरकी एक विचित्र प्रार्थमाका वर्खन है, जिसमें किसी पवित्र विश्वके रूपमें चमकार दिसकानेकी इच्छा प्रकट की गयी है और यह इच्छा मानव-हृद्यके अन्तरतम प्रदेशमें सदासे बनी हुई है। इसप्रकार मनुष्य

अपने इद्यमें इस बातको समझता है कि विनाशका अध्येक रूप नास्तिकताका घोतक है।

इमारे पास हाछड़ीकी छपी हुई एक मार्केकी पुलक है जिसमें उन बमस्कारपूर्ण घटनाओंका वर्णन है जो पिश्वले वर्षोंमें हुई हैं। इस पुस्तकके अन्दर ऐसी अनेक घटनाओं-का वर्षान है जो कई प्रत्यक्ष-दर्शियोद्वारा प्रसाणित हो चुकी हैं और जिनका समाचारपत्रोंमें भी उल्लेख हो चुका है । Lourdes नामक स्थानमें छोगीं-को चमत्कारोंके द्वारा किसप्रकार स्वास्ध्यलाम हुआ, इसका अन्य पुरुकों में भी उन्नेख मिलता है। इमें यह भी पता छना है कि सन् १६२४ ई० में बल्गा (Volga) नदीके तटपर स्थित Kostroma नामक नगरमें एक कृद साधु-का देहान्त हुआ। उसके पत्रोंमें हिमाछयके तपस्थियों (Holies of Himavat) के आश्रमोंको कौन-सा मार्ग जाता है इसका वर्णन मिछा है। इसके अतिरिक्त साइबेरिया-के कुछ छोग जो पुराने ईसाईमतको मानते हैं अब भी Belovodye (White Waters) नामक पवित्र तीर्घकी यात्रा करते हैं और इंश्वरके साथ ऊँचे-से-ऊँचा सम्बन्ध स्थापित करनेकी चेष्टा करते हैं । उसी सार्गमें 'Don-dam-donpa' अर्थान तिस्वतके बौद्धोंके अनुभव-का सबसे उँचा ज्ञान प्राप्त होता है।

मनुष्य यदि विवेकद्दीन नास्निकवादके मार्गको छोषकर ईश्वरके मार्गपर आरूद हो जाय वो ज्योनिसंय सर्गारमक
विचारका मार्ग है, तो उमे संसारकी मारी जातियोंसे
ईश्वरकी सत्तामें असंस्य प्रमाण एवं उसमें विश्वास उत्पक्ष
करनेवाली अनेक सत्य घटनाएँ मिलने लगेंगी, जिनका
महत्व गुद्ध अन्तःकरणवाले वोगोंपर तुरन्त प्रकट हो
जायगा। वे सारी वातियाँ जो ईश्वर-प्राप्तिकी चेटा कर
रही हैं और जो ईश्वरको प्रकट कर रही हैं, अपने मनमें
यह भी जानती हैं कि उनका भविष्य बहुत उज्ज्वल है।
सव अपने-अपने दंगमे और अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार
उसी उज्ज्वल भविष्यकी आशा लगाये उस सर्वशिक्तमान्
परमेश्वरसे दिल खोलकर प्रार्थना करते हैं। इस्प्रहानमें
उस महापुरुषकी अगवानीके लिये सफेद बोड़ा (White
steed) अमीसे कसा-कसाया तैयार है। Hamadan
का Rabbi वह कहेगा कि 'यदि तुम प्रकाशकी खोकमें

हो सो तुम भी Israel हो । क मारतवर्षके नाहाण वसक्तवानुके नये पुर्णोको लेकर तुम्हारे साथ भगवान् ब्रीकृत्णकी अर्चा करने आ रहे हैं। उनमेंने प्रत्येक मनुष्य जो चपने ढंगसे उस श्रेष्ठ एवं प्रशस्त भविष्यकी प्रतीचामें इचोग कर रहा है ईश्वरको जानता है।

J. St. Hilaire हारा किसित 'On Eastern crossroads' नामक प्रसिद्ध पुम्लकर्मे गुरू-भिलके विषयमें एक वड़ी भावएण एवं प्रभावीत्पादक उक्तिका उन्नेस किया गया है सिसका भाव यह है—

"मुझे एक छोटी अवस्थाके हिन्तू-बालककी अच्छी सरह याद है जिसे गुरु मिछ गया था। हमने उससे पूछा कि 'गुरुके धभावमें यदि तुम सूर्यकी ओर माँको तो क्या तुम्हें सूर्यका प्रकाश मालूम होगा ?'

ल्दकेने मुम्कराकर उत्तर दिया कि 'उस समय सूर्य-की सत्ता अवश्य रहेगी परन्तु अपने गुरुदेवके साक्षिण्यमें मेरे स्थिय एक नहीं बारह सूर्योंका प्रकाश होगा।'

भारसवर्षके ज्ञानका सूर्य अवस्य चसकेगा क्योंकि नदीके तटपर एक ऐसा बाजक बैठा है जो गुरुको जानता है।"

जो छोग विशिष्ट ज्ञानसम्पन्न पुरुषोंका इसप्रकार श्रादर करते हैं उनके अन्दर ईश्वरको सत्तामें अटल विश्वास प्रकट होता है। केवल विश्वाम ही नहीं, उन्हें ईश्वरके स्वरूप-का परोक्ष ज्ञान भी हैं ऐसा प्रतीत होता है। ज्ञानके अनन्तर ईश्वरकी खोज प्रारम्भ होती है और खोजमे उसकी अभि-व्यक्ति होती है। ईश्वर सर्वत्र विद्यमान है, कण-कणमें उसकी सत्ता व्याप्त है, इस बातको जान लेनेये ईश्वरकी महत्तामें कोई चन्तर तां आता ही नहीं। बिक्क इस बातको जान छेनेपर सूक्ष्म-मे-सूक्ष्म अवस्थाओं में, दूरवर्ती लोकोंमें, यहाँतक कि इमारे नेत्र जिन-जिन वस्तुओं को देखते हैं और हमारे इदयके अन्तरतम प्रदेशमें हम जिस-जिस वस्तुका अनुभव करते हैं उन सबके अन्तर वास्तविकता हा जाती है। मनुष्यका हृदय स्यौंका स्यं है, वह उस सर्वशिकमान् प्रमुका सन्दिर है। सच पृष्ठिये तो विज्ञान और महानू धर्मोंमें चिरकालतक पार्यक्य नहीं रहता । शक्ति, रिम, छहरें, स्वर और वे सारी महत्ताएँ जो आँखोंसे महीं दिखायी देती और जो ईश्वरकी बालविक शक्तिके चमत्कार हैं हमें इस वातके लिये प्रेरित करती हैं कि इम उनपर निष्पक्ष भावसे विचार करें, क्योंकि ऐसा करनेसे इम उनपर निष्पक्ष भावसे विचार करें, क्योंकि ऐसा करनेसे इम उस अनन्त ज्ञानाणंवके समाप पहुँच सकते हैं, उन सबसे ऊँचे सुम्दर लोकोंमें जा सकते हैं जहाँ छोटे-छोटे सांसारिक भेद नहीं दीख पबते, जहाँ देण और इस्याका अन्तित्व ही नहीं है किन्सु सर्गास्यक विचारकी प्रचण्ड उवाला जहाँ सदा प्रदीस रहती है और उस सर्वशक्तिमानके महान् सङ्गल्यके प्रकाशमें प्रचुद्र-इद्यकी क्वालासे मानवीय सङ्गल्य उदान हो जाता है।

अबतक पाश्चारय वैज्ञानिकोने हृदयका ग्यापार शरीर-तक ही सीमित बताया है, उन्होंने उसकी उच्चतर उप-योगिताको नहीं समका है। हृदयका कार्य उन सहसाति-सुद्दम शक्तियांका परिवर्तन करना है जो निरन्तर उसमेंन होकर प्रवाहित होती रहती हैं और ज्ञानको परिपक्ष एवं परिमार्जित करती रहती हैं। हिन्दुओं को प्राचीन परम्परा-से यह ज्ञान है कि मनरूपी दुर्धर्ष शक्तिका निवास हदयमें है और यही कारण है कि वे लोग अब विचारकी बात करते हैं तब हृदयपर अपना हाथ रखते हैं। इसप्रकार मस्तिष्कका यन्त्र जिसे कभी-कभी लोग हृद्यके ध्यापारसे बलपूर्वक पृथक कर देने हैं फिरमे वामविकताका सञ्चा सङ्कारी वन जाता है और सङ्कारिताके इस भावमें श्चारमा अर्थात् ईश्वरकी सर्वव्यापकताके महान् तरवकी अभिन्यकि होती है। सहकारिताका भाव को मानव-जातिके उज्ज्वल भविष्यके लिये पूर्वनिश्चित है सची ईश्व-राजुभूतिके बिष्कुछ निकट है। जिन लोगोंकी आरमा प्रवल होती थी वे ईश्वरका अनुकरण करनेके दायिस्वपूर्ण कार्यसे भयमीत नहीं होते थे। Thomas a Kempis द्वारा रचित 'The Imitation of Christ' नामक पुस्तकमें अहंकारका भाव नहीं है अपित उच्चसम सहयोगके लिये आहान है।

पूर्वीय देशों में प्राचीन कालमें ही ईश्वरकी मावना हक रही है, हसीलिये उन्हें इस बातको देखकर आश्वर्य हुआ कि विज्ञान अपनेको ईश्वरमें प्रथक करनेकी चेष्टा कर रहा है। पूर्वीय देशों में हृदयको ईश्वरके निकट पहुँचानेवाली प्रथम सोदी माना है। Mt. Sinal के नपस्त्रियोंने सथा सारे श्वरियों एवं अमंप्रवर्तकोंने, निन्हें ईश्वर-प्राप्तिका रक्ष

<sup>\* &#</sup>x27;You are also Israel if you search for the Light!'

इमा गया था, मानव-हृदयकी उन महान् शक्तियोंका पता लगा लिया था जो हमारे लिये आध्यारिमक पथ-प्रवर्शक हैं।

स्वामी विवेकानन्दने ठीक कहा है कि कतिएय प्रापुनिक दार्शनिकोंने तस्वोंको समक्षनेकी शक्तिमें अन्तर होनेके कारण यह प्रश्न उठाया कि ईश्वर शब्दके स्थानमें किसी
अन्य पिश्मापाका रखना आवश्यक प्रतीत होता है, किन्तु
उन विक्ष स्वामीजीने यह निर्णय किया कि इस शब्दके
अन्दर ऊँचे-से-ऊँचे मानवीय प्रयस्नोंकी शक्ति सिक्षहित
है, इसीलिये उसके गम्भीर वाष्यार्थमें परिवर्तन नहीं
करना चाहिये। वास्तवमें इसप्रकारका निन्दनीय प्रयस्न
उस आद्युगकी खोजके समान होगा जब मनुष्यका
श्वन्तःकरण, जो कई प्रकारकी प्रारम्भिक परिस्थितियोंके
बन्धनमें था, असीम महत्ताके तस्वको अपनी पार्थिव एवं
सापेल बुद्धि धार परिभाषार्थोंकी सीमामें छानेकी चेष्टा
करता था।

परमारम-तस्वका जिसके अन्दर अँचे-से-अँचे भननत गुणोंका समावेश है इस अपने पार्थिव एवं परिमित शबदकीषके द्वारा बर्णन नहीं कर सकते । किन्तु हृदयकी भाषा इसप्रकार संकुचित नहीं है। वह उस भाषाके द्वारा बसीमताके उस सर्वोच ज्ञानको समझ लेता है जिसकी रिक्रमणे चेतनारूपी कमछ-क्ट्रमछपर कीडा करती रहती हैं। मुझे सारण है कि एक बार मेरे स्वर्गीय प्रिय सित्र Alexander Block ने, जो एक प्रसिद्ध कवि बे Religious Philosophic Society (धार्मिक दार्शनिक परिषद् ) में जाना छोद दिया था। जब छोगोंने उनकी अनुपस्थितिका कारण पृष्ठा तो उन्होंने यह उत्तर दिया कि 'मैं वहाँ इसिछिये नहीं जाता कि छोग वहाँ श्रानिर्वचनीयकी न्याख्या करते हैं #।' उनके जिये यह महान् अनिर्व चनीय वाचामगोचर शक्ति वामविक यी। कविकी सुचम दृष्टिसे सम्पन्न होनेके कारण उन्हें यह बात बढ़ी ध्रष्टतापूर्ण जची कि इतने सहान्, इतने सुक्ष्म एवं इतने अपरिष्ठिक तश्वके विषयमें छोग वाक्कह करें, जिसकी पुकार केवल हृदयके कानोंको ही सुनायी देती हैं। ईश्वरके छिये हम चाहे कितने ही वर्ष शब्दोंका प्रयोग क्यों न करें, उनके द्वारा

\* Because they speak there of the Unspeakable.

उसकी वर्णनातीत महत्तामें परिच्छिता आही जाती है, जो धास्तिकोंके छिये एक महान् दोप है। इस समय ईश्वर-को, प्राचीन शाझोंकी आज्ञाओंको, उस धिनवंचनीय, वाचामगोचर वर्णनातीत अपरिच्छित शक्तिको, उस वस्तुको जो इमारे निकटतम है संया जिससे प्रत्येक मानवहृद्य सर्व-हितका विचार करते समय परिपूर्ण रहता है, सरण करनेका खास ध्रवसर है। शासके सर्वोत्तम आदेशोंमें ईश्वरकी सर्वव्यापकताका कैसा सुन्दर वर्णन है!

संसार भनेक प्रकारके सङ्घटींसे छित्र-भित्र हो रहा है. इस विपत्तिमें, इस दैन्यावस्थामें आवश्यकता इस बातकी है कि एक बार फिर महान् ईश्वरीय तरवका प्रचार हो। सनुष्य यदि उस तन्वका आंशिक अनुभव भी कर ले तो उसका जीवन नन्दनकानन बन जाय। जीवका ईश्वरमे विमुख होना, उस स्वतन्त्र, बन्धनरहित दंदीप्यमान ज्ञानमे विसुख होना, पूर्णताके पूर्वनिश्चित आनन्दमे मुँह मोहना इस उपयोगी सांसारिक जीवनको शोकपूर्ण बना देना है। किन्तु इमारा भविष्य दुःखसय नहीं है, इमारे भाग्यमें विपत्ति नहीं किस्ती है, हमारे किये सर्वातिशायी आनन्त्र, सर्गारमक विचारधारा एवं हृदयरूप मन्दिरमेंसे निकलने-वाला सुखमय सीरभ ये सब निश्चित हैं। ईश्वरीनमुख मनुष्योंको परिणाममें कमी दुःख नहीं मिलता, उनका निवास सदा परिवर्तित परिश्रम एवं ज्ञानके सुखमय उद्यानमें ही होता है। कवि Derjavin अपनी ईश्वरविषयक कविता-को इसप्रकार समाप्त करता है-

'हे सृष्टिकर्ता ! में तेरी ही सृष्टि हूं ! में तेरे ही ज्ञानका परियाम हूँ ! तू जीवनके ज्ञानन्द्रसय ज्ञोतको बहानेवाला है, तू ही मेरी आरमाका जीवन है, उसका स्वामी है। तेरी विज्ञता यह चाहती है कि मेरी ज्ञासर सत्ता मृत्युके भ्रयानक गर्तमेंने होकर गुजरे, मेरी आरमा मर्त्यकोककी सैर करें और मृत्युके व्याजसे, ऐ पिता ! में तेरी ज्ञानतामें फिर समा जाउँ !

ओ अनिर्वधनीय अधिनयशिक ! मैं यह जानता हूँ कि मेरी आत्माकी कल्पनाएँ तेरी छायाको भी नहीं जान सकतीं । परन्तु यदि तेरी महिमाका गान ही किया जाय तो हम शक्तिहीन मर्त्यजीव इससे बदकर तेरा क्या चादर कर सकते हैं कि हम जमर शरीर धारणकर तेरी दृष्टिसे ओश्रक हो जायँ और तेरे किये इतज्जताके जाँसू बहावें!'

### श्रान्तरिक ज्योति

(लेखिया--- श्री लिलि एक. एकन, धर्मपत्नी स्व० जेम्स एलन)



व प्रातः सरणीय प्रमु ईसामसीहने अपने शिष्योंसे यह कहा कि 'अपनी ज्योतिको जनतामें इसप्रकार जगसगाने हो कि उसके डारा वे नुम्हारे साकार्योंको देख सकें और वे मुग्ठमें रहनेवाले उस परम पिताकी महिसाका विस्तार हो,' उनका श्रीमप्राय केवल सरकार्योंके प्रभावको वतलाना ही नहीं

था। चिरकालतक हमारी यह धारणा रही कि उनकी इस उक्तिका आश्रय केवल सरकायं को महिमाको बतलाना ही था, किन्तु कई वर्षों के परिषक श्रनुभवसे जो दीर्घकालके मीन साधन एवं ध्यानमे प्राप्त हुआ है, हमें यह ज्ञात हुआ है कि ईसाने सन्कार्यों में प्रतिभामित होनेवाले प्रकाशसे विलक्षण किसी और ही प्रकाशका यहाँ संकेत किया है। पाश्रास्य एवं प्राच्य दोनों देशों के धर्म-प्रन्थों में ज्योतिका वर्णन श्याता है। उदाहरणाके लिये निम्नलिखित वाक्यांश पर्योग हैं—

वह ज्योति जो मर्ग्यलोकमें आनेवाले प्रत्येक मनुष्य-को उद्घासित करती हैं (The light that lighteth every man that cometh into the world) आन्तरिक ज्योति (The Inner light) ईश्वरके मुखकी ज्योति (The Light of God's Face) इत्यादि । हमें अपने आन्तरिक अनुभवमे जब उस ज्योतिकी बासविक सत्ताका पता लगा, तभीमे हमारे ध्यानमें यह बात आ गयी कि जिन 'सत्कार्यों' का ईमामसीहके उपर्युक्त वचनमें उल्लेख है वे उस ज्योतिका रूप नहीं, प्रतिबिश्वमात्र हैं । जीवका परमारमाके साथ निकट सरक्ष्य हो जानेपर अन्तरमें एक ज्योति जगमगाने लगती है और तब उसके तथा ईरवरके मुखारविन्दके बीचमें कोई ध्यवधान नहीं रहता । जब हमारा श्रन्तःकरण कल्मपहीन हो जाता है और हम पविश्रता एवं शान्तिके मार्गपर आरूद होकर उस परम पिताके समीप पहुँच जाते हैं,

\* Let your light so shine before men that they may see your good work and glorify your Father which is in Heaven. उस समय हमें उस उथोतिके सम्यक् दर्शन होते हैं। उस समय हमें उसके प्रसारका श्रनुमब होता है और हमें यह भी भान होता है कि दूमरोंको भी उसकी सत्ताका ज्ञान है। वह उयोति मस्तिष्कके अन्दर वास्तवमें प्रवीम रहती हैं और चेहरेंके प्रत्येक अवयवमें उद्गासित होती है। इतना ही नहीं, शरीरकी प्रत्येक चेहामें वह प्रतिभासित होती है।

ईसामसीहने इस अन्तर्ज्योतिको 'विलक्षण नेत्र' के नामसे निर्देश किया है। उन्होंने एक स्थलपर कहा है--'न्म्हारे अन्दर जगमगानेवाली यदि कहीं अन्धकारमें आवृत हो जाय तो बताओ वह अन्धकार कितना महान होगा ?' क्या हमलोग इस बातको नहीं जानने कि क्या वास्तविक पापाचरणसे -- इन्द्रिय-परायणता, दृष्ट मंकरूप, ईश्वरके आनुब्रहको प्राप्त करनेके साधनोंकी श्रवहेलना नथा ध्यान एवं प्रार्थनाकी आवश्यकताको भूछ जानेके कारण इस उस प्रकाशको बुझा नहीं रहे हैं ? हम जानने हैं कि हमारी कियाओं, संकल्पों एवं इच्छाश्रीये वह प्रकाश शान्त हो जाता है। अधिक क्या, दर्पणमें यदि हम अपने मुखके प्रतिबिग्बको देखें तो हमें वह भ्रन्धकार म्पष्ट दिखायी देशा. यद्यपि दूसरे लोग उस अन्धकारको नहीं देख सकते। वानवर्मे वह अन्धकार कितना महान है! जवनक वह ज्योति फिरमे प्राप्त नहीं हो जाती तवतक श्रारमार्मे कितनी पीड़ा और छटपटाइट रहती है ? वह आन्तरिक ज्योति जिसके सम्बन्धमं योगियाने तथा पुराने (Quaker) सम्प्रदायके अनुयायियोंने बहुत कुछ लिखा है, कैवल आन्तरिक अनुभवकी अपेक्षा कहीं ऊँची वस्तु है। इन पंक्तियोंकी लेखिकाको लगातार कई वर्षीने मलीभाँति यह विदित्त है कि जबतक श्रातमा अपने अनुभवेति आज्ञानुवर्तिताका पाठ नहीं पढ़ लेता और उस ज्योतिको भीतर एवं बाहर निरन्तर जागृत रखने, उस पवित्र त्रीपको निरन्तर अखण्डरूपमे प्रदीप्त रखनेका उपाय नहीं जान जाता, जिससे कि वह सारे विश्वको उदासितकर उस परमपिताकी महिमाको बढ़ावे, वह प्रकाश कितनी ही बार बुझ जाता है।

बह ज्योति आध्यारिमक नहीं है, प्रस्युत एक मौतिक ज्योति ही है, यद्यपि वह ऐसे सून्त्म तस्वसे बनी हुई है कि उसे कोई छू नहीं सकता और मनके अतिरिक्त कोई उसका नाश भी नहीं कर सकता। वह इसनी सून्त्म है कि वह स्थूल प्रवायोंके अन्दर प्रवेश कर सकती है, मांस और हिंडुथोंके आवरणको भेदकर चेहरे एवं कपालके अन्दरसे दिखायी दे सकती है और जिस समय वह आरमाके स्नेहकी शक्तिको पाकर नेजीसे चमकने लगती है उस समय वह चारों दिशाओं में फैल जाती है और अमावस्थाकी राशिके अन्यकारको भी विदीर्ण कर सकती है। वह प्रकाश उस मनुष्यके व्यक्तित्वसे प्रस्कृटित होता है जिसे उसपर अधिकार प्राप्त हो खुका है। जो कोग अन्धकारमें हैं और जिनपर मृत्युकी छाया पड़ी हुई है उनको मकाशका दान देनेका आधुनिक जगदके साधारण अमोपरेशकोंने जो अर्थ समझा है उसकी अपेक्षा उसका दाखविक प्रमं कहीं अधिक न्यापक है।

हृन पंक्तियोंकी लेखिका हस बातको अलीमाँति जानती है कि मनुष्यको अपनी चारमासे समय-समयपर यह प्रकृत पृक्षते रहना चाहिये, जो उसके लिये अस्यन्त जाभदायक है—

'क्या वह ज्योति तुम्हारे अन्तर स्पष्टतया उज्जासित है और संसारमें श्रपनी किरणोंका प्रसार कर रही है !'

## ईश्वर-मीमांसा

(लेखक -- भीजवालाप्रमादजी कानो दिया)

ध्ययं बदन्ति शिवमेत्र हि केचिदन्ये शक्ति गणशामपरे तु दिवाकरं वे । रूपेस्तु तैर्राप विभासि मतस्त्वमेत्र

तसारवंगव शाणं मम चक्रपणे॥



गत्में प्रायः सभी ईश्वरवादी हैं।
कुछ लोग नकवाद या विद्या-शुद्धिके
गर्बसे अनीश्वरवादको सिन्द करनेका प्रयास करने देखे जाने हैं।
परन्तु अन्तमें ईश्वरकी सत्ता सिद्ध हो ही जाती है। यदि कोई कहें
कि संरे मुख्यों जीभ नहीं है तो

उसका यह कहना निराधार है, क्योंकि उसके बोजनेसे ही जीभका होना सिद्ध है। हमी प्रकार यदि कोई यह कहे कि मेरे पिता हुए ही नहीं तो उसका यह कथन भी निराधार ही होगा, क्योंकि जब वह है तो अवश्य ही उसका जन्मदाता भी स्वतःसिद्ध है, चाहे वह उसको जाने या न जाने। यही बात ईश्वरके सम्बन्धों है। जब कोई मनुष्य किसी घने जंगलमें जाकर देखता है कि वहाँ एक मुन्दर मन्दिर बना हुआ है और उसके समीप एक मुख्य वाटिका लगी है, जिसमें नाना प्रकारके फल-फुलोंके कृक्ष यधास्थान मुख्यवस्थित हैं, सथा जिसके एक ओर एक चिक्रियाखाना भी है, जिसमें विभिन्न प्रकारके पशु-पश्ची अल्ला-अलग विभागोंमें प्रिजहोंमें बस्य हैं; ऐसी अवस्थामें उसे यह भानना ही होगा कि इन सबका बनानेवाला कोई खबरय है। नियमित और मुख्यवस्थित कर्मके देखनेसे ही कर्षाका अनुमान होता है, यह स्वाभाविक है।

प्राचीन वैदिक युगमें एक समय इस आगतको देखकर कुछ ऋषियोंके मनमें शंका हुई थी, उस समय उन्होंने जो निर्णय किया था समका वर्णन खेताश्वतर-उपनिषद्में इसमकार है—

अक्रिकादिनो बदिन्त ।
कि कारण ब्रह्म कुत स्म जाता
अंतिम केत क च सस्प्रतिष्ठाः ।
अंत्रिकाः केत स्क्षेत्रेण्
वर्तासदे ब्रह्मिद्दाः स्यवस्थाम ॥

अर्थात् 'महावादी कहते हैं, क्या महा कारण है ? हम किससे जन्में हैं ? किससे जीते हैं ? और किसमें छीत होते हैं ! हे महावेत्ताओं ! बताओं वह कीन अधिहाता है जिसकी व्यवस्थाने हम सुख-दु:खोर्में बतेते हैं !' इसके बाद स्यूलदृष्टिने दील पहनेवादे मूल-कारगोंको प्रश्नकर्त्ता स्वयं शंकायुक्त शब्दोंमें कहता है और साथ ही उनका निराकरण सी करता है—

स्व नावा नियति वैदण्का
भूतानि यानिः पुरुव इति चिन्त्यम् ।
सयोग प्रवा नत्वात्म नावादात्माप्यनीकाः मुखदु कहेतीः ॥

अर्थात् क्या कास, स्वभाव, नियति, वरच्या श्रववा

पञ्चमूत कारण है, या जीवारमा कारण है। यह बात विचारणीय है। इनका संयोग भी कारण नहीं हो सकता क्योंकि ये अनारम-पदार्य जह हैं। और जीवारमा भी सुख-हु:खर्म छित रहनेके कारण सर्वशक्तिमान् नहीं है।

काछ राज्यका सभिप्राय यही है कि समस्त सृष्टि-सम्बन्धी कियाएँ काक-विशेषमें ही होती हैं, जैसे सभी वस्तुएँ अपनी ऋतुमें ही उत्पन्न होतीं, फलती-फूलतीं और नष्ट होती हैं, इसीलिये कारणरूपमें कालका श्रनुमान किया गया है।

पदायों के स्वभावसे ही जगत में मारी कियाएँ होती देखी जाती हैं, जैसे अधिका स्वभाव जलानेका है और जलका गलानेका इत्यादि; शतएव स्वभावको कारण्रूपसे श्रमुमान किया गया है।

नियति शब्दका अर्थ है होनहार । जैसे कोई मनुष्य पूर्ण सावधानीसे चला जा रहा है, श्रचानक बच्चपातसे उसकी मृत्यु हो जाती है और लोग कह उठने हैं, 'होनहार हो ऐसी थी।' इसी प्रकार अकारण ही नियनिरूपमें समस कियाएँ होती हैं, नियतिको कारण कहनेवाले ऐसा बसलाते हैं।

विना चेष्टाके जो काम श्रपने-आप हो जाय उसे यहच्छा कहते हैं, जैसे बिना किसी चेष्टाके किसी वस्तुका बीज किसी मुनसान स्थानमें पहुँचकर दृक्षके रूपमें उत्पन्न हो जाता है, इसी प्रकार यहच्छासे जगत्का ससित्व हैं। ऐसा यहच्छाको कारण माननेवाले कहते हैं।

भूतानि शब्दसे पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और आकाश इन पश्च महाभृतींका प्रहण होता है और पुरुष शब्द जीवारमाका गोतक है।

हसप्रकार कालादिको कारणरूपमे अनुसान करके उसका निराकरण भी इसी श्लोकर्में कर दिया गया है। सर्थान् यह सब जब होनेके कारण कर्त्ता नहीं है। सकते, नथा जीवान्सा चेतन होनेपर भी अब्पज्ञ, अब्पशक्तिमान् एवं सुख-दु:लका भोका होनेके कारण कर्ता नहीं है। इसप्रकार मूल-कारणका निश्चय न होते देल ऋषियोंने ध्यानसदा होकर देला —

ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन्देबातमञ्जाके स्वगुणैर्निगृहाम् ।
यः कारणानि निश्विकानि तानि
कालातमम्कान्यवितिष्ठसेकः ॥

अर्थात् 'तब उन छोगोंने ध्यानयोगमें सप्त होकर अपने गुणोंसे छिपी हुई परमारमशक्तिको देखा । जो स्वयं काछ, स्वभाव, नियति, यदच्छा, पञ्चभून तथा आत्मारूप समस्त कारणोंके एक ही कारणरूपमें अधिष्ठित है ।'

इसप्रकार शास्त्रोंमें जगन्की उत्पत्तिमें मृलभूत अन्य सब कारणोंका निराकरण करके एकमात्र ईश्वरको ही आदि-कारण सिद्ध किया है। इसपर यदि कोई कहे कि इस शास्त्रीकी बात नहीं मानना चाहते, तो उसे तर्क और युक्तिद्वारा भी ईश्वरके अम्तित्वको स्वीकार करना पडेगा। जो नार्म्तिक विचारवाले जगत्की उत्पत्तिका मूल-कारण प्रकृति (Nature) को मानते हैं, ईश्वरको नहीं मानते, उनमे यह पूजा जा सकता है कि, 'क्या सृष्टि सुज्यवस्थित, नियमित और ज्ञानपूर्वक है घथवा श्रव्यवस्थित, अनियमित और अज्ञानपूर्वक ?' हमका उत्तर यदि यह मिले कि, वह अब्यवस्थित, अनियमित और अज्ञानपूर्वक है, तो यह सर्वथा असंगन होगा क्योंकि लोकर्मे इसके विरुद्ध देखा जाता है। जगन्में कोई भी कार्य ग्रह्मवस्थित नहीं है, वल्कि जिस वस्तुकी जहाँ आवश्यकता है वही वहाँ रक्खी गयी है। बीवेंकि अङ्ग-प्रत्यङ्गमे लेकर समस्त ब्रह्माएडकी उत्पत्ति सुव्यवस्थित और नियमित देखी जाती है। सुर्य-चन्द्र आदि समस्त प्रहोंका एक निर्दिष्ट गतिमें बर्तना, उनका क्रमानुसार उदय-अम्त होना, ऋनुश्रोंका नियमित-रूपसे आना, अपने-अपने बीजसे वृक्ष और प्राणियाँका उत्पन्न होना, पाप-पुरुवका यथोचित फल यथा-समय बलाव प्राप्त होना, ब्रह्माण्डके समस्त स्थावर-जंगम जीवींके लिये जीवन-धारणोपयोगी जल, वायु, श्राहार आदिकी यथायोग्य व्यवस्था इत्यादि अनेक प्रकारकी सुव्यवस्थानुँ देखी जाती हैं जिनको कोई भी अस्बीकार नहीं कर सकता और न उन्हें अनियमित ही कह सकता है।

जो स्थवहार प्रश्यक्ष इन्द्रियगोचर और ज्ञानगोचर होता है उसके छिये अन्य प्रमाणको आवश्यकता नहीं होती; तथा जो कार्य नियमित और सुव्यवस्थित होता है वह ज्ञानपूर्वक ही माना जाता है और इसप्रकार उसका कर्ता भी श्ववस्थ होता है। स्थिकि अञ्चानपूर्वक और प्रकृतितः हुए कार्यमें स्थवस्था और नियम नहीं रह सकते। धतएव यह स्थीकार करना पड़ेगा कि सुस्थवस्थित और सुनियमित सृष्टि ज्ञानपूर्वक होती है। इसप्रकार प्रकृत्विको सृष्टिका मूल-कारण माननेवालोंको यह मानना पहेगा कि या तो प्रकृति (Nature) चेतन है या स-चेतन ।

यदि प्रकृतिको चेतन मान लिया गया तो ईश्वरकी सत्ता स्वीकृत हो गयी। तब केवल नाममात्रका ही भेद रह जाता है अर्थाद नास्त्रिक उसी चेतन सत्ताको प्रकृति कहते हैं जिसे शास्त्र ब्रह्म, परमारमा, ईश्वर प्रभृति नार्मोमे पुकारते हैं। केवल नाम-भेदमे वास्त्रविक भेद नहीं माना जाता, क्योंकि जगन्में देश, जाति, भाषा और सम्प्रदाय-भेदमे मृष्टि-कर्नाको अनेक नार्मोमे सम्बोधन किया जाता है। और यदि पूर्वपश्च प्रकृतिको चेतन न मानकर स-चेतन मानता है तब भी अनीश्वरवाद सिद्ध नहीं होता, क्योंकि चेतनायुक्त प्रकृतिको स्वीकार करना मविशेष परमारमाको स्वीकार करना है। शास्त्र भी कहते हैं कि प्रकृति जह है और पुरुष चेनन है, जह-चेननके संयोगमे जगन्की उत्पत्ति है।

यावत्मंजायो किचित्सस्य स्थावरजनमन् । क्षेत्रक्षेत्रज्ञसयोगासद्विद्धि सन्तर्थन् ॥ (गंजा १३ । २६)

अर्थात् 'हे अर्जुन! यावत् किञ्चित् स्थावर-जंगम वस्नु उत्पन्न होती है, उस सबको तू चेत्र और क्षेत्रक्रके संयोगसे उत्पन्न हुआ ही समझ।' तात्पर्य यह है कि प्रकृति और पुरुषके पारम्परिक सम्बन्धमे सम्पूर्ण जगतकी स्थिति है। अत्पन्न सब प्रकारमे यह मानना पहता है कि मृष्टिका मुखकारस्य परसारमा है।

कं हैं-कोई मनुष्य ऐसा भी कहने हैं कि यदि ईसर है तो हम उसे देख क्यों नहीं पाने ? हमका उत्तर यह है कि जातमें ऐसी अनेक वस्तुएँ हैं जिनको हम प्रस्थक्ष नहीं देखते, पर उनकी सत्तामें निश्चिनरूपेण विश्वास करने हैं ! जैसे, तूथमें व्यापक सक्खन, काएमें स्थित खिन्न ह्रायादिको हम प्रस्थक्ष नेश्रांसे नहीं देखते, पर हनके अस्तिरवसें हमें तिनक भी सन्देह नहीं होना और साधनके हारा हम इन्हें प्रकट करके प्रस्थक्ष भी देखते हैं । इसप्रकार जब मांसादिक वस्तुओं के प्रस्थक्ष नेश्रंसे होनेपर भी उनका खिन्तव माना जाता है तब ईश्वरके, जो युक्ति, अनुमान तथा शास्त्रसे सिद्ध है, खिनस्वमें क्योंकर सन्देह हो सकता है ? साथ ही ऐसे अनेक प्रमाय मिलते हैं जिनसे सिद्ध होता है कि साधनहारा ईश्वरका भी प्रस्थक्ष होना है।

वस्तुतः अनित्य जागितक पदार्थोकी सत्ताके अनुरूप ईचरकी सत्ताको प्रमाणित करना ठीक नहीं है। क्योंकि जितने जागितक पदार्थ हैं, जिनकी सत्तामें हमें रह विकास है तथा जो इन्द्रिय-गोचर भी हैं वे सभी मायिक, अनित्य, परिणामी, चणमंगुर और नाशमान हैं। इसके विपरीत ईखर नित्य, सत्य, अपरिणामी और श्रविनाशी है। ईखर-के इस विख्यण रहस्यको धीर ज्ञानी पुरुष ही जान सकते हैं। श्रीभगवान गीतामें स्वयं कहते हैं—

> नासनो विद्यंते भावो नाभावो विद्यंते सत । ठमयोरपि दष्टाऽन्तरत्वनयोग्न्तस्वदर्शिभिः॥ (२०१६ ।

अर्थात् 'असत् वस्तुका तो अस्तित्व नहीं है और सत्-का अभाव नहीं है, इन दीनोंका तत्त्व ज्ञानी पुरुषेंद्वाहा देखा गया है।'

तखबेसा ज्ञानी पुरुष कइने हैं कि एक परमात्मा ही इस इत्य जगतका आधार और स्वरूप है श्रथति यही इसका अभिवृतिसित्तोपादान-कारण है। अभिवृतिसत्तोपादान-कारण उसको कहते हैं जो स्वयं निमित्त-कारण भी हो और उपादान-कारण भी । घटका उपादान-कारण मिट्टी है, और निमित्त-कारण क्रमकार, चक्र आदि हैं। वस्त जिसमे बनती है वह उपादान कहलाता है। वस्त कार्य-रूप होती है और उपादान कारगुरूप होता है, जैसे सिटी-संघट ब्राहि बनते हैं, इसने घट कार्य है और सिटी उपातान-कारण है। घट बामवर्मे मिहा ही होता है, क्यांकि कार्य कारणसे भिन्न अथवा विजातीय नहीं होता । निमिन-कारण उसे कहते हैं जिसकी सहायनासे कार्यकी उत्पत्ति होती है। जैसे घटकी उत्पत्तिमें उपादान-कारण मिझी है. परन्त मिट्टी स्वयं घटरूप नहीं बन जाती, बस्कि घटके बननेमें कुम्हार, चक धादिकी सहायता आपेक्ति होती है, अत्रण्य यहाँ क्रम्हार, चक्र आदि निमित्त-कार्या हैं। वेदान्तके अनुसार इस जगत्की उत्पत्तिमें परमातमा म्हयं ही उपादान और निमित्त-कारण है, इसीलिये उसे अभिन-निमित्तोपादान-कारण कहा जाता है। श्रुति कहती है---

> पूर्णसदः पूर्णामेटं पूर्णाम्पूर्णमुदस्यते । पूर्णस्य पूर्णामादाय पूर्णामेबाबीशायते ॥

अर्थात 'वह परम अक्षर मश्चिदानम्ब्यन परमात्मा पूर्व है, यह जगत् (भी) पूर्व है (श्वींकि) पूर्व झक्कमे (ही यह) पूर्ण रूप जगत निकलता है। यह पूर्ण जगत पूर्ण बद्दा परमारमाको लेकर (पूर्ण बद्दा परमारमामें ही अनस्यभावसे स्थित रहनेके कारण, पूर्ण बद्ध परमारमा ही अवशिष्ट रह जाता है। तथा—

सर्वे खित्वदं ब्रह्म तज्जनानिति शान्त उपासीन'

धर्मात् 'यह सब वक है, उस वक्कमे ही इस जगत-की उत्पत्ति है, उसीमें इसकी स्थिति है और उसीमें इसका छय होता है। धतप्य शान्त होकर उस वक्कि उपासना करनी चाहिये।' इत्यादि धनेक वचनोंसे ईश्वर ही जगत्-स्पर्मे प्रतीत होता है, यह बात सिद्ध होती है। परन्तु 'ईश्वरके अतिरिक्त और कुछ भी नहीं है' यह धारणा तस्व-शानके बिना नहीं हो सकती। तथापि शान्तिपूर्वक विचार करनेसे यह भी स्पष्ट ही हो जाता है कि इस जीवका ईश्वरके साथ धनिद्दिष्ट काळसे एक अखण्ड सम्बन्ध चला आ रहा है और उससे कोई भी जीव किसी प्रकार अलग नहीं हो सकता, क्योंकि जीव ईश्वरका ही धंश है।

भगवान् कहते हैं-

ममेवांशोः जीवकाके जीवभृतः सन।तनः। (गीताः१५१७)

अर्थात् 'इस देइमें जीवारमा मेरा ही सनातन श्रंश हैं।' गो० तुष्ठसीदासजीने भी कहा है— इंदबर अश जीन अबिनाशी। चेतन अमन महज मुखराशी॥

इसीछिये जीव अज्ञातरूपमें ईश्वरको मानता हुआ साधारणतः उसकी और आक्षित भी होता है। जैसे सोया हुआ पुरुप जाम्नल्-अवस्थामें न्यवहृत वस्नु अथवा विशेष सम्बन्ध्याले मनुष्यका नाम अज्ञानतः भी कभी-कभी बोल उठता है, इसी प्रकार ईश्वरकी सत्ता न मानने-का धिममान करनेवाला पुरुष भी जब विशेष आपत्तिमें ध्रम्त हो जाता है तो भनिच्छापुर्वक भी ईश्वरको पुकारने छाता है। एक नास्तिककी कहानी प्रसिद्ध है। एक बार वह जहाजमें बैठकर कहीं जा रहा था। उसी समय समुद्रमें एक भारी तृष्कान आया और वह जहाज हुवने छगा तब तो उस नास्तिकके मुँहसे भी वरवस यह आवाज़ निकक पदी कि 'हे भगवन्! इस विपत्तिसे बचाओ।'

इसप्रकार सामान्यतः (इच्छा या अनिच्छासे) ब्रास्तिक-नास्तिक सभी ईश्वरको माननेवाके ठहरेंगे । परन्तु इस्तुतः विचार करके देखा बाव तो चर्चार्यकपसे ईश्वरको माननेवाले बहुत कम मिलेंगे। क्योंकि को कोग 'ईश्वर ई' ऐसा कहते हैं, वे भी अधिकांशमें सचमुख ईश्वरकी माननेवाले नहीं ठहरने। ईश्वरके माननेवालेके प्रधान कक्षण हैं—पापाचरणसे निष्ठति, सदाचरणमें प्रष्ठति, ईश्वर-में प्रेम, दुःख और हानिमें उद्देगशून्यता और अचल शान्ति। यह सब लक्षण अर्कनवरूपमे उमीमें मिलेंगे को यथार्थतः ईश्वरको माननेवाला होगा। इस कसौटी-पर कमपर प्रत्येक मनुष्य अपनी परीक्षा छाप कर मकता है कि वह कहाँतक ईश्वरका माननेवाला है।

इसप्रकार निश्चय हो गया कि यद्यपि सामान्यतः सभी ईश्वरको मानते हैं परन्तु विशेषरूपमे उसे मानने-वार्लेको संख्या बहुत ही कम है। परन्तु विशेषरूपमे मानने-वार्लेको संख्या बहुत ही कम है। परन्तु विशेषरूपमे माननेवाले हो विशेषरूपमे ईश्वरकी छोर आकर्षित होते हैं। ईश्वरका सामान्य ज्ञान जीवको सम्पूर्ण दुःखोंमे मुक्त नहीं करताः उसका विशेष ज्ञान हो परम कल्यायापद होता है। जैसे पारसके निकट रहनेपर और उस पारस कहते रहनेपर भी जवतक बसके गुण, प्रभाव और उपयोगका ज्ञान नहीं होता तबतक मनुष्यकी द्रित्ता बनी ही रहती है, जैसे ही उसके गुण, प्रभाव और उपयोगका विशेष ज्ञान हुआ वैसे ही द्रित्ता भी नष्ट हो जाती है। इसी प्रकार परमारमाके विशेष ज्ञानसे दुःखोंकी निवृत्ति खाँर परमान-दकी प्राप्ति होती है।

ईश्वरके प्रधानतः दो भेद्र माने जाते हैं — निर्गुण श्रोर सगुण । निर्गुण स्वरूपको श्रद्ध श्रक्ष, परमाध्मा, केवल, चैतन्य श्रादि नामसे भी पुकारा जाता है। यह माया-रहित और केवल हैं। श्रुति कहती हैं —

यत्तदंद्रयमग्राह्मगोत्रमवर्ण-

मञ्जुरक्षेत्रं तदपाणिपादम । नित्यं विमुं सर्वगतं सुस्कम तदन्यस्य यद्भृतयोनि परिषदयन्ति धीराः॥

( मुण्डका० १ । ६ )

अर्घात 'जो न देखा जाता है, न पकड़ा जाता है, जिसके न गोत्र है, न वर्ण है, न नेत्र हैं, न श्रोत्र हैं, न हाथ हैं, न पाँव हैं; वह निरय, विभु अर्थात सबमें व्यापक बहुत सुक्म और अध्यय है। ऐसे सब भुतों के मूल-कारण-को चीर पुरुष देखते हैं।' श्रीमद्भगवदीतामें भी कहा है—

क्षेयं यत्तरप्रबद्धमामि मञ्ज्ञात्वामृतमञ्जूते । अनादिमत्परं ब्रह्म न सत्तनासद्वब्यते ॥

(११।१२)

अर्थात् 'जो जानने योग्य है तथा जिसको जानकर सनुष्य परमानन्दको प्राप्त होता है, उसको अष्ट्यी प्रकार कहूँगा; वह आदिरहित परम ब्रह्म है, न उसे सत्त ही कहा जा सकता है और न ग्रसत् ही कहा जा सकता है।'

इत्यादि धानेक ध्रुति-स्मृतियाँ निर्मुण ब्रह्मका प्रति-पादन करती हैं; परन्तु 'इत्यंभूत' रूपसे उसका वर्णन हो ही नहीं सकता । वेद उसका परिचय 'नेति-नेति' शब्दोंसे कराता है, अथवा केवछ 'अस्ति' (है) इस शब्द-से उसका परिचय कराया जाता है—

> नैव बाचान मनसा प्राप्तु शक्यो न चक्रुषा। अस्तीति बुबतोऽन्यत्र कयं तदुपरुभ्यते॥ (कठ०६।१२)

अर्थात् 'परमारमा वाणीमे, मनमे अथवा नेत्रसे नहीं प्राप्त किया जा सकता । वह परमारमा केवल 'अस्ति' प्रधांत् 'हैं' इसके अतिरिक्त कैंगे उपलब्ध होता है ?' इस प्रभका उत्तर इसके आगेकी श्रुप्ति देती है—

> अस्तीत्येवोपलक्थस्यस्तत्त्वभावेन चीभयोः । अस्तीत्येवोपलक्थस्य तत्त्वमावः प्रसीदिति ॥ (कठ०६।११)

अर्थात 'वह है', इस रूपने तथा तथा तथा -स्वरूपने उसको जानमा चाहिये। जब 'वह है' इसप्रकार अनुभव कर खिया तो उसका तख्तस्वरूप स्पष्ट हो जाता है।' वस्तुतः निर्मुण ब्रह्मका स्वरूप मन, वायी आदि इन्द्रियोंने अतीत है, किसीकी सामर्थ्य नहीं कि उसे पकड़ सके। श्रुति कहती हैं—

'यतो बाचा निवर्तन्त अप्राप्य मनसा सह ।'

अर्थात 'जहाँसे मन और वाणी उसको प्राप्त किये बिना ही छोट भाते हैं ।' भछा, अर्छोक्तिक वस्तुको पार्थिव वस्तुओंके हारा कोई कैसे जान सकता है ?

परम महाके इस निर्मुण स्वरूपकी उपक्रिय होने-पर भी यह कथन नहीं बनता है कि मुझे महाकी प्राप्ति हो गयी है। इसी बातको श्रुति स्पष्टरूपने कहती है—

यदि मन्यसे सुवेदेति दश्रमेवापि नूनं स्वं वत्य ब्रह्मणे। रूपं यदस्य त्वं रदस्य च देवेष्यय नु मीमांस्यमेव ते मन्ये विदितम्॥ (केन० २ । १)

अर्थात् 'यदि तू समझता है कि मैं उसको पूरा-पूरा

जानता हूँ तो निस्सन्देह तूबझका स्वरूप प्रस्प ही जानता है। इसका स्वरूप जो तू जानता है चौर वो देवताओं में है (यह भी प्ररूप है)। तब मैं समस्ता हूँ कि तुस्ने अपना जाना हुआ अभी विचारने योग्य है' इसके आगेवाकी श्रुति-में ऋषि अपने तस्विनिष्ठ शिष्य उत्तर देता है —

नाह मन्ये सुबदेति नो न बेदेति बेद च। यो नस्तद्भेद तद्भेद ने। न बेदेति बेद च॥

क्यांत् 'मैं यह नहीं मानता कि मैं ब्रह्मको पूर्णरूपेण जानता हूँ, न यहां कि मैं उसे नहीं जानता हूँ, क्योंकि मैं उसे जानता हूँ। हममेंसे जो कोई उस ब्रह्मको जानता है, वह मेरी इस बातको जानता है कि मैं न तो उसे नहीं जानता हूँ और न जानता हूँ। 'ऐसे विख्क्ष्मण निर्मुण ब्रह्मके स्वरूपका वर्णन क्यों नहीं हो सकता है, इसका कारण भी श्रुति बतछाती है—

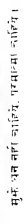
न तत्र चक्षुर्गच्छिति न वास्गच्छिति न मने। न विद्मो। न विज्ञानीमा संधेतदनुशिष्मादन्यदेव तद्विदितादभे। अविदितादिध ॥

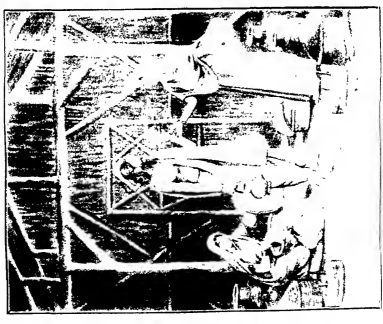
धर्यात 'न वहाँ नेत्र पहुँचते हैं, न वाणी पहुँचती है, न मन ही पहुँचता हैं। हम नहीं समझते, नहीं जानते कि कैमे उसका उपदेश किया जाय ? वह जाने हुएमें निराष्टा है और न जाने हुएमें भी निराष्टा है, यह हमने वहाँसे सुना है जिन्होंने हमारे लिये इसका कथन किया है।'

यहाका अपरोक्ष ज्ञान होनेपर ज्ञाता ज्ञेयमे भिन्न नहीं रहता, अर्थात परिच्छित ज्ञाताकी अलग सत्ता नहीं रहती, केवल एक सिंबवानन्व परमारमा ही रह लाता है। उस समय न ज्ञाता रह जाता है, न ज्ञेय और न ज्ञान, अर्थात त्रिपुटी मिट जाती है। तब क्या रहता है है इस प्रभका उत्तर देना कठिन है, केवल इतना ही कहा जा सकता है कि 'ज्ञेयमात्र रहता है' अथवा 'ज्ञातामात्र रहता है'— दोनोंका भाव एक ही है। निर्मुण बहाके स्वरूपमें सजातीय विजातीय स्थवा स्वगत कोई भी भेद नहीं है। एक मनुष्यका दूसरे मनुष्यके साथ, अथवा एक पशुका दूसरे अपने ही जातिके पशुके साथ सजातीय भेद होता है। परमारमाके समान किसी दूसरे परमारमाके न होनेके कारण उसमें सजातीय भेद नहीं होता। दो विभन्न जातिकी वस्तुओंमें जो पारस्परिक भेद होता है, उसे विकातीय भेद कहते हैं, जैसे मनुष्य और हुझ दोनों विभन्न जातिके

अंबार्था बादक निवंकता और यमराज







गेग नही, सगवानका स्वस्य समसाद्ये।

हैं अतः इनका पारम्परिक विजातीय भेद हैं। परमान्मा-में यह भेद भी नहीं हैं क्योंकि परमान्मासे भिन्न कुछ है हो नहीं—

'मतः परतरं नात्यिकि श्चिदिन्ति धनजय।'

मनुष्य-शरीरमें हाथ, पैर, सिर धादि तथा दृश्यमें
मूल, ढाछी, पत्ते, फछ, फूल आदि अनेक भेद होते हैं।
अपने भीतर ही होनेवाले इसप्रकारके भेदको स्वगत-भेद कहते हैं। परमारमाके धन्दर इस स्वगत-भेदका भी अभाव है। इसप्रकार निर्गुण शुद्ध ब्रह्म तीनों प्रकारके भेदोंसे रहित हैं।

श्रव सगुण ब्रह्मका विचार किया जाता है। माया-सिंहत ब्रह्मको समुण ब्रह्म कहते हैं। वर्धेकि सस्व, रज, तम तीनों गुण ही मायाके स्वरूप हैं, इसिल्ये सगुण (गुण्यविशिष्ट) ब्रह्म मायायुक्त ही माना जाता है। सगुण ब्रह्मके भी दो भेद हैं—सगुण निराकार और सगुण साकार। परमारमाके सर्वध्यापक मायासिंहत स्वरूपको सगुण निराकार कहते हैं। सृष्टिके आदिमें उसाके सङ्करप-से मृष्टिकार्य आरम्भ होता है। जैसे—

> मया ततीभद सर्व जगद्रव्यक्तमार्तेना। मरस्यानि मर्वमृतानि न चाई तेष्वबस्थित ॥ (गीता ९ १४)

अर्थात 'मुझ सचित्रानन्द्रधन प्रसारमाके अन्यक्तरूपमे यह सब जगत् परिपूर्ण है और सब भूत मेरे अन्तर्गत सङ्गरूपके आधारपर स्थित हैं इसल्पिये वास्तवमें में उनमें स्थित नहीं हैं।' श्रुति भी कहती है—

पकी बशी सर्वभृतान्तरात्मा पर्व रूप बहुधा यः कराति। तमात्मस्यं येऽनुपद्दधन्ति धीरा-स्तेषां सुखं शासतं नेतरेपाम्॥

अर्थात् 'सबको वरामें रखनेवाला, सब भूतोंका अन्तरारमा, वह एक जो एकरुप (प्रकृति) को अनेक प्रकारका बनाता है उसको जो धीर पुरुष आत्मामें स्थित देखने हैं उन्होंको सदा मुखकी प्राप्ति होती है अन्योंको नहीं।' इसप्रकार जो परमात्मा अध्यक्त, सर्वक्यापक और इन्द्रियानी त है, जिसे 'अणोरणीयान्महतोमहोयान्' अर्थात् स्नमसं भी स्नम और महान्ये भी महान् कहा जाता है, तथा जिसमें जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और प्रक्य होता है वही परमात्मा सगुण निराकार-स्वरूप है। अब सगुद्ध साकार-स्वरूपका विवेचन किया जाता है। परमात्माका जो स्वरूप मायासिंहत है तथा इन्द्रियोंके गोचर होने योग्य आकारवान् है उसे सगुण साकार-स्वरूप कहते हैं। जैसे---

> शान्ताकारं भुजगशयनं पदानामं मुनेशं विश्वाधार गगनसदशं मेघवणं शुभाङ्गम् । रुष्टभीकान्तं कमरुनयनं योगिजिध्धानगरयं बनेट विष्णुं भवभयहर सर्वनेकिकनाथम् ॥

अर्थात् 'जिसका शान्त स्वरूप हैं, जो शेषनागकी शय्यापर शयन किये हुए हैं, जिसकी नाभिमें कमल हैं, जो देवताओंका भी ईश्वर हैं तथा सम्पूर्ण विश्वका आधार हैं, जो आकाशके समान व्यास हैं, नीले मेघके समान जिसका वर्ण हैं, जिसके सम्पूर्ण अंग अतिशय सुन्दर हैं, जिसे योगीजन ध्यानके द्वारा श्राप्त करते हैं, उस सम्पूर्ण छोकोंके स्वामी, संसारके भयको दूर करनेवाले श्रीलश्मीपति कमलनयन विष्णु भगवान्को मैं श्रणाम करता हूँ।

इसप्रकारके मगुण साकाररूपके, सम्प्रदाय और मत-भेद्मे, अनेकों नाम और रूप माने जात हैं, जैसे— ब्रह्मा, शिव, सूर्य, गणेश, दुर्गा आदि । भगवान्के इस रूपभेद-का कारण भक्तोंके भावोंकी भिन्नता हैं। हिन्दू-सम्प्रदायमें भावकी ही प्रधानता हैं; इसिल्ये धानुमयी, पापाण्मयी, मृण्मयी, दारुमयी और मनोमयी आदि जितने प्रकारकी मूर्तिकी उपामना की जाती है, सबमें भावकी ही प्रधानता होती हैं। धानु या पापाण्की एजा नहीं होती। इसके वाम्तिक रहम्यको न समझ सकनेके कारण कुछ लोग मिट्टी या पापाणकी मूर्तिकी पूजामें शंका करते हैं। परन्तु वे छ.ग यदि एजा थार स्तुतिके मन्त्रोंके अर्थीपर ध्यान दें तो सहज ही ज्ञ न हो जायगा कि उनमें कहीं भी पापाण्, मिट्टी या धानुकी प्रशंसा नहीं होती। अतएव उपासक अपने हृदय (भाव) अं.र वाणी (स्तवन) से जिसकी पृक्षा करता है वास्तवमें पूजा उसीकी होती है।

भगवान्के रूपकी सीमा बाँघ लेना और यह कहना कि भगवानका केवज एकमात्र यही स्वरूप है, कदापि उचित नहीं। कुछ साम्प्रदायिक भाववाले लोग प्रपने हष्ट-देवके सिवा अन्य रूपों ही निन्दा भी कर देते हैं, पर ऐसा करना यालकवत् अज्ञता है। जो पुरुष प्रपने हष्टदेव— भगवान्की प्रशंसा और दूसरेके भगवान्की निन्दा करते हैं वह वास्तवमें अपने ही इष्टदेवका निरस्कार करते हैं। इस विषयकी एक प्राक्यायिका प्रसिद्ध है।

एक पिकाके दो पुत्र थे । उन्होंने घरने पिताके दोनी

पैरोंकी सेवा अलग-अलग बाँट रक्की थी। एक दिन जब बोनों धपने-अपने हिस्सेके पैरोंकी सेवा कर रहे थे कि संयोगसे एक पैर दूसरे पैरमें जा लगा और उस पैरकी सेवा करनेवाले सहकेने तूसरे पैरमें एक घूँसा जमा दिया और कहा कि 'नू मेरे सेव्य पैरमें क्यों घा लगा ?' अपने क्षेत्र्य चरणको मार खाते देखकर दूसरा छड्का क्रोधमें आया और उसने दूसरे पैरपर दो घूँसे जमाये। इसप्रकार परस्पर क्रोधित हो दोनों पुत्र अपने पिताके पैरोंको पीटने लगे। उन बेचारोंके यह नहीं समझमें आया कि इसप्रकार अपने पिताका भनिष्ट कर रहे हैं। पैरोंमें चोट छगनेसे पिताने उनको रोका, तब दोनों पुत्रोंने अपनी-अपनी शिकायत कह सुनायी। पिताने उनकी मूर्वतापर अफसोस करते हुए उन्हें बतलाया कि दोनों ही जिसे सेवा समझने थे वह वस्तुत: सेवा न थी, बहिक परस्परिक हे पके हारा मुक्तावश पिताका अनिष्ट किया गया था।

इसी प्रकार जो बीग अपने इष्टकी उपासना करते तथा अन्य छोगोंके इष्टकी तुच्छ मानकर उसका तिरस्कार करते हैं बह अपने ही इष्टका तिरस्कार करते हैं। हाँ, इष्टदेव चाहे जिस रूपमें हा उसकी उपासना ईश्वररूपमें ही करनी चाहिये; उसकी सर्वेश्वर माननेमें कोई हानि नहीं है। परन्तु किसी देवकी निन्दा करनेका श्राधिकार किसीकी नहीं है। ईश्वरमें विश्वास रखनेवाले नथा उसकी उपासना करनेवालेको नीचे बिखी बातांपर विशंष ध्यान रखना चाहिये।

- १ ईश्वर एकमें अधिक नहीं हो सकता।
- २ ईश्वर एकदेशीय नहीं होता।
- ३ ईश्वर एकजातीय नहीं होता ।
- ४ ईश्वर अल्पन्न नहीं होता ।
- इंखरकी सामध्यं परिमित नहीं होती ।
- ६ ईश्वर पश्चपाती और स्वार्धी नहीं होता ।
- ईश्वरसे भ्रम्य कुछ भी तथा कोई भी श्रेष्ठ नहीं है।
- ८ ईश्वर किमी प्रकार पापाचरणका प्रेरक नहीं होता।
- ९ ईश्वर सर्वोच है और महावापीका भी हितंबी है।
- १० ईश्वर एककार्छ।न नहीं होता।
- ११ ईश्वर परम द्यालु, सर्वज्ञ और भानन्दरूप है।

सभी उपासकोंको अपने-श्रपने इष्टमें इन ग्यारह भावोंको अवस्य ही रखना चाहिये। जहाँ भावना अल्प होती है वहाँ छाभ भी भन्प होता है श्रीर वहाँ भावना सहान् होती है वहाँ फरू भी महान् होता है। यदि यस्तुतः कोई ईश्वरका यथार्थ रूप देखना चाहे तो बुद्धि उरुते इसको देखना या दिखाना नहीं हो सकता। उसे तो यथार्थतः यही जानता है, जिसको वह प्रभु स्वयं जना देता है। गोस्वामी तुरुसीदासजीने ठीक ही कहा है कि ---

'सा जाने जेहि देहु जनाई ।'
तुम्हरी इपा तुमहि रघुनन्दन । जानत मक भक-बर-चन्दन ॥
श्रुति भी कहती है---

'यमेतेव वृण्ते तेन कस्यः'
वस्तुतः भगवान् क्या हैं, इसे तो स्वयं वही जानते
हैं, या उनके सक्षे प्यारे भक्त उन्होंकी कृपासे कुछ जान
सकते हैं। 'भन्योंके कथन ठीक नहीं', यह नहीं कहा जा
सकता, और 'ईश्वर हाथम्भूत अर्थात् ऐसा ही है', यह
भी नहीं कहा जा सकता । क्योंकि ईश्वरका रहस्य
भाजींकिक हैं। प्रायः ईश्वरके विषयमें कहनेवाले अपनीअपनी शक्तिक भनुसार कुछ त्रतक कहने भी हैं, फिर
भी उनका कहना अपूर्ण ही रह जाता है । इस बातको
स्पष्ट करनेवाली हाथींक स्वरूपके सम्बन्धमें पर, सूँह,
कान और वृत्तिको ही हाथी बनानेवाले चार भःधींकी
छोकोित्त प्रसिद्ध ही है।

अतः इंश्वरके जितने भी स्त्रस्य शास्त्रोंमें विश्वंत है,
तथा सखे भक्तोंने स्वीकार किये हैं। उन सभीको सम्मानकी दृष्टिसे देखना चाहिये और भ्रमनी प्रीति या रुचि जिस्त
भाव (रुप या नाम) में हो उर्माकी हंश्वरभावनामें
उपासना करनी चाहिये। सबये खियक ध्यान देने योग्य
बात यह है कि साधकको अपने हृष्टमें किसी प्रकारकी
ध्यर्णता नहीं देखनी चाहिये, क्योंकि जहां ध्यर्णता है वहाँ
ईश्वरत्व नहीं है। साधकका भाव पूर्ण और सर्वोच्च होना
चाहिये, फिर वह चाहे जिस्न नाम-रूपकी उपासना करे,
वह सर्वेश्वर पूर्ण ईश्वरकी ही उपासना समझी जायगी।
परन्तु यदि नाम-रूप धित मनोहर और श्रेष्ट है, पर भाव
श्रेष्ट नहीं है नो वह उपासना सर्वेश्वर महेश्वरकी नहीं हो
सकती। अब धन्तमें उस सर्वेश्वर परमारमाको प्रणाम
करके लेख समग्रस किया जाता है—

कैं खं बायुमिर्झ मिन्नि महीं ख ज्यांतीप सर्वाणि दिशो दुमादीन् । सरित्समुद्रांश्च हरेः शर्गारं यहिकक्ष भूत प्रणमेदनन्यः॥

# ईश्वर अतर्क्य है

(लेखक--श्रीनृसिंददासजी वर्मा, लुधियाना)

भौग्यवश संस्कृत-विद्याका हास होनेके कारण भाजकल वातावरण कुछ ऐसा हो गया है कि देशके नवयुवक केवल उसी बातको मानना चाहते हैं जो युक्तियुक्त हो भार वृद्धिकी कर्माटीपर कसी जा सके। इसलिये 'ईश्वर हैं' ऐसा कहनेवालोंसे भी वह ईश्वरके अस्तित्वमें युक्ति माँगते हैं। वह यह कटाणि नहीं सोचते

अस्तित्वमें युक्ति माँगते हैं। वह यह कदापि नहीं सोचते कि हम विषयमें युक्ति माँगना न्यायानुकृत है या न्याय-विरुद्ध श्रेष्योंकि युक्ति या नकंग वही वस्तु जानी जा सकती है जो पशिंदेष्ठक हो। अपरिचिन्नक और विभु वस्तुकी युक्तिहारा गिद्धि माननेमें निम्नलिखित अनेक दोष बलाकार आ प्राप्त होते हैं।

१-जो किसी वस्तुको सिद्ध करता है वह न्यायानुसार अधिक-रेशवर्ती होता है और जिस वस्तुकी सिद्धि की जाती है वह रयून-रेशवर्ती होती है। श्रीधक-रेशवर्ती वस्तु रयून-रेशवर्ती होती है। श्रीधक-रेशवर्ती वस्तु रयून-रेशवर्ती वस्तु होती है। अतः यदि युक्तिये ईश्वरकी सिद्धिका प्रयास किया जाय तो वह साधक होनेके कारण ईश्वरकी अपेता विभु ठहरेगी और ईश्वर साध्य होनेसे युक्तिकी अपेता परिष्ठिश्च हो जायगा तथा परिष्ठिश्च होनेसे घट-पट आदिको मौति नश्वर और अनारम-पदार्थ ठहरेगा। परन्तु यह किसी भी ईश्वरवादीको अभीष्ट नहीं है। यतः विभु पदार्थमें युक्ति माँगना ही सर्वया युक्तिहीन और असम्भव है।

१-युक्ति कहते हैं हेनु या कारणको; जो एक प्रकारमें अन्तःकरण अर्थात बुद्धिकी परिणामी हृत्ति है। क्येंकि बुद्धि जितनी अधिक कुशाम होती हैं उतनी ही अधिक पर्श्यमाहिणी और युक्तिप्रधान होती हैं। परन्तु वह स्वयं प्रकृतिका कार्य होनेके कारण जह है, तथा चेतनके आमासकों प्राप्त करके ही चेष्टा करती और पर्श्योंको निश्चय करती है। शार्कोंने बुद्धिका छक्षण भी—'निश्चयारिमका बुद्धिः' बतलाया है। परन्तु स्वयं जह होनेके कारण वह ईश्वरको नहीं जान सकती।

'या बुद्धेः परतस्तु सः (गीता) 'बुद्धरातमा महान् पराः (सुबि) — इत्यादि श्रुति-मृतियोंका भी यही श्रिभयाय है कि ईश्वर बुद्धिये भी परे हैं। अतः बुद्धिके परिणाम अध्यक्ष कार्यरूप युक्ति उस परमारमाको कैसे जान सकती है ? इसप्रकार बुद्धिक्प कारण और युक्तिरूप कार्यको ईश्वर-सिद्धिमें कारण माननेसे 'मम मुखं जिह्वा नान्ति' के समान बलास्कार व्याघात-दोष आ उपस्थित होता है। क्योंकि जो वन्तु स्वयं जिसके बिना श्रामिद्ध है, उस अपने पूर्वभूत सिद्ध साधकको वह किमश्रकार सिद्ध कर सकती हैं? अतः जढ और परिच्छित बुद्धिसे चेतन और विसु ईश्वरकी सिद्धिकी श्रिमिलापा करना सर्वथा अश्वक है।

३-प्रायः यह बात मुननेमें ब्राती है कि तीव मे-सीव बुद्धिवाला मनुष्य भी किसी सांसारिक कटिन समस्याके आ पड़नेपर कह उठता है कि यह बात मेरी बुद्धिमें नहीं आती। जब सांसारिक घटनाश्चोंके समस्तनेमें ही बुद्धिमानों-की बुद्धि असमयं रहती हैं तो उसके द्वारा उस ब्रह्माण्ड-नायक प्रभुको जानना व्यापात-दोप-प्रसित बात नहीं तो खोर क्या है ? पाछ्यरात्र-आगममें कैसा सुन्दर कहा है कि—

> अपि त्वां भगवन् ब्रह्मशिवशकमहर्षयः। प्रष्टुं यण्टुं अभीष्टात्मदापीशं नटीशिरे॥

अर्थात् 'उस परमेश्वरको देखने, यज्ञ और प्रशंसा धादिने याधातच्य जाननेमें ब्रह्मा, शङ्कर, इ-इ और महर्षिगण भी समर्थ नहीं होने हैं ।' अतः जो जगन्नायक ब्रह्मा और शिवादि-जेंसे समष्टि-बुद्धिवालोंकी बुद्धिका भी अविषय है उसे हम-जेंसे क्षुद्र व्यष्टि-बुद्धिवालोंकी बुद्धि कैसे प्रस्यक्त कर सकती है !

४-जो बुद्धि पहले ही अज्ञानावृत होनेके कारण अपनेमें हंखरके प्रत्यक्तका अभाव प्रकट करती है, उस अज्ञान-तिमिरसे प्रसित बुद्धिरूप अधिकरणमें साक्षात् ज्ञानके पुत्र और प्रकाशस्वरूप हंखर कैये प्रकट हो सकते हैं ? क्योंकि न्यायानुमार तम-प्रकाशकी माँति दो परस्पर-विरोधी गुणोंका एक ही समयमें, एक ही अधिकरणमें रहना असम्भव हैं। युक्तिरूप कार्यका कारण बुद्धि स्वयं ही अञ्चानका कार्य है और चिदाभासके बिना अस्यन्य जह है, एवं कृटस्यरूप ग्राधिष्ठानमें कित्पत्त है—

कूटस्ये कल्पिता बुद्धिस्तत्र चित् प्रतिबिग्बकः।
(पजदशा ६ । २३)

— अर्थात् कृटस्थर्मे, किल्पन बुद्धिमें चैतन्यका आभास पहता है अतः ऐसी स्वसत्ताहीन, किल्पत, जड और परप्रकाश्य क्षुद्रबुद्धिके भी कार्यस्वस्य क्षुद्रातिच्चद्र युक्तिसे ज्ञानस्वरूप, चेतन परमारमदेवका ज्ञान प्राप्त करना खपुरप तथा शशर्श्व गवत् ग्राप्यन्त असम्भव है ।

५-जो मन्ष्य यह कहे कि ईश्वर मेरी खुद्धिमें नहीं आता, उसे कैसे मानूँ ? उससे एछना चाहिये कि भाई ! बुद्धिसे परे तो नुम्हारे मलमें कोई वस्तु है ही नहीं, फिर जो तुस कहते हैं। 'मेरी वृद्धि,' तो इस 'मेरी' से तुम्हारा क्या अभिप्राय है । बहिमें 'मेरेपन' का अभिमान करने वाला वह कौन है ? क्योंकि जो मनुष्य 'मेरी पुलक' ऐसा कहता है वह निश्चय ही पुम्तकमे पृथक कोई भिन्न वस्तु होता है। जिस्बकार पुष्तक श्रीर उसमें अपना म्बन्च प्रकट करनेवा हे प्रथमें परस्पर वस्तु और स्वामीका सरवन्ध होता है उसी प्रकार बुद्धि और 'मेरी बुद्धि' कहनेवा ठर्मे भी वस्तु (सेवक) और स्वामीका सम्बन्ध निश्चय है। क्योंकि 'मेरी' कहनेवाला बुद्धिका स्वामी हुआ और बुद्धि उसकी वस्यु (संविका) उहरी। फिर सेविकास उसके स्वामीकी अनु-भृति, उसके पेश्वयंजन्य आनन्द् श्रीर स्वकी सीमा प्छना सर्वधा श्रयुक्त है। पुनः उस मनुष्यसं, जो यह कहना है कि 'युक्तिगरा मेरी बुद्धिमें ईधरको बैठा हो,' यह पूछना चाहिये कि नुम जां 'मेरी' कहते हो वह 'मेरी' प्रयोग करनेवाला जह है या चेतन? यदि जह है तो 'मेरी' कहकर स्वस्व प्रकट करनेवाला कोई चंतन है या नहीं ? यदि इस 'मेरी' को जाननेवाला इसरा और उस दुसरेको जाननेवाला तीमरा-इमप्रकार माने तो अनवस्था अथवा चक्रिक आदि दोष आ प्राप्त होंगे। और यदि वादी कहे कि बुद्धि स्वयं अपनेमें स्वन्व करती है तो यह बान सर्वथा असिद्ध है। क्योंकि वस्तु किसीकी होती है, वह स्वयं वस्तुवाली नहीं बन जानी। जैसे पुस्तक किसी मन्ष्यकी होती है, वह स्वयं पुग्नकवाली नहीं वन जाती। यदि वृद्धि स्वयं बृद्धिवासी (स्वत्व प्रकट करनेवासी) बने तो इसकी अव्याप्ति पुस्तक, घट-पट आदिमें हो जाती है। अतः बुद्धि स्वयं अपनेमें स्थव्दबुद्धि करती है ऐसा कहना नहीं बनता।

परन्तु वह मनुष्य जिसके सतमें युक्ति ही सान्य है

यदि यह कहे कि बुद्धिको 'मेरी' कहनेवालेको मैं नहीं जानता; मेरी युक्ति और बुद्धिमें वह परे हैं तो उससे कहना चाहिये कि 'माई! जब तुम्हारी बुद्धि और युक्ति तुम्हारे व्यष्टिस्प बुद्धिमें 'मेरी' कहनेवा है किसी पदार्थ-विशेषको नहीं समझ सकती और तुम्हारी बुद्धिका व्यष्टि अभिमानी स्वामी ही जब तुम्हारी बुद्धि और उसके कार्य युक्तिये परे हैं तो समाष्ट-पुद्धिमें एकमाग्र सखालक, प्रेरक ग्रीर नियासकको जो तुम बुद्धिके परिणासस्य युक्तिये सममना लाहते हो, वह बन्ध्यापुत्रका खपुष्पके चापसे शासश्च हो तो इनेकी चेष्टा नहीं तो और क्या है ? बुद्धिके परिणासस्य युक्तिये द्वारा हं श्वरके प्रत्यात न हो तेमें केवस शुष्क युक्ति हो प्रमाण नहीं, बिह्न वेद-भगवान् भी इस विषयमें उद्धस्थरंस घोषित करते हैं --

'सनेदः भवं विज्ञानाति त केन विज्ञानियाद्विज्ञ तारमरं केन विज्ञानायादिति'— १६०००० स २ । ४ । १४ ।

श्रधीत 'हे मैत्रेथी ! जिसमे यह सम्पूर्ण जाना जाता है, उसके क्रिसमे जाना जाय, विज्ञाताको किसमे जाना जाय ?

प्य नेनि नीत आत्मा अगृह्या नाह गृह्यते

अधान श्रामा यह नहीं है, नहीं है: श्रारमा अगृह्य है, उसका प्रहण नहीं होता—

'ना-योऽनं:ऽस्ति विज्ञाताः हार ३ । ७ । २३ ) अर्थान् इस आधासे खाय कोई विज्ञाना नहीं है---

'यत्र नात्यात्पदयित नात्यच्युकाति नात्यद्विज्ञानाति स नुमाः यत्रात्यात्पदयित अत्यच्युकाति अत्याद्वजानाति तदस्य यो वे नुमाः तदमृतमय यदत्य तत्मव्यक्तियादिः—ः छात्योत्यक ७। २४। १)

अर्थात् जिसमें कोई नहीं देख मकता, जिसकी कोई नहीं मृन अथवा जान सकता है वह भूमा अर्थात् आरमा है। जिसमें दूसरा देख सकता है, जिसकी दूसरा सुन सकता है, जान सकता है वह अल्प है। भूमा निश्चय ही असृत है, जो अल्प है वह मत्यं अर्थात् मरण्डील है।

श्रोत्रस्य श्रेष्ठ मनसे। मनी० कनीपीनपद २ ) अर्थात जी श्रोत्रका श्रोत्र है और सनका भी मन है।

'या विज्ञान तिष्ठत विज्ञानादस्तरो ये विज्ञानं न वेद सस्य विज्ञान श्वरीर यो विज्ञानमन्तरी यमगरयेष त आत्माऽन्तर्याः स्यमृतः । सृष्टदारण्यकः । । । २२ )

अर्थात् जो हुद्भि स्थित होकर हुद्भि हमा हुआ है,

और बुद्धि जिसको नहीं जानती, जिसका बुद्धि घरीर है वह बुद्धिके भीतर रहकर उसको व्यापारमें खगाता है वही तेरा अविनाशी अन्तर्यामी आरमा है।

इसप्रकार अनेक श्रुतियाँ उस परमारमदेनको बुद्धि तथा उसके कार्य युक्तिका अविषय प्रतिपादन करती है।

यदि एवंपन यह कहे कि बुद्धिमें 'मेरी' कहनेवाला कीन है, यह तो ईखर ही जाने, हम इसे क्या समझ सकते हैं, तो उसके कथनसे यलारकार ईश्वरकी सिद्धि हो जाती है। क्योंकि जिसकी बुद्धि न जान सके और जहाँ जाकर समस्त उति, युक्ति, तकं और बुद्धिमत्ताका पर्यवसान हो जाय, वही आत्मा, वहीं इंश्वर और बही परमताध्य और उपास्य देश है। ऐसे बिश्न, अपिन्छिन्न और इंश्वरको अपने स्थाय हा विषय बनाने हीं चंष्टा करना है।

६-संयारकी प्रायः सभी वस्तुएँ त्रिपुरीप्रसित हैं। जैसे ज्ञाता, ज्ञान, जय, ध्याता, ध्यान, ध्येय: उपासक, उपासना, उपास्य इत्यादि । इसलिये यदि युक्तिरूप बुद्धि-की वृत्तिहारा ईश्वरका ज्ञान प्राप्त होना माना जाय तो युक्ति तो जाता होगी और ईश्वर ज्ये वस्तु ठहरेगा। ज्ञाता-रूप जजरी अपेक्षा ज्ञेयरूप वस्तु सर्वहा परिचित्रका, छोटी और आज्ञानिवन्धनी होती है । जैसे न्यायाध्यक्ती श्रपेक्षा विवाद हक्षी दोनी पश्च न्यूनस्थानीय होते हैं और उस प्रधान पुरुष हाकिमके हुक्सके बन्धनमें होते हैं, श्रपने कथन को उसके सामने निवेदन कर देनेके अनन्तर वह स्वयं जढवत उस ही सेवामें उपस्थित रहते हैं और उसकी आज्ञानुकृत चेष्टा करनेके अतिहिक और कुट्ट कार्य न्यायालयमें नहीं कर सकते। यही स्थिति हमारी युक्तिके ज्ञाता बननेपर न्यायानुसार विभु, अपरिन्छिन्न, सर्वी-धिष्टान, जगिबयन्ता और भवीन्तर्यामी ईखरकी हो जायगी, जो सर्वथा युक्तिहीन और न्यायविरुद्ध है।

इसप्रकार अनेकों युक्तियोंने यह बात सिद्ध होती है कि ईश्वरके विषयमें युक्ति मौंगना ही सर्वधा अन्यायप्रसित श्रीर युक्तिहीन है। क्योंकि जो स्वयंप्रकाश और सबर्में एकरस श्रीतभोत, सपका ज्ञाता, द्रष्टा और स्वयंसिद है उस सपके साधकको दृसरा कौन किसप्रकार सिद्ध कर सकता है? वह ईश्वर मन और वाणीका भी विषय नहीं है—

'यती बाची निवर्तनेत अप्राप्य मनमा सह।'

धर्यात वाणी धौर मन उसके पामतक विना पहुँचे ही लौट आते हैं—

'न तत्र च युगेच्छित न बागच्छीते न मने। न विद्मा न विज्ञानीमो संवैतदर्नाशस्यात्

(南田の 美)

अर्थात 'उसके पासतक न ग्राँखें, न वाणी और न सन ही पर्टेचते हैं, अतः नहीं समझमें आता कि उसका किस-प्रकार याश्रातकोन उपदेश करें, क्योंकि न तो वह ज्ञात है और न बुद्धिनें ही आ सकता है।' हमप्रकार सर्वणाख-शिरोमणि वेर भी जब पूर्णत्या उसका निरूपण् करनेर्ने अपनी असमश्रेता प्रकट करने हैं तब दूपरा कीन उसे सिद्ध का दिखानेंगें समर्थ हो सकता है ?

इसलिये नुष्डु युक्तियांसे उस परम श्रद्वेय सर्वासमा ईश्वरकी सिद्विकी इच्छा करना केवल शुरु कर बाद है, यह बान हमने उपर युक्तियों हारा सिद्व कर दी है। अनः जब युक्तिविरयक परनका करना ही नहीं बनना नो यों ही ऐसे असिद्व प्ररनके उत्तरमें युक्तियाँ स्थापन करना अन्यथान्सिद्व अरण्यरोदन श्रार जल विलोका नवनीन निकालनेकी चेष्टा करनेकी भाँति न्यर्थ प्रयासमात्र है। गुरु नामकदेवकी हम बाणिके अनुसार कि, 'पिताकी बान क्या जाने प्त' दुवेल और तुष्ड्य युक्ति उस प्रभुके पवित्र चरणोंतक नहीं पहुँच सकती। इसलिये उस परव्यक्रो उक्ति-युक्तिमें परे, सबका कन्याण करनेवाला, भुक्ति और मुक्तिदायक, निरित्तिण आनन्दका देनेवाला जानकर उसके परमपावन चरणकमलोंमें सदा निःशङ्क होकर अनन्यभिक्त और गाद प्रेमसे अपने मनरूपी मृंगको समर्पण करना चाहिये, जिससे जन्म-मरणकी दुःसह पीड़ा शान्त हो।



## ईश्वरकी महिमा

( लेखक--श्रीमगबानदासजी हालना )



स्याण' के इस ईश्वरांक के लिये जो लेखोंकी सूची प्रकाशित हुई है उसमें एक विषय 'ईश्वरकी महिमा' भी हैं। इसी सम्बन्धमें कुछ शब्द निवेदन करनेकी मैं आजा चाहता हूँ। वास्तवमें ईश्वरकी महिमा इतनी बड़ी और श्रपार हैं कि उसे यथार्थ-

रूपमे वर्णन करना प्रायः असम्भव है। किन्तु जैसा कि रामचरित-मानसमें लिखा है कि --

> निज निज मित मुनि हिर गुन गावहिं। निगम शेष शिव पार न पावहिं॥

मगवान्की महिमाका वेद, शेषजी और शिवजी पार नहीं पा सकते, उनकी उस अपूर्व महिमाको अपनी-अपनी बुद्धिके अनुसार ऋषि-मुनियोंने कुछ-कुछ वर्णन किया है। मैं अपनी ओरमे कुछ न कहकर पहले ईखरके निर्मुण रूप-की परम कस्याणस्वरूप भगवान् शंकरने पार्वतीजीमे जो महिमा कही है उसीका नीचे रसास्वादन करनेकी पाठकों-से प्रार्थना करता हूं—

## निर्गुण रूपकी महिमा

आदि अन्त कांठ आमु न पावा। मित अनुमान निगम अस गावा॥ बिनु पद चत्र सुनइ बिनु काना। कर बिनु करम करइ बिध नाना॥ आननरहित सकत रस मोगी। बिनु वानी बकता बड़ जोगी॥ तन बिनु परस नयन बिनु देखा। प्रहइ प्राप्त बिनु बास असेखा॥ असि सब मांति अलौकिक करनी। महिमा जामु जाहि नर्हि मरनी॥

विज्ञ पाठकोंने देखा होगा कि भगवान शंकरने कितने थोड़े शब्दों में ईचरके निर्मुण रूपकी कितनो सुन्दर महिमा कही हैं। अब नीचे उनके सगुण रूपकी महिमा दी जाती हैं। किन्तु इसमे पहले भगवान शंकरही के दो शब्दों में यह बता देना अनुधित न होगा कि ईश्वर निर्मुण झहासे सगुण रूप क्यों धारण करता है। महादेवजी ईश्वरके निर्मुण रूपकी उपर दी हुई महिमा वर्णन करनेके बाद कहते हैं कि—

जिहि इमि गावहिं वेद बुध, जाहिं धरहिं मुनि ध्यान । सोद्ध दसरय सुद्ध भगतिहित, कोसळपद्धि भगवान॥ भर्यात 'जिस ईश्वरको वेदके जाननेवाले पविद्यत इस-प्रकार गाते हैं और जिनका मुनीश्वर लोग ध्यान करते हैं वही निर्मुण ब्रह्म ईश्वर भर्मोंके लिये दशरयके पुत्र होकर अयोध्यानाय भगवान् श्रीरामचन्द्रका रूप धारण करते हैं।'

अब ईरवरके इन्हीं सगुण रूपधारी 'कोसलपित'
भगवान् रामचन्द्रकी अपूर्व महिमा सुनिये। परम ईरवरमक्त और ज्ञानी कागभुशुण्डिजीने श्रीरामचन्द्रजीकी जो
अजौकिक महिमा वर्णन की है, उसे पदकर सनुष्य एक
साय ही भक्ति, प्रेम और आनन्द्रसे गहुद् हो जाता है।
वह असृतरस अब पान कीजिये—

## सगुण रूपकी महिमा#

राम काम सत कांटि सुभग तन। दुर्गा केंटि अमित अरि मर्दन।। सक कोटि सत सरिस विकासा। नम सत केंटि अमित अवकासा।।

अर्थ-सी करोड़ कामदेवोंके समान श्रीरामचन्द्रजीका शरीर सुन्दर है और वे करोड़ दुर्गाके समान श्रनगिनती शत्रुओंका नाश करनेवारे हैं। सी करोड़ इन्होंके समान जिनका भोग-विजास है और सी करोड़ श्राकाशोंके समान जिनका विस्तार है।

> मस्त केाटि सत बिपुल बन, रिव सत केाटि प्रकास । सिंस सत केाटि सुसीतल, समन सकल भवत्रास ॥

अर्थ-सौ करोड़ पवनोंसे भी जिनका उयादा बळ है और सौ करोड़ स्यंके समान जिनका प्रकाश है। जो सौ करोड़ खन्द्रमाओंके समान शीतल हैं और संसारके सब तार्पोको नाश करनेवाले हैं।

> काल केंग्रिसत सरिस अति, दुस्तर दुर्ग दुरन्त । यूमकेतु सत केंग्रिसम, दुराधरण मणबन्त ॥

अर्घ-जो सौ करोड़ कारुके समान अध्यन्त दुस्तर (किंटनतामे तरनेयोग्य), दुर्ग अर्थात् किंटनाईसे प्राप्त होनेयोग्य और जो दुरन्त (जिनका अन्त नहीं) है। और जो भगवान् सो करोड़ अभिके समान कटिनतासे धारण करनेयोग्य हैं।

जंचे दिये हुए पर्धोका क्ये भी इसिलिये दे दिया गया है
 कि सब पाठक पूर्णकृष्ये इनका रहा घडण करें ।—लेखक

प्रमु अगाध सत कांटि पताला । समन कांटि सत सरिस कराला ॥ तीरय अमित कांटि सम पावन । नाम अखिल अघपुंज नसावन ॥

अर्थ-प्रमु सी करोड़ पातालोंके समान अधाइ हैं और सी करोड़ यमराजोंके समान अयद्वर हैं। वे करोड़ों तीर्थोंके समान पिषत्र हैं और जिनका नाम सब पापके समूहोंको माश करनेवाला है।

हिम गिरि कोटि अचल रघुवीरा। सिंघु-कोटि सत सम गंमीरा॥ कामचेन् सत कोटि समाना। सकल कामदायक मगबाना॥

भर्थ-जो करोड़ों हिमालय-पर्वतींके समान भचल हैं, जो सी करोड़ समुद्रके समान गहरे हैं और जो भगवान् सी करोड़ कामधेनुश्चींके समान सबकी कामनाओंको पूरा करनेवाले हैं।

सारद कांटि अमित चतुराई। निषि सत कांटि मृष्टि निषुनाई॥ विष्णु कांटि सत पालनकरता। रुद्र कांटि सत सम संहरता॥

धर्य-जो करोड़ सरखतीके समान चतुर हैं और जो सृष्टिके उत्पन्न करनेमें सौ करोड़ ब्रह्मासे भी अधिक निषुण हैं, जो सौ करोड़ विष्णुके समान पाळनकत्तां हैं धौर जो सौ करोड़ महादेवके समान संहारकर्त्ता हैं। धनद कोटि सत सम धनवाना। माया कोटि प्रपंच निधाना। मार घरन सत कोटि अहीसा। निरवधि निरुपम प्रभु जगदीसा॥

धर्य-जो सौ करोड़ कुबेरोंके समान धनवान हैं और को करोड़ों माया और प्रपण्यके खजाने हैं, जो सौ करोड़ शेषजीके समान ( पृथ्वीका )भार धारण किये हैं और जो धविध और उपमारहिस हैं।

हमारे पाठकोंने उपर सर्वशक्तिमान् ईश्वरके सगुण रूपकी कुछ महिमा देखी, किन्तु उसके श्रम्तमें जो कहा है कि 'निरविध निरुपम प्रभु जगदीसा' वही विल्कुज ठीक है। अर्थाद जो प्रभु जगदीसर हैं उनकी न कोई सीमा है और न उनकी कोई उपमा हो सकती है। जैसे करोड़ों पटबीजनोंसे स्पूर्वकी उपमा नहीं दी जा सकती, जैसे असंख्य तारागणोंसे चन्द्रमाको उपमा नहीं दी जा सकती और जैसे समुद्रकी उपमा समुद्रहीसे दी जा सकती है उसी तरह बस्तुतः ईश्वरकी या रामकी या कृष्णकी किसीसे उपमा नहीं दी जा सकती। उनकी उपमा तो उन्होंसे दी जा सकती है।

#### · het De Control

### दशावतार

(लखन-एक प्रेमी महाशय)

ईश्वरके अनन्त अवतार हैं । भक्तोंके दुःस तूर करनेको उन्हें अनेकों बार अवतरित होना पहता है— परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुःकृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संमदािम युगे युगे॥ (गीता ४ । ८)

स्वयं भगवान् श्रीकृष्याने स्वीकार किया है कि 'साधुओं-की रचा, दुष्कृतींके विनाश और धर्मका सम्यक् स्थापन करनेके छिये में बार-बार प्रकट होता हूँ।'

जिसप्रकार ८४ काख आसनों और योनियों में केवज ६४ आसन और ८४ योनियाँ प्रधान हैं और ८४ में भी सिर्फ ३२ ही मुख्य हैं। उसी प्रकार झनन्त झबतारों में भी २४ अवतार प्रधान या प्रख्यात हैं और उन २४ में भी केवछ १० ही मुख्य माने जाते हैं।

पुरार्थोमें उनका श्रद्भुत,विचित्र श्रीर विस्तारके साथ वर्षन किया गया है, यहाँ भगवज्रकोंके हृद्योदीपनार्य उनका साधारण दिगुद्शनमात्र कराया जाता है।

सर्वप्रयम मस्त्यावतार हुआ या। उसके बाद कूमें, वराह, मृस्तिह, वामन, परग्रराम, राम, वक्रराम, पुद् चौर करिक हुए।

### (१) मत्स्यावतार

प्रत्येक करुपके भन्तमें महाप्रस्य होता है। जिस समय प्रजापित ( महाा ) योगनिदाके वश हो रहे थे,उस समय उनके मुखसे वेदादिका निष्काशन हो गया। उनको हयप्रीवने हहप किया तब वेदोद्धारके विचारसे भगवान्ने शफरी या हिस्सा नामकी मस्रजीका रूप धारण किया।

उस अवसरपर राजिषं सत्यवत भगवरप्राप्तिके लिये केवछ जल पीकर कठिन तप कर रहा था। एक दिन वह कृतमाळा नदीमें जाकर तर्पण करने लगा, उसी समय उसकी अञ्जलिमें एक मछली आ गयी। राजाने जलाञ्जिके साथ उसे भी नदीमें छोड़ दिया, तब वह मक्क्षी बोबी कि- राजन्! मञ्जलीमार जन्तुओंसे मेरी रक्षा करनी चाहिये, नहीं तो वे मुझे खा जायेंगे। यह मुनकर सत्यवतने उसे अपने कमण्डलुमें हाक लिया और आश्रममें ले आया। वहाँ आनेपर वह एक ही रातमें इतनी बढ़ी कि कमण्डलुमें नहीं समायी। तब राजिंने उसे एक कुएँमें छोड़ दिया, वहाँ वह तीन ही मुहूर्नमें कुएँ-जितनी हो गयी। तब राजिंने उसे शकाश्यमें स्थान दिया, किन्तु वहाँ भी वह इतनी बदी कि जलाश्यमें स्थान दिया, किन्तु वहाँ भी वह इतनी बदी कि जलाश्यम

सगवन् ! आप कीन हैं ? एक ही दिनमें आपने इस शतयोजनिक्तीयां जलाशयको स्याप्त कर लिया । सम्भव है आप कोई भवतार हैं । यह सुनकर मस्यने उत्तर दिया कि—'आजसे सातर्वे दिन वह सम्पूर्ण मूमगढल मूर्जुवादि लोकोंसिहिस जल्द्धावित हो जायगा । उसी समय तेरेपास एक नाव आवेगो । उसके आते ही तूमेरे सींगर्मे उस नावको सर्परज्जुने बाँध देना ।' यह कहकर वह अष्टश्य हो गयी।

सातर्वे दिन सरयमत कुशासनपर बैठकर मस्सायतार-का ध्यान करने छगा। देखते-देखते समुद्र उमक चले। महामेय वरसने क्यो और सर्वत्र जल भर गया। इतनेमें एक नाव आयी, उममें सप्तर्वियोंके साथ सरयमत बैठ गया और स्तुति करने लगा। उसी अवसरपर एक श्रंगधारी महान् मस्त्र देख पढ़ा। राजविने तुरन्त उसके सींगमें नौका-को बाँध दिया। वह उसे बढ़े वेगमे खींच ले गया और बाझी निहामें उसने उनको तत्वोपदेश किया। भन्तमें इयमीवको मारकर बद्धाको बेद प्रदान किया और आप मरसावतारमे स्वधाम प्रधार गये।

## (२) कूर्मावतार

जिस समय प्रजय-कालके जलमें भगवान सो रहे थे, उस समय उनके शरीरमें आधाशक्ति उत्पन्न हुई। ईश्वरने उससे शक्का, विष्णु और महेशको प्रकट किया। तब वही शक्ति शवरूपमें शक्काके निकट गयी, उन्होंने उसे चारों ओरसे देखा, इस कारण वे चतुर्मु व हो गये। फिर वह विष्णुके समीप गयी, उन्होंने उसे दूरमें ही सीटा दिया। अन्तर्में उसने शिवके समीप रहनेकी इच्छा प्रकट की, तब शिवने कहा कि तुम सी बार धारीर बदल सको तो में तुन्हें स्वीकार कर सकता हूँ। यह सुन सक्तिने वैसा ही क्या और वह कियमें कीन हो गयी। शक्तिके स्थिर होनेपर विष्णुने महाको सृष्टि रचनेके लिये कहा किन्तु पृथ्वीका बीज न देखकर महा। कुछ न कर सके । तब विष्णुने कर्यामलसे मधुकैटम उत्पन्न किये । उत्पन्न होते ही वे खानेको दोंहे । तब महाने विष्णुकी शर्या छी और मधुकैटमको मरवा दिया । महाने उनके मेदेसे मेदिनीको उत्पन्न किया । भीर हिंहुयोंसे पर्वत बनाये, किन्तु उनसे जब वह हगमगाने छ्यी तब मगवान्ने कुर्मक्ष्प धार्या किया ।

#### (३) वराहावतार

महासे सृष्टिकम आरम्भ करनेकी आज्ञा पाये हुए मनुने पृथ्वीको जल्कष्टावित देखकर उनसे कहा कि—हे बक्कन्! यह सम्पूर्ण भूमि प्रख्य-पयोनिधिमें निमग्न हैं। इसके उद्धारका उपाय कीजिये, जिससे हम और मरीचि आवि आपकी आज्ञाका पालन करें।

यह सुन ब्रह्माने विचार किया कि जिसने मुस्ने उरपन्न किया है वही इसका प्रवन्ध कर सकेंगे। उसी समय विचार-मझ ब्रह्मा के नामारन्ध्रमे अङ्गुष्ठप्रमाण वराह बाहर निकले और बाहर आते ही उन्होंने गजेन्द्र-जैसा बारीर बनाकर ऐरावतकी तरह गर्जना की। तब ब्रह्मादिने उनका म्लबन किया। और वराह भगवान् जरूमें प्रविष्ट होकर पृथ्वीको उपर ले आये। भ्रन्तमें हिर्ग्याक्षको मारकर स्वधामको प्यार गये।

कालिकापुरायामें लिखा है कि यज्ञींकी उरपत्ति घराइजीके ग्रंग-प्रत्यंगोंसे हुई थी ग्रीर उस समय उनकी संख्या ग्राट इजार थी।

### (४) नृसिंहावतार

महासे वर प्राप्त करके दितिके पुत्र हिरण्यकशिपुने
गौ, ब्राह्मण, देवता और विष्णुसे वैर किया था। उसके
चार पुत्र थे। उनमें प्रह्वाद सबसे बढ़ा था। पुत्रवारसल्यके अनुरोधसे हिरण्यकशिपुने प्रह्वादको गोदमें बैठाकर एक
बार प्राा कि—'कहो बेटा! तुस इतने दिनसे पद रहे हो,
तुसने क्या-क्या सीखा ? इसके उत्तरमें प्रह्वादने कहा कि—

'श्रवणं कीर्तनं विश्णाः स्मरणं पादसेवनम् । अर्चनं बन्दनं दास्यं सङ्ग्यमात्मनिवेदनम्॥' (श्रीमङ्गा० ७ । ५ । २३)

पिकाकी ! मगबय्-साचारकार करानेवाकी नौ मकारकी

## कल्याण

4 o. وا 4 4 0<u>64</u> 04 إبام 26 oc4

١ 254 254

2

o.4 o.4

**6**1 of t

o, i

ne s

م<u>د ۽</u> م<u>د ۽</u>

0,1

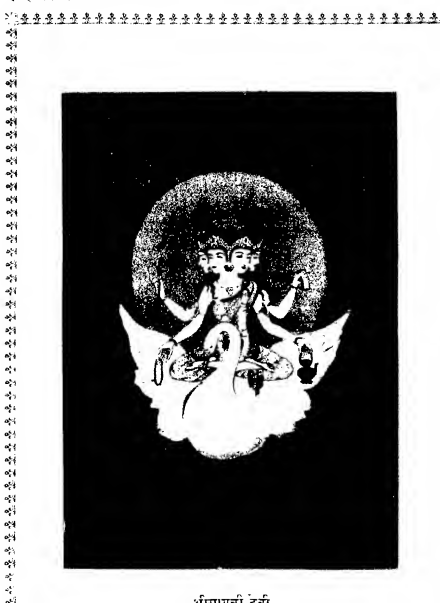
a. i

ر الياه

مواز الم

**がままれるような** 

of i



Ho Ho

10 i.o

de

i, 10

i de

150

130 10

÷ Ļφ

Ro

140

砂 r je

130 .

He ŧ 30 130 140 130 i.o

ģ. , a

٠,٠ į, je

श्रीगायत्री दुवी

भक्ति है। उनका मैंने गर्महों में अध्यवन किया है। यहाँ आकर तो मैं उसका अनुशीक्षन कर रहा हूँ।

यह सुनकर हिरबयकसियुने विचार किया कि यह तो अपने वैरी विज्ञुका अक बना जा रहा है। इसको जीवित रक्तना विच-इक्षको बदाना है। यह विजारकर उसने प्रह्वादक मारनेके अनेकों सब किये किन्तु भगवाकुपासे सब निष्कक गये। तब उसने कहा कि 'कहो प्रह्वाद—हाधियोंने, सपैंसे, पर्वतासे और अग्नि आग्नि नुम्हादी किसने रक्ता की-विद तुम कहो कि—'सर्वव्यापी मगवान्ते।' तो क्या वह इस कम्मेमें भी हैं ? प्रह्वादने उत्तर दिया कि—'हाँ अवस्य है।' तब हिरवयकशियुने कोच करके अतिबेगसे उस कम्मेपर एक मुक्क मारा। ऐसा करते ही भक्तमबहारी मगवान्त्रे नृमिहाबतार धारण करके गर्जन करते हुए सम्मेपे निकछकर दर्शन दिये और तरकाछ हिरवयकशियुको मारकर प्रह्वादको ध्रमयदान दिया।

#### (५) वामनावतार

प्रह्लादेके पोते बिक्किने इन्दाविको परास्त करके इन्दासन संनेका प्रयक्त किया था । यह देखकर देवमाता अवितिके प्रार्थना करनेपर भगवान्ने उसके गर्मसे बल्पश्च होकर इन्द्रादिको स्वर्ग विकानेकी प्रतिकाकी । अद्युत्तार अन्दोंने बामन-स्प धारण किया । यह सही है कि माँगनेसे अनुस्य कोटा हो जाता है । इस विचारसे भगवान् पहुछे ही बावन बंगुकके बावने वन गये ।

बिहाबाने उनसे बहुत कुछ साँगनेको कहा, किन्तु उन्होंने केवछ तोन पेंद्र सूमि साँगो। बिल उसके देनेको तैयार हो गया। गुक्राचार्य जान गये कि ये सगवान् हैं। उन्होंने राजाको दाण देनेसे सने किया। परन्तु बिछ वाक्यबद्ध था, उसने संकल्प कर दिया। वासन सगवान्ने पृथ्वीपर पेंद्र छगाये। पहले पेंद्रसे पृथ्वी और दूसरेसे आकाश नाप लिया। तीसरा पेंद्र बाकी रह गया उस क्यामें बिछको धरवार बोदकर पाताकमें जाना पदा। सगवान् भी उसकी दहतासे सुग्ध होकर इसके द्वारपर हारपाल वन रहे।

### (६) परशुरामावतार

जसवृक्षिके पुत्र परश्चराम रेखकाके गर्भसे उत्पन्न हुए से । उनके पाँच आई और ये । एक दिन जसवृक्षिने सवने पुत्रोंको किसी कारण रेणुकाके सिर काटनेको कहा। माताको मारनेमें कोई भी पुत्र तैयार नहीं हुआ। अन्तमें उन्होंने परग्रुरामको कहा तब उसने तुरन्त प्रपने फरसाको उठाया और माताका मस्तक उदा दिया।

बमद्भि इस बातले बहुत प्रसम्ब हुए । उन्होंने उनसे बर माँगनेको कहा । तब परशुरामने कहा कि 'मेरी माता जीवित हो जाय और इन्हें मेरे इस कृत्यका स्मरण न रहे ।' ऐसा ही हुआ। परशुरामकीने महोन्मत क्षत्रिय राजाओं-का संहारकर पृथ्वीका भार उतारा।

#### (७) रामावतार

हृद्दावस्या आ जानेपर भी दशरयके सन्तान न हुई, तब बशिष्ठजीके अनुरोधसे उन्होंने 'पुत्रेष्टि' यज्ञ किया। उसके क्रिये अङ्ग-रेदामे ऋत्याध्यं आये है। यज्ञके बयावत् सम्पन्न हो जानेपर यज्ञकुषक्ते एक पुरुष निक्छा। उसके हाथमें 'यज्ञकर' था। उसने वह दशरथको दिया। उस करूके प्रभावसे तीनों रानियोंके चार पुत्र हुए। उनमें बड़ी राती कीसल्याके उद्दर्भ रामचन्द्र हुए। उनके आव्रां और शिक्षाप्रद चरित्र बाएमोकीय रामायण भादिमें विस्तार-से बर्णित हैं। वे सर्यादापुरुषोक्तम थे।

### (८) बलरामावतार

विवाहके बाद देवकीको कंस पहुँचाने गया तब मार्गमें आकाशवाबी हुई कि 'जिसको लूँ पहुँचाने जा रहा है इसका आठवाँ गर्म तेरा धातक है।' यह सुन कंसने वसुदेव और देवकी दोनोंको केंद्रशानेमें डाक दिया और जब-जब उसके गर्मसे वाकक जन्मे तब-ही-तब वह उनका मारता रहा।

सातवें गर्ममें को कथा आया उसको योगमायाने वहाँसे इटाकर रोहिणीके गर्ममें रख दिवा । उस समय रोहिणी वसुदेक्के मिश्र नन्दवावाके यहाँ यो । समय पाकर उस गर्मसे वसराम उत्पन्न हुए । उन्होंने वह-तक असुरी-का संहार किया और द्विदिद नामके वानरको मारा । अन्तर्में उन्होंने नपने शरीरका योगवससे त्यान कर दिया । और स्वधाम पश्चार गये । उस समय उनके मुखसे फणवाला एक महासर्प निक्का था और समुद्रमें प्रवेश कर गया था।

## (९) बाद्धावतार

कु बार दैस्वीने देवराज इन्द्रसे पूका कि किस कामके

करनेसे इमारा स्थिर राज्य रह सकता है। शुद्ध भावसे इन्द्रने उत्तर विया कि तुम यज्ञ और वेर्दावहित आचार करो। तब देर्योंने महायज्ञका आरम्भ किया यह देख देवताओंने विष्णुकी शरण छी।

किंगु संन्यासीका रूप धारण करके हाथमें एक झाहू केकर अपवित्र वेशसे यक्तमें गये। इनको देखकर दैस्योंने परिचय प्राप्त किया। तब नवागतने उत्तर दिया कि— 'तुम जो यह यक्त कर रहे हो इसमें प्राणियोंका बध होता है। देखों जीवहिंसाके किये में कितना सचिन्त रहता हूँ। अब मैं चलता हूँ तो मूमिको बुहारीसे बहारकर पाँच रखता हूँ।'

संन्यासीके उपदेशको सुनकर दैत्यछोग भी 'अहिंसा

परमो धर्मः' मानने छगे । और उस नवागत संम्यासीने बौद्ररूपसे त्रेछोक्यका रक्षण किया ।

#### (१०) कल्कि अवतार

भागवतादिमें छिला है कि—किछ्युगके धन्तमें भरवाचारोंसे प्रयोहित देवताओं के प्रार्थी हो नेपर विष्णुवद्याके घर भगवान् किछक प्रकट होंगे। परशुराम उनको वेद पदावेंगे। शिव शक्काकोंका सम्भान सिलावेंगे। साथ ही एक घोड़ा और एक लड़ देंगे तब किछक भगवान् सब पापियोंका नाश करेंगे।

सारवा रहे कि इस छेखमें श्रवतारोंकी विस्तृत कथा किसी शंशमें नहीं था सकी है। किन्तु कुछ अपरिचित्त भीर ज्ञातच्य वार्तीका ही समावेश किया गया है।

## ----

# लोग ईखरको क्यों भूले जा रहे हैं।

(लेखक--कु० मीनिवासदामजी पोदार)



न तो विद्वान हूँ और न ज्ञानी हूँ। ऐसी अवस्थामें मेरा ईश्वरके विषयमें चर्चा करना हाम्यास्पद हो सकता है। इसल्विये अपनी मूल-चृत्तके लिये ज्ञाम चाहते हुए द्याल पाठकोंसे निवेदन कर देना चाहता हूँ कि वे इस लेखके दोपोंपर प्यान

न देते हुए कृपया इसमें यदि कुछ उपयोगी बात आ गयी हो तो इसीपर विचार करेंगे ।

सत्ययुग, त्रेता तथा इापरयुगमें इस मूनकपर अनेकों राक्षस तथा आततायी पुरुप उत्पक्ष हुए, जिनके द्वारा नाना प्रकारके पापोंका संसारमें आविभांव हुआ। नामिक्वावके आविभ्रचारक भी ये ही थे; परन्तु ययपि उन युगोंमें इम राक्षसोंके अत्याचारने समन्न जगत्में दाहाकार मच गया था और उनके भयमे लोग ईश्वरका नामनक लेनेसे हरते ये तथापि जनसमुदायके हन्यमें ईश्वरीय सत्ताक विषयमें दद विश्वास तथा अट्ट प्रेम था। परन्तु किसमें ययपि वैसे राज्यस साझात नहीं दीसते तथापि जनताको मनोष्ट्रिमों ईश्वरीय सत्ताका अभाव देखकर आक्षयं होता है। तथा यह जाननेको बदो उत्सुकता होती है कि 'कोम ईश्वरको क्यों सूके बा रहे हैं !

बात असल यह है कि इस कि अमें भी पाप-प्रकृतिकी प्रोत्साइन देनेवाला तथा नास्तिकताका प्रचयड प्रचार करने-वाला एक जह राक्षस भाविभूत हुआ है। पुराने समयके राक्षस देवताओं तथा ऋषि मुनियों एवं बाइएगोंके धर्म-कर्म करनेमें नाना प्रकारके विभ उपस्थित करते थे भौर कमी-कभी तो ये इनके आनके गाइक हो जाते थे, परम्नु यह किल्का राष्ट्रस जह होनेपर भी इतना बद्दा भयानक नीतिज्ञ है कि इसने जनताकी रुचिको ही धर्म-कर्मकी ओरसे मोद लिया है, तथा भन्न इसके मनुष्यत्वको ही निर्मूक नाश करना चाहना है।

किकालका यह महारावस प्रांतियन्त्र (Powermachine) है। यह वहा ही बल्लवान् और
भयंकर है, इसकी समस्त चंद्राण् मानव-जातिके
क्रांतियको मिटानेके जिये ही हो रही हैं।
मनुष्यमें मानवीचित गुणोंका यह घीरे-धीरे कोप करता का
सा रहा है। इसने ईरवरीय सचाके विक्त ऐसा प्रवक्त
विद्रोह चहा कर दिया है कि बहुत-संदेशोंमें नास्तिकताका
साम्राज्य प्रतिष्ठित हो रहा है। देखनेमें तो यह मनुष्यके
लिये बहा ही उपकारी तथा आज्ञाकारी प्रतीत होता है
परन्तु घोडा-मा विचार करते ही इसका असली स्वरूप
समक्ष्में आ आता है। वस्तुतः यह हमारा महान् ग्रुह

राष्ट्र है और इमारे बीचमें रहकर अपने नाशकारी प्रयवों-द्वारा हमें प्रतिदिन नपुंसक, निकम्मा और ईवरपराक्सुस बनाता जा रहा है!

मगवान् मनु जिस्तते हैं कि मांसमक्षण, मदिरापान भौर मैथुनमें मनुष्यकी प्रकृत्ति स्वाभाविक होती है, परन्तु निवृत्ति मनुष्यकी महत्क्ष्ण प्रदान करनेवाली होती है। इसिलये सांसारिक विषयोंसे निवृत्त रहकर ही मनुष्य महाफलरूपी चैतन्य अवस्थाकी प्राप्त कर सकता है। चौरासी जास योगियोंमें एक मानव-योनिको छोड़ कर शेष समस्य प्रकृतिके छार्थान रहनेके कारण निवृत्तिके छिये यस करनेमें समर्थ नहीं हो सकते। मनुष्य भी यदि प्रवृत्ति-सागमें ही जगा रहा तब तो बेचारा जीव सद्या जावा-गमनके चकमें यूमता हुआ हु:स ही पाता रहेगा और कभी शान्ति न पा सकेगा।

परम्तु इस महाराक्षम शक्तियन्त्र (Power-machine) का आविर्भाव तो इसीछिये हुआ है कि स्रोग सदा प्रवृत्तिमें हो फॅम रहें। यह केवल विलासिताकी सामग्रियों तैयार करता है और वह भी इतने अधिक परिमाणमें कि यदि मनुष्य उसे कितना ही अधिक उपयोग-में छावे, भगडार खाली नहीं हो सकता। शक्तियन्त्र अधिकाबिक विलास-सामग्री तैयार करनेके छिये आगे वह रहा है, इसके छिये दिम-पर-दिन नये-नये आविष्कार होते जा रहे हैं और मानव-जाति अधिकाधिक इसकी ओर आकर्षित होती जा रही है।

भण्डा, अब इस नाशकारी यन्त्रके प्रयक्षों को देखिये ।
सबसे पहुछे इसने मनुष्य-जानिको दो हिम्मों में बाँटा—
पूँजीपित और मज़्रूर। इनमें पूँजीपितयों के पास
धावश्यकतां अधिक धन मञ्जय हो गया और वे
विजासिताके पुजारी बन मांटरों और वायुयानों हारा
संसारकी हवा खाने छने । दूसरे बचे वेचारे मज़्रूर, जो
उन्होंकी मिट्टों दिन-दात काम करके भी मर्पेट धक्क
खानेके छिये नहीं पाते। पहुछे परिश्रमी मनुष्य गाँवों में काम
करके सुखसे धपनी जीविका धछाते थे, आज इम राश्रसबन्द्रने वन्हें निकम्मा बनाकर दाने-दानेके छिये मुद्दताज
कर दिया है। दिन-रात पेटको फिक्रमें छने रहनेके कारच
इनको धर्म या ईश्वरसे कुछ सरोकार ही नहीं रह गया
है। पूँजीपित नित-नये कारखानोंकी व्यवस्था करने,
ध्विकाधिक माछ वैयार कराकर बाहर में खेकेके ही

पचड़ेमें छगे हुए हैं, उन्हें भी कहाँ फुरसत कि धर्म या है बरके विषयमें कुछ सोचें। धनकी लिप्सामें उन्मत्त हो हे नये-नये आविष्कारोंके सफल करनेमें ही मानव-यीवनकी सफलता समसे बेंठे हैं। विहानोंको भी इस राक्षस-यन्त्रने नहीं छोड़ा है, वे भी परमारमा-विषयक तत्त्वोंकी चर्चा तथा धर्म-प्रचार छोड़कर शिक्तयन्त्रकी उपयोगिना तथा भौतिक पदार्थोंकी उन्नतिके प्रोत्साहनमें ही धपने जीवनको खगाना अपना कर्त्तस्य समझते हैं।

पहले तो इसका प्रमाव शहरों में ही था पर अब वह संकामक रोगकी तरह धीरे-धीरे देहातके रहनेवालोंको भी अपने चमक-दमकसे आकर्षित कर रहा है। जो वेचारे अपना जीवन सादगी और पवित्रतामें स्वतीत करते थे वे भी अब इसके चक्रमें फॅम गाँवोंको छोड़ फुण्ड-का-धुण्ड बाँधकर शहरों में आ रहे हैं। नगरोंकी जन-संख्या अब बादके समान बद रही है। उनके लिये बदे-बदे मकान बन रहे हैं जिनमें वे कब्तरखानेके समान दूँमे जा रहे हैं। देहातोंकी खुली हवामें रहनेवाले शहरोंकी गन्दगीमें आकर, और वह भी एक जगह रहकर अपने म्वास्थ्यमें भी हाथ थे रहे हैं।

जलकी गाया भी बड़ी ही भयानक और दुःखद है। कृप, तालाद और निर्द्योंका ताजा जल जो मिटी, हवा और स्थंकी गर्मीये शुद्ध होकर हमें मिलता था, वह आज लोहेकी टिक्क्ष्यों तथा लोहेके नलोंमें बन्द करके हमें पीनेके लिये मिलता है। इसये हमारा स्वाम्प्य नए हो रहा है और हम दिन-प्रति-दिन कमजीर होते जा रहे हैं।

इसप्रकार इस शक्तियन्त्र (Power-machine) ने इमारे किये दूषित पदार्थों तथा दूषित वातावरणको उपस्थितकर इमारे स्वास्थ्य और सान्विकताको नष्टप्राय कर दिया है। जिससे इम ईचरको डूँडना तो दूर रहे दिन-प्रति-दिन सांसारिक पदार्थोंके अर्जनमें ही शक्तिकी तकाश करते हुए उत्तरोत्तर विनाशकी ओर वहे चडे जा रहे हैं। इस यन्त्रने इमारे सामने धनकी महत्ताको इतना बड़ा दिया है कि इम धन जुटानेमें ही व्यस्त रहते हैं। धनके द्वारा उच-से-उच विज्ञासितामय जीवन व्यतित करनेके किये इमारी पाश्चिक वृत्तियाँ व्याकुछ रहती हैं। इम इतना मी नहीं विचार सकते कि सांसारिक सुख चाहे वह कितना ही बड़ा क्यों न हो, हमें शान्ति और सुख न हे सकेगा, किस्नास्निताकी और इस जिल्ला ही बढ़के आयों। उतनी ही हमारी तृष्णा बदती जायगी और उतना ही अधिक हम व्याकुछ और दुब्बी होंगे। सुखपद तो केवल एक ही ईरवर है जो अनन्त है जिसमें सारी काम-नाएँ खीन हो जाती हैं। परम्तु हम ईरवरको भूल गये हैं, क्योंकि इस शिक्यन्त्रक्षणी महाराष्ट्रसने हमारे दृष्टिकोणको वदछकर विकासितामय बना दिया है। यही प्रधान कारण है कि संसारमें नासिकता बद रही है भीर वह विनाशके गर्तमें गिरता जा रहा है। समस्त अन्योंका प्रधान कारण वहीं शक्तियन्त्र है। इसकी काली करतृतोंसे हमारे प्रवंज अच्छी तरह परिचित थे, तभी तो मनु महाराजने यन्त्रोंसे काम लेनेका निषेध किया है। चीन-देशके लियोटज् नामक महापुरुषने, जो चीनके तीन बढ़े धर्मों मेंसे एक धर्मके प्रवर्तक थे, भी मशीनसे काम लेनेकी स्पष्ट शस्त्रोंमें मनाही की थी, इंगलैण्ड-देशके अगाध पण्डित काछोइसने भी मशीनोंको वरेकाकी इष्टिसे देखा था।

उपर्युक्त विवेचनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि इस शक्तियन्त्रके द्वारा सनुष्य भोगर्मे अत्यन्त प्रकृत होकर ईश्वरकी सत्ताको भूल गया है। जिससे वह विलासिताकी श्रीर बढ़ता हुआ दिन-पर-दिन कमजीर होता द:स-ही-दुःख भोग रहा है। अतः अब यह प्रावश्यक हो जाता है कि इस इन सब बातॉपर विचारकर इसमें बचनेका उपाय सोचें। यह रावणादिके समान जीवधारी राज्य तो है नहीं कि इसके नाशके लिये महान अख-राखकी योजमा करनी परें । इसका सो सारा दारोमदार हमारी मनोवृत्तियाँ-पर है, बढ़ि इसारी सनोइत्तियां ठीक रास्तेपर आ जायें तो इस महाराक्षणके नष्ट होनेमें देर न खगेगी। मनो-बत्तियाँके ठीक कर नेके लिये हमें बाह्यरूपमे तो विकासिता-का स्थागकर हायकी कारीगरियोंको उत्तेजन देना होगा और साथ ही अपनी आन्तरिक शक्तिको भी जागृत करता पहेगा । परन्तु इसके छिये हमारे पास साधन स्था हैं ? कलिकालमें यज्ञ, पूजन आदि कार्योंका विधिवत हो सकना सम्भव नहीं जान पहता, क्योंकि इसके छिये चतुर्दिक शुद्ध वातावरका तथा पवित्र वस्तुओंका समाव-सा दील पहता है। परन्तु इमारे पूर्वज महर्षि त्रिकालज्ञ होनेके कारण किछके दोशोंको पूर्णतया जानते थे और इसीकिये उन्होंने एक स्वरमे कहा था कि --

'हरेनीम हरेनीम हरेनीमैव केवक्रम् । कलौ नास्त्रेव नास्त्येव नास्त्रेव गतिरन्यका ॥'

तथा---

'कही केशबकीर्तनम्

अर्थात् कलियुगर्मे केवल भगवनाम-अपसे सब भनवी-का नाश डोकर सामव-समाजका कस्याण डो सकता है। इसीलिये पतितपावन पर्म ब्रह्म पर्भात्माने स्वयं भगवान् श्रीकृष्याचैतम्य सहाप्रभुके रूपमें अवतार लेकर ककिमें परमपद-साधनरूप कीर्नम-विधिका उपदेश किया है। भगवानने श्रीनित्यानन्दप्रभुको विवाहकर गृहस्य होनेकी आज्ञा दी, तथा गृहस्थाश्रममें रहते हुए ही भगवनामका प्रचार करनेके लिये उनको उपदेश दिया, जिसमे गृहस्थी-को भी कीर्मन करनेमें किसी प्रकारका संशय न हो। महाप्रभूने स्वयं भी एक जगह बैठकर की तंन नहीं किया बल्कि उन्होंने कीतंनको स्थितात न रखकर हमे सार्वजनिक रूप दिया, नथा दूपित बातावरणको हर कर जीवमात्रके कस्याणका सार्ग खोल दिया । यही कारण था कि उन्होंने गाँव-गाँव और गछी-गछी चुम-चुमकर कोतंनके रहत्यकी शिचा लोगोंको दी। उन्होंने कीतंनमें किसी सामग्रीविशेषपर जोर न डालकर बडौनक डो भगविष्टन्तनमें मन खगाकर भगवत्ताम और गुणींका कीतन करना ही

कैसा सुगम साधन है! इसे संसारके सब धर्मवाले धरमा सकते हैं। क्योंकि हुंबरको माननेवाले सभी धर्मी-के लोग उनके नामकी प्रायंना नया गुणानुवादको परम पवित्र कर्तत्य मानते हैं। जतः सभी नर-नारी एक साथ बैठकर इस हुंशमय जीवनमे त्राण पानेके लिये करणभावसे मगवान्की प्रायंना करें। कीतंन करनेवाली मण्डक्यिं ब्म-च्यकर शुद्ध प्रेममावसे छोगोंमें भगववाम-संकीतंनके महत्त्वको बनलावें। यदि इस इसप्रकार सम्मिकित प्रायंना करेंगे तो इमारे सब्बे आतंनादको मुनकर भगवान्का आसन अवश्य होल बठेगा और तब बहु पतितपावन सक्तवस्त्व इमारा अवश्य ही त्राण करेंगे और कविके करमर्योमे इमारी रक्षाकर इसे उस मार्गमें कगावेंगे जिसपर चलनेसे मानव-समाज शाक्त सुव्य और परम धानित प्राप्त कर सकेगा।



## ईश्वरके अटल विश्वासी भक्त

( प्र --- पं व बानन्दिकशोरजी शुक्र वाणीभूवण )

(1)



टलीको स्वतन्त्र वनानेवाका बीर नवयुवकोंका अग्रणी नेता गेरीवाल्डी इतना बड़ा नामी पुरुष क्यों हुआ? इस योग्यताका कारण उसकी माता-का ईश्वर-प्रेम हैं। वह बड़ी ही ईश्वर-परायणा साध्वी नारी थी और

गेरीवाल्डीका चरित्र सुधारनेमें उसीका पूरा इाय था।
गेरीवाल्डी आस्मत्ररित पुम्कमें लिखना है कि मुसमें
असाधारण साइस रेककर जनता विस्मित होती है और
संग्राममें मेरे पास किसी देवी-शक्तिके होनेका अनुमान
करनी है। इस साइम और श्रुरताका मृत्र कारण तो ईखरीय
बलके उपर मेरे अटल विश्वासका होना ही है। मेरा दह
विश्वास है कि जबतक सतीत्वकी अवतार देवीनुल्य मेरी
माता, मेरे प्राश्च-रक्षार्थ परमेश्वरकी आराधनामें सप्त
रहेगी, तबतक मुझै सपने प्राणीकी रक्षाके किये ज्रा भी
शङ्का नहीं। मैं ईश्वरके भरोसे निश्चिम्त है।

परियाम यह हुआ कि, गरीवाल्डीके कार्नोके पाससे युद्धक्षेत्रमें सनसनाती हुई गोकियाँ चलने कार्री और तोर्पोके गोठे फूट-फूटकर अग्नि बरसाने लगे। उस समय इस बीरको यही जान पक्ताया कि मेरी माता मानो घुटने टेककर जगबियन्ता ईश्वरके निकट अपने पुत्रके प्राया बचाने-के किये प्रवक्त प्रार्थना कर रही है।

( ? )

एक मनुष्यमे किसी फकीरमे तीन सवास किये—
(१) 'ईखरकी सत्ता सर्वत्र है' ऐसा प्रत्येक जन कहता
है, परम्तु मैं उसे क्यों नहीं देख सकता ! यह कहाँ है
मुझे बतलाइये। (२) मनुष्यको उसके पापसे सज़ा
किसकिये होती हैं ! क्योंकि मनुष्य जो कुछ करता
है, प्रमुकी प्रेरणासे ही तो करता है। (३) ईरवर शैतानको नरकाशिमें हालकर सज़ा देता है, ऐसा भी क्यों
होता है ! क्योंकि शैतान आप ही श्राग्निक्प है, तो फिर
अग्निकी अग्निके उपर क्या चलेगी !

गम्भीरतासे इन प्रभौको सुनकर फकीरने जमीनसे एक डेका उठाया और तानकर प्रसक्तीके श्विरपर हे मारा । वह चोट काकर रोता-चिछाता काजीके पास पहुँचा, और उसने माजिश कर दी। काजीने फकीरको बुछाकर जवाब तलक किया कि बतलाओ तुमने हम जादमीको परधरमे क्यों मारा है फकीरने बेधइक उत्तर दिया कि मैंने हमके तीन प्रभोंका यह उत्तर दिया है। यह बतलाये कि सिरपर चोट लगनेसे जो दुःख हुआ है, उसका रूप कैसा है और वह हमें क्यों नहीं दीख पड़ता है पोछे हम इसे ईश्वर बतला हैंगे। (अर्थान् ईश्वर आन्तरिक अनुभवदारा देखा जाता है) दूसरा उत्तर यह कि, हमने जो कुछ किया सो एकमात्र ईश्वरका प्रेरणाम किया है, फिर ईश्वरकुत अपराधपर हमें सजा क्यों है यह आदमी हमारा कस् क्यों मानता है है इसका शरीर मिटी का बना है, तो फिर मिटीकी मिटीके उपर क्या चल सकती है फिरोरमें इसप्रकार उत्तर पाकर सबको बहा आवर्ष हुआ। काजी साहब भी खुश हो गये।

(1)

तिरुवरुकुवारका तूसरा नाम मुनिवाइन था। ईस्बी सन् १००में दक्षिण भारतके एक चाण्डालके घरमें जन्म हुआ था । वह सङ्गीतविद्यामें निपुण ईश्वरका परम भक्त या । अजन गाता-गाता बहुधा वह प्रेममप्र हो बाह्य-ज्ञान-शन्य हो पड़ता था । सुप्रसिद्ध काबेरी तीर्थ श्रीरक्ष्ममें एक दिन नदीके मार्गर्मे गाते-गाते मुर्छित हो पका था। इसी समय भीरहनायबीका एक पुजारी ठाक्ररजीकी पुजाके किये काबेरी जरू भरने जाता था, चाएडाळद्वारा राम्ता रुका जानकर उसने क्रोधित हो उसे ऐसा मारा कि तिरुवछ होशमें आ गया। वह खड़ा हो गया और रास्ता खुछ गया । पुजारी पवित्रतासे जरू भरकर मन्दिर पहुँचा तो देखा कि भीतरसे दरवाजा बन्द है। तब सा इसने मगबानकी बड़ी स्नुति-प्रार्थनाकर क्षमा माँगी कि है प्रभी! मुक्तसे जाने-अनुधाने को भी धपराध हुआ हो, वह माफ करो ।' मन्दिरसे आज्ञा सुन पड़ी कि-'यदि त् उस मेरे चारहाक अक्तको कन्धेपर बँठाकर, मन्दिरकी प्रदक्षिया करे तो तुरन्त दरबाजा लुल जाय।' सेवक बहुत शरमाया। किर श्रति पश्चासापपूर्वक भगवानुकी बाज्ञाका पासन करनेपर मन्दिरका द्वार खुख गया।

(8)

एक बाह्यसके मनमें धनवान बननेकी बढ़ी खालसा भी । एसदर्थ वह व्यापार करता और साधु-संग भी करता या । पर किसी तरह भी काफी धन एकत्र न कर सका । किसी रोज सेवासे खुश होकर एक साधने कहा कि बृन्दावनमें श्रीसनातन गोस्वामीजीके वास वारसमणि है. जिसका स्पर्ध होते ही छोहा सोना बन जाता है। जोभी बाइक दौदा हुआ गोस्वासीजीकी सेवार्से पहुँचा और पार्थना कर कहने ख्या कि भाप मुझे पारसमणि दे दें, तो मैं भापकी द्यासे देशमें सबसे बढ़ा सेठ बन जाऊँ। गोस्वामीकी बोले, वह राखके देशमें पड़ी है, उठा ले जा। मेरे किसी कामकी नहीं । ब्राह्मण आश्चर्य-चिकत हो गया । दसने हाथ बोड़ पद्धा, 'भगवन् ! क्या पारसमणिसे भी ज्यादा कीमती कोई पदार्थ ग्रापके पास है कि जिसके कारण आपने ऐसी मणि बेपरवाहीसे फेंक रक्खी हैं ?' गुरुजो बोले, 'हाँ, मेरे पास एक ऐसी वस्तु है, जिसके सामने संसारकी सारी वन्तुएँ असार है। शक्काणने अव उसके छिये ही आग्रह कर दिया, तो महारमाने धीरेमे उसके कानमें 'इरिनाम' का मन्त्र सुनाकर धमंके छिये उपदेश कर दिया। राम-धन लेकर वह सानन्द घर गया, श्रीर उसने सञ्चित धन भी वान कर दिया। 'निर्धनके हरिनाम परम धन।'

(4)

किसी खीका एक पुरुषमे सखा प्रेम हो गया या। यह उसके बिना संसारमें कुछ भी नहीं देखती थी, प्रियत्तमके वियोगमें उसका खाना-पीना और सोना सब छूट गया या। उसकी सुन्दर काया मुखने लगी। इतनेमें समाचार मिला, तो प्यारेमें मिछनेको दें इ चली। मार्गमें अकबर बारशाहका पढ़ाव पढ़ा या, बादशाह अपने खेमके पास जाजिम बिछाकर नमाज पढ़ रहा था। प्रेम-मतवाछी खी बादशाह या उसके आसनका कुछ मी स्थालन रखती हुई, जाजिम राँदती उधरमें जा निकली। अकबरको कोध तो खुब खड़ा, पर नमाज पड़ता था, कोध रोकना ही पढ़ा। यह खी प्रियत्तमसे मिछकर उसके साथ हँ मती हुई जब छीडी, तब बादशाहने कहा 'अरी पापिन! नुझे इतना भी होश न रहा कि यह जाजिम हैं। यहाँपर नमाज पढ़ी जा रही है।' प्रेममग्र खीने निर्मयताके साथ इँसकर बिया, 'बादशाह सखायक! मैं हो मतुष्यके प्रेममें

पागल थी, इससे आपको न देख सकी। परन्तु जापने मुक्ते किस तरह देखा और जाना ! ईरवरके प्रेमी और विश्वासी भक्त उस प्रमुके ध्यान-समय सर्वदा ही तन्मय रहते हैं। प्रेममें बेसुध रहते हैं। आप कुरान पदकर थक गये हैं, पर आपके दिलमें अभीतक 'मालिक' के प्रति सचा प्रेम नहीं उत्पन्न हुआ। नहीं तो ध्यानके समय मुझे न देखते।

> नर-राची सुन्नी नहीं तुम कस रुख्यो सुजान ? पढ़ि कुरान बौरा भए नहिं रांच्या रहिमान ?

> > ( **( )**

मक्त राजनारायण वस् वृद्धावस्थामें रोगके कारण राज-गृहीमें रहते थे। देशभक्त बाबू अभिनीकुमार दुत्तके आप गुरु थे। रोगका समाचार पाकर अधिनी बाबू गुरुवर्शनार्थ पहेंचे । तीन महीनोंसे बस महाशय छक्रवेसे पीदित थे, अधिनी बाद गामीर उदासीन मुख हो कमरेके अन्दर गये। प्रणाम करते ही बसु बाबू बहुत प्रसन्ध हो सहये बोले, अश्वनी ! आची आओ, बहुत दिन हो गये तुम नहीं मिले थे। ऐसा कहरूर एक हाथन ही आर्लिंगन किया । दूसरा हाय लक्का भारतेसे बेकाम था । तत्पश्चात् वातचीत शरू कर दी । शेली, बायरन, वहंस्वर्ध, हाफिज, भगवद्गीता और उपनिपदींके बास्य, श्रोकपर श्लोक बड़ी खुशीन बोरूने छरे। मानो दुःखकी जरा भी परवा नहीं। मानन्द तीन घएटे व्यतीत हो गये । अधिनी बाबुको इससे कुछ आश्चर्य हुआ और विदा होते समय उन्होंने पूछा,---'आप-की तबियत अच्छी नहीं, यह बानकर में तो उदास हो आपको देखने आया था । परन्तु यहाँ भाकर देखता हैं कि आपके आनम्दका कछ ठिकाना नहीं ! तीन साससे भाप विमारपर पढ़े हैं, तथापि क्या आपको दु:स नहीं होता ?' राजनारायण बसुने उत्तर विया, 'अश्विनी ! मैं श्रद हुत् हो गया हैं। जिस भगवानकी कृषासे इतने जीवनमें कितने ही सुन्दर दश्य देखे, अनेक सुन्दर स्थाम देखे, बहुत-से मांगलिक बनाव देखे और आजन्दका उपमीग किया, उसी प्रभुकी इच्छानुसार क्या धोवं दिव मैं इस रोगश्रयापर प्रमचतासे पदा-पदा भक्रन नहीं कर सकता ?' इसीका नाम है सन्दा मगवरप्रेम! सन्दे भगवज्रक रोगजनित बेदनाको भी बेदना नहीं समझते ।

(·)

प्रार्थनाङ्कारा शेग मिटानेका प्रयोग पात्रास्य देशींमें सम्मवि चक्के कगा है, वपने यहाँ भारतमें के यह सनावन रीति है। संकटके समय ईश्वरपर पूरा विश्वास रक्षकर, उसीके मरोसे रोगीको छोड़ ने और आरोग्य काम करनेवाछे अनेक मनुष्य हैं। सर धामस म्युरकी भी परमारमाके प्रति ऐसी ही सटट अदा थी। इनकी प्यारी कड़की बहुत बीमार हो गयी। नामी-नामी डाक्टर हार गये। सब बपाय कर बाढे । परम्तु किसी प्रकार भी उसकी निवाको रोक न सके । अवस्था दिनों दिन सराव होती गयी। सगे-सम्बन्धी सब निराश हो गये । पुत्रीका दुःख देखकर म्युरका हृदय भर भाया । वह अशरणके एकमात्र शरण अगवानुके शरण हो गया, निस्यके अभ्यासानुसार उपासना-गृहमें जाकर घुटने टंक अश्रु गर्व नयन साजिब प्रभुसे प्रार्थना करने खगा,—'हे सर्वशक्तिमान् द्यालु पिता ! तेरे किये कुछ भी असम्मव नहीं। तू मेरी उपासनासे प्रसन्न हो तो मुझपर इतनी कृपा कर । मेरी प्यारी बेटीको क्या है। मेरी यह नम्न प्रार्थना स्वीकार कर ।' योदी देर बाद स्वस्य होनेपर अन्तर्यामी अभुकी कृपासे स्यूरके मनमें ऐसा विचार बठा कि अमुक दपाय भी अजमा देवाना चाहिये । भाषाा है कि इस उपचारसे रोगीको भवस्य बाम होगा। तुरन्त ही उसने डाक्टरोंको अपना अभिप्राय बना दिया। उन कोगोंने स्वीकार कर कहा, तुम्हारा विचार बहुत ठीक है। इस रोगपर यही उपचार सर्वोत्तम, सर्वमान्य है, अभीतक हमखोगोंको हसकी सुध नहीं आयी थी, ऐसी विस्सृतिके किये आश्चर्य है।

इस उपायसे रोग भग गया । कन्या मृत्युमुक्से कच गयी । पिताके छुद्ध भन्तः करणकी अस्तवह प्रार्थनाने वाद्का भ्रसर किया । इस उदाहरणद्वारा यह नहीं कहा आता है कि रोगावस्थामें कोई ओषधि भ्रादिन करें। उपचारीं के साथ-साथ रोगी और उनके सम्बन्धी कोग प्रमुकी शरण पकड़ उनका आशीर्वाद भी एकाप्रिक्त हो माँगना सीखें। यही हमारा उद्देश्य है। ऐसे समय ओ शान्तिका बातावरण पैदा होता है, वह रोगीको भ्राराम करनेमें बड़ी मदद करता है। ईश्वर अपने भक्तोंकी सहायता अवश्य करता है।

दारणागतदीनार्तपरित्राणपर। मणे । सर्वस्मार्तिहरे देवि नारायणि नमां प्रस्तु ते ॥ ( ग्रजराती भाददी दृष्टान्तमाकासे )

#### . ईश्वर और परमेश्वरका स्वरूप

とないのは日本での一・



सी महद्रम्तुका क्षुद्र वस्तुके उपर जो एक गौरवप्यं प्रभाव होता है, उसे एवर्ष कहते हैं। इस ट्रेबर्यसे जो युक्त हो, उसकी हैश्वर संज्ञा है। संसारमें चेतन या अचेतन कोई भी ऐसी वस्तु नहीं, जिसपर ईश्वरके ऐवर्षका प्रभाव न हो; किन्तु इसकी अञ्चमृति चेतनंको ही होती है।

महत्वीतन्य इंबरपर मदापूर्ण विश्वास करना चुद्रचीतन्य जीवांका एक सक्त्यगत स्वभाव है। जड-वद् जीवोंमें इस स्वभावका परिचय मनुष्य-जीवनमें ही विशेषक्यसे पाया जाता है। इसका कारण यह है कि जीवकी चेतनता जितनी जडभावायच होगी, यह स्वभाव उतना ही संकृषित होगा । चेतनता जितनी जड-भावसे गुक्त होगी यह स्वभाव भी उतना ही विकसित होगा । समस्त प्राणियोंमें मनुष्य ही जड-भावसे अधिक मुक्त है। विभिन्न हेशसासियोंक जीवनयर विचार करनेसे यह बात स्रक्ति स्पष्ट हो जाती है। नितान्त वन्यजीवनमे लेकर अध्यन्त सम्य जीवनपर्यन्त मनुष्य-जीवनकी धानेक अवस्थाएँ हैं। हन समीमें किसी-न-किसी रूपमें ईश्वर-विश्वास अवस्य पाया जाता है। वन्यजीवनके मनुष्य पद्युओंके समान जीवन न्यतीत करते हुए भी अपने घेतनगत स्वभावके कारण बड़े-बड़े पर्वतांको, नर्-निर्योंको, वृश्लोंको एवं प्रकाशयुक्त सूर्य, चम्द्र, नक्षत्र आदि जडीय पियडोंको अपना दाता, पाता, नियन्ता, ईश्वर जानकर एजते रहते हैं। जैसे-जैसे इनमें बडताका हास एवं चेतनताका प्रकाश होता जाता है, वैसे-ही-वैसे हनके ईश्वर-विश्वासरूप स्वभावका विकास होता रहता है। यही मनुष्य-जीवनकी उद्यतिका कम है।

कोई-कोई मनुष्य ऐसे भी पाये जाते हैं, जो ईश्वरपर विश्वास नहीं करते। यह उनके चेतनकी अश्वश्य प्रवस्था है। वे लोग दुर्भास्यवश बीचमें ही कमोस्रतिके पथसे पतित हो, कुसङ्ग और कुशिचाके द्वारा कुसंस्कारोंका पोषय करते हुए इतकी वनकर प्रविश्वासके गर्वों गिर जाते हैं। इससे इन्होंकी हानि होती है, ईश्वरकी कोई हानि नहीं होती। सत्य सर्वत्र झौर सर्वदा समान होता है। जिसप्रकार पाँच और पाँच रक्त होते हैं, यह कात सभी देशोंके कोग सर्वदा स्वीकार करते आये हैं। पाँच और पाँच बीस होते हैं, इसे कोई भी स्वीकार नहीं करता। यदि कोई ऐसा कहे भी तो वह पागज माना जायगा। इसी प्रकार ईश्वर-विश्वास सभी मनुष्य सर्वत्र सर्वदासे करते आये हैं। ईश्वर-विश्वास न करना स्वाभाविक नहीं है। यह कोगोंने पीछेसे सीसा है।

कोई मनुष्य कितना भी विद्या,विज्ञान,कजा, सभ्यतासे सम्पन्न क्यों न हो, यदि उसमें ईश्वर-विश्वास नहीं है तो उसका खीवन पशु-जीवनसे किसी प्रकार भी उत्तम नहीं है। बास्तविक सनुष्य-जीवनका परिचय ईश्वर-विश्वाससे ही मिकता है। ईश्वर-विश्वास करनेवाळोंकी साधारणतः दो श्रीश्वियाँ हैं 'एक किस्प्ति ईश्वरवादी, इसरे यथार्थ ईश्वर-बादी। कल्पित ईश्वरबादी नीतिको ही सर्वप्रधान मानते है। समाज-सम्राक्षनके जिये जो नियम बनाये जाते हैं, उसे गीति कहते हैं । ये छांग ईश्वर-विश्वासकी इसी नीतिका एक विशेष भंगमात्र मानते हैं । इन छोगोंका कहना है कि इंधर-विधासके विना नीति सम्दूर्ण नहीं होती । ईश्वर-विश्वास-झून्य मनुष्य कितना भी नीति-नियुष क्यों न हो, जब कभी उसकी इन्द्रियाँ विषय-भोगोंके किये प्रवकरूपसे बाकायित हो उठती है, उस समय वह प्रत्यक्षमावये नहीं तो परोक्षमावसे नीविविद्य कार्य प्राय: कर बैठता है । ईयर-विश्वासीकी परोक्षमें भी अमाचारमें प्रवृत्ति नहीं होती, स्वींकि ईबर परोचमें भी सब वेकाता रहता है। ये कोग यह भी कहते हैं कि सदि इंबर है तो उसके माननेवा हेको बहुत कुछ काम है और बदि नहीं है सो भी उसके माननेस कोई हानि नहीं है। इसके विपरीत यदि कहीं ईश्वर हुआ तो न माननेवाकोंकी बहत बड़ी हानि है। अतएव मनुष्यके सांमारिक जीवनके किये इंचर-विश्वास बहुत ही हितकर है। दूसरी श्रेवीके ईश्वरवाडी ईश्वरके अस्तित्वको यथार्थरूपमे स्वीकार करते हैं। इसका कहना है कि यदि ईश्वरको वामाविक न माना जाय तो उसका ईश्वरत्व ही कुछ नहीं रहता--

'कर्तुमकर्तुमन्बयाकर्तुं समर्थः स्वतन्त्र ईश्वरः '

इस उक्तिके जनुसार सामर्प्यवान्का नाम ही ईवर है। कविक्स ईवर जीति वा कर्मके वरतन्त्र रहता है। उसका महत्त्व एक म्यायी शासक (सिलस्ट्रेट) से अधिक कुछ भी नहीं रहता । उसमें क्षमा-गुवका ग्रमाव हो जाता है, जो कि उसकी ईवरताकी रक्षाके क्षिये अस्यम्त आवश्यक है।

ईयर इस विश्व-ब्रह्मायडमें जीव भीर जड दोनोंकी अम्तर्यामी होकर स्पष्टि भीर समष्टिसपसे अवस्थिति करता है। सबका नियमन करता है। ब्रह्मायड अनन्त हैं। हंश्वर प्रत्येक ब्रह्मायडमें अपनी स्प्रजन-शक्तिहारा ब्रह्मास्ट्यसे स्पष्टि, पांचण-शक्तिहारा विष्णुस्पसे पासन एवं निधन-शक्तिहारा रह्मस्पसे संहार करता है। ये सब कार्य कमी स्वयं करता है, कभी शक्ति-सङ्चार कर स्विधकारी जीवाँ-हारा कराता है। उस समय श्रीव भी ईश्वर-नामसे अभिद्दित-होते हैं। यही कारण है कि ईश्वरके स्वनेक स्प करें जाते हैं, जिन्हें पद-सुनकर बहुत-से कींग सनेकेषर-बादी या सर्वध ईश्वरोपासक हो गये हैं।

परमेरवर एक है। जिसका प्रेक्ष्य परम अर्थात् सर्वोपित है, उसे परमेरवर कहते हैं। इसिके प्रेवर्यमें सबके प्रेव्वर्यका पर्यवसान है। समल ईरवर-नाम-आरी ईरवरोंकी ईराता इसीसे स्थिर है। यह ईरवरोंका सी ईरवर महेरवर है—देवताओंका भी परम देवता है। भृति भी कहती है—

> 'तमीश्वराणां परमं महेश्वर तं दैवतानां परमं च देवतम् '

ईरवर भीर परमेश्वर कोई पृथक्-पृथक् तो पत्रार्थ नहीं हैं, ये एक ही स्वरूपतस्वके दो मावसात्र हैं। सृष्ट पदार्थों के प्रति प्रसारित ईराताका नाम ईरवर है एवं केन्द्रीमूत ईराताका नाम परमेश्वर है। वासाव वस्तु एकमात्र स्वरूप-तस्व हो है।

वस्तुमात्रका कुछ-न-कुछ एक स्वरूप श्रवस्य होता है, श्रतपृत्र वास्तव वस्तुका भी एक स्वरूप है! अहीय वस्तु-का स्वरूप जहमय होता है—चैतन्य वस्तुका स्वरूप चेतनमय होता है। वास्तव बस्तु चैतन्यवन है—चतः उसका स्वरूप भी शुद्ध चेतनमय है—यही उसका श्राकार है। यह स्वरूप चर्म-चश्चुओंका विषय न होनेके कारख अनेक जोग इसके असित्स्वों भी सम्बेह करते हैं।

मनुष्यको वो एक अञ्चलव-वृत्ति प्राप्त है, वसीके इस स्वक्तका प्रत्यक्त हो सकता है। यह अञ्चलव-वृत्ति जीव प्रकारकी है—स्यूछदेहरात इन्द्रियजन्य ज्ञान, सूक्ष्म-देहरात मनोजवबोध एवं भारमगत विदर्शनसामर्थ । इनमेंसे प्रथम दोनों प्राकृत हैं, इनमे स्वरूपका प्रत्यक्ष होना असम्भव है । आस्थात विदर्शनसामर्थ्यसे दी स्वरूपका साक्षास्कार होता है ।

श्रीकृष्ण ही खरूपतत्त्व हैं । यही ईचर घीर परमेश्वर दोनोंके धाश्रय हैं । ब्रह्मसंहितामें क्रिया है---

> ईसरः परमः ङणः सिवदानन्दिनप्रहः। भनादिरादिगोविन्दः सर्वकारणकारणः॥

अर्थात्-सिंबदानन्त्स्यरूप श्रीकृष्ण ही परम इंचर हैं-गोविन्द स्वयं अनादि, सबके भादि एवं समस्त कारणोंके कारण हैं।

श्रीमद्रागवतके प्रारम्भमें ही इस श्रीकृष्णखक्यके सम्बन्धमें विका है—

'वेद्यं वास्तवमत्र वस्तु शिवदं तापत्रयोः मूकनम् ।'
अर्थात् यद्दी सवका वेद्य है, यद्दी वास्तव वस्तु है,
क्रम्बायवाता है एवं तापत्रयका विनादाक है।

क्रणाकिकर बालकृष्ण

## हरि-नाम

भावुक-हृदय-सीपके मोती ! मानस-चिन्तामणि अभिराम ! दिव्य अर्थसे भरे हुए हे अनुपमेय सद्गुण-गण्-धाम ! जगमें नहा-तत्त्वके प्रतिनिधि ! भक्तोंके सर्वस्व ललाम ! बसो निरन्तर रोम रोममें अविनश्वर बनकर हरि-नाम । ॥१॥ जिह्ना करे तुम्हारा ही जप, कान सुने वह मंजूल तान आंखोंमें हो छटा तुम्हारी, मनमें रमे तुम्हारा ध्यान । श्वासों-प्रश्वासोंमें भी बस उठे तुम्हारा ही कल गान तब जानू जब स्वेद-छिद्र तक वही मुनावे नाद महान ॥२॥ प्रेम-सुधा-तरुके मीठे फल ! भव-सागरके सुदृढ पोत ! सत्पथके पथिकोंके संबल ! सान्विक-शक्ति-सरितके स्रोत ! अभ्यन्तर-तमक शाचि साबुन ! भाकि-मुक्तिके बर आगार ! हुआ करे मेरी नस-नसमें सदा तुम्हारा शुभ सम्बार ॥३॥ मुझ निर्धनके तुम ही धन हो. निर्बलके बल हो विख्यात आश्रयहीन दीनके आश्रय, तुन्हीं पातितपावन अवदात । जीवन-नौकाके केवट हो, चित्त-पङ्कके शूचि जलवात! सदा तुम्हारे पक्षे रँगमें रँगा रहे मेरा मन तात । ॥४॥ नाम-रूप हैं एक, नाममें देखूँगा मैं रूप हलाम 'हरि' के परदेमें ही स्थित हैं श्रीहरि चिन्मय सोभा-धाम । हरि ईश्वर है, ईश्वर हरि है, वहीं जीवका वर विश्राम जिह्वे ! भज जानन्द-मग्न हो मधुराक्षर श्रीश्रीहरि-नाम ॥५॥ बकदेवप्रसाद मिश्र, एम० ए०, एक-एक० बी०

# ईश्वरके अस्तित्वकी सिद्धि

(लेखक-१० शीमदनमोहनजी शास्त्री, प्रिं० मारवाडी संस्कृत-कालेज, काशी)



रसात्माके बनाये हुए इस जगत्में सभी प्राणियोंकी प्रकृति और निकृत्ति प्रत्यक्ष, अनुसान और आगस-प्रसायके कथीन है। इन प्रसाणोंके बिना सदसत् वस्तुर्कीका यथार्थ निर्णय न हो सकनेके कारण इष्टा-निष्टका निर्णय करनेवाला ज्ञान नहीं हो

सकता । और इष्टानिष्टके ज्ञान विना वस्तुओं में इच्छा-हेंप ( अपेका तथा उपेका ) की उत्पक्ति न होनेसे संसार-यात्रा ही लुप्त हो जाती हैं। यदि अनुमानकी प्रमायाता न मानै तो बूसरे पुरुषमें समवेत ( रहनेवाले ) संशय, विपर्यय आदिका केवता प्रत्यक्ष-प्रमासद्वारा ज्ञान न हो सकनेके कारण परपक्षके बिना जाने ही उसके खरहनमें प्रवृत्त होनेसे अपनी कौकिकता और परीचकता नष्ट होती है। प्रमाणता-के स्वतोप्राद्य होनेके कारण ज्ञानकी प्रमाणतामें संशय नहीं होता, अतः प्रमाणताकी शङ्का करनेवालेकी प्रकृति आदि किन्नसे भनुमेय भनुमानकी प्रमायता न माननेसे प्रत्यक्षकी ही प्रमाणता नष्ट हो जायगी । किर धूसके देखतेसे श्राधका ज्ञान, मुखकी प्रसन्ततासे सुखका ज्ञान, मुखकी सजिनताये दुः सका ज्ञान, रोदन आदिसे शोककी अधिकता कैसे जानी आ सकती है ! अतः ऐन्द्रिय प्रत्यक्षके समान अनुमानकी भी प्रमाणता अवश्य स्वीकार करनी चाहिये। इसी प्रकार भागम ( शब्द-प्रमाण् ) की प्रमाणता न माननेसे बालकका अपने माता-पिताका निश्चय, वनके पशुओं में ब्याघ्न, गवय आदिके हिम-अहिंस होनेका निश्चय, ओपिंचयोंके हितकर-अहितकर होनेका निश्चय, शंख और मृत पुरुषके कपाल आदिकी पवित्रता और अपवित्रताका निश्चय किसप्रकार किया जा सकता है ? अतः प्रत्यच, अनुमान और आरामकी प्रमाणता किसीके द्वारा भी खरबन नहीं की जा सकती। इन त्रिविध जागरूक प्रमाणोंके रहते हुए आज जो प्रमाण-शक्तिसे अनभिक्ष, वेद-म्मृति-पुराण-इतिहास आदिका लेशमात्र भी ज्ञान न रखनेवाले, पाश्चास्य कुशिचासे युक्त मतिवाले, प्रर्थ और काममात्रमें बीन रहनेवाबे मुधारक-धुरीया पुरुष ईश्वरके असिल्वमें ही शङ्का करते हैं तथा बहुमतके द्वारा ईश्वरका अभावतक निश्चय कर डाखते हैं, उनके न्यामोइ ( भ्रम ) को मिटानेके छिपे ईश्वरका उपक्रम कर कुछ खिला बाता है।

अब 'ईश्वर नहीं हैं', ऐसा को कहा जाता है, वह प्रत्यक्ष-प्रमाणके अभावमें, प्रथवा अनुसान-प्रमाचके अभावमें या ईश्वरके प्रतिपादन करनेवाले आगम-प्रमाणके अभावमें कहा जाता है ? यदि प्रत्यन्त-प्रमाणके श्वभावमें, ती वह बाह्य प्रत्यक्राभाव है या मानस प्रत्यक्षाभाव ? यदि बाह्य प्रत्यक्का अभाव मार्ने तो वह ठीक है, क्योंकि चाशुक प्रस्यचका उन्नत रूप तथा स्पार्शन प्रस्यचका उन्नत स्पर्श द्देतु है और ईश्वरमें उज्जृत रूप और उज्जृत स्पर्शका अभाव है अतः ईश्वरका चाक्षुच और स्पार्शन प्रश्यक्ष नहीं होता। ब्राण-रसनादि इन्द्रियाँ गन्ध और रसादि गुर्णीका ब्रह्ण करती हैं और ईश्वर गुगा नहीं, बल्कि गुगावान द्रव्य है अतः गम्धरसादि गुणींके अभावमें ईश्वरको प्रत्यक्ष करनेमें ब्राणादि इन्द्रियोकी असमर्थताके कारण ईश्वर-ज्ञानमें बहिरिन्द्रियोंकी प्रवृत्ति नहीं हो सकती । दूसरे, यदि ईश्वरके अमित्वके न माननेमें मानस प्रत्यक्षके अभावको कारण मानें तो प्रश्न उठता है कि 'वह अभाव भ्रपने मानस प्रत्यक्षका भ्रभाव है अथवा सबके मानस प्रत्यक्षका अभाव है ?' भ्रपने मानस प्रत्यक्षके अभाषमें वस्तुमात्रका श्रभाव मानना किसी भी विद्वानको स्वीकृत नहीं हो सकता; स्थेकि ऐसा होनेसे भपने ज्ञानके अतिरिक्त समन्त वस्तुओंके अभावका प्रसङ्ग भा जाता है। यदि सबके मानस प्रत्यक्षका अभाव ईश्वराम्त्रित्वके न माननेका कारण हैं, तो यह कैसे निश्चय किया जा सकता है कि किमीको भी ईश्वरका प्रत्यच नहीं हुआ । यदि कोई कहे कि तुमने यदि ईश्वरको प्रस्पक्ष किया है तो मुक्ते भी उसको दिखलाओ । उसमे कहा जा सकता है कि तुम अपने प्रत्यक्त किये हुए सुखु दु:स्वादिको मुसे दिखळाओ । तो इसका उत्तर यही मिलेगा कि मनोबेध मुख-दु:खादि दूसरोंको नहीं दिखलाये जा सकते। उसी प्रकार यम-नियमादि अनेक प्रकारके उपायों तथा अनुष्ठानी-से पवित्र किये हुए सनके द्वारा जाननेयोग्य ईश्वर भी किमीको दिलासाये नहीं जा सकते । यदि कोई कहे कि इस-प्रकारका ईश्वरप्रत्यक्ष भ्रान्तिमृत्तक है, इसमे बन्तुसिद्धि नहीं हो सकती; तो नुम्हारे सुख-दु:खादिके प्रत्यवको भी आहित-मूलक कहा जा सकता है और इससे सुख-दु:स भी सिक्ष नहीं हो सकते। इसपर यदि कोई कहे कि सुक-दु:कादिकी

बेदना सबको होती है, तो उससे पूछा जा सकता है कि किसके सुल-द:लादिकी वेदना सबको होती है ? जैसे तुम और इम सभी अपने अपने सुख-दुःखादिको अपने-आप जानते हैं. उसी प्रकार विधि और अनुष्ठानके द्वारा जिसका मन शब हो गया है उसीके हारा ईश्वर जाना जा सकता है, दूसरॉ-के द्वारा नहीं, ऐसा कहा जा सकता है। यदि सुल-दुःखके विषयमें कोई यह शक्का करे कि इप्र-प्राप्तिका सुख और अनिष्ट-प्राप्तिका दुःस जैसा चैत्र (पुरुपविशेष) को अनुभृत होता है बैसा ही सुके भी अनुभन होता है। इसका उत्तर यह है कि शम, दम, तितिक्षासे युक्त निद्ध्यासनशील चैत्र-को जिसप्रकार ईश्वरका अनुभव होता है उसी प्रकारसे मुक्ते भी धनुभव होता है, क्या हममें भी कोई शहा है? यदि ऐसा कहें कि अपने अनुभवके बिना इस दूसरेकी प्रतीतिमात्रपर विश्वास नहीं करने, क्योंकि दूसरे दोपवश शङ्कको भी पीला देखते हैं, बड़े चन्द्रमाको भी प्रातेश (तर्जनी और अंग्रुठेके बीचकी दूरी) मात्र समझते हैं, शुक्ति (सीप) को भी रजनरूपमें प्रहण करने हैं: भ्रम, प्रमाद और विप्रक्षिप्सा ( प्रवश्चना ) आदिके कारण वस्तुओं को भ्रन्यथा बतलाने हैं, भ्रतः केवल दूसरोंकी प्रतीतिमात्रसे किसी वस्तकी सत्ताका निर्णय नहीं किया जा सकता। परन्तु उपयुंक मनुष्योंमें जहां पित्त, दूरम्यता, भय. प्रमाद, विप्रक्रिप्मा आदि दोप होते हैं वहाँ भ्रम कहा जा यकता है। योगमाधन, अनुष्ठानादिये चीणकस्मय वीतराग योगीमें लेशमात्र भी दोवकी सम्भावना नहीं होती । धनः उनके प्रत्यक्षके अप्रमाणस्वकी शक्का करना अपने-आपको कलक्किन करनेके लिये मु:साइस करना है, नहीं तो उसकी अप्रमाणता सिद्ध नहीं की जा सकती।

यदि कोई शंका करे कि 'योगियों में दोषका अभाव मी कैसे निश्चय किया जा सकता है !' इसका उत्तर यों है कि उनके अभध्य, अयेय, द्वेतमें अनुराग, कुजीविका, कुतार्किकता, व्ययता, अभिसम्बि, पाख्यका संसर्ग, प्रवश्चना आदि दोषोंसे हीन होनेके कारण उनमें दोपाभावका निश्चय किया जा सकता है। 'अपने मनके द्वारा दूसरेकी आत्माका प्रथक्ष न हो जाय इसिल्ये अपने मानस प्रथक्षके लिये परास्मन्याकृत विजातीय मनः संयोगको हेतु मानते हैं, फिर ईरवरका मानस प्रथक्ष कैसे हो सकता है! और यदि इसको हेतु न मानें तो दूसरोंके भी सुख-दुःखादि अपने प्रथक्ष-गोचर हो जाते हैं, अतः ईरवरका प्रत्यक्ष ज्ञान सिख नहीं होता । इस शङ्काका उत्तर यह है कि ईश्वरमें आत्मत्व-जाति नहीं है। क्योंकि आत्मत्व-जाति सुख-दुःख-के समवायि-कारणके रूपमें सिद्ध होती है और ईश्वरमें सुख-दुःखका अभाव है। अतः ईश्वरके अम्मत्वकी सिद्धिमें मानस प्रत्यक्ष (प्रत्यक्ष-प्रमाण्) का व्याघात नहीं होता।

ईरवरकी सिक्सिं अनुमान-प्रमाणका भी अभाव नहीं है। अनुमान-ज्ञान पत्रबृत्ति, सपत्तवृत्ति, विपञ्चावृत्ति, अवा-धित, असम्प्रतिपक्षित नामक हेन्ऑं में होता है। इनका स्वरूप कहीं स्वयमेव और कहीं प्रतिज्ञा, हेन, उदाहरण, उपनय और निगमनकप पाँच अवयवींद्वारा निर्धारित होता है। इसप्रकारके हेनुऑके ज्ञानसे निर्वाध साध्यकी प्रतीति देखी जाती है। जैसे धूम आदि हेतुऑसे पर्वनादिमें अग्नि-की प्रतीति होती है। ईरवरके अस्तित्वकी सिद्धिमें, दृष्णु-कादिमें निर्धारित पञ्चरूपोपेत कार्यरूप हेत् है । (जैसे, ह्रथगुक सकर्जुक है-प्रतिज्ञाः क्योंकि यह कार्य है-हेन्; जो कार्य होता है वह सकर्त्त होता है, जैसे घट-- उदाहरण: इयलुक भी कार्य है-- उपनय: इसलिये वह सकल् क हैं--निगमन।) हममें उन द्वयणुकोंके उपादानको प्रत्यच करनेवाला ज्ञान नहीं है श्रीर ऐसा कोई कत्तां नहीं दीख पबता जो उपादानको प्रत्यक्ष किये विना कार्यका सम्यादन करे, एवं हुवणुकको कार्यरूपमें देखकर उसके उपादानको प्रत्यक्ष करनेवाले ज्ञान, चिकीर्षा और कृतिमे युक्त कर्सा अर्थात् ईरबरकी निर्वाध प्रतीति होती है। ब्रतः कैसे कहा जा सकता है कि ईरवरकी सिद्धि अनुमानद्वारा नहीं होती।

इसपर यदि कोई शक्का करें कि प्रश्यक्त न होनेके कारण 'द्रयणुक नहीं है, अतः वे कार्य भी नहीं हैं। इसप्रकार अनुमान-वाक्यमें पक्षासिद्धि और हेतुमें स्वरूपा-सिद्धि-दोष होता है।' परन्तु सावयव द्रव्य बाह्य निद्रयों-द्वारा प्रश्यक्ष होते हैं। खतः 'द्रसरेणुका सावयव द्रव्यसे आरम्भ होता है, क्योंकि उसका बाह्य इन्द्रियोंसे प्रस्यक्त होता है' इस न्यायसे द्रयणुक निरवयव नहीं सिद्ध होते हैं इसलिये पक्षासिद्धि-दोष नहीं आ सकता । द्रयणुकके सावयब होनेके कारण उसका कार्यन्व भी सिद्ध ही है अतः हेतुमें स्वरूपासिद्धि-दोष भी नहीं आता।

तूसरी शङ्का यह होती है कि 'अङ्कर आदि काय हैं परन्तु वे सक्तर्भु क नहीं देखे जाते, अतः यहाँ विपचा-भावकी प्राप्ति नहीं होती, हसखिये इयग्रकादिका का हेतु पर्याप्त नहीं है। उत्तर यह है कि विपक्ष निश्चित-साज्याभाववानको कहते हैं, न कि संदिग्ध साज्यवानको । परन्तु अङ्करादिमें सक्तृ कत्वका सन्देह होनेसे संदिग्ध-साज्य उपस्थित होता है चतः विषक्षकी आपत्ति नहीं आती । बर्क्क चंतुरादिमें ईरवरके ध्याप्त रहनेके कारण उनमें सक-णूंक सिद्ध होनेसे विपक्षाभावकी प्राप्ति हो आती है। इस-प्रकार ह्यणुकादिका कार्यत्व-हेतु सिद्ध हो जाता है। और यदि संदिग्ध-साज्यकी विपक्ष मानें तो पर्वतमें अग्निका सन्देह होनेसे धूमक्य हेतुमें भी विपन्नासत्वका ध्यमाव हो आयगा, जिससे अनुमानमात्रके उच्छेत्की आयश्विकाती है।

यदि यह शंका उठायी जाय कि 'ह्रमणुक कर् जम्य महीं हैं, क्येंकि उनमें शरीराजन्यस्य हैं' इस तकंसे सरप्रति-पक्षका प्रसङ्ग स्थाता है। परम्तु शरीर-विशेषण-घटित होनेके कारण यह हेनु उपयुक्त नहीं। बस्कि जिसप्रकार पर्वतमें अग्निकी सिद्धि करनेके लिये नीलभूमरूप हेनु स्याप्यस्वासिद्धि-शेषसे युक्त होता है, उसी प्रकार इस हेनुमें भी ब्याप्यावासिद्धि-शेष है; और शरीर-विशेषणका उपादान म रहनेपर हेनुमें स्वरूपासिद्धि-शेषकी आपित होती है। इसल्ये सक्कृ क्व-साधक उपयुक्त हेनुमें सम्यतिपक्ष-श्रेष नहीं सा सकता।

बाधकान्तरसे भी इस हेनुका बाध नहीं होता। 'मित्र सीमल है क्योंकि यह जलके समान हो ज़तक ( कृत्रिम ) है; 'श्रञ्जके समान प्राणीका भंग होनेके कारण नरशिरका कपाल पनित्र हैं' हत्यादि अनुमान-वाक्योंमें 'अग्निकी शीसबाता और कपालकी पवित्रता' के बाधक प्राथक्ष और खागम-प्रमाण मिलने हैं परन्तु अङ्गुरादिकींके सकर्नु-करवके बाधक प्रत्यच्च या आगय-प्रमाण कहीं नहीं मिकते।

यदि कोई शक्का करें कि 'शक्कुरादिके कर्ताकी उपक्रिश्च म होनेके कारण उपर्युक्त हेतुमें साध्यामाय क्यों म निश्चय किया जाय रें' तो इसका उत्तर यह है कि योग्य अनुप्रकृष्टियों ही अभावका श्रद्धण किया जाता है, यदि ऐसा म होता तो गुरूव और संस्कारादिको उपक्रिश्च म होनेके कारण उनका भी समाय हो जाता। परन्तु ऐसी बास नहीं है जतः साध्यामावका प्रसक्त काना अयुक्त है।

अब यह प्रश्न बठता है कि ईश्वरके शरीर है का अहीं विदि है तो दश्य है या अदहव मैं परम्तु विख्तकारी न देनेके कारण दर्य शरीर नहीं माना जा सकता । अदरव शरीर माननेपर भी उसके अवयवी होनेके कारण घनीमूल पाषाणके भीतर रहनेवाले मेंत्रक आदिके शरीरमें कार्य करनेके जिये अपनेको क्रिम-भिन्न किये विना प्रवेश करना सम्भव न होनेके कारण इंड्वरमें कर्त त्वका झमाव आता है छत: अदरय शरीर भी मानना ठीक नहीं । उस शरीरको नित्य परमाणुरूप भी नहीं मान सकते, क्योंकि अन्तराल म रहनेके कारण उसमें मनका अमाव हो जायगा जिससे इन्द्रियोंका आश्रयत्व ही सिद्ध न हो सकेगा । और 'चेष्टेन्द्रियाश्रियः शरीरम्'इस मानसे चेहा और इन्द्रियों-का आश्रय न होनेसे शरीरस्वका ही अमाव हो जायगा ।

ईस्वरका शरीराभाव हो जानेपर यह अनुमान होता है कि 'घटादिके समान ईस्वर कर्ता नहीं है, क्योंकि यह धशरीरी हैं' इसप्रकार अकर्ज् स्व सिद्ध हो जानेपर ईस्वर-के अस्तित्वका हो अपलाप हो जाता है। परस्पु यह वांका ठीक नहीं, क्योंकि धभाव-ज्ञानका कारण अधिकरण-ज्ञान होता है। ईस्वरात्मक अधिकरण-ज्ञानके अभावमें उसमें धशरीरित्वका ज्ञान न हो सकनेके कारण उसका कर्नृ त्वा-भाव सिद्ध नहीं हो सकता। तथा अधिकरणके ज्ञानमें इस अनुमानदारा कर्नृ त्वरूप धर्मिग्राहक-प्रमाणका ही बाघ हो वाता है।

कर्नाको शरीरी होना ही खाहिये, यह स्याप्ति भी विएक्षबाधक नर्कके न होनेसे दुर्बल है, अतः वह कर्ता और कार्यमें कार्य-कारण-भावके अनुसन्धानारमक प्रवस्त वर्क-रूप कर्नुरव-कार्यरवकी ध्याप्तिका विचात नहीं कर सकती। अब यह शका होती है कि तब अशरीरीमें कर तब कैसे आ सकता है ? क्योंकि सभी कर्ता कारक-स्वरूपका अवधारण ( निश्चय ) करते हैं तब इच्छा करते हैं कि इस असूक पदार्थने अमुक कार्य करेंगे । तत्पश्चात् प्रयक्त करते हैं, तव शरीरको न्यापारमें लगाते हैं, पश्चात् कारणींको प्कत्रकर कार्य करते हैं। कर्ता अवधारण ( निश्चय ), इच्छा, प्रयक्ष, शरीर-स्थापार आदिके विना कार्य नहीं करता है, इसप्रकार अन्वय-ध्यतिरेक्से बुद्धिके समान शरीर भी कार्यकी उत्पक्तिमें कारण है अतः उसे क्रोड़ा नहीं जा सकता है। शरीरका परिश्याग करनेपर बुद्धिका भी परित्यास करना श्रीसा । क्योंकि बढि शरीरके विना ही अपने विशेष प्रभावके कारण ईड़बर कार्य कर सकते हैं तो बहु बुद्धिके बिना भी करेंगे।

इस शङ्कापर यह आक्षेप होता है कि 'स्या शरीरित्त ही कर्तृत्व है अथवा परिष्टसामध्यंकारकप्रयोक्तृत्व ?' यदि शरीरित्वको कर्तृत्व सानें तो सुपुत और उदासीन पुरुषके कर्तृत्वका प्रसङ्ग आ जाता है, अतः कोई शरीरी होनेसे ही कर्ता नहीं हो सकता। परिष्टसामध्यंकारक-प्रयोक्तृत्व तो अशरीरीमें भी सम्भव है। खैसे आरमाके द्वारा प्रेरित हो धपना शरीर कार्य करता है, और इस शरीरकी प्रेरणारूपी कार्यमें आत्मा दृसरे शरीरकी अपेचा नहीं करता, तथा न स्वश्रीरकी ही अपेक्षा करता है क्योंकि ऐसा करनेसे आरमामें क्रिया-विरोध उत्पन्न होता है।

अब प्रभा यह होता है कि शरीर न रहनेपर ईश्वरमें किसप्रकार ज्ञान, इच्छा और किया होती हैं। क्योंकि ज्ञानादिकी उत्पत्ति शरीरके बिना नहीं होती। इसका उत्तर यह है कि जहाँ ज्ञान, इच्छा धौर किया आगन्तक तथा विनाशस्वभाववाली हैं वहाँ ही शरीरकी अपेक्षा होती है. जहाँ ये स्वतःसिद्ध है वहाँ शरीरकी छपेक्षा नहीं होसी। चतः ईसरके शरीरी होनेका प्रसङ्घ नहीं शाला। और न शाम, इच्छा, प्रयक्तकी नित्यतामें कोई विशेष आता है। क्योंकि रूप भादि गुणोंकी आश्रय-भेद (परमाणु और कार्यरूप ) से निश्य और अनिस्य दो गतियाँ देखी जाती हैं. उसी प्रकार ज्ञानादिकी भी दो गतियाँ-नित्या-नित्य हो सकती हैं. इसमें विरोध ही क्या है ? इसप्रकार कार्यविशेषसे सिद्ध कर्नविशेषकी सर्वज्ञता सिद्ध होनेके कारण कोई विशेष शक्का नहीं रह जाती। सर्वज्ञताके कारण इसमें मिण्याज्ञान नहीं हो सकता. मिण्याज्ञानके बमावमें रागद्वेषका समाव और रागद्वेषके बभावमें कमशः प्रवृत्ति, धर्माधर्म, सुलद:सका भी सभाव होता है। तथा सर्वता ही अनुभव होनेके कारण उसमें स्मृति और संस्कार भी नहीं होते हैं, इसप्रकार संख्या, परिमाण, पृथक्त, संयोग, विभाग, ज्ञान, इच्छा, प्रयत-रूप बाठ गुणोंसे युक्त भगवान् ईश्वर हैं। वह भिष्याज्ञानरूपी बन्धनसे रहित होनेके कारण बद्ध नहीं हैं और उसके समावसे वह मुक्त भी नहीं हैं। इस तरह ईश्वरको अपनेसे विकक्षण ही कानमा चाहिये।

इसपर यदि कोई शक्का करे कि 'वहाँ कार्य होता है वहाँ कर्ता भी खबश्य होता है, इस सामान्य व्यक्तिक हारा किसप्रकार ऐसे अखीकिक विकास कर्वाकी खिल्ला हो सकती है ?' परन्तु यह शक्का युक्त नहीं, क्योंकि कार्य-विशेषके हारा कारणिक्षेषका अनुमान कोकसिद्ध है, जैसे सन्य पूमसे विज्ञकण चन्दन-पूमकी उपक्रिक्षेसे चन्दनोद्मृत बह्किका ही अनुमान होता है। तथा विज्ञक्षण कार्यमे विक्रकण कर्ताका ही अनुमान किया जाता है। जैसे सुन्दर वस्त्रको देखकर कुशक कुविन्द (जुलाहे) का सनुमान होता है।

संसारकी सृष्टि और प्रख्य ईश्वरकी इध्छाके अधीन है। क्योंकि उसके बिना सृष्टि और प्रख्यकी व्यवस्था ही नहीं उपपन्न हो सकती हैं। सृष्टि-प्रख्य-व्यवस्थाको ईश्वरेच्छाके घ्रधीन न मानकर अदृष्टके घ्रधीन मानना भी ठीक नहीं है। क्योंकि अदृष्ट घ्रधेनन होनेके कारण नियामक नहीं हो सकता धौर नियामकताके अभावमें प्रकृति नहीं हो सकती।

यदि कोई कहे कि 'पुरुषके निमित्त प्रधानकी प्रवृत्तिये सष्टि और प्रलय होता है। क्योंकि पुरुषका निमित्त हो प्रकारका होता है-शब्दादिको उपलब्धि और प्रकृति-पुरुषका मेद-दर्भन । और यह होनों प्रधान (प्रकृति) की प्रवृत्तिके बिना सम्भव नहीं हैं। अतः पुरुषके निमित्त प्रकृत हुआ प्रधान (प्रकृति) जगत्का छष्टा है और अनागत पुरुषार्थ ही प्रकृतिका प्रयोजक है, इसप्रकार अन्योन्याश्रय-होपका अदसर भी नहीं आता है। तथा अचेतनकी भी दसरेके छिये प्रवृत्ति देखी जाती है जैसे वस्सकी वृद्धिके खिये श्रीरकी प्रवृत्ति होती है।' परन्तु यह ठीक नहीं, क्योंकि इस मतसे सदका विनाश नहीं होता, अतः असत्-की उत्पत्ति न होगी । इससे सृष्टि-प्रलयके कभी-कभी होनेकी व्यवस्था नहीं हो सकतो। व्यांकि पुरुषार्थके सर्वता विधमान रहनेके कारण उसके हारा प्रयुक्त प्रधानमें सतत प्रवृत्तिकी आपत्ति होती है और पुरुषार्थका विनाश न होनेके कारण प्रलय भी नहीं हो सकता । इसपर यदि यह कहा जाय कि 'सरब. रज. तमकी साम्यावस्थारूप प्रकृतिमें रजोग्यकी अभिवृद्धिसे सृष्टि, सरवग्यकी वृद्धिसे जगत्की स्थित और तमोगुणकी श्रमिवृद्धिमे प्रस्य होता है, इस-प्रकार सृष्टि, स्थिति और संदारका कम चलता है।' तो यह प्रश्न उठता है कि 'सत्त्व, रज, तममें इसपकारकी विषमता ही क्यों आती है ?"

क्षीरकी प्रकृष्टि भी चेतमके अधिशानसे ही होती है नहीं वो सूच्छों या मृताबक्यामें भी उसकी प्रकृष्टि होनी चाहिये थी। इसी प्रकार कालिकोच किंवा स्वभाविकोचके हारा जगत्की उत्पत्ति होती है, यह मत भी निराकृत हो गया, क्योंकि चेतनहारा झिलिहत होनेपर ही अचेतन कार्य करता है। और स्वभावके स्वतन्त्र न होनेके कारण सृष्टिके पूर्वर्मे उसकी स्थिति भी नहीं हो सकती।

यदि स्वभावको परमाण्यिह मार्ने तो यह प्रश्न उठता है कि वह नित्य है या छनित्य ? यदि निरय है सो सर्वदा ही सृष्टि होनी चाहिये; और यदि अनित्य है तो किस स्बभावसे संहार और किस स्बभावमे उत्पत्ति होती है यह कारण बसलाना होगा । और स्वभावकी एकमायमें बस्ति रइनेसे अन्यमें प्रवृत्ति नहीं हो सकती है; यदि उसमें भनेक-बृत्तित्व माने तो यह शंका होती है कि स्वभाव एक है या धनेक ! एक माननेसे एक स्वभावमे उत्पन्न कार्य भी एक ही स्वभाववाले होने चाहिये और इसमे अग्निमें भी शीतसता, तथा जलमें दहनशीलताकी आपत्ति हो जायगी। भीर यदि स्वभाव अनेक हैं तो यह प्रश्न उठता है कि वे चेतन हैं या अचेतन ? यदि चेतन हैं तो उनके भिष्य-भिष अभिप्राय होनेके कारण नियतकालमें सक्ति और प्रतय नहीं हो सकते । यदि यह माना जाय कि एक ही अभिप्रायमें सबको प्रकृति होती है तो हमारे मतकी अपेक्षा इसमें गौरव का जाता है और इस महान् प्रथमके द्वारा अर्जित किये हुए मतका लाघव ही हमारा मत है। यदि स्वभाव अचेतन हैं तो इसका उत्तर ऊपर दिया ही जा चका है। अचेतन चेतनके द्वारा अधिष्ठित हुए बिना कार्यच्य महीं हो सकते । इत्तनेसे ही --

> 'अग्निकणो जर्क शीलं शीलस्पर्शस्त्रयानिकः । केनैदं चित्रितं तस्मात्म्बमानात्तद्वचबस्यिति ॥ 'अनिमित्ततो माबात्पत्तिः कप्टकनैकप्यादिदर्शनात् ।'

-इश्यादि प्रकाप भी निरक्त समझने चाहिये । क्योंकि संस्थानविशेषरूप तीक्ष्णता आदिकी उत्पत्ति अह्टविशेषये ही होती हैं । महर्षि कणादने भी यही बात कही हैं--

> 'अग्नेक्टबंज्वलनं बायोस्तिर्यम् गमनं मनसमावं कर्माटकशरितम् ।'

श्रमांद 'श्रक्तिका कर्ष्यंश्रकन, बायुका तिर्यक् गमन, तथा मानस-कर्मोकी उत्पत्ति शहरदारा ही करायी जाती है।'

यदि कोई यह शङ्का उठावे कि, 'ईश्वरकी इच्छाके निस्य क्षेत्रेसे सर्वदा ही अगल्की डस्पलिका प्रसङ्ख्याता है

और सृष्टिकी इच्छाके नित्य होनेसे प्रखयकी प्राप्ति नहीं होती है। और प्रवयेष्यां जित्यत्वको भी खीकार करनेसे सवा जगतकी सृष्टिकी प्राप्ति न डोकर प्रख्य डी बना रहेगा।' तो इसका उत्तर यह है कि प्राणियोंके कर्मविषाकके अनु-सम्भागानुसार सृष्टि-प्रहय करनेवाली भगवान्की इच्छा स्वरूपतः जित्य होती हुई भी कभी सृष्टिविषयक और कभी संदारविषयक होती है, बतः इसमें उक्त दोषकी प्राप्ति नहीं हो सकती । इसपर यदि शङ्का हो कि 'निष्किय ईश्वरमें कर्नत्व किसप्रकार सम्भव हो सकता है ? क्योंकि ओ क्रियाचान होता है उसीमें कर्तृत्व भी होता है।'तो इसका सभाधान यह है कि 'ज्ञान-इच्छा-प्रयद्मवान्में ही कर्तस्य होता है, केवल कियायान्में कर्तस्य माने तो क्रियाके सर्वत्र मुलभ होनेके कारण सर्वत्र ही कर्तृत्वकी बाएसि होती है। धीर ईसरमें ज्ञान-इच्छा-प्रयक्ष अवा-धित हैं, भ्रतः उसमें कर्न खका व्याघात कैमे सम्भव हो सकता है ?

अब प्रभ होता है कि ईश्वरके सृष्टि करनेमें क्या हेनु है- भ्यायं अथवा परायं ? उमकी मृष्टिका स्वार्थ हेतु नहीं हो सकता क्योंकि ईश्वर सुख-दु:खमे रहित होनेके कारण स्वाधंमें प्रकृत नहीं हो सकता । यदि परार्थ सृष्टि होती है तो सबको सुन्धा उत्पन्न करना चाहिये, नाना प्रकारके दु:खोंके भोगोंने युक्त मृष्टि ठीक नहीं ।' उत्तर यह है कि हंसरकी मृष्टि परार्थ ही होती है; चौर परार्थ को किया होती है वह करुगाधीन देखी जाती है। ईश्वरमें समल प्राणियोंके द:ल नाश करनेकी इच्छारूपी करणा है, उसीये मृष्टि होती है। धनादि ग्रुभागुभ संस्कारीये युक्त अपने धर्माधर्मरूपी शक्कामें वैधे अपवर्ग-हार्से बहिन्त प्राणियोंके प्रति इंश्वरकी अनुकापा नयों न हो ! जिन कर्मीके फल नहीं और राये हैं उनका नाश सहिके विना नहीं हो सकता, बतः उन फलोंके भोगनेके छिये नरकादिकी सृष्टि करनेवाला इंग्रर प्रयाल ही है। उपयोगप्रयम्बसे परिश्राम्त इए प्राणियोंको बीच-बीचर्से विश्रास देनेके लिये वे प्रक्य भी करते हैं, यह सब ईश्वरकी कृपा ही है।

इसपर यह शक्का हो सकती है कि 'अविनाशी कर्मोंके फलोप मोगर्से प्रतिवन्ध सम्भव न होनेके कारण समल जगन्का एक साथ प्रक्रव होना उपपन्न नहीं होता।' परन्तु यह शक्का युक्त नहीं है क्योंकि कर्मोंकी शक्ति ईश्वर-की हुन्काले प्रतिवद्ध होती। है, उस हुन्काले प्रतिवद्ध होता।

ही कर्म-फळ प्रदान करते हैं, उसकी इच्छासे प्रतिबद्ध हो कर्म-फक्रमे उपरत होते हैं । इसका कारण यह है कि अचेतन चेतनके अधिष्ठानके विना अपने कार्यके उत्पन्न करनेमें समर्थ नहीं देखे जाते । अब यह शक्का होती है कि 'सृष्टि और प्रक्रयका हेतु ईश्वरेच्छा ही क्यों न मान श्चिया जाय, कर्मकी तो कोई भावस्थकता मही दीख पहली ?' इसका समाधान यह है कि कर्मके विना जगत-का वैचित्र्य सिद्ध नहीं होता: अत: कर्मीके नियोजनमें ही इंश्वरकी स्वतन्त्रता है, जगत्के वैचित्र्यमें नहीं । इस-प्रकार केवल ईश्वरके कर्ता कर्म निश्य सृष्टिका प्रसङ्ग, जगत्-की विचित्रताकी समुपपत्ति, अदृष्की अपेक्समें उसीके दूररा सृष्टि-साम अस्य हो नेके कारण ईश्वर-कल्पनाकी धनावरयकता, स्वार्थ-सृष्टि आदिमें प्रवृत्त होनेसे ईश्वरकी अनीश्वरताका प्रसङ्ग, परार्थ प्रवृत्त होनेसे सुखमधी सृष्टिका प्रसङ्ग, समस जगतके संबारकी अकायहता, तथा नरक-कारागारमें प्राणियोंके बाक्टनेकी निष्णायता प्रमृति प्रकार्णेका निराकरण हो जाता है।

यदि कोई कहे कि बु:समयी सृष्टिके कारण ईश्वरमें निर्दयता आरोपित होती है, तो यह युक्त न होगा, क्योंकि इसमे हितके छिये निष्टुर व्यवहार करनेवाले पिता, अध्यापक तथा वैद्यभी निर्दय कहलायेंगे, ओकदापि सङ्गत नहीं है। दु:समयी सृष्टिके कारण ईश्वरमें दुर्जनता भी नहीं आरोपित की जा सकती क्योंकि उसमें दोपोंका सभाव है। दोपोंके सभावका कारण उसमें मोहका अभाव है, तथा मोहाभावका कारण उसमें मोहका अभाव है, तथा मोहाभावका कारण उसकी सर्वज्ञता है। सर्वज्ञता उसमें सकल जगतके निर्माता होनेके कारण है हत्यादि वातोंका स्वयमेव विचार करना चाहिये। इसप्रकार ईश्वरके अस्तित्वको सिद्ध करनेवाला कार्यत्वक्प में अभाव है अताः द्वयणुकके कर्तृत्वरूपमें ईश्वरकी निरावाध सिद्धि होती है।

इसी प्रकार 'घटरूप कर्म प्रयक्कण्य हैं अतः सृष्टिके आदिमें द्रवयुक्त्रयोजक कर्म भी प्रयक्कण्य हैं, 'धतिके कारया गगनमें पश्चियोंका पतन नहीं होता, गुरुत्वविदिष्ट परमायुका भी पतन नहीं होता है अतः उस पतनके प्रतियम्भक प्रयक्ष (धति) का कोई प्रयोक्ता है।' 'घटका नाश प्रयक्क्ष होता है, अतः ब्रह्माण्डके नाशके प्रयक्का भी कोई प्रयोक्ता है। 'जिसमकार आधुनिक किएत छिप्याहिका व्यवहार स्वतन्त्र पुरुषहारा प्रयोज्य है, उसी प्रकार व्यवहार स्वतन्त्र पुरुषहारा प्रयोज्य है, उसी प्रकार व्यवहार सी स्वतन्त्र पुरुषहारा प्रयोज्य है।' 'जिसप्रकार चैत्रवाक्यजन्या प्रमा वक्तृयधार्थवाक्यार्थकस्या प्रमा के कारण वेद असांसारिक पुरुषप्रणीत है।' 'वेदरवके कारण वेद असांसारिक पुरुषप्रणीत है व्योकि जिसमें वेदरव नहीं है वह काव्य सांसारिक पुरुषप्रणीत है।' 'महाभारतादिके समान वाक्यस्वके कारण वेद भी पौरुषेय है।' 'एकलातिरिक्त संस्थास्वके कारण हय भी पौरुषेय है।' 'एकलातिरिक्त संस्थास्वके कारण हय भी पौरुषेय है।' 'एकलातिरिक्त संस्थास्वके कारण हय सुक्त अपेक्षासे उत्पन्न होती है।'—इत्यादि अनुमान भी साक्षात् अथवा परम्परामें ईथरके अस्तित्वकी सिद्धिकरते हैं। यही बात उदयनाचार्यने अपनी कुसुमाआछिन्में कही है—

कार्यामोजनधृत्यादेः पदाःत्रत्ययतः श्रुतः। बाक्याःतसंख्याविशेषाच साध्या विद्वविद्व्ययः॥

इसप्रकार अनुमान-प्रमाण निर्वाध गतिसे ईश्वरके अस्तित्वकी सिद्धिमें प्रकृत होता है, अतः यह नहीं कहा जा सकता कि ईश्वरास्तित्वकी सिद्धिमें अनुमान-प्रमाणका अभाव है। आगम-प्रमाणका भी इसमें अभाव नहीं है।

'विश्वतब्रञ्जरिति ॰ 'पाणिपादो ० 'अहं सर्वस्य प्रमवः ॰ ' 'यदा सदेव ॰ 'अहो जन्तु ० 'भगाध्यक्षेण प्रकृतिः ० 'पिताहम-स्य जगतः • 'ईश्वरमुपासीत ० ''सोऽकामयत ० ''यः सर्वहः स सर्ववित् ० । '

— इत्यादि भनेकों श्रुति, स्पृति, पुराण आदिके प्रमाणोंसे ईश्वरका प्रतिपादन होता है।

धावस्यकता पहनेपर ईवर शरीरविशेषको परिग्रह करके प्राणियोंको तत्तरकला-कौशल प्रभृतिका उपदेश देते हैं और सिखलाते हैं, भगविश्वष्टोंकी रक्षा करते हैं, दुईनों-को दण्ड देते हैं। इसी अभिप्रायसे उदयनाचार्यने आस्म-तत्त्वविवेक प्रम्थके मंगल श्लोकमें 'स्युरपत्तेः कारणम्' कहा है और भगवान् श्रीकृष्ण गीतामें कहते हैं—

> 'परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुण्कताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे॥१

# सब ईश्वर ही है

(हेस्क--शबा माधवानम्दजी)



क समय किसी शिष्यने अएने
गुरके पास जा दण्डवत् कर दोनों
हाय ओक्कर एका कि, 'हे भगवन्!
इस संसाररूपी आडम्बरका
माकिक कीन है ! यह संसार
किसके हारा प्रकाशित हो रहा
है ?' गुरुओने उत्तर दिया—
'शिष्य! इस संसारका माकिक

ईसर है। यह संसार ईसरमे उसी प्रकार प्रयक् कभी
नहीं रह सकता जिसप्रकार स्वंसे थूप, तथा स्वर्णसे
भूषया अक्रम नहीं रह सकते। हे पुत्र ! संसार और
ईसरमें वस्तुतः कुळ भी मेद नहीं है, केवळ अज्ञानीजनोंको
ही इनमें भेव जान पड़ता है। अज्ञानके दूर होते ही
संसार ईसरकप दीसने छगता है। जिसप्रकार जळमें
सहर भीर इद्युद् दिस्तळायी देते हैं, परन्तु जळसे प्रथक्
म सहर है, न इद्युद् है, उसी प्रकार जो कुछ दीसा रहा
है अथवा सुननेमें जाता है सन ईसर है। जब और चेनन
सन उसके रूप है, उसके बिना न जब है न चेतन।

कियने पुनः पृक्षा—'हे दीनवयालु ! हम जगव्को हैंबरने बनाया है या और किसी प्रकार बना है ?' गुरुजीने उत्तर दिया—'हे पुत्र ! हैंबरसे मिश्र कोई वस्तु ही नहीं; तब वह कैसे किसको बनायेगा ?' जैसे घट और मिट्टीमें भेद महीं है, जहाँ घट है वहाँ मिट्टी भी है; विना मिट्टीके घट महीं बनता, घटका समस्त भंग मिट्टी ही है। इसी प्रकार संसार ईश्वररूप ही है। अञ्चानियोंको मृगनृष्णाके जलकी

भौति इनमें भेद मालूम होता है। जब ईश्वरकी प्राप्तिके किये अज्ञानी पुरुष कोशिश करते हैं और उनका श्रञ्जान दूर हो जाता है तो यह संसार ईश्वर-स्वकृष हो दिसलायी देता है। शिष्यने फिर पूजा कि 'हे प्रजा ! जब यह संसार ईबर ही है तो यह माता-पिता, ब्री-पुत्र, शत्रु-सित्रादि सब प्रपन्न भी सिध्या ही होगा ।" गुल्लीने कहा — 'हे पुत्र ! यह प्रपद्ध भज्ञानसे भासता है । अब तु भेद-बुद्धि दूर कर देगा तो तुमे यह संसार इस इत्पर्मे नहीं भासेगा, सब ईश्वर ही दिखलायी देगा । ईश्वरसे अलग द्वेतभावमें संसार भासता है। जिसप्रकार जरू और बुद्बद् भेद-बुद्धिसे दो दील पहते हैं, बुद्बुद्को यदि जलसे अलग करनेके किये हम हाथ डालें तो केवल जक हाथ आता है, बुद्दुद मिट जाता है; इसी प्रकार सीसारिक प्रपञ्चरूपी बुद्बुद्की ईश्वररूपी जखमे पृथक् करना चाहें तो वह कदापि अकग न होगा, ज्ञान होनेपर केवछ ईधर ही दीस पढ़ेगा।' तब शिष्यने कहा ---'हे प्रभी ! जब इस सबको ईश्वररूप जानेंगे तब इसये पाप न होगा और पाप न होनेसे नरक भी नहीं जाना पढ़ेगा। इसिजाये हमारे उपर द्या करके वह उपाय बतलाइये, जिससे इस समान जगदको ईश्वररूप जानें ।' गुरुजी बोर्छ--'हे पुत्र ! जो कुछ कहने-सुनने, देखनं-दिखानेमें आ रहा है, वह सब ईश्वर ही हैं। तू मेरे इस वाक्यपर विश्वास कर और 'वासुरेवः सर्वमिति' 'सब ईश्वररूप हैं,' इस सन्त्रका स्बयं जाप कर तथा दूसरोंने भी यही जपाया कर । यही मोक्षका साधन है।

# भक्तकी परस्व

भक्त परस तिछक, छापा, माछा, कयडी, रामनामी, मुण्डन या जटाये नहीं होती। ये सब धावरयक हैं, उत्तम हैं, परन्तु इनसे उसीकी शोभा वरती है जिसका हर्य श्रीभगवान्के प्रेमसे पूर्ण हो गया है। जिसके हर्यमें मगवान्को जगह भोगोंने घर कर रक्ता हो, उसको न तो यह मर्फोका बाना धारण करनेका अधिकार है और न इससे कोई जाम ही है। उपरका भेष देखकर किसोने मक मान भी किया तो क्या हुआ? भेषधारीको इससे कोई छाम नहीं। कंगालको छलपती माननेसे कंगाली नहीं छूट सकती। इत्य पापकी आगमे जखता ही रहेगा। मक्त वह है को सर्वन्न सर्वदा धपने मगवान्को देखता है और उसके दिग्य गुख सरय, प्रेम, करुया, आनन्द, शान धादिका अनुसरख प्राण-पणसे करता है। बाना हो या न हो।



## ईश्वर-भक्ति

( लेखक-पं वर्षाययाप्रसाद जी शासी 'बाहीर')



श्वर' यह कितना सुन्दर राष्ट्र है। इस शब्दमें शान्ति है, नृप्ति है, सन्तोप है, मिठास है और बाकर्पण है। इस शब्दके सुनते ही हृदयमें प्रेम और धानन्द हन दोनोंका ही एक साथ सम्चार होता है। इन सब बातोंस पता चलता है कि 'ईश्वर' शब्दके वाच्यार्थ-

साध इमारा कोई निकटनम सम्बन्ध है। कौन-सा सम्बन्ध है इस बातका पता लगाना कठिन है। हाँ, वे कोई हमारे हैं अवश्य, इस बातमें सन्देह नहीं। इस मोइ-निदामें पड़े सो रहे हैं। इसारी ऑसॉके आये शकानका पर्दा पढ़ा हुआ है। हम देखते हुए भी नहीं देख रहे हैं। इस अपने सम्बन्धको भूछ गये हैं। बहुत कुछ स्मरण करते हैं किन्तु म्मृति-पथमें नहीं आता है। उनके साथ इसारे काल्पनिक सम्बन्ध तो बहुत-से हैं। वे धनन्त नील गगन हैं, हम उनके एक छोटं-से नवल नक्षत्र हैं। वे परमपावन पारिजात-प्रसून हैं, इस उनके ही श्रद्ध कि अस्क-क्या है। वे प्रमके प्रशान्त महासागर है, इम उनके ही एक छोटं-से प्रेमविन्दु हैं। वे हमारे पुज्य इष्टरेव हैं चौर इस उन्होंके पथ-अष्ट, आस्त पुजारी हैं। इसारे और उनके बाच यही देतभावना और काल्पनिक सम्बन्ध हैं। वे इमें स्या समझते हैं, यह वे ही जानें। उनके साथ इसारा कोई वास्तविक सम्बन्ध है कि नहीं, इस प्रपक्षमें कीन पड़े ? हाँ, इतना तो हम अवस्य जानते हैं. वं भक्तवासन हैं, दीनदयाल हैं और हैं अशरण-शारया । यही उनका ऐश्वर्य या ईश्वरता है ।

AN 570 AN 450

ईशिनुं शीलमस्येति 'ईसरः' अथवा ईष्टे इति 'ईसरः' सर्वेश्वर्यशाली, सर्वजोकनियामक इत्यर्थः, यही 'ईसर' शब्दका म्युरपस्तिलम्य अर्थ है। सिच्चदानन्दमय परमात्मा-का वर्षान नक्क, ईश घीर विराट् इन तीन रूपोंमें पाया जाता है। क्रमशः इन तीनोंका सम्बन्ध परमात्माके अध्यात्म, छथिदैव और अधिभूत आदि आवोंसे है। एक धीर अदितीय परमात्मामें इसप्रकारकी भेदमतीति केवल

प्रकृति-सम्बन्धमं ही होती है। वाणी श्रीर मनमे श्रगीषर, माया-सम्पर्क-रहित परमारम-समाको 'श्रह्म' कहते हैं। अध्यारमभावनाके 'तम्बमिस' श्रादि महावाक्योंमें यही 'तत' पदवाध्य हैं। सर्वान्तर्यामी, सर्वलोकंकमाक्षी, सर्वेश्वर्यशाली, मायामम्पर्कमहित परमारम-सत्ताको 'ईश' कहते हैं। अधिदंब-भावनाके 'मोऽहम्' आदि महावाक्योंमें यही 'सः' पदवाध्य हैं। समन विश्वके आधार, प्राकृतात्मक, परम सत्ताको 'विराट्' कहते हैं। अधिभूत-भावनाके 'कार्यश्रह्म' का सम्बन्ध हसी स्थूलमावमे हैं। श्रीमद्भगवद्गीतामें हन्हीं तीनों भावोंका स्पष्टीकरण निम्नलिखित मन्त्रके हारा किया गया है—

अक्षरं ब्रह्म परमं स्वभावे।ऽध्यात्ममुच्यते । अधिमनं अरो मावः पुरुषश्चाधिदैवतम्॥

अक्षर. परमहस्रका जो साया-सम्पर्क-रहित अपना भाव है, वही अध्याग्म है। उनका खरसंज्ञक जो प्रकृति-विलासमय भाव है, वही अधिभूत है। इसी प्रकार उनका पुरुषसंज्ञक जो प्रकृतिके उपर नियम्तृत्वका भाव है, वही अधिद्व है। फलतः ब्रह्म, हैश और विराट् ये तीनों ही सिंद्दानन्दमय परमारमाके रूपान्तर हैं।

₩ • €

'सर्व त्वमेव सगुणे। विगुणश्च मूमन्!'

हे सर्वव्यापित् ! तुम सगुण तथा निर्मुण सभी हो। तुम्हारा निर्मुण रूप मन और वाणिम मर्वधा अगोचर है। शिक्तमती माया तुम्हारे समीप पहुँचनेम असमर्था होकर रूमाने हूर हट जाती हैं। तुम सांसारिक सुख-दुःखाँसे रहित, निरविच्छन आनन्दमय हो। तुम नित्य, निरजन एवं निर्विकार हो, इसीलिये तत्त्वज्ञ छोग तुम्हें निर्विशेष 'मझ' कहते हैं। किन्तु हे सर्वोन्तर्यामिन् !

'कींकया वाषि मुझेरन् निर्मणस्य गुणाः क्रियाः'

वही तुम निर्गुण या निर्विशेष महा लीकावश गुरा और क्रियाओंसे युक्त होते हो । जो तुम किसी समय मन, वाग्गी और इन्द्रियोंसे अगोचर होनेके कारण अज, अजर, अशब्द, अस्पर्श, झरूप, अब्यय, अरस, अगम्ध, अक्षर, अमादि, अनन्त एवं भृतिके द्वारा 'नेति-नेति' कहकर सम्बोधित होते थे, वही तुम द्यपनी हृष्ट्यास्पियी माया-शक्तिसे सम्पर्कित होनेपर सर्वक्षोकंकसाची, सर्वक्षेक-नियामक, सर्वध्यापक, सर्वेश्वर, सर्वान्तर्यामी, अशरया-शरया, करुयामय, पतिसपावन एवं भक्तवासल भगवानुके नामसे पुकारे आते हो।

> बदन्ति तत् तत्त्वविदस्तत्त्वं यज्ज्ञानमद्वयम् । अद्येति परमहमेति मगवानिति शन्यते॥

जिस अद्वितीय ज्ञानसत्ताको तत्त्वज्ञानी 'तत्त्व' कद्दकर युकारते हैं, वही निर्मुख ब्रह्म है, परमात्मा है चौर सगुष ब्रह्म मगवान् या 'ईबार' भी है। इसी आवको लेकर देवी-भीमोसादर्शनमें स्पष्टरूपसे किला गया है—

'ब्रह्मश्रमोरैक्यं पार्धक्कं तु प्रकृतिवैभवात्'

वह धौर ईश अर्थात् 'ईसरपदवाच्य' दोनों ही एक हैं। इन दोनोंमें भेदकी प्रतीति तो केवल प्रकृति या सायाके वैभवके कारण हो है।

> मायान्तु प्रकृतिं विद्यान्मायिनं तु महेश्वरम् । तस्यावयव मूतैस्तु व्याष्ठं सर्विमिदं जगत्॥

प्रकृतिको 'माया' और ईश्वरको उसके सम्रालक 'मायी' समझना चाहिये। वही मायापति, महेश्वर इस समस्य विशास विश्वके प्रत्येक परमायुमें न्याप्त हैं।

हे दीनबन्धों ! तुम्हारे निर्विशेषरूप 'ब्रह्म' और स्रविशेषरूप 'ईश्वर' का यहीं तो सार हैं।

**E** E E E

वेद, उपनिषद, दर्शन, स्मृति तथा पुराण आदि प्रम्थों में सर्वत्र 'ईश्वर' का वर्णन तथा 'ईश्वर' की उपासना-का विधान पाया जाता हैं। सभी दर्शन तथा शास्त्र मिन्न-भिन्न प्रकारमें 'ईश्वर' की सप्ताका निरूपक करते हैं। वृद्धार बिख्यु एवं महेश आदि सब 'ईश्वर' के ही नाम हैं। ईश्वरकी रजीगुक्षमयी सृष्टिकारिकी शक्तिका नाम बिख्यु एवं तमोगुक्षमयी स्थितिकारिकी शक्तिका नाम बिख्यु एवं तमोगुक्षमयी प्रकायकारिकी शक्तिका नाम कहा, सप्तायुक्षमयी प्रकायकारिकी शक्तिका नाम कहा है। इस अनन्ति विश्वकी बख्यित, स्थिति सभा प्रक्रमके नियासक हैं। 'ईश्वर' सर्वाधियति, सर्वेश्वर, सर्वशिक्तान्त्र भीर सबके शरवय हैं। समस्य खराखर विश्व अनके बख्यों है और वे एकमात्र इस विश्वक खराबर विश्वक शासक हैं। श्रीमजागवर्गे किसी अध्यक्षक वृद्ध कि ही बहा है—

यस्मितिदं यतश्चेदं येनेदं य इदं स्वयम् । योऽस्मात् परस्माश्व परस्तं प्रपद्ये स्वयम् शुवम् ॥

जिनमें यह विद्रव हैं, जिनसे यह विद्रव हैं, जिनके हारा यह विद्रव हैं, जो स्वयं विश्वरूप हैं एवं जो इस विश्व और इस विश्वके परसे भी परे हैं, मैं उन स्वयम्भू भगवान्की शरण लेता हूँ। झहो, केसा सुम्दर वर्षान है सौर कैसी अनोसी भनकी भावना है। एक ही श्लोकर्में—

'तच्छक्युपाधिसंयोगाद् ब्रह्मेवेश्वरतां ब्रजेत्'

अपनी शक्तिरूपिणी प्रकृतिकी उपाधिक संयोगसे निर्गुण ब्रह्म ही सगुण ब्रह्म 'ईश्वर' मावकी प्राप्त होते हैं, इस सर्ववादि-सम्मत सिद्धान्तका केंसा सुन्दर ममन्यय है। यही सगुण ब्रह्म 'ईश्वर' श्रपने प्यारे भक्तोंके भक्त-वरसल, भगवान् तथा प्रेमपोषित प्राण्यांके प्रायाधार है।

8 & B

प्रममुषाका प्यासा आया, प्यासा ही अब आना है। सब है, 'श्रीहरि' प्रमरसामृत बिना शानित बया पाना है।।

यह समम्त विश्व प्रेमके पीछे पागल हो रहा है । प्रेमके क्षिये जीता है और प्रेमके ही खिये भरता है। संसारके क्षियं प्रेम ही सबसे बनोसी और बहुमुख्य चीज़ हैं। वह प्रेमके उपर सब कुछ निकाबर करनेको क्षणभरमें तैयार हो जाता है । यह प्रेमासतका प्यामा प्राक्षी सरस्थवके मृगकी भाँति प्रेम-मरीचिकार्मे तबप-तबपकर मरता है और उसी प्यासकी वुकानेके लिये वार-बार चौरासीका चक्कर भी काटता रहता है किन्तु हा, उसकी वह अपरिसंध प्याम बुझनेमें नहीं आती हैं। बुझे तो भला कैसे समें, वह अपने प्यारे प्रेम-सिन्धुको ब्रोड्कर विषयरूप अवासामुर्खाके श्रंगारीमे प्यासको बुकाना चाहता है। हे प्रेमक्य ! हरे !! यह भापकी कैसी प्रवसना है ? कैसी अनोसी क्षीका है ? तुम्हींको तो पानेके लिये यह सब कावड हो रहा है और तुम प्रत्येक प्राम्बीके इद्यदेशमें बैठं हुए यह सब कीतक देख रहे हो ? प्रेममें सुम्म है, शान्ति है और है अनिबंचनीय आस्म-नृति । इसीलिये तो इस प्राणि-अगतका प्रस्थेक प्राची अपनी-अपनी रुचिके अनुसार सिन्न, पुन्न, कसन्त्र, धन-धान्य एवं मान-वैभव धादिमें प्रेमकी प्राश्व-प्रतिष्ठा कर रहा है। संसारके सभी सम्बन्धोंका मुखाबार प्रेस ही तो है। प्रेम ही संसारका कारक है अवसा प्रेम

ही संसार है। हे प्रेमितिश्वो ! तुम्हारे प्रेमका एक बिन्दु पाकर, जब यह जन्म-जन्मान्तरका प्यासा जीव अनन्त एवं खनिवंखनीय आरम-तृप्तिका प्रजुभव करता है, तो फिर जो पुरुवारमा प्राणी तुम्हारी उपासना करते-करते अपने नाम और इपको मूलकर सिन्धुगामी नदी-नदकी माँति तुम्हींमें मिछ जाते हैं, उनके अनिवंधनीय मुख, शान्ति तथा आन्मनृप्तिका वर्णन मखा कौन कर सकता है ? नारदस्यमें परम भागवत भगवान् नारदका यह कहना अस्तरः सस्य है—

'अनिर्वचनीयं प्रमस्बरूपम् ''मूकास्वादनवत्''शान्तिरूपात् परमानन्दरूपाच ।'

शान्तिरूप और परमानन्दरूप होनेके कारण मुक् (गूँगा) पुरुषके रसाम्बादनके समान प्रेमका स्वरूप सर्वधा धनिवंचनीय है।

'द्रवी भावपूर्विका मनगा भगवदाकारसपना सिविकल्प-वृत्तिभक्तिरित'

भगवद्भावनाये द्ववीभृत होकर परम प्रियतम भगवानके साथ चित्तका जो सविकल्प नदाकार-भाव (भगवदाकाररूपता) है, उसीको 'भिन्तः' कहते हैं । अथवा—

'मा परानुर्राकरीश्चरः 'तरमस्थम्यामृतत्वापंदशात्'

ईखरके प्रति परम श्रनुरागको 'मिक्त' कहते हैं। कारण. 'ईश्वर' के प्रति परम प्रेम होनेसे ही जीव श्रमुतख-को प्राप्त होता है। जीव-जगतका यही परम पुरुषार्थ, परमगित या चरम रुच्य है। हम पहले बतला चुके हैं, प्रेम हो संसारका कारण है अथवा प्रेम ही संसार है, अतः संसारके जितने भी सम्बन्ध हैं, वे सभी प्रेसमूलक हैं। एक प्रेम ही उपाधिमेत्से भिन्न-भिन्न नामोंसे एकारा जाता है। सित्रके प्रति प्रेसको 'स्नेह' कहते हैं. पुत्रके प्रति प्रेमको 'वारसल्य' कहते हैं, प्रणयिनीके प्रति प्रेमको 'रति या प्रीति' कहते हैं, गुरुजनोंके प्रति प्रेमको 'श्रद्धा' कहते हैं। इसी प्रकार ईश्वर या इष्टदेवके प्रति प्रेसको 'भक्ति' कहते हैं। विश्वका प्रत्येक पटार्थ विनरवर होनेके कारण मित्र, पुत्र एवं कछत्र चादिमें जो प्रेम है, वह परिणासतापमे असम्पर्कित नहीं है । वहाँ प्रियजन-संयोग आदिमें को प्रेमानम्दकी प्रसीति होती है, वह वियोग द्यादि द:खोंसे संबक्षित होनेके कारका द:खरूप ही है। यही कारण है निरयानस्ट्रप्रयासी जीव जब इस छौकिक प्रेमसे बार-बार प्रवश्चित होकर प्रेमजनित सुलके स्थान-पर भीषण परिणामतापको ही भोगता है, तो फिर उसे इस विनरवर छौकिक प्रेमसे विश्कि हो। जाती है। उस समय प्रान्तन पुरुष, गुरुजनीकी कृषा, सन्संग एवं तत्त्व-चिन्तनके द्वारा 'ईश्वर' के प्रति जो परम प्रेम उत्पन्त होता है, उसीका नाम 'हंश्वर-भक्ति' है। 'ईश्वर-भक्ति' के द्वारा सन्दर्भ केवल श्रारमकल्याण ही नहीं करता है किन्तु वह इस दुःसमय संसारको मुखमय स्वर्ग वना देता है। 'ईरवर-भक्ति' के उत्तर वह सांसारिक ऐरवर्यी और स्वर्गिक सूर्वीको कीन कहे 'मोच-सख' तकको निष्ठावर कर देता है। इस चलभ्य लाभको प्राप्त कर नेपर उसे घन्य किसी लाभका प्रलोभन नहीं रह जाता । ईइवर-भक्त कृत-कृत्य हो जाता है। श्रपने परम प्रियतमाप्रेमरूप भगवान-के साथ एकरूप होकर अपने भ्रापरूप नाम और रूपको सदाके लिये उनके प्रेमसागरकी तरंगोंमें बहाकर वह स्वयं 'प्रेमरूप' हो जाता है। यही 'ईश्वर-भक्ति' का रहस्य है ।

### साचात्कार

----

माँकी ममतामें छोह-भरी क्षमतामें , स्नेहाई पिताकी स्नेह-भरी समतामें , बच्चोंकी कोमल-कंठ-कलित वाणीमें , तू पतिपरायणा नारी कल्याणीमें , घर घरमें रहता पग पगमें मिल जाता , पर, अज्ञानी तुष्ठको पहचान न पाता। —सोहनलाल द्विवेदी, बी० ए०

## भक्तके भगवान

( केखक--मट्ट श्रीमथुरानामजी शास्त्रो साहित्याचार्य )

[कहानी]

अपि चेत्सुदुराचारो भजतं मामनन्यभाक्। साधुरेव स मन्तव्यः सम्यय्व्यवासितो हि सः॥ क्षिप्रं भवति धर्मात्मा शहबच्छान्ति निगच्छति । कीन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणदयति ॥ (गीता ९ । ३०-३१)

(1)

ययपुरी मधुराके उन शकी, राम्तोंमें लोगोंकी बेहद भी कम रही है, जो यमुनाके बहुत निकट पहते हैं। सैक्हों नर-नारी बगल्भें धोसी और कलमा लिये यमुनासटकी तरफ जा रहे हैं। उमंगभरे बच्चे यमुनामें खेल करनेकी सुशीसे आगे-आगे दौड़े जा रहे हैं। घाटींपरकी

दूकानें खूब मालसे मरी हैं। सौरा खरीदनेवालोंके उद्द लगे हैं। कण्ठी-मालावालोंकी आज बन आयी है, अच्छी तरह कण्ठी बाँघी जा रही है। इस धूमधामका यही कारण है कि आज कार्तिकगुक्ता हिसीया ( यमद्वितीया ) का पुरुष-पर्व है। इस दिन सूर्यतनया मगवती यमुनाका स्नान विशेषकर पुरुषपद समझा जाता है। दूर-तृरके यात्री यमुनाकी 'बुवकी' लेने आये हैं। यमुनाके घाटोंपर खचाखच भीड़ हो रही हैं। लोगोंको गोता लगाकर निकलना मुहाल हो रहा है।

जनाने-चार्टोपर बाज महिलाओं ही भी ह है। कितनी ही हिन्दू-रमणियाँ पुरुष-प्राप्तिके निमित्त यमुनामें गांता लगा रही हैं। कोई घाटकी मीदियोंपर खड़ी होकर मूर्यदेवको प्रशास कर रही हैं, कोई 'तिहारो दरम मोहि भावे श्रीयमुने' कहकर प्रभाती ही गुनगुना रही है। जो एजा-पाठ कुछ नहीं जाननी वह केवल 'जय जमुने, जय जमुने' कहकर ही अपनी भित्त प्रकट कर रही है। कई नवीनाएँ यहाँ भी अपने घरका ही पचड़ा लिये हैं। किमीने दीवाली कैमे मनी, इसका कित्सा शुरू किया। कोई घपनी सहँदी और चोटीका ही जिकर छुड़ बैठी, जो इनमें भी अधिक छजीली थीं उनकी कार्नी-ही-कार्नोमें काना-फुमी होने लगी। ऐसे नाजुक ममयमें यकायक बाटपर एक हला मच गया।

वाटके एक तरफ एक युवती स्नान कर रही थी, वह थी समाजमें कलंकिनी बालविषवा ! नाम था कमला। घाटकी बहुत-मी क्वियाँ उसे जानती थीं । पहचाननेका एक कारण भी था। जिस मुद्दक्ष में कमला रहती थी, उसी

सहरूलेकी बहुत-सी स्नियाँ इस घाटपर नहाने आयी थीं। इस पर्वके दिन कुलांगनाओंसे सटकर उसे नहाते देख सतीरवके तेजसे प्रकाशिल, साविग्रीकी प्रतिमृतिं श्रीमशी महिला-मरहली क्रोध और घुणासे गरज उठी । कथा लिखनेवालेको सच कहे बिना नहीं रहा जाता कि जिसे ये कलंकिनी वेरया सममती थीं, वह कोई बाजार वेरया न थी । यौवनके वलोभनमें पद्कर बालविधवा कमला एक पहीसी युवकके साथ घरमे निकल पड़ी थी । कुछ दिन श्रपने लानेवालेके साथ पृथक सकान राम्तेके किनारे किराये लेकर रही । अब इन दिनों एक साधारण सुइल्लेमें गृहस्थकी तरह रह रही है। यावनकी ऑधी निकल जाने बाद कमलाने धपनेको सँभाला, लेकिन अब क्या हो सकता धा ? घर छोड़कर बाहर जानेके काक्समाज कब साथ दे यक्ता था ? यौवनकी एकमात्र गलती कमलाके हृद्यमें कॉट-मी खटकने छगी। अपने प्रणयीपर वह भाव न रहा। अधिक समय वह अकेलेमें विताती थी। यमुना नहाने, देवदर्शन आदिमें बहुत काल व्यतीन कर देनी थी, किन्तु जिस समय कमला अपने कानेवालेके साथ राम्नेवाले मकानमें रहती थी. उसी समय कमलाके प्रति छोगोंके भाव एकदम बदल गये थे। उसे स्टीग वेदयाकी लहह अन्प्रदेय समझने जगे थे । खियाँमें पापिनी समझी आकर प्रणाके साथ उसकी कही आछोचना होने छगी।

यही कारण या कि जो स्त्री म्लोन्नपाठ कर रही थी, वह स्तृति वन्द्कर, नाक-भी चढ़ाकर बोली—'मर समागी! इसी घाटपर मरने आयी थी क्या?' जो सूर्यदेवको प्रणाम कर रही थी, वह प्रणामको छोइकर ज्येष्ठके सूर्यकी तरह गरमाकर बोल उठी—'हट यहाँसे, दिखायी नहीं देता, इसलोग यहाँ नहा रही हैं?'

कमला समाजसे कर्लाइनी थी। जो पाप घोषे नहीं धुलता, वह उसे घेरे हुए था। फिर वह यमुना-स्नानको क्यों लाती थीं श्यमुनाके पुरुषपद्यसे क्या वेश्याका पाप धुल सकता है ? दोनों ऑसॉकी रंशा-सरःवर्शका प्रारह यसुनामें भिका सकनेपर वेश्याका पाप भी, मालूम होता है, धुक सकता है।

जो कुछ हो, कमका प्रतिदिन यमुना नहाने छाती है। आज भी आयी थी। किन्तु इसके पहले ऐसा तीन तिरस्कार उसे कभी सहना नहीं पढ़ा था। तो भी वह विचिकत न हुई। भाँस्भरे में हको नीचे किये ही धीरेधीरे खान समास किया। पीतलके कलसेको जलमे भरकर घाटके उपर आयी। घाटके एक कोनेपर खड़े रहकर, हरते-हरते, आँस् बरसाती हुई भाँसोंसे पुण्यसिल्ला यमुनादेवीको तरफ उसने देखा। कलमंको बगजर्मे लिये ही धुककर प्रणाम किया। इसके धनन्तर काले मेघकी तरह घने बालोंको पीटपर झुलाती हुई, वह गीले कपड़ोंसे अध्यक्षले सिर रास्तर्में चलने लगी।

( ? )

यमुनाके घाटमें कमलाका घर बहुत दूर था। धनुमान एक मील होगा। राम्ना चलते-धलने उसके चित्तमें विचार हुआ—'सब्लोग देवताको जल चढ़ाने जाते हैं। बहुत-सी क्षियाँ ठाकुरके मन्दिरमें पानघर, फुलघरका सेवा भी करती हैं। कई ठाकुरके भरडारमें दाल, चावल धीननेकी सेवा ही करती हैं। फिर मैं क्यों न करूँ? मेरा जलक्या ठाकुरजी स्वीकार नहीं करेंग? नहीं करें तो मैं उनके मन्दिरकी सीदियोंको ही घो आउँगी। किन्तु उसका भी मुझे अधिकार है क्या? मेरा जल नीच जातियोंके भी काम नहीं आता। मेरे जलके छूँटि लगनेपर वे लोग भी झपवित्र हो जाने हैं फिर मुसे दालान वा सीदियोंके घोनेका अधिकार केंमें हो सकता हैं? देखें आज सदन-मोहनजी घोने देने हैं कि नहीं?'

ये वार्ने सोचती-सोचती कमला रास्ता तय करने लगी।

यमुनाके घाटोंसे थोड़ी दृरपर ही श्रीमदनमोहनजीका

प्रसिद्ध मन्दिर हैं। इस विशालकाय मन्दिरके चारों तरफ
आने-जानेके आम रास्ते हैं, जिनकी लोगोंमें परिक्रमाके
नामसे प्रसिद्धि हैं। इसी परिक्रमाके दिच्छी प्रान्तमें
कमलाका घर था। यह रास्ता और रास्तोंकी अपेड़ा कम
चलता है। इसमें मकानोंकी संख्या भी बहुत हलकी थी।

कमला उस दिन घर न जाकर जलपूर्ण कलसा जिये मदनमोहनजीके मन्दिरमें जा पहुँची। मन्दिरके चौकर्मे अकर वह खड़ी हो गयी। झागे जानेका और 'जगमोहन' की सीदीपर चदनेका उसे साहस न हुआ। परिचित मनुष्यों-को देखते ही वह धबरा उठती थी। छजा ही क्या, अपने उपर उसे एक प्रकारकी कृणा हो रही थी। सीदियोंके सहारे सटी हुई वह बहुत देरतक खदी रही। उसके मनमें हच्छा थी कि कल्सेके जल्मे मन्दिरके दालानको घोकर देव-सेवाके पुरुपमें कुछ भाग ले, किन्नु साहस न हुआ। वह समाजमें कल्किनी है। उसका छुजा जल अपवित्र है। कमला किसीसे कुछ न कहकर चुपचाप एक तरफ खदी रह गयी।

मन्दिरकी टहलनी एक अहीरनी बुहारी लिये चौकर्में बुहारी दे रही थी। वह कमलाको जानती थी। उसे वहाँ खड़ी देखकर उसने कहा—'यहाँ क्यों खड़ी हैं। हट जा यहाँसे, बुहारी देने दे।'

कमला हटकर दूर खबी हो गयी । अहीरनीने हुँझलाकर कहा 'तू चाहती क्या है ?' कमलाने झिझकते हुए जवाय दिया—'मेरे इस कलसेके अलसे''''' ।' आगे बोल न सकी । बोलनेका साहस ही न हुआ।

'तेरे जलका क्या होगा री ! क्या ठाकुरजीको नहलाना चाहती है !?

'ना'

'तो ?'

'सीदियाँ और दालानको घोना चाहमी हैं।'

'इट यहाँ से। इसके मिजाज तो देखो ! इमलोगोंका ही खुआ जल मन्दिरमें नहीं जाता। ये आयी है जल-सेवा करने! चल दूर हो यहाँसे।'

मन्दिरके 'समाधानीजी' जगमोहनमें बैठे कारण-विशेषमे दर्शनियोंका दर्शन कर रहे थे। उपरकी बात-चीतका कुछ हिस्सा उनके कानांमें पदा। आगे बदकर उन्होंने चौककी तरफ देखा। बढ़ी गम्भीरताके साथ पूछने रुगे—'क्या हुछा कर रही है री ?'

टहरूनीने जोशसे कहा—'हल्ला क्या है ? कोगोंके आजकरू मित्राज ही नहीं माते ! वेश्या जरू लेकर आयी है और कहती है कि ठाकुरजीके मन्दिरको धोऊँगी ।'

ठाकुरजीके पारिषद 'समाधानीजी' गौरवभरे स्वरमें कमलामे कहने लगे—'देखो, तुम्हारा छुआ जल कोई काम नहीं चा सकता । चौकके धोनेमें भी नहीं लिया जा सकता । जबतक वह सुखे नहीं, उसपर लोगोंके पाँच पश्चनेकी शंका है।'

१ निजमन्दिरके आगेका ऑगन।

कमलाने नीचा मुँह किये ही समाधानीजीकी आजा सुनी । इसके अनन्तर उदास-मन, धीरे-धीरे चौकसे इटकर यह मन्दिरके पीछे बगीचेमें पहुँची। वहाँ थोड़ी देर ठहरकर कुछ सोचा। फिर चारों तरफ नज़र दौड़ाकर एक बार देखा कि यहाँ मी कोई देखता तो नहीं है। फिर एकान्त देखकर वह भूमिपर बैठ गयी। ठाकुरजीका ध्यानकर कलसेका समुचा जल अर्ध्यकी भाँति भूमिपर डाल दिया। जलसे सिची उस गीली मृत्तिकाको लेकर ललाट और जिह्नापर लगाया। इसके अनन्तर ठाकुरजीके उद्देश्यसे भूमिमें मन्तक टेककर प्रणाम किया। फिर खाली कल्सेको वगलमें लिये वह घरको चली।

(१)

वर्षके तीन सी उनसठ दिनोंको पारकर आज फिर 'यमदितीया' आयी है। कमला इस वर्ष प्रत्येक दिन यमुना-स्नानको गयी है और यमुना-जलमे कलसा भर मदनमोइनजीके मन्दिरके पीछे बगीचेमें बैठकर ठाकुरजीके उद्देश्यमे उसने प्रतिदिन भूमिमें जल सींचा है।

श्राज फिर वही पुरुय-पर्व 'यमद्वितीया' उपस्थित है। कमला आज बहें सबेरे ही यमुना-स्नानको चली। प्रति-दिनकी तरह आज भी पवित्र जलसे कलमा भर भक्ति श्रीर गद्गद-कराठमं यमुनाजीको प्रणामकर वह घरकी तरफ लौटी । कमला उस दिन घर भी न गयी और न प्रतिदिन-की तरह वह मन्दिरके बगी चेमें ही पहुँची। आज वह यसुना-जल-पूर्ण कलसा लिये गीले वस्त्रीये मन्द्रिके चौकमें खड़ी है। दर्शनके लिये उसका हृद्य ब्याकुल है, आँखोंसे आँस् ट्रपक रहे हैं। वह चाहती है एक बार दुरसे फिर ठाकुरजीका दर्शन करूँ। मन्दिरके जगमोहनको धोकर देव-मेवाके पुरुपको अब वह अपने हिस्सेमें लेना नहीं चाहती। वह तो मनुष्योंकी भीदमें दूरसे ही केवल एक बार ठाकरजी-की मनोइर मूर्तिका दर्शन चाहती है। एक वर्ष पूर्व इसी दिन चौकमें खड़ी होकर उसने ठाकुरजीकी मूर्तिके दर्शन किये थे। उस पर्वके दिन एक बारके दर्शनमें ही दंशी बजाते हुए श्रीमदनमोहनजीकी उस मनोहर मूर्तिको उसने अपने इद्यमें ग्रंकित कर लिया है। उस दिनसे लेकर भाजतक वर्षभर वह उसी मूर्तिका लगातार ध्यान करती रही है। मन्दिरके पिछवाडे, आमके वृक्षके नीचे वैठकर रसी मृतिका ध्यान करती हुई वह कलसमरे जबसे अर्थ देती रही है। ध्यानके द्वारा हृदयमें चित्रित की हुई उस मनोहर मूर्तिको प्रत्यक्ष दर्शनसे आज फिर उज्जब करनेकी वासना लिये वह मन्दिरमें आयी है। स्या ठाकुरजी दर्शन नहीं देंगे?

मन्दिरके दर्शन उस समयतक खुले नहीं थे। समाधानीजी भी किसी कामसे बाहर गये हुए थे। कमला बगलमें कलसा लिये चौकके एक तरफ खड़ी हो गयी। इस तरह खड़े-खड़े बहुत समय बीत गया, जलसे भरें कलसेको बहुत देरतक कमरपर लिये वह यक गयी थी, किन्तु ठाकुरजीके लिये लाये हुए कलसेको वह जमीनपर कैसे रख सकती थी ? उसे खाली भी करना नहीं चाहती थी। उसने स्थिर कर लिया था कि आज चौकके किनारेंसे ठाकुरजीका दर्शन करते-करते इस कलसेके जलको उनके चरणींपर चड़ानेका ध्यान करूँगी। किन्तु ठाकुरजीका दर्शन हो रहा है। बोझसे कमला बेबस हो चली। कमरपर बोझ लेकर खड़े रहनेकी विलक्त शक्ति न रही। वह बड़ी दीनतासे ठाकुरजीका ध्यान करती हुई कहने लगी—'हे स्वामी! श्रव खड़ा नहीं रहा जाता। पलभरके लिये एक बार दर्शन दे दीजिये।'

मन्दिरके मुखियाजी उसी समय कमलाके भागे होकर निकले। आजकल वह सेवामें सदा नहीं जाते। वृद्ध हो जानेके कारण उन्होंने इस पवित्र कर्नस्यसे छुटी जरूर ले ली थी तो भी भगवत्सेवामें दद अनुराग होनेके कारण कुछ दिन श्रपनी इच्छासे सेवाके लिये खान करते हैं। आज भी सेवाके लिये भीतर जा रहे थे।

उन्होंने देखा कि चौकके एक तरफ एक श्री कछसा लिये देख्ये खड़ी हैं। उन्होंने पूछा---'बेटी! तुम क्या चाहती हो ?'

यहाँ यह कह देना उचित होगा कि मुखियाजी कमलाको नहीं जानते थे परन्तु कमला उन्हें जानती थी और श्रद्धा भी करती थी। वे वासवर्में भगवद्धक्त थे और उपासनाके तत्त्वको जाननेवाले थे। उन्होंने सभी सम्प्रदायोंके भिक्त-श्रम्थोंका बड़े प्रेममे मनन किया था। उनके बाह्य और यौवन-कालका परिचय हमें नहीं परन्तु वर्तभानमें वह बहुत ही श्रद्धेय हो गये हैं। भगवान्में किसीका थोड़ा भी सत्य-प्रेम देखते हैं तो उनका हृद्य पुलक्तित हो उठता है। वह परिवत और भगवद्धक, वयोद्ध और मार्मिक, सरक

और उदार हैं। जो उन्हें एक बार भी पहचान जाता है वह उनमें भ्रज्ञा किये बिना नहीं रह सकता।

कमलाको इससे पहले उनके इतने पास श्रानेका अवसर नहीं मिक्का था, तूरसे ही उसने इन्हें देखा था। शुझ केश, देवकान्तिमिश्वत उस महापुरुषकी साख्यिक मूर्तिको इस समय सम्मुख ही देखकर मिक्किल्तुतिचल्लसे वह खुपचाप खड़ी रह गयी, कुछ जवाब न निकला।

प्रश्नका उत्तर न पाकर हृद्द मुक्तियाजीने फिर पृक्षा—'कहो बेटी ! क्या चाइती हो !'

कम्रकासे तो भी बोला न गया । मुखियाजीने कहा—'क्या ठाकुरजीके लिये जल लेकर आयी हो ?'

'ना'

'तो क्या चाहती हो ?'

'ठाकुरजीका एक बार '' ... '

'दर्शन करना चाहती हो ?'

'gi'

'आओ, मेरे साथ आओ, अभी पट खोलता हूँ। त्रागे खड़ी होकर अच्छी तरह दर्शन कर लेना' कहकर वह तेजीके साथ मन्दिरमें चले गये। हारका परदा हटाकर उन्होंने देखा कि वह खी वहाँ नहीं है। दूर नज़र बालकर उन्होंने देखा कि वह जगमोहनके नीचे चौकमें ही खड़ी है। मुखियाजीने संकेत किया—'ऊपर शा जाओ।'

कमछा एकचित्त होकर नीचेगे ही अकुरजीका दर्शन कर रही थी । ध्यानमंग होनेके बाद उसने देखा कि मुखियाजी उसे बुला रहे हैं। दर्शन करती-करती वह बड़े ब्यग्रभावसे आगे अवस्य बढ़ी परन्तु जगमोहनकी सीढ़ीके पास जाकर रक गयी । आगे न जा सकी । अबके मुखियाजीने जोरसे पुकारकर कहा—'ऊपर आकर दर्शन कर ली।'

कमलाको बद्दी तद्दफदाहट थी कि वह पास जाकर टाकुरजीका अच्छी तरह दर्शन करे किन्सु अपनी उस प्रवल वासनाको द्वाकर नीचा मसक किये ही वह वदे घीर-भावसे बोली—'श्रागे आनेका सुम्मको अधिकार नहीं।'

मुखियाजी-अधिकार क्यों नहीं है बेटी ! जिसको ठाकुरजीके दर्शनकी इच्छा प्रवस्त है उसको सब अधिकार है। कमका-मैं…मैं… मुखि॰--तुम कौन हो ?

कम - मैं कड़ किवी हूँ, समाजसे निर्वासिता हूँ।

मुखि॰-नहीं, तुम कलंकिनी नहीं हो, ठाकुरजीकी भक्त हो । उपर चढ़कर निःशंक स्रागे सा जाओ ।

कमला ठाकुरजीकी भक्त है! यह तो वह अबतक नहीं जानती थी। उसके शरीरमें एक विजली-सी दौड़ गयी। उसको अब कोई स्कावट न रही। वह सीढ़ी चढ़कर जगमोहनके आरम्भके किनारेपर ही खड़ी हो गयी।

(8)

इसी समय पीछेकी तरफसे समाधानीजीका स्वर सुनायों दिया। वह किसी बैंध्यवसे बात करते-करते आगे आ रहे थे। कमलाको जगमोहनमें खड़ी देखकर वह एक-दम अग्निशमों हो उठे। कर्कशकण्ठसे कहा—'श्रमागी! जगमोहनमें चली श्राची? वाह रे तेरे मिजाज! जा, नीचे उत्तर जा।'

कमलाका वह श्रानम्य भौर उत्साह एकदम जाता रहा । संकोच और अनुतापने उसके हृदयको एकदम दबा लिया । लजासे उसके पैर पत्थरके हो रहे थे, तो भी वह लॉटनेकी कोशिश कर रही थी। हसी समय निजमन्दिरसे बाहर निकलकर मुख्याजीने समाधानीजीसे कहा—'इस स्त्रीका तिरस्कार क्यों कर रहे हो ?'

समा०-देखिये न! मन्दिरके पास ही आ गयी है।

मुखि -- तो इसमें क्या अपराध हुआ ?

समा०-यह समाजकी करुंकिनी है, वेश्या है। मुस्रि०-वेश्याके स्त्रिये क्या ठाक्रजीके दर्शनका

निषेध हैं ? समा०-दर्शन निषिद्ध न हो परन्तु पास आकर

स्पर्शन जरूर निषिद्ध है। मुस्लि॰-यह भाषको किसने समसाया है? बडे-बढे

समा ० - बढ़े भामोंके लिये कोई नियम नहीं।

पीठस्थानोंमें क्या होता है ?

मुद्धि - तो किसी मन्दिरमें भी यह नियम नहीं है। मेरा विश्वास है कि पापी-से-पापीके स्पर्शसे भी भगवान् अपविश्व नहीं होते।

समा - तो फिर पञ्चासृत आदिले श्री शंगकोशनकी स्पवस्था क्यों है ?

मुखि०-यह है अपने लोगोंके लिये, ठाकुरजीके लिये नहीं । भक्तलोग ठाकुरजीके शोधनका यस्न करके अपने मन-का शोधन करते हैं । जो भगवान् हैं, चर और अचरके स्वामी हैं, वह कभी भ्रपवित्र नहीं होते । खैर, ठाकुरजीको तो हसने स्पर्श भी नहीं किया था । यह तो केवल चौकसे आगे आकर जगमोहनमें खड़ी हो गयी है । क्या इसीसे मन्दिर अपवित्र हो गया ?

समा०-हो क्यों नहीं गया ?

समाधानीजीको बहुत आगे बढ़ते देखकर प्रशान्त महासागरमें भी एक छहर उठी, मुखियाजीने ज़रा उत्तेजनाके खरमें कहा—'श्रव्छा, प्रत्यश्च देवता इन श्रीमदनमोहनजीके सम्मुख खबे रहकर क्या श्राप यह कह सकते हैं कि आप और में इस मन्दिरमें खड़े रहकर मन्दिरको अपवित्र नहीं करने ? समाजमें चाहे यह प्रस्यक्षरूपसे कर्लकिनी है परन्तु या आप और मैं श्चन्दर-मे भी दूधके धोये ही निकलेंगे ? यौवनकी बातोंको याद करके सखे हृदयसे कहिये तो देखें ?'

समाधानी महाशय इस बार सहम गये। थ इ देर चुप रहकर कमकाकी तरफ देखकर बोले—'क्यों री! क्या आज फिर चौक घोने आयी हैं। जा, जिस जगह निस्य जल दाजती आयी है वहीं जब ढाल दे।'

मुखियाजीने पूछा—'नित्य कहाँ जरु ढाउती हूँ ?' समार —मन्दिरके बगीचेमें । मुखिर -चरुये देखें ।

दोनों वहाँसे उत्तरकर मन्दिरके मनीप यगी चेनें पहुँचे। वहाँ एक पेक्के नीचे प्रतिदिन जल ढालनेस पका हुआ एक गक्दा दीखता था। उसको दिखाकर समाधानीजीने कहा-'यह अभागिन निरय यहाँ जल ढालती है।'

मुक्षि॰-जर कहाँसे छाती हैं !

समा०-यह कीन जाने, परम्तु लोग कहते हैं कि निरय यमुना-स्नानको जाती है फिर वहाँसे आकर निरय ही यहाँ जलका अर्घ्य देती हैं।

मुक्षि - यह जरू ठाकुरजीके जलघरमें क्यों नहीं देती ? समा - क्या कर्लकिनीके खुए जलसे देव-सेना हो सकती है ? एक वर्ष पहले आजके हो दिन जगमोहन घोनेके किये वह आयी थी, वहीं घोने नहीं दिया, फिर इसका जरू सेवामें तो क्या काम आयेगा ? मुक्षि०-धापके विचारसे काम न आवे, मैं काममें हूँगा। कहकर वह मन्दिरमें छीट धाये। वहाँ आकर देखा कि जलका भरा कलसा लिये जगमोहनमें चढ़नेकी सीदीके पास उसी तरह नीचा मन्तक किये कमला खड़ी है। मुखियाजीने कहा-'तुम जल ठाकुरजीके जलघरमें लेचलो।'

कमलाको इस बातपर विश्वास नहीं आया। उसने पीछे फिरकर देखा, शायद और किसीके प्रति यह बात कही गयी है। किन्तु अपने पीछे किसोको न देखा। अब आश्चर्यभरी दृष्टिमं उसने मुख्यिगजीको और देखा। उन्होंने फिर कहा—'यह जल जलघरमें ले चलो।'

असमजासमें पड़ी कमला बढ़े संकोचसे दो-चार पेंड आगे बदकर जगमोहनमें खड़ी हो गयी। यह स्थान उसके लिये परमपावन तीर्थ त्रेत्र था। उस स्थानपर वह शाजतक नहीं आ पायी थी। जो लंग यहाँ खड़े रहकर ठाकुरजीका दर्शन करने थे उन्हें वह बड़ा भाग्यवान् सममती थी। इस सोभाग्यके लिये उसने कई बार ऑस् ट्रपकांये थे। आज कमला ठाकुरजीकी कुषामे उसी म्थानमें खड़ी है।

कमका जलघरमें नहीं गयी । जगमोहनमें एक तरफ थोड़ी जगह दो बार हाथसे धोकर घड़ेको रख दिया। मुखियाजी स्वयं उसे उठाकर जलघरमें ले गये और थोबी ही देरमें घढ़ेको खाली कर ले आये। आकर देखा कि कमला प्रांगगाकी धृलिमें छोटकर साष्टांग प्रगाम कर रही है। जिस समय उठकर वह खड़ी हुई उस समय उसके कपोल भौर छातीसे होकर अश्रुभाराएँ वह रही थीं। देवोपम मुखियाजीने उसे लक्ष्यकर कहा-- 'बेटी ! तुम जिस भक्तिये ठाकुरजीके दर्शन करती आयी हो, मैं आशीर्वाद देता हूँ, तुम्हारी वह भक्ति श्रक्षय हो । भक्ति-प्लुतचित्तमे ठाकुरजीको छश्य करके चाहे किमी भी स्यानपर धर्म्य दिया जाय, ठाकुरजी उसे प्रेमसे प्रहण करते हैं। ठाकुरजो भागे-पीछे भी कुछ नहीं शिनते। वे बाह्यण या शूद्र, गंगाजरु वा साधारण पानी, इनमें भेदकी दृष्टि नहीं बालते। वह तो चाहते हैं केवल भक्तका हृद्य। तुम उनको अपना इदय 🔉 दो । अपने पापांकै किये रोस्रो । नुम्हारे सब पाप पुल जायँगे ।' मुखियाजीके चरणोंमें प्रयाम करके कमछा र छीट भागी।

(५) घरके ऑगनन आमके दृक्षके नीचे बैठकर एक युवा हुका गुक्गुड़ा रहा था। उसने कमलासे पृष्ठा --- 'आज इतनी देर क्यों हुई ?'

# कल्याण



इंश्वरचन्द्र विद्यासागर



देवेन्द्रनाथ टा हुर



म्वामी द्यानन्द



केशवचन्द्र सेन

कमछा कुछ जवाब न देकर अपने कोटेमें चली गयी और भन्दरसे उसने किवाइ बन्द कर लिये। वह मदीभरी भूमिपर लोटती हुई रोने लगी। उस रोनेका अन्त न धा, विश्राम भी न था। किसीको मालूम न हो इसलिये मुखर्में कपड़ा हुँसकर खुपचाप रोने लगी। उसके मनमें निरन्तर यही घूम रहा था कि 'पापोंके लिये रोधो। तुन्हारे सब पाप गुल जायेंगे।' रोती हुई कमला भगवान्को लक्ष्य करके मन-ही-मन कहने लगी— 'टाकुरजी! मैं जीवनपर्यन्त निरन्तर रोजेंगी। रो-रोकर अपनी छातीका रक्त आँखोंके द्वारा बाहर निकाल दूँगी। हे द्यामय! मेरे पापोंको धो दीजिये।'

उसी समय किसीने दरवाजेको खटखटाया । कमला चौंककर बिजलीको तरह एकदम उठ सही हुई । बहे यह-में उसने अपनेको सँमाला । धांखोंका जल पाँछ द्वाला । किन्तु किवाब नहीं खोले । शस्यापर निश्चल हो उर भपने अटष्टकी बातें मोचने लगी । दरवाजेपर जार-जोरमे धक्के पहने लगे, किन्तु कमलाने उसपर दृष्टितक नहीं ढाला । धोड़ी देर पीछे अपने मनमें कोई विचार स्थिर करके उसने हार खाँल दिया ।

द्वारपर वही युवा हाथमें हुका जिये खड़ा था। उसने कहा—'मालुम होता है कमले! फिर तुम रो रही थी।'

कमलाने जवाब नहीं दिया । युवाने कहा-- 'क्यों रो-रोकर भ्रपने देहको छोड़ना चाहती हो कमला !'

कम०-देहके रखनेसे क्या सुख है ?

युवा-सुख ? जितने दिन पृथिवीपर रहा जाय उतने दिन सुख ही हैं।

कम०-उतने ही दिन दुःख है। निरन्तर पाप-म्मृतिकी यन्त्रणा है।

युवा—तुम घर छोइकर मेरे साथ चली आयी हो, क्या इसीका यह दु:ख है ? इसीसे क्या तुम बरावर रोती हो ? पहले तो तुम्हारी यह बात न थी । वर्षभरसे तुममें यह परिवर्तन देखता हूँ । आज सच-सच कह दो ! क्या करनेसे तुम फिर बैसी ही हो सकती हो ?

कम • - वैसा होना अब कठिन ही नहीं, असम्भव है। मैं जो कुछ छोड़कर आयी हूँ, उसे कोई अब जौटाकर पीछा नहीं दे सकता।

युवा-कीर, इसे जाने हो। यह बतछाओ इसना रोती क्यों हो ? कम०—रोती क्यों हूँ श हाती चीरकर दिखाये बिना शब्दोंंसे यह समकाया नहीं जा सकता।

युवा-कमले ! मैं ही तुम्हारे सब दुःखांका मूल हूँ। तुम सुलसे पिता-माता, राजाओंका-सा वंभव लिये संसार चला रही थी। मैं न जाने किम खोटे मुहूर्नमें तुम्हारे रूप आर गुणांपर मुग्ध होकर नुम्हें चाहने लगा था। यदि मैं केवल प्रेम करके ही रह जाता तो भी तुम्हारे हृदयमें आज यह शक्ति नहीं जलती। मैंने अपने प्रेमको तुमपर प्रकट किया। तुमने भी उसका प्रतिदान दिया। कमला! कहो, अब किस उपायये तुम सुखो हो सकती हो?

कम ० - क्या तुम वह कर सकीगे ?

भुवा-कर सकुँगा। प्राग देनेसे भी यदि तुम सुहूर्तभरके लिये भी सुखी होस्रो तो मैं उसके लिये नेयार हूँ।

कम॰-तो तुम मुक्ते छोड़कर श्रपने घर छाँट जाओ । युवा-घरमें मेरा कीन हैं कमला !

कम ० – धरमें तुम्हारे की-पुत्र-धन-जन सब कुछ हो है। युवा-किन्तु कमला नहीं।

कम॰ कमला पाप हैं, स्त्री पुगय । इसने दिन पापकी सेवा की थी, अब पुश्यका परिचय करो ।

युवा-कमलाकी तुलनामें की ?

कम - च्लीके परणोंके नीचे सैंकड़ों कमलाएँ लोटती हैं। एक बार लॉट जाकर तुम देखों तो सही।

पुत-कमला ! तुम जिस मार्गमें जाना चाहती हो, मुसे भी उसका साथी बना छो। तुम्हें छोड़कर मैं नहीं रह सकूँगा।

कम०-जिस सुखकी धाशासे मेरा संसर्ग चाहते हो, वह सुख खब नहीं पासकोगे। तुम्हारा सुख क्येके संसर्गमें है। मेरा सुख स्वर्गगत स्वामीके चरणतल्में। मार्ग विलकुल खलग-अलग हैं। मुक्ते छोडकर घर चले काक्यो। नहीं तो.....।

युवा-नहीं तो क्या करोगी कमला ?

कम०--नहीं सो, मैं ही इस घरको छोड़ जाऊँगी। युबा-इतने प्रेमका यह प्रतिदान ?

कम ॰-मेरे सम्मुख तुम्हारे प्रेमका अब मृल्य नहीं।

युवा-कमला ! कमला ! इतने दिन पीछे हमकोगोंका वियोग हो ही गया ? कमका श्रव उस जगह सदी नहीं रह सकी। वहाँसे वूसरी तरफ चली गयी।

#### ( )

एक वर्ष स्मतीत हो गया है। कमला श्रव अकेली है। अपने मनसे घरका काम करती है और चिन्ता करती है। घरके कामका अन्त है किन्तु चिन्ताका अवसान नहीं। श्रमन्त विचारसमूहोंको अपने हृद्यमें द्वाये हुए जलसे भरे गम्भीर मेघलरहकी तरह कमला चारों तरफ चलती-फिरती है।

कमला पूजा नहीं करती, अप-तप कुछ भी नहीं करती। यह केवल एक कल्सा यसुनाजलका भरकर मदनमोहनजीके मन्दिरमें दे आती हैं। वहाँ ही उसका सब कार्य समास हो जाता है।

निम्नस्थ रात्रिमें जब समम्न पृथिवी बेखबर होकर सोती, उस ममय कमला चुपचाप उठकर श्रीमदनमोहन-जीके मन्दिरके सम्मुख पहुँचती। दरवाजेके श्रामे धृल्में लोटकर बहुत देरतक रोती रहती। इस तरह वह प्रतिदिन करती। शीस-वर्षा कुछ भी नहीं गिनती। कमला किसीके भी घर नहीं जाती। उसके भी घर कोई नहीं आता। कमला किसीके भी साथ बातचीन नहीं करती, दूसरा भी कोई उसमे बातचीत करनेके लिये लालायित न या। वह अकेली रोती। सप्ताहमें एक दिन बाज़ार जाती। वहाँसे टाल-चावल जो कुछ भी ला सकती, उसीसे श्रपने दिन काटती। दाल, चावल, लवश धौर नाममात्रको घी इनके सिवा वह कुछ नहीं खाती, खानेकी इच्छा भी नहीं होती।

कमलाके पास रूप और याँवन होनों ही ये। जहाँ वे होनों होते हैं वहीं विपत्ति साथ है। कोई-कोई उसका पीछा करता। कमलाने एक दिन श्रपने हाथसे अपनी वह निविद्ध केशराशि काट डाली। नाते लोहेसे कपोल और छातीको जलाकर विरूप बना डाला। उस दिनसे कोई पुरुष उसकी तरफ फिरकर टेम्बनातक नहीं।

कमलाके पास कुछ रूपये और गहने थे। यमुनास्तात करके लाँटती बार वह उसमेंसे गरीय-दुष्टियोंको बाँट देती। यह धन पापसे कमाया न था। पिताका घर छोड़ने समय यह साथ लावी थी। तो भी ठाकुरजीकी सेवामें इस पैसेको लगानेका कमलाको साइस नहीं होता था। यमुनाके किनारेपर अगर कहीं उसे अच्छे फूक विस्तायी देते, उन्हें अवस्य ठाकुरजीके लिये ले जाती।

जगमोहनमें दूर खड़ी हुई कमला एक दिन ठाकुरजीके दर्शन कर रही थी। जब उसने देखा कि मेरे लाये हुए फूलोंसे ठाकुरजीके दोनों चरण ढके हुए हैं तब बह मिक और आनन्दसे अधीर होकर रो उठी। उसने ठाकुरजीको प्रणाम नहीं किया। 'हे मदनमोहनजी' कहकर एक दका पुकारा भी नहीं। वह केवल रोने लगा गयी। उस दिनसे आनन्द-विद्वलिचित्त हुई कमलाके उसी दशामें कितने ही दिन बीत गये।

कमला प्रतिदिन ठाकुरजीकी सेवाके लिये यमुनाजल दे आती । फूल मिलनेपर फूल दे श्राती । कभी-कभी माला गूँधकर ठाकुरजीके लिये दे श्राती । समाधानीजी अब कोई आपित नहीं करते । कमला ठाकुरजीके लिये जो कुछ दे आती उसे वह सादर प्रहल् करते ।

इस तरह एक वर्ष और बीत गया। कमलाने एक दिन वकीलके घर जाकर एक दानपत्र लिखवाया। उसकी स्थावर-श्रम्थावर जो कुछ सम्पत्ति थी, उसको इस दानपत्रके हारा सदनमोहनजीके अपंशा कर दिया। दानपत्र सदन-सोहनजीके सन्दिरमें रखकर कमला फिर सथुरामें दिखायी नहीं दी। कहाँ गयी, किसीको सालुस न हो सका।

#### (0)

कमला घर छोदकर कोंद्री भी साथ न ले केवल एक साड़ी ही पहिने जगदीशके लिये रवाना हुई। रामा जानती नहीं, आने-जानेवालोंसे एकुकर आगे बदनी हैं। पाममें एक पैसा नहीं, भिक्षा माँगकर पेट भरती है। दिन-पर-दिन बीतने लगे। कमला वहें उत्साहसे मार्गमें आगे बदने लगी। इस तरह कई साम बीत गये। अभी जगदीशपुरी बहुत दूर थी। कमलासे खब पहलेकी तरह सागं नहीं खला जाता। कभी उपवास, कभी आधे पेट, यों करने-करने वह विस्कुल दुवेल हो गयी। उत्साह धीरे-धीरे सन्द पड़ गया। खलनेकी शक्ति कम-कमसे घट खुकी हैं। कमला इस समय ध्यान करने लगी—'भगवन्! अब मेरी क्या गति होगी?'

कमला एक दिन राम्ना चलतं-चलतं एकद्म धक गयी। सम्भ्याके समय ही वह राम्लेके किनारे एक दूसके तीचे सो गयी। सीती-सोती सोचने क्यी-भानुम होता है मेरे भाग्यमें जगदीशका दर्शन नहीं बदा है। जो वहाँ एक बार खला जाता है उसके पाप कट जाते हैं। मैं दो नहीं सकी, इसीलिये मेरे पाप नहीं धुले। जगबाधजीके दर्शनको चली थी, मालूम होता है वह भी भाग्यमें नहीं है। हे ठाकुरजी! मेरा क्या होनहार है? इस पाप-भारको उठाने-की अब मुझमें शक्ति नहीं।

सोचते-सोचने कमलाको निद्रा आ गयी। स्वप्नमें उसने देखा कि मध्याकाशमें एक मनोहर मृति विराजमान है। वह देखने लगी—जिस जगह तारे खिलाने हैं, चन्द्रमा सुशोभित होता है, उस स्थानपर नवजलधरश्याम, कमल-दललोचन श्रीमदनमोहन वंकिम-भंगिमा-मे खड़े वंशी बजा रहे हैं। उनके ओष्टोंमें हाम्य, नयनों में करुणा विराजमान है। शत-शत चन्द्रमाओं के प्रतिविम्य उनके नम्बोंमें पद रहे हैं। लक्ष-लक्ष नक्षत्र उनके चरणतलमें लोट रहे हैं। आकाश, एथिवी सब लुप्त हो चुके हैं। सब जात्का नेज इकट्टा होकर उस नृतिको धेरे हुए है। कमलाने नींदमें ही पुलकित-गरीर होकर पूछा-'क्या आप ही श्रीहरि हैं?'

उत्तर मिला - 'हाँ'

'क्या शाप मुफ्ते टर्शन देने आये हैं ?' 'ना'

'में आपके दर्शन करने जगदीशपुरी जा रही हूँ।'

'में जगदीशपुरीमें नहीं रहता।'

'तय कहाँ रहते हैं ?'

'में मनुष्योंके हृदयमें रहता हूँ। जो मुझको पुकार सकता है और मुझे देखना जानता है, बही मेरा दर्शन पा सकता है।'

'मैं पुकारना नहीं जानती। कृषा करके मुक्ते पुकारना सिखा दीजिये।'

कोई उत्तर नहीं मिला । कमला आवेगमें फिर कहने लगी —'हे ठाकुरजी! मुझे श्रापको पुकारना सिम्वा दीजिये।'

इस बार भी कोई जवाब नहीं मिला। देखते-देखते आकाशकी वह मूर्ति मन्द होती-होती आकाशपटमें लीन हो गयी। कमला व्याकुलहृदयसे पुकारने लगी— 'हे ठाकुरजी! बना दीजिये किस उपायसे आप मिलेंगे ?'

दिग्दिगन्त प्रतिष्वनित करता हुआ फिर चीस्कार सुनायी दिया—'हे दयामय, बना दीजिये, किसपकारसे आप मिर्छेगे ?' उस कातर चीस्कारने स्थावर-जंगम, आंकाश-पृथिवी भी पुलकित होकर प्रतिष्यिन करने लगे—'बता दीजिये दयासय! किस उपायसे आप मिलेंगे ?'

चीरकार-शब्दमें कमलाकी निहा हुट गयी। वह उठकर चारों तरफ देखने लगी। उसने पृथिवी देखी, आकाश देखा, तारे देखें, किन्तु कहीं भी उम मूर्तिको नहीं देखा। निराशाकुल हृदयमें आकाशकी तरफ देखती हुई वह निस्तन्थ बैठी रह गयी।

स्वप्रमें जो कुछ सुना था, कमलाको सन याद था। कमला एक-एक करके उन वातोंको विचारने लगी। सनेरा हो चलाथा। कमला कृक्षके नीचेमं उठ खड़ी हुई। जिस रास्ते होकर मधुरामे आयी थी, उसी रास्तेसं मधुराको तरफ लीट चली।

#### (=)

कमलाका भ्रम हट गया। वह अब जात्राधपुरी जानेके लिये छालायित नहीं हैं। कमलाकी मालुम हो गया है कि हटयकी अवस्थाविशेषका नाम ही हैं 'जगदीश-पुरी।' जब अन्तःकरणमें श्रीराधाकुरणकी युगल मूर्ति निरन्तर विराजने लगती हैं तब ही मनुष्यको जगदीशके दर्शन हो पाते हैं। नहीं तो जगदीशपुरीमें पापाकुल हदयसे चिरकालतक जीवन स्थतीत करनेपर भी मनुष्यको जगकाथका दर्शन नहीं होता।

राम्ता चलने-चलते कमला विचारने लगी—'हाय हाय! मैंने क्या किया। अज्ञान-अबोध मनके वशीभूत होकर में जगसाधपुरीकी तरफ दीड आयी! है मेरे मदन-मोहनजी! अबोध पुत्रीको क्षमा करना। नुम्हारे चरण हो मेरे पुष्य-तीर्थ हैं। तुम्हारे चरण हो मेरे पुष्य-तीर्थ हैं। तुम्हारे चरणांचा मेरे पुष्य-तीर्थ हैं। तुम्हारे चरणोंपर जल डालते-डालते ही मैंने पापोंके लिये रोना सीन्या है। पुष्यर छोड़कर सोना पहिचाना है। तुम हो मेरे जुम ही मेरे जगदीशपुरीके जगदीश हो। तुम हो मेरे बैकुषठके स्वामी श्रीहरि हो। हे ठाकुरजी, मेरे अपराधको क्षमा करना।

कातरकण्डमे मदनमोहनजीको पुकारती-पुकारती कमला रास्ता चलने छगी। दिन-पर-दिन—मास-पर-मास व्यतीत होने खगे। कमलामे श्रव पहलेकी माँति रास्ता नहीं चला जाता। एक दिनके मार्गमें दस दिन लग जाते हैं। उपवासींसे क्षीण थके-माँदे पेहको किसी तरह इसीटती हुई बही मुश्किकसे वह मधुरा पहुँची। उस दिन यमहिति याका पुरय-पर्व था, किन्तु कमछा-को मालुम न था। रास्ते-घाटोंपर चारों तरफ छोगों-की भीइ थी। सबका मुख यमुनाकी तरफ था। कौतुक-वश हो कमछाने एक खीसे पूछा—'हैं री! तुमछोग सब कहाँ जा रही हो ?' खीने अनखाकर जवाब दिया— 'मर अभागिन! क्या नुझे यह भी मालूम नहीं है कि भाज 'समहितीया' है।'

कमला भी यमुनाजी नहाने चल पदी।

यमुनाजीके जलमें कराय्पर्यन्त ह्वकर कमला विचारने लगी—'आज फिर वही यमहितीयाका दिन हैं। इसी दिन मैंने बत ग्रहण किया था, आज इस ही दिन बतका उद्यापन करूँगी। हे मा यमुने! मेरे पाप धो डालो। इस देहभारसे सुझे मुक्त कर दो मा! मा! मा! ......

इसमे भागे बोला न गया। होनीं गालींपर होकर निरम्तर अश्रुधारा बहने लगी। दोनीं आँखींके दो प्रवाह यसुनाप्रवाहमें मिल रहे थे।

कान करके कमला महनमोहनजीके मन्दिरकी तरफ चल पड़ी। उसके देहमें न जाने कहाँ में इस समय नवीन शक्ति आ गयी थी, मनमें नथा उरसाह भर गयाथा। वह इस लम्बे राम्तेको बहुत थोड़े समयमें लाँधकर अनि शीव्रतासे मन्दिरके आँगनमें आ उपस्थित हुई।

उस समय दर्शन खुल गये थे। संकोचरहिन कमला धइधइाती हुई जगमोहनमें पहुँच एकचित्तसे शकुरजीके दर्शन करने छगी। उस दिन हृद्र मुखियात्री सेवामें स्वयं उपस्थित थे। आरतीके अनन्तर पीछे फिरकर उन्होंने देखा कि कमला खड़ी हैं। देखने ही वह उसे पहचान गये। उन्होंने कहा-'आज बहुत दिन पीछे लौटी हो, शकुरजीको प्रकाम करो बेटी!' कमला ठाकुरजीके चरणोंसे नेत्रोंको न हटाती हुई ही बोली—'किसको प्रणास करूँ ? ठाकुरजीको ? उनके चरणोंमें मैं निरय कोटि-कोटि प्रणास करती आयी हूँ। उनके चरणोंमें मैं लोटा करती हूँ। मैं उन्हींके चरणोंपर सम्तक रक्ष्वे हुए पड़ी हूँ। अब कहाँ साथा टेककर किसे प्रणास करूँगी ?

मुस्तियाजोको विस्मय हुआ। थोडी देर निम्तब्ध रह-कर उन्होंने पूछा—'चरणामृत लोगी ?'

कमठा—'वरणासृत ? चरणासृत कहाँ दोगे ? मुखर्मे स्थान नहीं । समस्त देहपर मदनमोहनजीका अधिकार हो चुका । मस्तकपर मदनमोहन, जिह्नापर मदनमोहन । चरणासृत कहाँ दोगे ?'

मुखियाजीको आश्चर्यके साथ-साथ कमलापर असीम श्रद्धा हो उठी । उन्होंने पूछा—'क्या ठाकुरश्रीका प्रसादी-पुष्प लोगो ?'

कमला-कूल ? हो। उनके चरणोंके पुष्प उनके चरणों-पर ही चढ़ा हो।

कहकर कमलाने अपना पर आगे वदा हिया।
महानुभाव मुखियाजी बढ़े ज्ञानी थे, तो भी कमलाके
पाँवपर प्रसाही-कुल बढानेका साहस ठन्हें न हुआ।

कमलाने किसी तरफ भी फिरकर न देखा। उसके दोनों नेय बन्द हो गये। वह ध्यानसप्त होकर धससे वहीं बैठ गयी। वह ध्यान फिर कभी भंग न हुआ चौर न वह नेय ही फिर कभी खुले! कमला सदनमोहनजी में सिलकर सदनसोहनजी बन गयी!

सन्ध्याके समय परमद्यालु मुख्याजी कमलाके देह-को स्वयं वहन करके यमुनातटपर ग्राग्निसंस्कार कर आये!!

# ईश्वर-श्रद्धा

दर्शन-शास्त्र चाहे जिस सिद्धान्तका प्रतिपादन करें, अध्यारम चाहे जहाँ जाय, परम्तु जवनक इस संसारमें मृत्यु है, जवतक मनुष्य-हदयमें कमज़ोरी है और जबतक उस कमज़ोरीकी अवस्थामें मनुष्यके हदयमे पुकार उठती है तबतक संसारमें ईखरके प्रति श्रद्धा बनी ही रहेगी। —स्वामी विवेजानन्द

### ईश्वर-प्रेमकी विभिन्न अवस्थाएँ \*

(लेखक-पं० श्राप्रभुदत्तजी महाचारी)

कैतवरहितं प्रेम नहि भवति मानुषे होके । यदि भवति कस्य बिरहो विरहे सत्यपि की जीवति॥



क-मर्यात्को मेटकर मोहनसं मन लगानेको मनीपियोंने प्रेम कहा है। प्रेमके रूचणमें इतना ही कहना यथेष्ट है कि 'प्रेमैव गोप-रामाणां काम इत्यगमत् प्रथाम्' अर्थान् गोपियोंके शुद्ध प्रेमको ही 'काम' के नामसे पुकारनेकी परि-

पाटी पह गयी हैं। इससे यही ताग्यर्थ निकला कि प्रेममें इन्द्रिय-मुखकी इच्छाओंका एकदम अभाव होता है। क्योंकि गोपिकाओंके काममें किसी प्रकारके अपने शरीर-मुखकी इच्छा नहीं थी। वे जो कुछ करती थीं केवल श्रीकृष्णाकी प्रमञ्जताके निमित्त। इसलिये शुद्ध प्रेम इन्द्रिय और उनके धर्मोंसे परेकी वस्तु हैं। इसीको 'राग' के नामसे भी पुकारते हैं। इस 'काम', 'प्रेम' अथवा 'राग' के तीन भेद हो सकते हैं। पूर्वराग, मिलन, विद्योह या विरह।

जिसके हृद्यमें प्रेम उत्पन्न हो जाता है, उसे घर-हार, कुटुम्ब-परिवार, मंसारी विपयभोग कुछ भी नहीं मुहाते। सदा अपने प्यारेका ही चिन्तन बना रहता है। रागमागंके उपासक वैष्यावांने अपने प्रन्योंमें ऐसे प्रेमियोंकी भिज्ञ-मिन्न दशाओंका बहे विम्तारके साथ वर्णन किया है, इस संकुचित स्थळमें न तो उनका उल्लेख ही हो सकता है और न यहाँ उनके उल्लेखका कुछ विशेष प्रयोजन ही दिखायी देता है। इस सम्यन्धमें अष्ट साचिक भावोंका बहुन उल्लेख आता है और वे ही अत्यन्त प्रसिद्ध भी हैं, अतः यहाँ बहुत हो संक्षेपमें पहले उन्हों आठ भावोंका वर्यान करते हैं। वे आठ ये हैं—स्वम्म, कम्प, स्वेद, वेंबर्य, अश्रु, स्वर-मंग, पुरुक और प्रलय। अब इनकी संक्षिस न्यारुया सुनिये—

स्तम्म—शरीरका मन्ध्र हो जाता । मन और इन्द्रियाँ जब चेष्टारहित होकर निश्चल हो जाती हैं, उस अवस्था-को स्तम्भ कहते हैं।

कम्प - शरीरमें कॅपकॅपी पैदा हो जाय, उसे 'बेपधु'

या 'कम्प' कहते हैं । अर्जुनकी युद्धके चारम्भमें भयके कारण ऐसी दशा हुई थी । उन्होंने स्वयं कहा है—

'बेपयुश्च हारीरे में रोमहर्वश्च जायते।'

अर्थात् मुक्ते कॅपकॅपी छूट रही है, रॉगटे खड़े हो गये हैं।

स्वद---शरीरमेंसे पसीना छूटना, या पसीनेमें 'लय-पथ' हो जाना हसे 'स्वेद' कहते हैं।

अधु—विना प्रयक्त किये शोक, विस्तय, क्रोध अधवा हर्पके कारण ऑंखोंमेंसे जो जरु निकलता है, उसे 'अधु' कहते हैं। हर्पमें जो अधु निकरुते हैं, वे ठण्डे होते हैं और वे प्रायः ऑंखोंकी कोरसे नीचेकी बहते हैं। शोकके ऑसू गरम होते हैं और वे वीचसे ही बहते हैं।

स्वर-मंग-- मुखये अक्षर स्पष्ट उच्चारण न हो सके। उसे 'स्वरभेद' 'गदगद' या स्वर-मंग कहते हैं।

वंबर्ध- उपर्युक्त कारणोंने मुखपर जो एक प्रकारकी उदासी, पीलापन या फीकापन आ जाता है उने 'वेबस्य' कहते हैं। उसका असली स्वरूप है, 'आकृतिका बदल जाना।'

पुलक — शरीरके सम्पूर्ण रोम खड़े हो जायँ उसे पुलक या रोमाञ्च कहते हैं।

प्रतय — जहाँ शरीरका तथा मले-बुरेका ज्ञान ही न रह जाय, उसे प्रलय कहते हैं। इन्हों सब कारणों ये बेहोशी आ जाती है। इस अवस्थामें प्रायः छोग पृथ्वीपर गिर पड़ते हैं। 'बेहोश होकर धड़ामसे पृथ्वीपर गिर पड़नेका नाम प्रलय है।'

उपर्युक्त भाव इषं, विस्तय, क्रोध, शोक आदि सभी कारणोंसे होते हैं, किन्सु ईश्वर-प्रेमके पक्षमें ही ये प्रशंसनीय हैं।

पहले इस पूर्वराग, मिलन और वियोग अथवा विस्रोह ये तीन अवस्थाएँ प्रेमकी बता चुके हैं। अब उनके सम्बन्धमें कुछ सुनिये-

<sup>\*</sup> गीतापेससे प्रकाशित होनेवाली भीशीचैतन्य-चितावलाके अमुद्रित पश्चम खण्डके एक अध्यायका कुछ अंश ।

पूर्वराग— प्यारेसे साझास्कार तो हुआ नहीं है, किन्तु चित्त उसके लिये तहप रहा है। इसे ही संख्यमें पूर्वराग कह सकते हैं। दिन-रात्रि उसीका ध्यान, उसीका चिन्तन और उसीके सम्बन्धका ज्ञान बना रहे। मिलनेकी उत्तरोत्तर इच्छा बहती ही जाय, इसीका नाम पूर्वराग है। इस दशामें शरीरसे, घर-ह्वार तथा जीवनसे भी एकदम वराग्य हो जाता है। उदाहरणके लिये इसी श्लोकको स्प्रीजये—

> हंदेव !हेदियत !हे भुवनैकवन्धां ! हेइड•ण !हेचपरु !हेकरुणैकसिन्धां ! हेनाथ !हंरमण !हेनयनाभिराम ! हा!हा!कदानुभवितासि पदंदशोर्में १

है देव ! हे दयालो ! हे विश्वमें एकमात्र बन्धु ! श्रो काले ! अरे ओ चपल ! हे करुणाके सागर ! हे स्वामित ! है मेरे साथ रमण करनेवाले ! हे मेरे नेत्रोंको सुम्ब देनवाले प्राणेश ! तुम कब मुझे दर्शन दोगे ?

इस श्लोकमें परम करणापूर्ण सम्बोधनोंद्वारा बड़ी ही मार्मिकताके साथ प्यारेसे दर्शन देनेकी प्रार्थना की गयी है। सचमुच श्रनुराग इसीका नाम है। ऐसी लगन हो, तब कहीं वह निगोबा इस ओर दृष्टिपात करना है। बड़ा निर्देशी हैं!

श्रव कुसरा है, सम्मिलन-स्व । यह विषय वर्णनातीन हैं। सम्मिलनमें क्या सुख है, यह बात तो अनुभवगम्य है, इसे तो प्रेमी धार प्रमपात्रके सिवा दूसरा कोई जान ही नहीं सकता । इसीलियं कवियोंने इसका विशेष वर्णन नहीं किया है। सम्मिलन-मुखको तो दो एक होकर ही जान सकते हैं, वे स्वयं उसका वर्णन करनेमें असमर्थ होते हैं, फिर कोई वर्णन करे भी तो कैसे करे ? अनुभव होने-पर वर्णन करनेकी शक्ति नहीं रहती और विना धनुभवके वर्णन व्यर्थ है। इसिलेये इस विषयमें सभी कवि उदासीन-से ही दीख पहते हैं। श्रीमदागबतादिमें वर्णन है, किन्तु वह ब्राटेमें नमकके ही समान प्रसंगवश यरिकश्चित है। सभीने विरहके वर्षनमें ही अपना पारिश्य प्रवृशित किया है। और यदि कुछ वर्षन हो सकता है तो यरिकञ्चित् विरहका ही हो भी सकता है। उसीके वर्णनमें मजा है। सम्मिद्धन-सुखको तो सिर्फ वे दोनों ही लुटने हैं। सुनिये, रसिक रसस्तानजीने दूर खड़े होकर इस सम्मिलनका बहुत ही थोबा वर्णन किया है। किन्तु वर्णन करनेमें कमाछ कर दिया है। दो प्रेमियोंके सम्मिलनका इतना सजीव और जीता-जागता चित्र शायद हो किसी अभ्य कविकी कवितामें मिले। एक सखी दूसरी सखीसे श्रीराधिकाजी और श्रीकृष्णके सम्मिलनका वर्णन कर रही है। मखी कइती हैं—

परी ! आज-काल्ट्रिसब के।क-काज त्यागि दोऊ, सीसे हैं सबे विधि सनेह सरसायका । यह रसखान दिन द्वे में बात फैकि जैहै,

कहाँ हों सयानी ! चन्द हायन छिपायबो ॥ आज हो निहारथो बीर, निषट किनन्दी तीर,

दोउनको दोउन सौं मुख मुसकायको। दोऊ पर्रे पैमां दोऊ तेत हे बतेयाँ,

उन्हें, मूल गया गैयाँ, इन्हें गागर उठायते ॥

कैमा सजीव वर्णन है! यह भी कालिन्दीकूलपर एकान्तमें हुआ था, इसिलिये छिपकर सर्खाने देख भी लिया, कहीं श्रन्तःपुरमें होता तो फिर वहाँ उसकी पहुँच कहाँ ?

'दोऊ पर पैया दोऊ लेत है नहेगा, उन्हें, भूक गयीं गैयां, इन्हें गागर उठायना ॥'

-- कहकर तो संस्थीने कमाल कर दिया है। धन्य है ऐसे संस्थितको !

अब तीसरी दशा है विरहकी । इन तीनोंमें उत्तरोत्तर एक दूसरीसे श्रेष्ठ हैं । पूर्वानुरागकी अपेक्षा मिलन श्रेष्ठ है श्रीर मिलनकी अपेक्षा विरह श्रेष्ठ हैं । प्रेमरूपी दूधका विरह हो मक्खन है । इसीलिये कबीरदासजीने कहा है—

> बिरहा-बिरहा मत कहीं, बिरहा है मुख्तान । जीह घट बिरह न संचरि, सो घट जान मसान ॥

विरहके भी तीन मेद हैं। भविष्य-विरह, वर्तमान-विरह और भृत-विरह । इनमें भी परम्परमें उत्तरोत्तर उत्कृष्टता है। भावी-विरह बढ़ा हो करुणोत्पादक है, उससे भी दुःखदायी वर्तमान-विरह। भूत-विरह तो दुख-सुस्रही पराकाष्टासे परे ही है।

पहले भावी-विरह्को ही लोजिये। 'प्यारा करू खला जायगा' बस, इस भावके उदय होने ही कलेजेमें लो एक प्रकारकी ऐंडन-सी होने रूगती है, उसी ऐंडनका नाम 'भाबी-विरह' है। ऐसी विरद्द-वेदना अपने किसी प्रियके विद्योह में समी-के हदयमें होती है, किन्तु श्रीकृष्यके मधुरा-गमनका समाचार सुनकर गोपिकाओं को भावी-विरद्द-वेदना हुई, वह तो कुछ बात ही श्रनोस्त्री है। वैसे तो समीका विरद्द उरकृष्ट है, किन्तु श्रीराधिकाजीके विरद्दको हो सर्वोत्कृष्ट माना गया है। एक सस्त्री इस हृदयको हिला देनेवाले समाचारको लेकर श्रीमतीजीके समीप जाती है। उसे सुनते ही श्रीराधिकाजी कर्तश्यविमुद-सी होकर प्रलाप करने लगती हैं। उनके प्रलापका मिथिलाके अमर कवि श्रीविद्यापित ठाकुरने बड़ा ही मार्मिक वर्णन किया है— राधिकाजी कह रही हैं—

'में क्या करूँ ? कहाँ जाऊँ ? कुछ अच्छा नहीं लगता। अरे ! ये निष्ठ र प्राण भी तो नहीं निकलते। प्रियतमके लिये में किस देशमें जाऊँ ? रजनी बीतनेपर प्रातःकाल किसके कमल-मुखकी मार निहारूगी ? प्यारे तो दूर देशमें जा रहे हैं, में उनके विरह शोकमें मर जाऊँगी। समुद्रमें कृदकर प्राण गँवा दूँगी, जिससे लोगोंकी दृष्टिसे ओझल रह सकूँ। नहीं तो प्यारेको गलेकी माला बनाकर देश-विदेशों में योगिनी बनकर घूमती रहूँगी।' यह भावी-विरहका उदाहरण है। अब वर्तमान-विरहकी बात सुनिये—

जो भवतक अपने साथ रहा, जिसके साथ रहकर भॉति-भॉतिके सुख भोगे, विविध प्रकारके आनन्दका अनुभव किया वही जानेके लिये एकदम तैयार खड़ा है। उस समय जो दिलमें एक प्रकारकी धड़कन होती है। सीनेमें कोई मानो साथ ही सैकड़ों सुइयाँ चुभो रहा हो, उसी प्रकारकी-सी कुछ-कुछ दशा होती है उसे ही 'वर्तमान-विरह' कहते हैं।

गोपिकाओं के विना इस विरद्द-वेदनाका श्रिषकारी दूसरा हो ही कौन सकता है? रथपर बैठकर मथुरा जाने-वाले श्रीकृष्णके विरद्दमें ब्रजांगनाओं की क्या दशा हुई, इसे भगवान् व्यासदेवकी ही अमर वाणीमें सुनिये। उनके बिना इस भनुभवगम्य विषयका वर्णन कर ही कौन सकता है—

> पवं ब्रुबाणा विरहातुरा भृशं व्रजाक्षियः कृष्णविषकमानसाः। विसुज्य क्षजां कहतुःस्म सुस्तरं गोबिन्द । दामोदर । माधवेति ॥

श्रीशुकदेवजी राजा परीचितसे कह रहे हैं—'राजन्! जिनके चित्त श्रीकृष्णमें भायन्त ही आसक्त हो रहे हैं, जो भिविष्यमें होनेवाले विरह-दुःखको स्वरण करके धवहायी हुई, नाना भाँतिके भान-वचनोंको कहती हुई भौर लोक-लाज धादिकी कुछ भी परवा न करती हैं, वे ऊँचे स्वरसे चित्ता-चित्ताकर हा गोविन्द! हा माधव! हा दामोदर! कह-कहकर रुदन करने लगीं।' यही वर्तमान-विरहका सर्वोत्तम वदाहर्य है।

प्यारे चले गयं, अब उनमें फिर कभी मेंट होगी या नहीं। इसी दिविधाका नाम 'मून-विरह' है। इसमें धाशा-निराशा दोनोंका सम्मिश्रण हैं। यदि मिलनकी एकदम आशा ही न रहे तो फिर जीवनका काम ही क्या ? फिर तो श्रणभरमें इस शरीरको भसा कर दें। प्यारेके मिलनकी आशा तो श्रवहय ही है, किन्तु पता नहीं वह आशा कब पूरी होगी। पूरी होगी भी या नहीं, इसका भी कोई निश्रय नहीं। बस, प्यारेके एक ही बार दूरसे ही धोबी ही देरके लिये क्यों न हो, दर्शन हो जायें! बस, इसी एक लालसामे वियोगिनी श्रपने शरीरको धारण किये रहती है। उस समय उसकी दशा विचित्र होती है। साधारणत्या उस विरहकी दश दशाएँ बतायी गयी है। बे ये हैं—

> जिन्तात्र जागरोद्वेगा तानवं मिलनाङ्गता। प्रकापो व्याधिकन्मादो मोही मृत्युर्दशा दश॥ ( उज्ज्वलनीलमणि शृ० ६४)

'चिन्ता, जागरण, उद्देग, कृशता, मिलनता, प्रजाप, उम्माद, व्याघि, मोह और मृत्यु ये ही विरहकी दस दशाएँ हैं।' अब हनका संखिस विवरण सुनिये —

चिन्ता-श्रपने प्यारेके ही विषयमें सोते-जागते, उठते-बैठते हर समय सोचते रहनेका नाम चिन्ता है। मनमें दूसरे विचारोंके छिये स्थान ही नरहे। वज-माषा-गगनके परम प्रकाशवान् 'सूर' ने चिन्ताका कैसा सजीव वर्णन किया है—

> नाहिन रह्यो हियमें ठीर। नन्द-नन्दन अळन कैसे आनिये उर और॥ चलत, चितवत, दिवस, जागत, खप्न, सोवत रात। इदबतें वह स्थाम मूरति किन न इत उत जात॥

कहत कथा अनेक ऊघा लोक-लाज दिस्नात । कहा करों तन प्रम-प्रन घट न सिन्धु समात॥ इमाम गात सरोज-आनन लल्लिनगित मृदु हास। 'सूर' पसे रूप कारन मरत लोचन प्यास॥

प्यामेको फिर नींद कहाँ ? नींद तो खाँखों में ही आती है और आँखें ही रूपकी प्यासी हैं, ऐसी अवस्था में नींद वहाँ आ ही नहीं सकती। इसिएये विरह्न दूसरी दशा 'जागरण' है।

आगरण-न सोनेका ही नाम 'जागरण' है, यदि विरहिणीको क्षणभरके लिये निद्रा था जाय तो यह स्वमर्ने तां प्रियतमके दर्शन-सुस्का आनन्द उटा ले। किन्तु उसकी ऑस्बोंमें नींद कहाँ श्रीराधिकाजी अपनी एक प्रिय ससीसे कह रही हैं—

> याः पश्यन्ति प्रियं स्त्रंभे घन्यास्ताः सिखः । ये।वितः । अस्माकन्तु गते कृष्णे गता निद्रापि वैश्णि।॥ (पद्यावटी)

'प्यारी सस्ती ! वे श्वियाँ धन्य हैं जो प्रियनमके दर्शन स्वामों तो कर लेती हैं । मुझ दुःस्विनीके भाग्यमें तो यह सुख भी नहीं बदा हैं । मेरी तो वेरिया निदा भी श्रीकृष्य-के साथ-ही-साथ मधुराको चर्ला गर्या । वह मेरे पास आती ही नहीं ।' धन्य हैं, निदा खाबे कहाँ, ओखोंमें तो प्यारेके रूपने अङ्गा जमा लिया है । एक म्यानमें दो तलवार समा ही कैसे सकती हैं ?

उद्देग-हृदयमें जो एक प्रकारको हलचल और बेक्छी होती है, उसीका नाम उद्देग है। भारतेन्द्र हरिश्चन्द्रने उद्देगका कितना सुन्दर वर्णन किया है—

त्याकुत ही तड़पी बिन प्रीतम,
कोज ती नेकु दमा ठर काओ ।
प्यासी तर्जी तनु कप-सुवा बिन,
पानिम पीका पर्पाहै पिआओ ॥
जीयमें हौस कहूँ रहि जाय न,
हा। 'हरिचंद' कोज ठिठ पाओ ।
अबै न अबै पिसारा अरे ! कोठ
हाज ती बाहक मेरो सुनाओ॥

पाराकपमकी इद हो गयी न ! मछा कोई जाकर

हाल ही सुना देता तो इससे क्या हो जाता ? अब चौथी दशा कृशताका समाचार सुनिये—

कृशता-प्यारेकी यादमें बिना खाये-पीये दिन-रात चिन्ता करनेके कारण शरीर जो दुबछा हो जाता है, उसे 'कृशता' या 'तानव' कहते हैं । इसका उदाहरण छोजिये । गोपियोंकी दशा देखकर उद्धवजी मधुरा छौटकर आ गये हैं और खड़े ही करुण-स्वरमे श्रीराधिकाजीकी दशाका वर्णन कर रहे हैं । अन्धे स्रने इस वर्णनमें कमाल कर दिया है, सुनिये—

बित दें मुनी स्थाम प्रवीन !
हिर ! तुम्हारे बिरह राधा, में जु देखी छीन ॥
तज्यों तेल, तमील, भूषन, अंग बसन मलीन ।
ककना कर बाम राख्या, गाढ मुज गिर्ट लीन ॥
जब सैंदेसी कहन सुन्दरि, गवन मी तन कीन ।
स्क्रींस मुद्राविल चरन अध्यी, गिरि घरनि बलहीन ॥
कंठ बचन न बील आवे, हृदय ऑसुनि मीन ।
नेन जल भिर रोड दीनों. ग्रीसत आपट दीन ॥
उठि बहुरि समारि मट ज्येर, परम साहस कीन ।
'मूर' प्रमु कल्यान पेसे. जियहि आशा जीन॥

यदि इसी एक अहिनीय पदको विग्हको सभी दशाओं के छिये उद्धत कर दे तो सम्पूर्ण विरह्-बेदनाके चित्र सींचनेमें पयांस होगा । विरहिणा श्रीराधाकी 'कृशता' 'मिलनता' 'चिन्ता' 'उहंग' 'न्याधि 'मोह' और मृत्युत्तककी दशों दशाओं का वर्णन इसी एक पदमें कर दिसा हैं । मृत्युको शासकारों ने साक्षात मृत्यु न बताकर 'मृत्यु-नुल्य अवस्था' हो बताया है । श्रीराधिकाजीकी इसमें बदकर और मृत्यु-नुल्य अवस्था हो ही क्या सकती है ?

मिलनाइता—'शरीरकी सुधि न होनेसे शरीरपर मैल अस जाता है, बाल चिकट जाते हैं, बख गन्दे हो जाने हैं। हमें ही 'मिलनता' या 'मिलनांगता' कहते हैं। ऊपरके पट्टमें राधिकाजीके लिये आया ही है—

'तज्या तेक, तमांक, भूवन, अंग बसन महीन ।'

प्रकाप-शोकके आवेषामें अपने-परायेको भूककर जो पागर्लोको तरह भूळी-मूखी बातें करने काने हैं, उसका नाम 'प्रकाप' है। श्रीसीताजीकी लोजमें श्रीकटमखजीके साथ बीरामचन्द्रजी बनोंमें फिर रहे हैं। इत्यमें भारी विरह है, भ्रपने-परायेका ज्ञान नहीं, भारीरका होरा नहीं, चौंककर सब्दे हो जाते हैं और प्रकाप करने लगते हैं---

कोऽहं ब्रुहि सस्ते ! स्वयं स अगवानार्थः स को राघवः के यूर्वं बत नाथ ! नाथ ! किमिदं दासोऽस्मि ते कदमणः । कान्तारे किमिहास्मद्दे बत सस्ते ! देव्यागतिर्मृग्यते का देवी ? जनकाधिराव्रतनया, हा ! जानकि ! कासि हा !!

भगवान् तत्रमञ्जासे चौंककर पृष्ठते हैं---'भैया ! मैं कौन हूँ, मुझे बताओं तो सही ?'

कर्मण कहते हैं—'प्रभी! चाप साझान् भगवान् हैं।' फिर प्रभी हैं—'कौन भगवान् ?'

तक्सण कहते हैं — 'रघु महाराजके वंशमें उत्पन्न होनेवाले श्रीराम ।'

फिर चारों धोर देखकर पूछते हैं—'अच्छा, नुम कीन हो ?'

यह सुनकर अस्पन्त ही अधीर होकर लक्ष्मयाजी दीनताके साथ कहते हैं — 'हे स्वामिन् ! हे दयाको ! यह आप कैसी बातें कर रहे हैं ! मैं आपका चरणसेवक लक्ष्मया हूँ।'

भगवान् फिर उसी प्रकार कहते हैं—'तब फिर इस यहाँ जंगलोंमें क्यों घुम रहे हैं ?'

शान्तिके साथ धीरेसे लक्ष्मग्रजी कहते हैं—'हस देवीकी स्रोज कर रहे हैं।'

चौंककर भगवान् पूछते हैं-- 'कौन देवी ?'

छदमस्त्रजी कहते हैं--- 'जगट्चिन्द्रिनी, जनकनिद्नी श्रीसीनाजी।'

बस, सीताजीका नाम सुनते ही 'हा सीते! हा जानकि ! तू कहाँ चली गयी' कहते-कहते भगवान् मूर्जित हो जाते हैं। इन वे-सिर-पैरकी बातोंका ही नाम 'प्रकाप' है।

व्यावि-शारीरमें किसी कारणवश जो वेदना होती हैं उसे 'म्याघि' कहते हैं और मनकी वेदनाको 'माघि' कहते हैं। विरहकी 'म्याघि' भी एक दशा है। उदाहरक छीजिये। भीराजाजी भाषनी प्रिय सखी ककितासे कह रही हैं—

> उत्तापी पुटपाकतोऽपि गरलम्रामादपि क्षोमणो दरमोक्रेरिष दुःसद्दः कटुरलं हत्मम्लशस्यादपि ।

तीतः त्रीढिविसूचिकानिचयतोऽप्युचैर्ममायं बली मर्माण्यद्य भिनत्ति गोकुरुपतेर्विस्तेषक्रमाञ्चरः ॥ ( लल्तिमाधव नाटक)

'हे सिल ! गोकुळपति उस गोपालका विच्छेद-वर सुझे बड़ी ही पीड़ा दे रहा है। यह पात्रमें तपाये सुवर्धसे भी अधिक उत्तापदायी है। पृथ्वीपर जितने जहर हैं उन सबसे भी अधिक क्षोभ पहुँचानेवाला है, बज्रसे भी दुःसह हैं, हदयमें छिदे हुए शस्यसे भी अधिक कष्टदायी है तथा तीव्र विस्चिकादि रोगोंसे भी बदकर यन्त्रगाएँ पहुँचा रहा है। प्यारी सिल ! यह ज्वर भेरे मर्मस्थानोंको भेदन कर रहा है।' इसीका नाम 'विरह-स्याधि' है।

उत्माद—साधारण चेष्टाएँ जब बदल जाती हैं और विरहके आवेशमें जब विरहिणी अटपटी और विचिन्न चेष्टाएँ करने खगती है, तं। उसे ही 'विरहोन्माद' कहते हैं । उदाहरण लीजिये । उद्भवजी मधुरा पहुँचकर श्रीराजिकाजीकी चेष्टाओंका वर्षन कर रहे हैं—

> श्रमित भवनगर्मे निर्निभित्तं हसन्ती श्रमपति तव वार्ता चेतनाचेतनेषु । तुऽति च भुवि राजा कम्पितांगी मुरारे विषमिषणक्षेदोद्गारिविश्रान्तचिता ॥

अर्थात् हे भीकृष्ण ! भीराधिकाजीकी दशा क्या पृष्ठते हो, उसकी तो दशा ही विचित्र है। घरके भीतर घूमती रहती है, जिना बात ही खिळखिळाकर हँसने कमती है, चेतन-घवस्थामें हो या अचेतनावस्थामें, तुम्हारे ही सम्बन्धके उद्गार निकालती है। कभी धूकिमें ही लोट जाती है, कभी पर-धर काँपने ही जमती है। हे मुरारे ! मैं क्या बताऊँ, वह विधुवदनी राधा तुम्हारे विपम विरह-खेदसे विभ्रान्त-सी हुई विचित्र ही चेटाएँ करती है।

नीचेके पदमें भारतेन्द्र बाबूने भी 'उन्मादिनी' का बढ़ा ही सुन्दर चित्र खींचा है, किन्तु इसे 'विरहोन्भाद' न कहकर 'प्रेमोन्माद' कहना ही ठीक होगा । सुनिये, साँवरेके सनेहमें सनी हुई एक सखीकी कैसी विचित्र दक्षा हो गयी है, एय पदते-पदते भाव सजीव होकर आँखोंके सामने नृत्य करने लगता है—

भूली-सी, अमी-सी, बोंकी, जकां-सी, बकी गांपी, इबी-सी रहति कछु नाही सुधि देहकी।

मोही-सी, ठुमाई, कछु मोदक सो सामे सदा,

निसरी-सी रहें नेकु सनर न गेहकी ॥ रिस मरी रहें, कवों फूळी न समाति अंग,

हँसि-हँसि कहै बात अधिक उमेहकी। पूँछे ते किसानी होय, उत्तर न आवै ताहि,

जानी इम जानी है निसानी या सनेहकी॥

मेह-अल्पन्त ही बियोगमें शंगोंके शिथिल हो जानेसे जो एक प्रकारकी मूर्ज-सी हो जाती है, उसे 'मोह' कहते हैं। यह मृत्युके समीपकी दशा है। इसका चित्र तो हमारे रसिक हरिचन्दजी ही वही खुदीसे खींच सकते हैं। छीजिये, मोहमें मग्न हुई एक विरहिनके साजात् इर्शन कीजिये—

याकी गति अंगनकी, मति परि गई मंद,

सूचि झाँझरी-सी है के देह ठागी पियरान । बाबरी-सी बुद्धि भई, हँसी काहू छीन ठाई,

सुखंक समाज, जित तित कांगे दूरि जान ॥ 'हरीचन्द' रावरे विरह जग दुखमगो,

मया कछु और होनहार कांगे दिसरान। नैन कुम्हिकान कांगे, बैनहु अथान कांगे,

आयो प्राननाथ ! अब प्रान टागे मुरझान ॥

सचमुच यदि प्रायानाथके पधारनेकी आशा न होती तो ये कुन्हिलाये हुए नैन भीर अथाये हुए वैन कथके पयरा गये होते । मुरझाये हुए प्राय, प्रायानाथकी भाशासे ही अटके हुए हैं। 'मोह' की दशाका इससे उत्तम उदाहरण भीर कहाँ सिलेगा।

मृत्यु-मृत्युकी अब इस व्यास्था क्या करें। मृत्यु हो गयी तो झगड़ा सिटा, दिन-रातके दुखसे बचे, किन्तु ये मचुररसके उपासक रागानुयायी मक्त कवि इतनेसे ही विरक्षियीका पियद नहीं छोड़ेंगे। मृत्युका वे अयं करते हैं 'मृत्युके समान अवस्था हो जाना।' इसका दृष्टान्त लीजिये। बँगजाके प्रसिद्ध पदकर्ता श्रीगोविन्द्दासजीकी अमर-वासीमें हो झजवासियोंकी दृशमी दृशाका दृर्शन कीजिये—

माघव ! तुदु यब निरदय भेक । मिछई अवधि दिन, गणि कत राज्ञब, अजबधु-जीवन-शेक ॥१॥ कोइ चरनितक, कोइ यमुनाजक, कोइ-कोइ कुठइ निकृष्ण ॥२॥ पत्तदिन विरद्वे, मरण-पस पेक्कु, तोहे तिरिवण पुनपुष्ण ॥६॥ तपत सरोवर, थोरि सलिल जनु आकुल सफरि परान ॥४॥ जीवन मरण, मरण वर जीवन 'गोबिन्ददास' दुख जान ॥५॥

वृती कह रही है-'प्यारे माधव ! भला, यह भी कोई अच्छी बात है, तुम इसने निर्दय बन गये ? दुनियाभरके झूटे, करूकी कह आये थे, अब करू-ही-करू कितने दिन हो गये । इसप्रकार झूठ-मूठ दिन गिनते-गिनते कवतक उन सबको बहुछाते रहोगे । अब तुम्हें बजकी द्यनीय दशा क्या सुनाऊँ, वहाँका दृश्य बद्दा करुगोत्पावक है । कोई गोपी तो पृथ्वीपर कोट-पोट हो रही है, कोई यमुनाओं में ही कृद रही है, कोई-कोई निशृत निकुओं में ही खम्बी-खम्बी साँसें ले रही हैं। इसप्रकार वे अत्यन्त ही कष्टके साथ दिन-रात्रिको बिता रही हैं। तुम्हारे विरहमें अब वे मृत्युके समीप ही पहुँच चुकी हैं। यदि वे सब मर गर्यी तो सैकड़ों क्रियोंके वधका पाप तुम्हारे ही सिर लगेगा । उनकी दशा ठीक उन महलियोंकी-मी है जो धोड़े जकवाले गढ़देंमें पड़ी हीं और सूर्य उस गड़ देके सब जलको सोख चुका हो, वे जिसप्रकार धोड़ी-सी कीचमें सूर्यकी तीच्छ किरणोंसे तक्पती रहती हैं, उसी प्रकार ये तुम्हारे विरहमें तक्प रही हैं। यह जीते हुए ही मरण है, यही नहीं, किन्तु इस जीवनसे तो मरण ही लाख दर्जे अच्छा । गोविन्ददास कहते हैं, उनके दुःखको ऐसा ही समझो !'

नियमानुसार तो यहाँ विरह्का अन्त हो जाना चाहिये था, किन्तु व प्णाय कवि मृत्युके बाद भी फिर उसे होशमें छाने हैं घोर पुनः मृत्युसे आगे भी बदने हैं। रागमार्गीय ग्रन्थोंमें हससे आगेके भावोंका वर्णन है।

श्रनुरागको श्रष्ट्रपक्षके चन्द्रमाके समान प्रवर्धनशील कहा गया है। (प्रिप्तक्षयावर्द्धमानम्) श्रनुराग हृद्यमें बदते-बदते जब सीमाके समीप तक पहुँच जाता है तो उसे ही 'माव' कहते हैं। वैष्णवगण हसी अवस्थाको 'प्रेमका श्रीगयोश' कहते हैं। जब भाव परम सीमातक पहुँचता है तो उसका नाम 'महाभाव' होता है। महाभावके भो 'स्व' महाभाव और 'श्रिष्ट्यं महाभाव दो भेद बताये गये हैं। 'अधिरूढ' महाभावके भो 'मोदन' और 'मावन' दो रूप कहे हैं। 'मादन' ही 'मोदन' के भावमें परिणत हो जाता है, तब फिर 'दिष्योन्माद' होता है। 'विष्योन्माद' होता है। 'विष्योन्माद' होता है। 'विष्योन्माद' हो 'प्रेम' या रतिकी पराकाहा या सबसे अस्तिम स्थिति है। इसके उद्युखां, चित्र, जस्पादि बहुत-से मेद

था। दिज्योग्मादावस्थामें कैसी दशा होती है इस बातका अनुमान श्रीमद्भागवतके निम्नोकित श्लोकसे कुछ्-कुछ खगाया जा सकता है—

> पवंत्रतः स्विप्रयनामकीत्यां जातानुरागो दुतिचत्त उचैः। इसत्यमो रोदिति रौति गाय-त्युन्मादवन्त्रत्यति कोकबाह्यः॥ (श्रीमद्भा० ११। २। ४०)

श्रीकृष्णके श्रवण-कीर्तनका ही जिसने वन ले रक्ता है, ऐसा अवशिच पुरुष संसारी लोगोंकी कुछ भी परवा न करता हुआ अपने प्यारे श्रीकृष्णके नामसंकीर्तनमें अनुरागवश कभी तो हँसता है, कभी रोना है, कभी चिह्नाता है, कभी गाता है और कभी धिरक-धिरकहर नृष्य करने लगता है।

इस श्लोकमें 'रीति' श्लार 'रोदिति' ये दो धानु साथ ही हैं। इसमें खूब जोरोंने ठाइ मारकर रोना ही अभि-स्पितन होता है। 'क' धानु शब्द करनेके अर्थमें व्यवहृत होती हैं। जोरोंसे रोनेके अनन्तर जो एक करणाजनक 'हा' शब्द आप-से-झाप ही निकल पहता है वही यहाँ 'रौति' क्रियाका धर्म होगा। इसमें उन्मादकी अवस्थाका वर्णन नहीं हैं। यह 'उन्मादकी-सी अवस्था' का वर्णन हैं। उन्मादाबस्था तो इसमें भी विचिन्न होती होगी। यह तो सांसारिक उन्मादकी बात हुई, दिव्योग्माद नो फिर उन्मादमें भी बदकर विचिन्न होगा। वह अनुभवगम्य विषय है, श्लीराधिकाजीको लोडकर और किसीके शरीरमें यह प्रकटरूपने देखा अथवा सुना नहीं गया।

भाषोंकी चार दशा बतायी गयी हैं।(१) भाषोदय,(२) भाष-सन्त्रि,(१) भाष-शावल्य और (४) भाष-शान्ति।

किसी कारणविशेषये जो हृत्यमें भाव उत्पन्न होता है, उसे भावोदय कहते हैं। जैसे सार्थकाल होते ही श्री-कृष्णके आनेका भाव हृत्यमें उद्तित हो गया। हृद्यमें तो भाव जब आकर मिल जाते हैं, तो उस अवस्याका माम भाव-सन्धि है, जैसे बीमार होकर पतिके घर छीटनेपर पत्नीके हृद्यमें हर्ष और विचादजन्य दोनों भावोंकी सन्धि हो जाती है। बहुत-से भाव जब एक साथ ही उद्य हो आयँ तब उसे माव-शावस्य कहते हैं। जैसे 'पुत्रोरपत्ति-के समाचारके साथ ही पत्नीकी भयंकर दशाका तथा पुत्र- को प्राप्त होनेवाली उसके पुत्रहीन मातामहकी सम्पत्ति तथा उसके प्रवन्ध करनेके भाव एक साथ ही हृदयमें उत्पन्त हो जायें।' इसी प्रकार इष्टवस्तुके प्राप्त हो जानेपर को एक प्रकारकी सन्तुष्टि हो जाती है, उसे 'भाव-शान्ति' कहते हैं। जैसे रासमें अन्तर्धान हुए श्रीकृष्ण सिल्योंको सहसा मिल गये, उस समय उनका अदर्शनरूप जो विरह्भाव था वह शान्त हो गया।

इसी प्रकार निर्वेद, विषाद, दैन्य, म्लानि, तम, मद, गर्व, इांका, त्रास, आवेग, उन्माद, घपस्मार, व्याधि, मोह, मृति, आलस्य, जाड्य, त्रीहा, अविष्ठिया, स्मृति, वितर्क, चिन्ता, मित, धृति, हर्ष, औत्मुक्य, अमर्ष, प्रस्पूया, चापच्य, निद्रा और बोध इन सबको व्यभिचारी भाव कहन हैं। इनका वैष्णव-शाक्षों में विशव्ह्रपमे वर्णन किया गया है।

इन सब बातोंका श्रमली नात्पर्य यही है कि हृद्यमें किसीकी छगन लग जाय, दिलमें कोई धँस जाय, किसीकी रूप-माधुरी आँखाँमें समा जाय, किसीके छिये उन्कट अनुराग हो जाय, तब सभी बेड़ा पार हो जाय। एक बार उस प्यारेमें लगन लगनी चाहिये, फिर भाव, महाभाव, अधिरुदभाव तथा सास्विक विकार और विरद्द-की दशाएँ तो आप-से-आप उदित होंगी। पानीकी इच्छा होनी चाहिये। ज्यों-ज्यों पानीके बिना गला सूखने लगेगा, रयों-त्यों तइफड़ाइट आप-मे-आप ही बढ़ने लगेगी । उस तइफदाइटको बुलानेके लिये प्रयत्न न करना होगा। किन्तु हृदय किसीको स्थान दे तब न, उसने तो काम-क्रोधादि चोरोंका स्थान दे रक्खा है, वहाँ फिर महाराज प्रेमदेव कैसे पधार सकते हैं ? सचमुच हमारा इदय तो बच्चका है। स्तम्भ, रोमाञ्च, अध्यु आदि आठ विकारोंर्मेसे एक भी तो हमारे शरीरमें न्वेच्छामे उदित नहीं होता । भगवान बेदम्यास तो कहते हैं---

> तदशमसारं हृदयं वंतदं यद् गृह्यमाणिईरिनामधेयैः। न विक्रियेताथ यदाविकारो नेत्रे जलं गात्ररहेषु हर्षः॥

श्चर्यात् 'उस पुरुषके हृत्यको वन्नकी तरह-फौलावकी तरह-समझना चाहिये, जिसके नेत्रीमें हरि-नाम-सारया-मात्रसे ही जल न भर आता हो, शारीरमें रोमाश्च न हो जाते हों और हृदयमें किसी प्रकारका विकार न होता हो।' सम्बमुख हमारा तो हृदय ऐसा ही है। कैसे करें, क्या करनेसे नेत्रोंमें जरू और हृदयमें विकृति उत्पन्न हो? महाप्रभु चैत-यदेव भी रोते-रोते यही कहा करते थे—

> नयनं गलदश्रुधारमा बदनं गद्गदरद्वण गिरा। पुरुकेनिचितं बपुः कदातव नामग्रहणं अविष्यति ॥

ष्मर्थात् हे नाथ! तुम्हारा नाम प्रहण् करते-करते कष हमारे दोनों नेश्रोंमेंसे जलकी धारा बहने छगेगी, कब हम 'गद्गद्—करुटसे 'कृष्ण-कृष्ण' कहते हुए पुलकित हो उठेंगे?' वे महाभाग तो अपनी साधको पूरी कर गये। १८ वर्ष नेश्रोंमेंसे इतनी जलधारा बहायी, कि कोई मनुष्य इतने रक्तका जल कभी बना ही नहीं सकता। गौर-भक्तों-का कहना है कि महाप्रभु गरुड-स्तम्भके समीप, जग-मोहनके इसी धोर जहाँ खड़े होकर दर्शन करते थे, वहाँ नीचे एक झोटा-सा कुण्ड था, महाप्रभु दर्शन करते-करते हतने रोते थे कि उस गड्डेमें अश्च-जल भर जाता था। एक-दो-दिन नहीं, साल-दो-साल नहीं, पूरे अठारह साल हसी प्रकार वे रोये। उन्मावावस्थामें भी उनका जगजाथ-जीके दर्शनींका जाना चन्द नहीं हुआ। यह काम उनका अन्ततक अश्चरण-भावने चलता रहा। वैष्णव-भक्तोंका कथन है कि महाप्रभुके रारीरमें प्रेमके ये सभी भाव प्रकट हुए। क्यों न हों, वे तो चैतन्यस्वरूप ही थे। प्रमन्तमें श्रीलिलितिकशोरीजीकी अभिलापामें अपनी अभिलापा मिलाते हुए हम इस वक्तःयको समाप्त करते हैं—जमुना पुरित्न कुंज गहवरकी कोकित है दुम कुक मचाऊँ। पद-पंकत विय काल मधुष है मधुर-मधुर गूज सुनाऊँ॥ कुकर है वन बीधिन डोलीं बचे सीथ रिस्तिनके साऊँ। 'कलितिकिसीरी' आस यही मम बज-रज निज छिन अनत न जाऊँ॥

---

#### पुकार

(लेखिका-श्रीमती यशोदोदवी, धर्मपत्नी मुं० कन्द्रेयालालजी एउने।केट)

[कहानी]

(1)

तुम करुणाके सागर तुम पालनकर्ता,
मैं अबोध अज्ञानी कपा करें। मती,
ओ इस् जय जगदीश हरें।
तुम पूरण परमारमा नुम अन्तरयामी,
पारबद्ध परमेश्वर तुम सबके स्वामी,

ओ३म् जय जगदीश हरे। जस जगदीश हरे, प्रमुजय जगदीश हरे।

अहरती सतम हो गयी, घण्टा, शंख, घिष्ठयाल रस दिये गये। सबने एकस्वरसे चिक्काकर कहा, बोली—परमपिता परमात्माकी जय। जगरपितकी जय। सबने सिर नवाये। पर एक प्रौड़ा उसी तरह सिर बुकाये बैठी रही। भारती करनेवाले प्रौड़ने कहा—'प्रिये! क्या आज अजन न गाओगी ?'

प्रीदाने सिर उठाया, उस समय उसकी श्राँखोंसे आँस् बहु रहे थे। बढ़े कष्टसे उसने कहा-'देव, क्या इतने दिनोंकी सेवाका यही फल मिल रहा है ?'

प्रीह-प्रिये ! शान्त होस्रो, धैर्य धारण करो, वह दीनोंके भाष, अशरणोंको शरण देनेवाले जो कुछ कर रहे हैं, श्रष्ट्या ही कर रहे हैं। आज तुम कैसी पगली हो गयी हो?

प्रोंदा-अगर उनको त्या ज्ञाती तो क्या हम गरीबोंकी आह न सुनते ? आह ! मेरे बच्चे भूखों मर रहे हैं, मेरी सुकुमार बिचयाँ दिल्ला रही हैं। टाकुरजीकी सेवा क्या यों ही निर्यंक जा रही हैं ?

प्रीह-न कहो प्रिये, ऐसा न कहो। आज तुम बर्बोकी विलख, बच्चियोंकी तहप देखकर अधीर हो रही हो। निश्चय रक्खो, वे सब मंगल कर रहे हैं। वे हमले।गॉ-की परीचा जे रहे हैं, इस परीचामें हमें उत्तीर्य होना चाहिये। अधीर न होओ, उठो, शान्त होओ। मुझे बहा दु:ख हो रहा है कि तुम्हारे विचार आज ऐसे क्यों हो गये?

प्राहा-देव, क्या करूँ, दुःख सहते-सहते मेरा कलेजा पक गया। सदा सुखमें पले हुए मेरे वर्ष आज जब रोटी माँगेंगे तो मैं क्या दूँगी ?

प्रीव-बस इसीलिये, इसीलिये भगवान्की द्यापर सन्देह कर रही थी। अरे, इसके लिये तो मान्-स्नेह काफी है, जहाँ तुम एक बार बच्चोंको प्यारसे हृदय क्या खोगी, सारी भूख काफूर हो जायगी। उठो, ठाकुरजीसे अपने आजके हस अपराधके किये क्षमा माँगो। आहुन्ता भूलसे भी कभी ऐसे विचार अपने चिक्तमें न लाना। ज़रा सोची तो सही। नौ महीनेतक पेटमें बच्चेका कीन पालन करता है ? उसीकी द्यासे तो आज हमलोग हाथ-पैरवाले बने हैं। उसीकी द्यासे आज चलने-फिरने और सुननेकी शक्ति बनी है। यह सब उसीकी कृपाका फल है, उसकी असीम द्याको कीन वर्णन कर सकता है ? उठो क्षमा माँगो। ' इतना कहकर वे चले गये।

प्रौदा जाकर ठाकुरजीके मिहासनके समीप खड़ी होकर न जाने कितनी देग्तक हाथ जोड़े खड़ी रही। उस समय वह ध्यानमें इतनी निमग्न हो गयी कि उसे दीन-दुनियाँकी खबर न रही। थोड़ी देर बाद एक बच्चेन आकर कहा-अम्मा, भूख लगी हैं कुछ खानेको दे।

प्रौदाको अब होश हुआ। उसने बच्चको हृद्यसे छगा-कर कहा-बेटा! ठाकुरजीको हाथ जोड़ो, वे ही सुग्हें खानेको हैंगे।

बचने दांनी नन्हें-नन्हें हाथ जोड़कर कहा--डाकुरजी महाराज ! श्राज हमें अच्छी-अच्छी चीजें खानेको दो ।

उस समय प्रौदाकी आँखोंसे आँसूकी धार बह रही थी!

( 7)

अम्मा ! आज खानेको क्या बनेगा ! सिरकी कलशी दतारती हुई सरोजनीने मातासे पृष्ठा । सरोजनी चौदह-पन्द्रह वर्षकी सुकुमार बालिका थी, वह बाह्यकाल समाप्त करके युवावस्थामें पदार्पण कर रही थी । सरोजनी जैसी सुन्दरी थी वैसी ही सुक्षीला भी थी । सिरकी कलशी नीचे रख हाथकी घोती श्ररगनीपर फैलाकर वह आँगनमें खड़ी हो गयी ।

माँ उस समय न जाने किस ध्यानमें मग्न थी, कुछ न बोछी । सरोजनीने अपनी छोटी बहिन सरलासे पूड़ा— 'सरला ! बाबूजी कहाँ हैं ?'

सरहा-सुक्ते नहीं साख्य दीदी ! आज जब तुम नहाने गबी, अम्मा बहुत रो रही थीं।

सरोजनी-तुमे मालूम है सरजा! शम्मा क्यों रो रही थीं? सरका-मुमे तो नहीं मालूम दीदी! सरोजनी माताके पाम जाकर बैठ गयी, उस ममय उसकी माँ हाथमें शायद कोई कुरता लेकर सी रही थी। सीनेमें वह ऐसी तन्मय हो रही थी कि उल्टा-पुल्टा कुरता सी रही थी परन्तु उसे इतना ज्ञान न था कि वह क्या कर रही है। सरोजनीने हाथसे कुरता ले लिया और बोली—माँ, देखो न, तुम उल्टा कुरता सी रही हो ? आज कैसे बेठी हो ?

अब साताको अपनी तन्सयताका ज्ञान हुआ, उसने कहा — हाँ बेटी, भूछ गयी, तुस कब नहाकर आयी।

सरोजनी-मैं तो बहुत देरमे आयी हूँ, में पूछ रही थी कि खानेको क्या बनाऊँ, श्वभी राज्, विरज् भूखे श्वाने होंगे।

माँ—देखो वेटी, शायद मटकी में कुछ आटा हो, उसी-को रोटियाँ सैंक लो।

सरोजनी—और पिताजी क्या खायेंगे माँ, ऐसी घूपमें कोई निकलनेका साहस नहीं करता, वे कहाँ गये ?

माँ—बेटी, वे नौकरीकी तलाशमें गये हैं, कहीं ख़बर थी।

सरे। जनी-माँ, तुम और पिताजी तो चिन्ताके मारे घुले जा रहे हो; उटो न, नहा-धो डालो, कैसा मुँह सूख गया है ?

माँ—श्रभी नहीं बेटी, कुरता पूरा हो जाय, भुज्नकी अन्माने इसे आज ही माँगा है। तुम जाकर रोटी बना छो।

सरोजनी एक दीर्घ निश्वास छोड़कर उठ खड़ी हुई। भगडारघरमें जाकर उसने सब मटिकयाँ हूँ इ डाली, पर किसीमें आटा नथा। वह सज़ हो गयी। किस मुँहमे जाकर कहे कि आटा नहीं है। भाई भूखे आते होंगे, पिता भूखे आते होंगे, सरोजनी क्या कहेगी। वह आह करके ज़मीनपर बैठ गयी और रोने लगी। इतनेमें एक साधने पुकारा—बद्धा भीख हो।

कोई न बोछा । फिर साधुने आवाज लगायी—'बचा, साधु भूखा है, एक रोटीका आटा दे जाओ ।'

अवकी सरोजनी झाहा पड़ी । इतनेमें राजू, बिरजूने दौड़े-दौड़े स्कूलसे आकर सरोजनीका पहा पकद लिया श्रीर बोले—'दीदी! बड़ी मूख लग रही है, चलो खानेको दो!'

सरोजनी बेचारी बड़े श्रसमञ्जसमें पड़ी, उधर साधु बार-बार हाँक दे रहा था। सरोजनी भाइमेंसे पड़ा खुड़ा- कर दरवाजेके पास जाकर बोली—बाबा ! इसींलोग भूखों मर रहे हैं तुम्हें कहाँसे दें ?'

सापु---न कही बेटी, ऐसा न कही। परमात्माकी दयासे तुम्हारे घरमें सब कुछ है।

सरेजनी—बाबा ! तुम तो जिह कर रहे हो, धगर घरमें कुछ होता तो मै तुमको भिक्षा न देती । हमारे दरवाजेसे भिक्षुक लौट जाय, इससे क्या मुक्ते कम दुःख हो रहा है, परमारमा हम दीनोंकी पुकारको नहीं सुनते । पुकारते-पुकारते थक गयी हैं।

सायु—न बेटी, उस जगत्पिताकी त्याका पार नहीं है, उसकी सत्ता और महिमाका पार बढ़े-बढ़े ज्ञानी नहीं पा सकते। तुम भूखी हो, हसी कारण तुम परमारमाको कठोर समझ रही हो। देखो जाकर तुम्हारे चरमें ज्ञाटा भरा है। इसना कहकर साधु एक छोरको चल दिया। सरोजनी ठगी-सी खड़ी रह गयी, पास ही माँ और भाई-बहिन खड़े थे। माँने कहा—बेटी, चलो घरमें चलें।

संगेजनी—(रोकर)—माँ बड़े दुःस्वकी वात है भिक्षक भूखा पला गया।

माँ—क्या करूँ बेटी। जो कुछ हो रहा है अच्छा हो रहा है, विपत्तिमें धैर्य धारण करना चाहिये, यह संसार परीक्षागृह है, यह सब परीचा हो रही है।

मरोजनीने अन्दर जाकर हूँ हा, पीछेकी ओर जिसे सरोजनी देखना भूल गयी थी. सचसुच एक सटकीमें आटा भरा था, उसने कहा — माँ ! देखो न साथु सच ही कह रहा था कि तुम्हारे घरमें ब्राटा है, मैंने हूँ दा ही नहीं।

माँ—बेटी, उस साथुहीकी कृपाका फल है, सर्व-शक्तिमान् परमात्माने भेजा है, हुःखमें इमलोग पागल होकर न जाने क्या-क्या कह बैठने हैं ?

बोलो एक बार सर्वशक्तिमान् परमारमाकी जय !

सब बच्चं चिल्लाकर कह उठे ठाकुरली महाराजकी जय। माँका मुख आनन्दमें खिल उठा। उसने बच्चोंको प्यारसे गले लगा लिया।

#### (3)

अयशंकरप्रसाद काशीके एक कपकेकी मिलके सैनेजर ये, काफी आमदनी थी, कस्पनीमें बढ़ा सान था, मासिक इनसे बढ़ा प्रसन्ध रहा करता था, उसे इनपर असीम विश्वास था । ये भी बड़ी सचाईसे काम करते थे, पर अन्य सारे कर्मचारी इनसे जलते ये, क्योंकि उन सबको इनके कारण उपरकी श्रामदनी नहीं होती थी, न तो ये खुद रुपया लुटते, न झौरोंको लुटने देते । इनकी साधुता और म्याय-प्रियता कर्मचारियोंको ससझ हो रही थी। वे सब मिरूकर पर्यक्त रुचने लगे।

घरमें पक्षी श्यामा और हो लड़के राजमोहन, बलमोहन मीर हो लड़कियाँ सरला, सरोजनी थीं। ये २५०) तनस्वाहके पाते। उसीमें श्यामा और बच्चे सभी खुश थे. सबसे बढ़कर उनके परिवारमें एक बात बई। इद थी, वह यह कि जयशंकरप्रसाद और श्ली-बच्चे सभी परमेश्वरके सच्चे भक्त थे। उनकी भक्ति उपरमें दिखावंकी न थीं। घरमें ठाकुरजीकी मूर्ति थीं। सुबह-शाम आरती-पूजा होती, बच्चे घण्टा-घड़ियाल बजाते, जयशंकर आरती करते और श्यामा भजन गाती। कैसा सुन्दर इश्य उम समय रहता? जयशंकरप्रसाद दिखानेको तो गृहम्थीमें थे, पर मन उनका सदा विरक्त रहता।

समय सदा एक-मा नहीं रहता। संसार कर्मक्षेत्र है, परीक्षाघर है, सबकी परीक्षा होती है। जयशंकर-प्रसादके भी परीक्षाका समय था गया। विपत्तियाँ कभी पूछकर नहीं आतीं। मिलके मालिकको छोगोंके छगाने-बुझानेसे इनके कार्योपर सन्देह हो गया। धीरे-धीरे वह सन्देह हुई होता गया । दुरमनोंको चाल सूर्मा । कम्पनीके दो हजार रुपये गायव हो गये. जयशंकरप्रसादके हाथमें मारा कार्य था । कार्यकर्ता ही पकड़ा जाता है । बेचारे सम हो गये। मृहत नौकरी करते गुभर गयी थी, कभी किसीने अंगुलीतक न उठायी थी, आज वे चौर हो गये। सालिकका सन्देह और भी पक्का हो गया। कम्पनीकी तरकमें गवनका मुकरमा चला दिया गया और वे काम-परसे मुक्तल कर दिये गये । घरमें पकी श्यामाने सुना तो सिर पीट छिया, जो बात कभी स्वममें भी न आयी थी, वही हो गयी, पतिपर मिथ्या दीपारोपण कर दिया गया। जयशंकरप्रसाद आकर एकदम खटियापर पह गये और अपने भगवानुको पुकारने छने।

यह विपत्ति तो थी ही, घरमें जो कुछ पूँजी थी, पक्षीके आभूषण थे, सब बेचवाचकर वे मुक्डमेमें खगाने छगे। जयशंकरममाव खुने हाथके आवसी थे, रिश्वतका पैसा लेना पाप सममते थे, नहीं तो बाज उन्होंने सोनेकी दीवार खड़ी कर ली होती । मुश्किलसे हजार-वेद-हजारके सामान निकले होंगे, बेचकर क्षांशोंके पास ही गाँवमें चले काये । काशीमें उनकी इतनी बदनामी हो गयी थी कि घरसे बाहर निकलना कठिन था । शहरके लोगोंमें इतनी सहानुमृति नहीं होती कि वे विपत्तिमें एक दूसरेके सहायक हों।

जयशंकरप्रसाद गाँवमें आकर भी बदनामीये न बच सके। सरोजनी काफी सयानी हो गयी थी। उसका ब्याह होना जरूरी था, यहाँ खानेको भी ठिकाना न या, स्याह कैसे हो ? उधर मुकदमा दायर । कुछ समझमें न साता था कि क्या करें । वर्षोंका सुन्ता सुँह देखकर श्यामाका जी मसीस उठता । जिन वचौंकी इतने छाइ-प्यारमे पाछा था, उन्हीं वचींको एक बार चवेना, सुन्ही रोटी साते देख-कर वह तहप उठती। लड़कियोंके ब्याहके कितने मंसूवे उसने बाँधे थे, वे सब उसके हृदयमें रह गये, आज लड़कियों को सयानी देखकर वह घवड़ा जाती कि कैसे वह इनके हाथ पीले कर सकेगी । गाँवको स्नियाँ तरह-तरहकी बानें कहतीं। कोई-कोई तो स्यामासे कह बैठनी, 'बहिन, तुम्हारे वाना कैसे हुज़म होता है, सयानी छड़कीको बैठा-कर क्या कमाई खाश्रोगी ? सचमुच शहरी लोगोंको छजा नहीं आती, घरमें जवान जबकियाँ बैठी रहें, उनके मनमें कुछ आती ही नहीं।' इयामा बेचारी क्या उत्तर देती, वह सिर मुकाकर ताने सुन किया करती थी।

दोनों छड़िकयाँ दिन-पर-दिन निखरी चछी आती थीं, रयामा बंचारी उनको देख-देखकर घुछी जाती थी, पतिसे कहती तो वे यही उत्तर देते 'परमारमाको याद करो, वही सब दु:खोंको काटेंगे। वही हम सबोंकी विपत्तियोंका अन्त करेंगे।' कभी-कभी पत्नी घवहा उठती पर जयशंकरप्रमादके हृदयमें विश्वास, साहस और थैयं था। वह सोचते थे कि प्रभु सब ठीक करेंगे।

(8)

सरोजनी रोज तालाबसे पानी लेने जाती, सकानसे तालाब दूर था, माँ चिन्ताके सारे सूखकर काँटा हो गयी थी, उसके बदनमें इतना ज़ोर न था कि कलसी सरकर ले काबे, सरका अभी छोटी थी, जयशंकरप्रसाद सुकद्मेके पीचे हैरान रहते। कभी यहाँ, कभी वहाँ, हचर-उचर दौड़-थूप कगाये रहते थे। जगह-जगह नौकरीकी तखाशमें मारे-सारे फिरते, पर बहीं भी ठिकाना नहीं कगता था। साथ ही सरोजनीके किये वर भी हूँ दते, पर वर मिलना आसान काम न था । जिसके छड़के होते हैं उसके मिजाज शानपर चढ़े होते हैं । जहाँ जाते, वही दो हजार, चार हजार सुनाते । जिसके घरमें दस रूपयेका भी ठिकाना नहीं, वह हजार रूपये कहाँसे छावे ? वेचारे चारों तरफसे हताश-से होते जाते ।

सरोजनी रोज सुबहको ताजाबसे पानी लाने जाती।

एक दिन वह तबके ही चली गयी। राहमें एक दुष्ट

युवकने उसमे खेबखानी की। सब ओर सखादा था, कुड़
कुड़ अँधेरा हो रहा था, लोग घरोंमें सो रहे थे, दुष्टने

पीछेमे आकर सरोजनीका धाँचल पकदकर खींचा।

सरोजनीने उसे डाँटा, पर वह कब माननेवाला था? निरुपाय

प्रवलाने मन-ही-मन भगवान्को पुकारा। उसके मनमें

निश्चय था कि 'जिसने द्रौपदीकी लाज रक्खी, जिसने

गजराजको आहके मुँहमे खुडाया, वह अवस्य मेरी रक्षा

करेगा।' उसने कहा, 'दुष्ट! भला चाहता है तो छोड़ दें

मेरे आँचलको, सतीको न सता। कहीं भगवान्का कोप

हो गया तो बे-मीत मारा जायगा।'

युवक-बुला न अपने भगवान्को ! स्रव तो मैं सुझे नहीं कोब सकता।

यह कहकर वह युवक सरोजनीको पकड़ना ही चाहता था कि सरोजनी चिक्ता पड़ी—'कहाँ हो मधुसूदन, कहाँ हो भगवन्! मेरी रहा करों, इस पापीके हार्योसे मेरे सतीरवको बचाओ।'

जरा-सी भी देर होती तो न मालूम सरोजनीपर क्या बीतती, पर न जाने कहाँ में एक दूसरा सुबक कृदकर आ पहुँचा, आते ही उसने पहले युवकका गला पकड़कर उसके पीठपर दो लातें मारी और बोला—पापी ! एक भवलाका सतीत्व मंग कर रहा था, बोल सुधर, तेरे माँ-बहिन नहीं हैं !

युवक धर-धर कॉंपने लगा, उसने हाथ जोड़कर कहा---आप हैं भय्याजी ! सुझसे क़सूर हुआ। साफ कीजिये।

दूसरा युवक-मुझसे माफी न माँग ! माँग इस अपनी बहिनसे, खबरदार जो दूने श्रव किसीपर औँखें उठायीं।'

न जाने कौन-सी प्रेरणा उस युवकके हृदयमें उठी । उसने हाथ जोदकर कहा—'वहिन! मुझ पापीको क्षमा करो ।' सरोजनी थर-थर काँप रही थी, उसकी समझमें कुछ नहीं झाता था। वह गद्गद हो गयी। भगवान्की प्रेरणासे आये हुए दूसरे पुबकके प्रति उसका हृदय भक्ति-अवासे भर गया । उसने म्रश्लुपूर्ण नेत्रोंसे मूक-भाषामें युवकका अभिनन्दन किया ।

सरोजनीको बचानेवाला गाँवके जमीदारका सुशील सुशिचित पुत्र सुरेन्द्रनाथ था।

फिर उस युवकने कहा—बहिन ! क्या सुसे क्षमा न मिलेगी !

सरोजनीने बड़े कप्टसे कहा—चमा र मुक्षपे न माँगो। उस जगन्-पितासे माँगो जिसने दया करके तुम्हें आज कुकर्मसे बचाया। उसीकी याद करो, जिसको तुम समझते थे कि वह कहीं नहीं है। आजसे तुम किसी भी खीको अपनी बहिन समक्ष सकोगे र

युवक-समझ सर्बूँगा बहिन, तुम्हारी त्यामे ! यह कहकर वह सरोजनीके पैरोंपर गिर पडा।

सुरेन्द्रनाथने कहा-'क्या आप मेरे साथ चल सकेंगी ! मैं आपको सुरक्षित घर पहुँचा हूँगा। इतने तड़के पानी लेने न जाया करें।'

सरोजनी चल खबी हुई, इननेमें सुरेन्द्रके पिताने, जो इक्का सुनकर आ रहेथे, पास आकर कहा—क्या है सुरेन्द्र ? यह क्यों इक्का मचा था ? तुम यहाँ कैसे ? और यह इस समय क्यों आया ? यह लड़की कौन है ?

सुरेन्द्रने सब वृत्तान्त कहा । अमीदार अपने पुत्रका साहस सुनकर वह प्रसन्न हुए ।

फिर सरोजनीये पूड़ा-तुम किसको लड़की हो बेटो ! सरोजनी एक चया चुप रही।बड़े कष्टये उसने लजाते हुए कहा — उधर जो मकान है, मेरे पिता जयशंकरप्रसाद हैं।

जमींदार-जयशंकरप्रसाद । तुम उन्होंकी कन्या हो, जैसे वह हैं, वैसे ही साक्षात लक्ष्मी तुम हो बेटी ! सुसे तुम अपने पिताके बराबर सममना, आजतक मैंने तुम्हें नहीं देखा था । आओ बेटी, तुम्हारी माँ घबराती होंगी !

सरोजनी एक बार उनके चरणोंमें सिर कुकाकर और मन-हो-मन अपने हृद्यदेवको प्रणाम करके चली गयी।

आज काशीकी श्रदालतमें काफी भीड़ हैं। एक ईश्वरके सब्दे भक्त और सेवकको श्रदालतसे सत्रा मिलनेवाली हैं। कितने कोग इस तमारोको देख रहे हैं, कितने कोग काना-फूसी कर रहे हैं कि 'देखो, कैसा पासदडी निक्का, उत्परसे कैसा सब्दा और ईश्वर-भक्त बना फिरता वा और भीतर इस तरहके खेल खेल रहा था। ' कुछ कोग कह रहे थे, 'आई, यह कलजुग हैं 'मुँडमें राम, वगलमें छूरी,' 'रामनाम जपना, पराया माल धपना।' वस धाजकल ऐसे ही भक्त हैं।' बेचारे जयशंकरप्रसाद एक तरफ कैदीकी तरह सिर फुकाये खड़े सब कुछ देख-सुन रहे थे। आज मुकदमेकी धालिरी पेशी है। धाज ही उनके भाग्यका फैंसला होनेवाला है, उनके खिलाफ गवाही हो रही हैं। परन्तु जयशंकर यही सोच रहे हैं कि 'परमारमा जो कुछ कर रहे हैं अच्छा ही कर रहे हैं। उनके कार्योंको कीन समझ सकता है !' मन-ही-मन वह अपने इष्टदेवका सारण कर रहे थे। मालूम होता है कि प्रभुने उनकी गुहार सुन ली। जजने कहा—हिसाबका खाता लाओ।

------

मिलके मालिकने फौरन खाता पेश किया। जजने गौरमे देखा, देखते ही उसे विश्वास हो गया कि और सब जगहकी लिखावटोंसे यह लिखावट विस्कुल मिश्र है, वह समझ गया कि यह जाल जयशंकरका नहीं है, मिलके मालिकने भी देखकर मन-ही-मन कहा कि 'दर-असल यह प्रदर तो किसी दूसरेके हैं।

जजने कहा — वेल, जयशंकर, तुम बरी कर दिये गये, वह बिल्कुल बनावटी जाल था ।

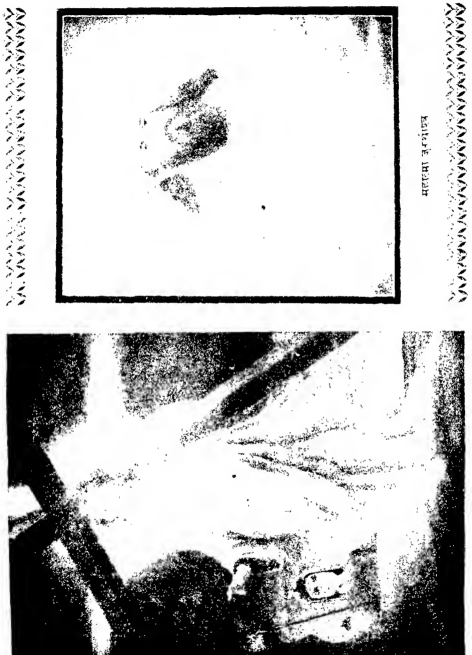
जजका कहना था कि जयशंकर संकटमोचन भगवान्की जयका नारा लगा जजको प्रकास कर अपने घरकी और दौहे। उनके मनमें था कि चलकर पहले ठाकुरजीकी स्तुति करें, जिन्होंने इस विपद्मे रक्षा की। मिलके मालिक पुकारते ही रह गये कि एक बात सुने जाओ, पर वहाँ कीन सुनताथा, पागलकी भाँति जयशंकरप्रसाद भागे जा रहे थे। उनके पैर ठिकाने न पहते थे, ठाकुरजीकी द्याके सिवा इन्हें इस समय और कह भी बाद न था।

अपनी मोपड़ीमें जयशंकरप्रसाद स्यामा, सरोजनी, सरला, राजू, विरजू सभीके साथ इरिभजनमें को हुए हैं। मगवान्की आरतीका समय हैं, बाज बारतीमें कुछ विशेष आनम्द हैं, सरोजनीने कुछ ज्यादा फूळ इक्हा करके भगवान्के किये मोटा हार गूँथा है। मगबान्का फूळोंसे म्हांगार किया गया है। जो कुछ साग-सक्तृ घरमें मौजूद था उसे बड़े प्रेमसे बनाया गया है। आरती करके सब गुसाई नुजसीदासजीका मजन गाने करो।

> हरि तिज भीर मिजये काहि ! नाहिने कोठ रामसो ममता प्रनत पर जाहि !



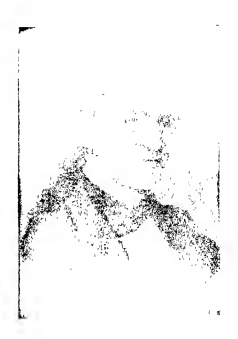
महारमा ज्याष्ट्र



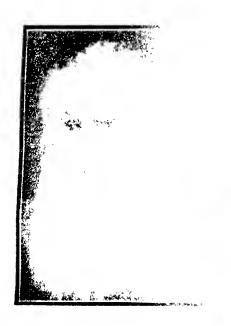
महात्मा ईसा

### कत्याण





म् ग्राम



दातस्यराय



\*\*\*\*\*\*

गानेमें ऐसे मझ थे कि किसीको अपने तन-बद्मकों
सुधिन थी। मारे प्रसन्नताकै सभी मल थे, इतनेमें
किसीने पुकारकर एक पत्र दिया, परन्तु उम्हें यह न सुझा
कि उस पत्रको सोस्कर परें। सब हरिभजनमें मझ रहे।
थोदी देर बाद एक आदमी दूसरा पत्र दे गया, उसे भी
लेकर रख दिया।

दो घष्टेतक हरिमजनका समाँ बँधा रहा । जब सब साबधान हुए, तब जयशंकरप्रसादने पहला पत्र खोला, पत्रको पढ़ते ही उनका चेहरा हुपँसे खिल उठा—श्यामाने पूक्षा 'क्या है, किसका पत्र है ?'

जयशंका — इयामा ! जरा भगवान्की महिमा तो देखो ! मिलके मालिकका पत्र भागा है, उन्होंने छिला है कि 'भाग मुझसे नाराज होकर चले गये, आहये, आपकी जगह खाली है, गलतीसे भागपर मूठा मुकदमा चला, इसका मुझे बना दुःख है, मैंने कचहरीमें भागको पुकारा या परम्तु भाग जल्दीमें भागे चले गये। यह दो हजार रूपयेका चेक इजानिका भेज रहा हूँ।' बोलो श्यामा ! किसकी द्यासे ? सबने एक स्वरंग पुकारा, ठाकुरजीकी कृपासे, उस जगत-पिताकी द्यासे। दूसरा पत्र कोका गया। वह सरोजनीको दुष्टके हाथने बचानेवाले सुरेन्द्रनाथके पिताका पत्र था। उसर्ने लिखा या—

#### प्रिय जयशंकरप्रसाद्वी !

मैंने आपकी पुत्रीकी बहुत प्रशंसा सुनी है, साम्रात् खहमी है और मेरी बहु होने खायक है, ग्राप हरितात यह खयाछ न कीजियेगा कि मैं घनवान हैं और आप गरीव हैं। हपया कोई चीज नहीं हैं। आपकी पुत्री साम्रात् छहमीकी तरह मेरे घरमें उजेजा करेगी। ग्राशा है कि आप हमे स्वीकार करेंगे।

> आपका परमहितैयी राजेन्द्रनाथ जमींदार

फिरसे सबने ठाकुरजीकी जयजयकार की। कहाँ तो ट्रैंद भी गरीब घर न मिछता था, कहाँ ठाकुरजीकी द्यासे इतना बढ़ा घर अनायास ही मिछ गया। सबने चिक्का-कर जय पुकारी। परस्तु सरोजनीने मन-ही-मन कहा— 'बाइ भगवन्! आपने मेरी पुकार खुब सुनी!'

## दार्शनिक विचारोंका केन्द्र ईश्वर



मारे प्राचीन दर्शनकार बेदिक सिद्धान्सको ही आगे रखकर अपने-अपने दर्शनीय मतके प्रतिपादनमें इतकार्य हुए हैं। अत्रप्य समन्त दार्शनिक विचार मुख्यतया वेदानुक्छ होते हुए कुछ थोड़े-मे परिगणित गीण विचारोंमें ही पार्थक्य रखते हैं। 'दश्यते सनेनेति दर्शनम्'

इस स्युरपत्तिसे विज्ञान (अर्थात् तस्वज्ञान) ही दर्शन शब्द-का अर्थ है। इस अर्थके प्रतिपादक ऋषि-मुनि-प्रयोत दर्शन-शास्त्र अनेक होते हुए भी प्रधानतया वेदान्त, मीमांसा, न्याय, वैशेषिक, सांस्य और योग, इसप्रकार षड्दर्शन ही माने जाते हैं। यद्यपि सर्वदर्शनसंग्रह नामक अपने बनाये हुए प्रन्थमें माधवाचार्यजीने और भी अनेक दर्शनोंका संग्रह किया है, तथापि उनमें बौद्ध और चार्याकादि दर्शनोंको छोड़-कर वेदोंको माननेवाळे समस्त्र आस्तिक दर्शनोंका उपयुक्त इन्हीं चड्दर्शनोंमें समावेश हो जाता है। इसी प्रकार झायिडस्य-मुनादि भक्ति-प्रतिपादक दर्शनोंका भी उत्तर- सीमांसामें समावेश समझना चाहिये। हन दर्शनोंके प्रतिपाध सिद्धान्तोंके प्रचारक और प्रन्यस्पमें रचियता श्रीवेदच्यास, जैमिनि, गौतम, कणाद, कपिल और हिरण्यामं अयवा पतअलि ये महिष माने जाते हैं। इन परावरश् महिष्योंने धर्म, श्रयं, काम, मोक्ष शब्दोंसे कहे जानेवाले पुरुषांमंको उपादेय बतलाते हुए मोक्षको परम पुरुषां सिद्धकर सर्वतोभावेन मोक्षको ही प्राप्तव्य माना है। और वह ईश्वरोपासनाजनित ईश्वरीय प्रसादमे ही साध्य है। इस मतको निर्विवादकपमे सब दर्शनाचार्य स्वीकार करते हैं। प्रत्येक दर्शनकी प्रकृति हैं श्वरीय सत्ता और ईश्वरीय वैभवका वर्णन करते हुए अपने प्रतिपाध विषयका मुख्याधार ईश्वर है, इसीमें पर्यवसित होती है। और उन सब दार्शनिक विचारोंका केन्द्रस्थान एक परमतस्व ईश्वर ही सिद्ध होता है। श्र

\* लेख बहुत बड़ा होनेके कारण स्थानाभावने पूरा नहीं दिया जा सका, अगले अंकोंमें अवकाशानुसार छापनेका विचार है। बिह्मन् लेखक महोदय कृपया क्षमा करें। —सम्पादक

## ईश्वरकी सत्ता, खरूप, स्थान, प्राप्तिके उपाय और फल

( केसन-प० भीवाबूरामजी शुक्क पर्धार्थवाचस्पति )



श्वरकी सत्तामें सन्नेह करनेवाले प्राचीन कालसे हैं। क्योंकि हिन्द्-शाकोंमें अहाँ-तहाँ जैन, बौद्ध, धार्वाक झादि नास्तिकोंके मतोंका स्वयहन मिलता है। ईश्वरके न माननेवालोंको नास्तिक कहते हैं, परन्तु पाणिनि मुनिने नास्तिकका नूसरा ही लच्चा किया है। उनके अष्टाध्यायी-सृत्रोंमें एक सुत्र है—'अस्ति

नास्ति दिष्टं मतिः' अर्थात् जो परलोक तथा कर्मफलको मानते हैं वे श्वास्तिक हैं और जो इन्हें नहीं मानते वे नास्तिक हैं। शास्त्रोंमें कई प्रकारके नाम्तिकोंका वर्यान भाता है उनमें पूर्ण नाम्तिक चार्चाक-मतवाले होते हैं। उनका सिद्धारत है कि 'देहमें भिन्न कोई श्वारमा कहीं नहीं मिलती अतः देह ही आरमा है।' यदि कोई कहे कि 'हमारा देह' यह प्रत्यय सबको होता है, बतः इससे सिद्ध है कि बारमा स्वामी और देह उसकी वस्तु है। परन्तु 'हमारी भारमा' पेसा प्रस्वय भी तो हमें होता है, अतः देह स्वामी और आरमा उसकी वस्तु हो गयी । इसिंबिये देह और आरमामें कोई अन्तर नहीं । देनों एक ही हैं । इसलिये जब मनुष्य भर जाता है तो पुनः उसका जन्म छेना सम्भव नहीं। जीसे दीपकके नुम जानेपर पुनः उसे जलाकर यह नहीं कहा जा सकता कि वही रोशनी छौट आयी है। अतः बात्माकी सत्ता शरीरके साथ ही समाप्त हो जाती है। उस आत्माके बिये स्वर्ग, नरक आदिकी करूपनाएँ बिएकुरु मुठी हैं और जब स्वर्गीद फल ही नहीं तो उसको प्रदान करनेवाका ईश्वर कहाँसे हो सकता है ।

बौद और जैन ऐसे नाम्तिक नहीं हैं क्योंकि ये कर्मके फकको पूर्णतया स्थीकार करते हैं। परम्तु कहते हैं कि 'जैसे माँग पीनेसे नशा हो जाती है उसी प्रकार कर्म सद वा असद जैसा हो बैसा ही उसका फल भी हो जाता है। फक्कका देनेवाका कोई ईश्वर नहीं, ईश्वरको मानना अममात्र है। इनके मतसे जीवकी दशा बहुत जैंबी मानी गयी है जिसको प्राप्त होनेसं मनुष्य सीर्यंक्षर बुद हो जाता है और उसकी जगत्में प्रतिष्ठा और पूजा होती है। यदि इनसे पूजो कि 'यदि ईश्वर नहीं है सो संसारका रखयिता

कीन है ?' तो वह उत्तर देंगे 'संसार कभी रचा ही नहीं गया ।' यदि पृक्षी, जगत्को कीन धारण कर रहा है है तो वह कहेंगे जगत्को कोई धारण नहीं करता, यह अनन्त भाकाशर्में गिरता चला जा रहा है। सृष्टि भावि विषयों में भी इनके उत्तर इसी प्रकारके प्राप्त होते हैं। भव संचेपमें इनके सिद्धान्तोंका खयडन किया जाता है। पुष्पदन्ताचार्य गन्धवराजने महिद्मालोग्रमें कहा है—

हे देवेश ! जिस-जिस वस्तुके अवयव ( खरह ) हो सकते हैं उनकी उरपत्ति भो अवहय होती है, यह नियम हैं और पृथ्वी झादिके टुकड़े हो सकते हैं। तब उत्पत्ति भी सिद्ध हैं ! आपको छोड़कर जगत्के नियमोंका अधिष्ठाता कीन हो सकता हैं ! यदि ईश्वर नहीं है तो चतुर्दश भुवनोंके उत्पादनमें कीन समयं हो सकता है ! केवल मृद पुरुष ही हे प्रमो ! आपकी सत्तामें शंका करते हैं।

ईश्वरकी सत्ताके सम्बन्धमें दो प्रमाण और हैं-

५-जन्मसे गूँगे और बहुरे पुरुष आकाशकी ओर अंगुली उठाकर भगवान्का संकेत करते हैं।

२-जगत्में ऐसी बहुत-सी घटनाएँ होती हैं जिन्हें ईश्वरकृत माने बिना काम नहीं खल सकता। उन मनुष्यकी बुद्धि कारण खोजनेमें हैरान हो जाती है।

अच्छा, हैश्वर है तो उसका खरूप कैसा है ? ऋषिमुनियोंने अपनी दिल्म दृष्टिसे प्रत्यच्च करके ईश्वरको सदचित्-आनन्द तथा विरुद्ध धर्मयुक्त जैसे, निराकार और
साकार, सर्व गुण्युक्त और निर्गुश, एवं सर्वाश्चर्यमय माना
है। भव यह प्रश्न हो सकता है कि ईश्वर जब इसप्रकारका
है तो उसका ज्ञान क्यों नहीं होता ? इसका उत्तर स्वयं
मगवान् अपने श्रीमुखसे दे रहे हैं—

नाहं प्रकाशः सर्वस्य योगमायासमावृतः । मुद्रोऽयं नामिजानाति लोको मामजमन्ययम् ॥

( गीता ७ । २५ )

अर्थात् 'भगवान्की योगमायासे विमृत्मति हुए पुरुष भगवान्का दर्शन नहीं कर पाते ।' अब प्रश्न होता है, हैयर कहीं रहता है ? इसका उत्तर यह है कि ऐसा कोई स्थान नहीं, जहाँ ईखर न हो, वह सर्वज्यापी है। गीता कहती है—

सर्वत पाणिपादं तत्सर्वतोऽश्विशिरोमुक्सम् । सर्वतःश्रुतिमह्लांकं सर्वमावृत्य तिहति ॥ स्मय यह प्रश्न होता है कि ईश्वरकी प्राप्ति कैसे हो सकती है ? उत्तर यह है कि सायाके कारण ही भगवान्की प्राप्ति नहीं होती, जो इस सायासे मुक्त होता है वही उनका दर्शन पा सकता है। सायासे बचनेके उपायको भी स्मयं भगवान्ने श्रीमुक्ससे कहा है—

मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेता तरित ते। अर्थाव जो मेरी शरण आते हैं वे ही इस मायाको पार करते हैं।

अब यह प्रश्न होता है कि ईश्वरके ज्ञानसे फल क्या मिलता है ? इसका उत्तर यह है कि मनुष्य ईश्वरपर विश्वास न होने के कारण ही अने को पाप करता है। जब मनुष्यके हृदयमें भगवानकी कोई मूर्ति बसी रहती है तो उससे कोई पाप नहीं होता, क्यों कि जब उसका मन किसी पाप-कर्मनें रत होना चाहता है तो चट वह हृदयस्य मूर्ति सामने आ जाती है और मनुष्य भयभीत हो पाप-कर्मसे बच रहता है। इसलिये यदि सब ही मनुष्य भगवान् के सब उपासक हो जायँ तो फिर किसी को को ईदु: ख कैसे दे सकता है और तब इस मृख्य-छोक्में सर्वत्र सुख-हानित फैल जा सकती है। इसबिये कहा है कि—

> यस्य समस्णमात्रेण जन्मसंसारबन्धनात्। विमुच्यतं नमस्तस्मै विष्णवे प्रमिवण्णवे॥ (वि० स०)

तथा—

गा— यमें। वैवस्वतां दंत्रो यस्तर्वेष द्वादि स्थित । तेन चंदविवादस्ते मा गंगां मा कुरून् गमः॥ (मनु०)

अधांत् जो नियासक न्यायकारी प्रभु तेरे हृद्यमें स्थित है, उससे यदि तुझै विवाद न हो तो गंगा और कुरुक्षेत्रको सत जा। सारांश यह है कि गंगादि सीयोंकी यात्रा पापके नाशके छिये होती है और पाप करनेकी हृष्णा होते ही हृद्यस्थ ईश्वरकी प्रेरणा उससे बचनेकी होती है परन्तु मनुष्य उसकी अवहेलना करके पाप करता है, यदि उसकी अवहेलना करके पाप करता है, यदि उसकी अवहेलना न करे, प्रभुके संकेतके अनुसार चले तो फिर उसे गंगादि तीयोंमें अम्य करनेकी आवश्यकता ही

न पड़े । अगवान् अधिकृष्णने भी कहा है— सर्वधर्मान्परित्यज्य मामेकं शरणं ब्रज । अहं त्वा सर्वपापम्यो माञ्चयिष्यामि मा शुष्तः ॥

> अनन्याधिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेषां नित्यामियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहम्॥

संसारमें जीवोंको सबसे बड़ा हु:स जन्म-मरखका बन्धन है, जबनक भावागमन बना हुआ है मनुष्यको जन्म, जरा, रोग, मृत्यु आदि नाना प्रकारके कहाँसे पीड़ित होता रहना होगा। हस बन्धनको तूर करनेका एकमात्र उपाय है भक्तिहारा भगवान्को पाना। 'नान्यः पन्या विद्यतेऽयनाय' भगते (हसके सिवा दूसरा कोई मार्ग नहीं है।' और भगवान्की प्राप्ति केवल मनुष्य-देहमे ही हो सकती है। इसीछिये भगवान् स्यासजी कहते हैं कि—

सृद्धा पुराणि विविधान्यजयात्मश्वस्य।
वृश्चानसरीमृषपशून सगदशमत्स्यानः
तैस्तेरनुष्टद्भयः पुरुषं विधाय
ब्रह्मावकोकधिषणं मुदमाप देवः॥
(श्रीमद्भा०)

अर्थात 'श्रपनी अनादि शक्तिये ब्रह्माजीने वृक्ष, कीट, पहा, पद्मी, मच्छर, मछली प्रश्नित जीवोंकी रचना की, परन्तु उनसे उनका चित्त प्रसम्ब न हुआ, तब उन्होंने ईश्वरका ज्ञान प्राप्त करनेयोग्य मानव-प्राणीको रचा और इससे उन्हें तृष्टि मिस्ती।' इससे यह सिद्ध होता है कि जिस मनुष्यने ईश्वरको न ज्ञाना, उसका जन्म म्यर्थ ही गया तथा ईश्वरके प्राप्त करनेकी जो शक्ति ब्रह्माजीने उसे दी थी उसका ढीक उपयोग न कर वह कृतप्र ही बना। जिसने ईश्वरको जान लिया उसका जन्म सफल दुधा और वह अनादि जन्म-मरणके बन्धनसे मुक्त हो कृतकृत्य हो गया।

यिबन्तनं यत्स्मरणं यदःचिनं यत्कीर्तनं यत्कथनं यदीक्षणमः । लोकम्य सद्यो विघुनीति कत्मवं तस्मै सुमद्रश्रवसे नमो नमः॥ (अं।मद्रा०)

अर्थात् 'जिन भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका चिन्तम, सारण, अर्चन, कीर्तन, दर्शन संसारके समस्त पार्पीको घो देता है उन्हें इमारा बारम्बार नमस्कार हो।'

# जीव और ईश्वर

(लेखक-डा॰ एच० हम्ल्यू • बी॰ मोरेनो एम॰ ए॰, पी-एच० डी॰)



सिक्वादके जितने भी सिद्धान्त हैं उन सबके विपक्षमें तथा आरमा एवं परमारमाके असित्वमें सबसे बड़ा एवं सबसे अधिक विश्वसनीय प्रमाण मनुष्यकी प्रतीति है, जो उसके अधिन एवं विकासकी सारी श्रभिड्यक्तियोंमें

दृष्टिगोचर होती है । सभ्यनाके बादियुगर्मे मनुष्यके अनुभवमें यह बात आयी कि इस दरयमान एवं व्यक्त जगतकी ओटमें कोई अदृश्य एवं अध्यक्त तस्व भी है. जिसकी अभिव्यक्ति अधिक वाम्तविक होती है। इसीका नाम आरमा अथवा जीव रक्ला गया। इस धारणाके श्रनसार उस समयके मन्त्य Animism ( जीववाद ) के सिद्धान्तको सानने लगे, तथा वृत्त, वन एवं सन्ध्य सबके धन्दर जीवकी कल्पना की जाने छगी। आहमा ही प्रत्येक बम्तुका जीवन माना जाने लगा । व्यष्टि-चेतनके पीछे समष्टि-चेत्रन अर्थात् ईश्वरकी स्थिति मानी गयी। ध्रफ्रीकाकी अर्धनन्न जंगली जातियाँ, आम्ट्रेलियाके श्रादिम निवासी, मलायाप्रायद्वीपके श्रमभ्य निवासी, स्युगिनीकी बर्बर जातियाँ, धर्मसम्य मलानेशिया और फीजीहीपके निवासी, मेक्सिको और पेरूके जंगली 'अजटेक' और अमेरिकाके 'रेड इविडयन' ये सभी प्रत्येक वस्तुके मूलमें जीवारमाका अस्तित्व मानते थे और विश्वका आरमा अर्थात ईश्वर भी उसीके अन्तर्गत माना जाता था।

प्राचीन कालके मिश्र-देश-वासियों में गहन दार्शनिक तस्वींके विवेचनकी शक्ति नहीं यी। उनका जीवारमा श्रयवा ईश्वरके अस्तित्वमें उतने ही श्रंशमें विश्वास था, जितने श्रंशमें उनका मनुष्यके भावी सुख-दुःखके साथ सम्बन्ध होता था। मिश्र-देश-वासियोंका हाल वतलानेवाली सबसे प्राचीन पुस्तक पिरामिड टेक्स्ट्स (Pyramid Texts) है जिसमें मृत्युके पश्चाद राजाओंकी क्या गति होती है इसका वर्णन है। उसमें जिखा है कि राजाओं एवं धर्मारमा पुरुगें-को मृत्युके अनन्तर स्वर्गसुखकी प्राप्ति होती है और दुष्कर्म करनेवालोंकी नरकमें दखेला जाता है और वहाँ उन्हें नारकीय आक्षाओंके हारा अनेक प्रकारकी वातवाएँ मिकती

हैं। पुण्य और पापका निर्णय करनेवाला ऋधिकारी ओसिरिस (Osiris) कहलाता था। मिश्र-देश-वासियोंकी धर्म-पुस्तकों में -- जो प्रेतात्माओं की पुस्तकें कहलाती हैं ---आरमा और परमात्माके अस्तित्वको स्वतःसिद्ध माना है और उनका जीव और ईश्वरमें विश्वास होनेका सबसे बड़ा प्रमाण यही है। सुकरात (Socrates), अफलानूँ ( Plato ) और अरम्तु (Aristotle) ये युनानके सबसे बढ़े दार्शनिक माने गये हैं। अफलात्ँद्वारा रचित श्रपोलाजी ( Apology ) नामक प्रन्थमें सुकरातके विरुद्ध चलाये मामलेमें न्यायाधीशने क्या विचार किया तथा उसे किस-प्रकार मृत्युका दण्ड मिला, इसका विशद वर्णन है। यह प्रन्थ हमें इस समय भी उपलब्ध है तथा संसारके साहित्यमें इसका बहुत ऊँचा स्थान है। सुकरातको इस विषयमें कोई शंका न थी कि जीवसंज्ञक कोई आध्यारिसक शक्ति अवस्य है। उसका यह विश्वास या कि मृत्यके पश्चान जीवारमा शरीरको छोड़कर परमारमामें मिल जाता है और उसके खरूपको कोई समम नहीं सकता।

अफलातुँके अध्यात्मविषयक विवेचनपर उसके Theory of Ideas (सकल्पसिद्धान्त) का गहरा प्रभाव पडा, जो दिल्कुल स्वाभाविक था। वह सिद्धान्त यह था कि मानसिक संबह्य एक वास्तविक सन्ता है और संसारका प्रश्वेक पदार्थ उस वास्तविक तत्त्वका ही मूर्त्तरूप है जिसका अस्तित्व संकल्प-जगत्में हैं। अफलानुँके आध्यारिसक विचारों-का उसके शिष्य अरस्तुपर भी बढ़ा प्रभाव पढ़ा और उसने एक जगह अमृतत्वकी सिद्धि ( Achieving Immortality ) का उल्लंख किया है। उसके Ethics ( नीति-शास्त्र) नामक प्रन्थ (१०-७) में यह लिखा है कि हमें उन लोगोंकी बात नहीं माननी चाहिये जो हमें मानवीय विचारोंकी सीमाके अन्दर रहनेको कहते हैं; किन्तु जहाँ-तक हो सके, हमें अमरखको प्राप्त करने तथा अपने सारे कार्योको मनुष्यत्वके उत्तम आवर्शके साँचेम दाखनेकी भरसक चेष्टा करनी चाहिये। प्राटिनस ( Plotinus ) नामक दार्शनिकने'अभिनव भाववाद'(Neo-platonism) नामक नये सिद्धान्तका प्रचार किया, जिसमें सनुष्पकी आध्यारिमक बुत्तियोंके सम्बन्धमें जोर दिया गया है तथा

यह बतकामा गया है कि उनके द्वारा मनुष्यईश्वरके साथ एकता एवं साहचर्यका रहस्यमय सम्बन्ध स्थापित कर सकता हैं।

प्राचीन रोमन-जातिके क्षोगोंके आत्मा एवं परमारमाके सम्बन्धमें क्या विचार थे. यह निश्चितरूपसे बतलाना कठिन है। रोम-देशमें जबतक प्रजातम्ब-राज्य स्थापित नहीं हमा तबतक उन छोगोंमें दार्शनिक विचारका प्रचार नहीं हुआ था । प्रजातन्त्रके यगमें उनपर युनानके दार्शनिक विचारों-का प्रभाव पढ़ा और तबसे वे भी स्वतन्त्रऋपसे द्याध्यात्म-विषयपर विचार करने छगे । इसमें कोई सन्देह नहीं कि 'Anima' एवं 'Deus' इन शब्दोंका रोमन छोगोंने ही पहले-पहल प्रयोग किया था, किन्तु 'Anima' शब्द-का उन्होंने केवल प्राणवायुके अर्थमें और 'Deus' शब्दका अपने अनेक देवताओं में से एक देवताके साकाररूपके अर्थमें प्रयोग किया था। रोमनसाहित्यमें एक्टियस (Ennius) नामक िट्टानुके कालसे पूर्व (जिसकी रचनाएँ ईम्बी सन्से १६६ वर्ष पूर्वकी मानी जाती हैं) जीवारमा एवं परमात्मा-की स्मतन्त्र सत्ताका उल्लेख नहीं पाया जाता। एक्रियस (Ennius) के पश्चाहती दार्शनिकी एवं राजनीतिज्ञों में से भी कुछने इनकी सत्ताको म्पष्टरूपमे म्बीकार नहीं किया है । उदाहरणतः सिमरो (Cicero) एवं जुलियस सीजर (Julius caesar) दोनों ही संशयबादी थे; तथा स्यूकेटियस (Lucretius) के विचार स्थिर नहीं थे; उसके सिद्धान्त इपिक्यूरस (Epicurus) की भौति बदवादको छिये हुए थे।

हिन्दू-शाओंमें अति प्राचीनकारुसे जीवारमाको शरीरसे भिन्न माना गया है और मृत्युके बाद भी उसकी स्थिति मानी गयी है। उनके मतमें ईश्वर ही एकमात्र पूर्ण पुरुष है जिसके अन्दर लीन होकर समस्त चराचर प्राणी शासत मुख एवं पूर्णताका अनुभव करते हैं। कर्मीका फल अवश्य मिछता है, इसको सिद्ध करनेके छिये ही पुनर्जन्मके सिद्धान्त-का आविष्कार हुआ । जगत्में पुरुयात्मा कष्ट पाने हैं और दुष्ट लोग फूलते-फलते हैं इस समातन समस्याको इल करनेके लिये हिन्दुक्षीने काफी प्रयक्त किया। जीवन अनादि एवं अनन्त है तथा सांसारिक सुल एवं दु:स, सम्पत्ति एवं विपत्ति हमें अपने प्राक्तन जन्मों में किये हए कमौंके फल-रूपमें ही प्राप्त होती हैं। पुरुषोंका सख्य वह जानेसे जीव आध्यारिमक उसतिके उसतम शिखरपर पहँचकर उस पूर्णब्रह्म परमारमामें मिल जाता है सचवा कमशः श्रधी गतिको ब्राप्त होकर धपनी इच्छा एवं प्रयक्तसे फिर उपरकी चोर उठता है। मनुष्यकी आहमा एक अध्यक्त चैतन्यशक्ति है

और उसके कर्मोंमें उस चैतन्यशक्तिकी उसकी आन्तरिक ज्योतिक सामने अभिव्यक्ति होती है। बौद्ध-प्र-थोंमें जीवारमा एवं शरीरके बीचमें ही अन्तर बताया गया है कि बीवासाकी न तो परिभाषा हो सकती है और न उसका बाच्यार्थ ही निश्चित किया जा सकता है। उपनिषदोंमें आगमाके विषयमें, जिसे ब्रह्मके नामसे भी निर्दिष्ट किया गया है, यह कहा है कि वह एक सर्वव्यापक तत्त्व हैं जो सारे मनुष्यों एवं सारी वम्नुओं स्थित है। उनके मतमें जीवारमा उस समष्टि-चेतनरूप ब्रह्मका ही श्रंश है और मृत्युके समयमें देहके नष्ट हो जानेपर भी आत्माके अविनाशी बने रहनेमें कोई बाधा नहीं आती। जीवारमाकी समष्टि-चेतनरूप परमात्माके साथ एकताको पहचान लेना ही उसके यथार्थ महस्व एवं गुणको समझना है।

बेबी छोनिया-निवासियों के मतमें जीवनका अर्थ श्रारमाके साथ सम्पर्क होना नहीं किन्तु स्वतन्त्ररूपसे स्थित रहनेकी शक्तिका नाम ही जीवन है। उनका सिद्धान्त यह था कि मनुष्य मरनेके वाद रसातलकी किसी खोहमें यातनामय जीवन व्यतीत करता है और उस समय उसका शरीर प्रायः सड़ी हुई अवस्थामें रहता है। उनका शरीरसे भिन्न शरीरकी स्वतन्त्र सत्तामें विहवास नहीं था, अत्व व छोत मेतात्माके शरीरको तृप्त करनेके छिये उसकी क्रमके उपरकी जमीनको पानीसे सींखंत थे।

यहुनी छोग भारमा भौर परमात्माके स्वरूप-ज्ञानके बहुत निकट पहुँच गये थे। उनके जिनिसिस (Genesis) नामक प्रन्थ भाग (२-७) में यह लिखा है कि 'Jahweh ने मन्द्यके नासारन्थ्रमें प्राया-वाय फ्राँक ही और वह जीती-जागती आत्मा बन गयी।' 'I Kings' नामक प्रन्य भाग ( १७-२२ ) में Elijals के एक बच्चेको पुनर्जीवित कर देनेके प्रसंगर्मे यह उल्लेख मिलता है कि 'उस बच्चेकी आरमा उसके शरीरमें फिर आ गयी।' उनकी बाइबिलमें मृत्युके बाद आत्मा कहाँ रहती है इस सम्बन्धमें कुछ वाक्य मिलते हैं। इसाइहा (Isaiah) नामक प्रन्थमाग (१४। १-११) के देखनेसे यह पता चलता है कि सृत्यके बाद जीव शियल (Sheol) सामक हाया-जगत् (Shadow-world) में यातनाएँ भोगता है। इजिकिल (Ezekiel) नामक ब्रन्थमें प्रेतात्माओं के निवास-स्थान शियल (Sheol) को रसातल-का एक भाग बतलाया गया है जहाँ सारी जातियोंकी वेतासाएँ एकत्र हो जाती है और अहाँके निवासिथोंको Nephaim अर्थात् 'तुर्वशापक प्राणी' कहा गया है। उस समयके प्रत्योंमें भी भारमाके अमरस्वका कहीं-कहीं उद्यक्त सिलता है। उदाहरणके किये देनियल (Daniel) नामक प्रत्य भाग (१२-११) में यह किया है कि 'जो लोग खर्य समझवार हैं थे नचत्रोंकी माँति भ्रापनी ज्योतिका प्रसार करेंगे किन्तु जो पवित्र भारमाएँ दूसरोंको भी सन्मार्गगामी बनाती हैं वे भनन्त कालतक ध्रुवमारेकी माँति चमकती रहेंगी।

जीवारमाके। परमारमासे अमरत्व प्राप्त हुआ है, इस सम्बन्धमें आगे चलकर Pharisee और Sadducee इन दो जातियोंमें सतभेद हो गया और Pharisee स्रोग यह मानने छने कि एक निश्चित अवधिके अनम्तर मेतारमाएँ जागृत होकर फिरसे अपने-अपने कहाँ में से निकल आर्येगी,प्रेतात्माओंके जागृत होनेके सम्बन्धमें ईसाइबॉका जो मत है उसका मूल Sadducees का सिद्धान्त ही है। Old Testament के कतिएय स्थलों में भी जीवारमाके अमरत्व-का उद्घेख मिलता है। उदाहरणतः उसके 'Proverbs' नामक भाग ( २२ २७ ) में यह खिला है कि 'मनुष्य-की आरमा प्रभुकी ज्योति है।' Ecclesiastes नामक भाग (१२।७) में भी छिखा है कि 'आत्मा छीटकर परमारमा-के पास चली जायगी, जहाँ में वह आयी है।' Psalms नामक भाग (1६। १०, ११) में यह लिखा है कि 'तू रेरे जीवनका पथ-प्रदर्शक बन जा ! तेरे साक्षिष्यमें ही मुझे पूर्ण भानन्दका अञ्चयव होता है।'

हंसाह्योंका सिद्धान्त Old Testament के सिद्धान्तों में यहुत कुछ मिलता-जुछता है; क्योंकि New Testament में Old Testament की मनोकृत्तिका ही अनुसरण किया गया है। ईसामसीहकी आरमाकी पुनर्जागृतिके सिद्धान्तको प्राचीनकालके ईसाइयोंने अचरशः मान द्विया, जिसके फलम्बस्प दो और बार्ते सिद्धान्तरूपये मानी ज्यांने लगीं—एक तो चारमाकी अमरता और दूसरी आप्यास्मिक पिताके स्पर्मे ईसरका साझात्क्ष्यसे जीवकी सहायता करना। प्रेतारमाओंकी पुनर्जागृतिके सिद्धान्तको केवल ईसाइयोंने ही नहीं माना है। Pharisees में भी इसका प्रचार या और उनसे भी पहले ईरानदेशके Mithra सम्प्रदायलालोंको तथा Babylonia देशके प्रकार समझ प्रवादतको, यूनानके Dionysius नामक दार्शिकको यह सत्त मान्य चा। आरत्ववंके बीड्रस्य इस

सिद्धान्तको मानते ही थे। Jerome नामक वार्षानिकके समयमें यह सिद्धान्त प्रचल्ति था कि ईश्वरके द्वारा ही जीकेंकी एष्टि होती है। उन कोगोंका कथन यह था कि 'ईश्वरके यहाँसे प्रतिदिन जीवारमाएँ आती हैं केवल शरीरोंकी रचना माता-पिताके रच-वोर्थसे होती है।' Scholasticism मतके प्रधान अनुवायी Aquinas ( ईस्ती सन् १२२४-१२७५ ) ने जीवके विषयमें यह कहा है कि हस नामरूपारमक जगन्में स्टिकतो ईश्वर एवं उसकी मौतिक स्टिक बीचका तस्त्व जीव ही है।

मुसलमानोंके कुरानपर भी Old Testament का बहुत अधिक प्रभाव पड़ा। उसमें छिखा है कि जब प्रयास्मा पुरुषोंका देहान्त होता है तब अलाहमियाँ उनकी आस्माओंको अपने निकट बुला लेते हैं और फ्रयामतके दिनतक उन्हें अपने पास ही रखते हैं और फिर उन्हें वापिस अपना-अपना घोला वक्श देते हैं। मुसलमानों-का माम ख़याज यह है कि कह हन्सानके जिससे मुँहके जरिये बाहर निकलती है, मगर कुछ लोगोंका ख़याल यह है कि वह खोपहोंके पिछले हिस्सेकी तरफसे निकलकर जिससे खुदा होती है।

विकास-सिद्धान्तके अनुसार जीवकी सबसे बड़ी उन्नति मनुष्य-देहमें होती है। 'मनुष्य मरकर फिर जन्म लेता है या नहीं' यह प्रभ बहुत प्राचीन कालमें Job के समयमें भी पूछा गया या। श्रद्धालु पुरुष यह मानते हैं कि मरनेके बाद भी मनुष्यका सूक्ष्म (मामसिक) शरीर परमिता परमात्माकी गोदमें निरन्तर निवास करता है। यह विश्वास केवल अन्य-श्रद्धालुश्लोंका ही नहीं, कविकी करूपना भी यही है। किव क्या कहता है, सुनिये—

तृ हमें सिहीमें न सिलाना, तृते ही सनुष्यको सिरजा है। वह वेचारा इसका प्रयोजन क्या जाने ? वह केवल इतनी बात समझता है कि तृते उसे सरनेके किये नहीं बनाया। उसका बनानेवाला तृ है और वह तृ स्थायकारी है: बस, इसीमें उसको सन्तोय है।

मानव-हृद्यकी यह भाराा-खता धनन्त काखतक पहाचित एवं पुष्पित होती रहेगी कि उसकी भारमा परम-पिता परमारमाकी गोव्मेंसे आबी है और इसकिये वह समर है। मानव-जीवनकी सार्थकता केवल भपने जीवन-को सुधारनेमें ही नहीं है, उसका उद्देश्य तभी सिद्ध होता है जब वह दूसरोंके जीवनको इसप्रकार उसव बना देता है कि वे पूर्णताके शिकारपर पहुँचकर ह्यारके सहश बन जाते हैं।

## ईश्वर एक है

( लेखिका--- श्रीमती भार । एस । मुख्याकस्मी मन्मल बी । ए०, एक । टी । )



क महान् तरवव्योंका कथन है कि संसारमें जितने मनुष्य हैं उतने ही देवता और उतने ही धर्म हैं। यदि हम अति प्राचीन कालसे मनुष्यकी उत्ति और उसके विकासका भ्रष्ययन करें और मिश्व-मिक युगोंमें मनुष्यकी कर्वश्या कैसी थी, इसका चित्र कल्पना-

के पटपर यदि खींच सकें तो इमें ज्ञात होगा कि मनुष्यकी शारीरिक, मानसिक, नैतिक एवं आध्यारिमक अवस्थाओं में किसप्रकार धीरे-धीरे एवं क्रमशः जागृति. विकास एवं उन्नति हुई है। प्रारम्भिक अवस्थामें मनुष्यका न्थक शरीर अधिक बलिए होता है और आन्तरिक शक्तियाँ प्राय: सभी सुप्त रहती हैं। इसके अनम्सर मनकी वारी आती है। मनुष्य एक चिन्तनशील प्राची है। उसके विचार तथा उसकी बुद्धि ही उसकी रचा करती है, क्योंकि उसकी शारीरिक शक्ति घोड़े, हाथी हरवादि अधिक बलवान जन्तओंकी शक्तिके सामने नगरय ठहरती है। ज्यों-ज्यों उसकी मानसिक शक्ति विकसित एवं उसत होती है. त्यों-डी-त्यों वह अपने चारों ओर देखने तथा अपने समीय-वर्ती पदार्थीकी आँच-परस करने एवं उन्हें अपने अनुसब-की कसीटीपर कसकर उनपर विजय प्राप्त करनेका निश्चय करता है। यहाँतक कि वह भयंकर-मे-भयंकर जंगली पशुक्रोंको भी, जिनमें उसकी अपेचा कहीं अधिक शारीरिक बस्र होता है, अपने वशमें कर लेता है। इससे यह सिद्ध होता है कि शारीरिक बलकी अपेक्षा बुद्धि-बल कहीं बदा है और वह मनुष्य, जो बिशिष्ट ज्ञान एवं वृक्तिसे सम्बद्ध है. उस मनुष्यकी अपेका कहीं श्रेष्ठ है जिसका शरीर तो बिकड है परन्तु जिसकी मानसिक-शक्ति दुर्बेख है। इसके पश्चाद मनुष्यकी नैतिक शक्तिका नम्बर आता है। कोई मनुष्य बहुत बुद्धिमान् है और भिन्न-भिन्न विषयों में उसका ज्ञान बहुत बढ़ा-चढ़ा है, परन्तु यदि उसमें चरित्र-बहकी कसी है तो समाजर्में उसका उतना धादर एवं सम्मान नहीं होता, जितना एक परित्रसम्पच कम बुद्धिमान् पुरुष्का होता है, अन्तर्में मञ्जूष्यका आध्यारिमक विकास होता है। आध्यारिमक पुरुष वह हैं जिसके अन्दर वैश्वीसम्पत्तिका यथेष्ट विकास हो, जिसने भगवत्-प्रेम, योगाभ्यास एवं तपके द्वारा अपनी अधम वृत्तिर्योको, अपने आसुरी भावोंको दवा किया हो और जिसने आध्यारिमक भावोंको ख्व जागृत कर किया हो।

हम भली माँति जानते हैं कि हन चार प्रकारके पुरुषोंमें, जिनकी शारीरिक, मानसिक, नैतिक तथा धाध्यात्मक शक्तियाँ कमशः उन्नत हैं, परम्पर कितना अन्तर है। शारीरिक बलसम्पन पुरुषमें, जिसकी दूसरी शक्तियाँ उद्भत नहीं हुई हैं, तथा आध्यात्मिक प्रक्षमें उतना ही अन्तर है जितना एक सर्वश्रेष्ठ जीव तथा अध्य-से-अध्य कोटिके मनुष्यमें है । मनुष्यज्ञातिके क्रीमक विकासके अध्ययनमे ज्ञात होता है कि किसप्रकार सनुष्य कम्याः शारीरिक उचातिये मानसिक उज्जितिकी और, मानसिकसे नैतिक उन्नतिकी श्रीर तथा नैतिकसे भाष्यात्मिक उन्नतिकी श्रोर अग्रसर होता है। अतः हन विभिन्न श्रेणियोंके मनुष्योंकी ईश्वरके विषयमें भी विभिन्न धारणा होनी ही चाहिये। जिस मनुष्यकी आध्यात्मिक शक्ति बहुत बढ़ी हुई है उसकी ईसर-विषयक भावना भी उस मनुष्यकी अपेक्षा कहीं अधिक ऊँची और उदात्त होगी, जिसकी मनोकृति बहुत निम्नगामिनी है। यही नहीं, जिन के गोंका आध्यासिक विकास समान कोटिका है उन कोगोंने भी ईसरके सम्बन्धमें विभिन्न धारणाएँ होती हैं। इसिछिये यह उक्ति यथार्थ ही है कि संसारमें जितने मनुष्य हैं उतने ही धर्म और उतने ही ईश्वर हैं। हाँ, यदि कोई अनुचित बात है तो यह है कि कभी-कभी वे लोग भी, जिनका आध्यारिमक विकास बहुत बदा-चढ़ा है, अपने अपने ईश्वरके विषयमें झगड़ने जगते हैं और इस बातको भूल जाते हैं कि ईश्वर एक है, उसके सम्बन्धमें उनकी धारगाएँ ही विभिन्न हैं। 'एकं सहित्रा बहुबा वर्न्ति,' 'एकमेवाद्वितीयम्' ये भृतियाँ इसी बातको बत्तकाती हैं कि ईश्वर एक है, उसे लोग अनेक नामोंसे प्रकारते हैं तथा अनेक प्रकारसे उसका वर्णन करते हैं। गुद्धाबके फूलमें एक ही प्रकारकी सुगन्ध आवेगी, चाहे इस दसे किसी भी नामसे प्रकारें। स्नेह्मयी जननी अपने

काकको अनेक बारसस्यपूर्ण नामोंसे पुकारती है, किन्तु वन नामोंसे बावकमें अनेकता नहीं हा जाती, इस सम्बन्धमें एक बड़ा सुन्दर दशन्त है। चार यात्री, जिनकी बोली अछग अलग बी, दैव-संयोगसे एक ही स्थानपर पहुँच गये, थके-माँदे तथा भूख-प्याससे म्याकुछ होनेके कारण वे एक कृक्षकी छु।यामें बैठ गये और अपनी भूस-प्यास मिटानेका उपाय सोचने छगे। चारौँ ही अपनी-अपनी भाषामें एक ही फरका नाम लेकर लबने लगे। उन्हें इस बातका ज्ञान नहीं था कि इसकोग एक ही फकको चाइते हैं। इतनेमें फरू वेचवानेका उधरसे था निकला। दैव-संयोगसे उसके पास वे ही फरू थे जिनके लिये चारों यात्रिथों में भगदा हो रहा था। ज्यों ही उनकी दृष्टि उन फर्डोपर पड़ी, सब-के-सब आनम्दके सारे बञ्चक पड़े और कहने छगे कि हम इसी फछकी चाहते थे। सबका झगदा मिट गया। यह तो हुआ दृष्टान्त । इसका वार्षान्त यह है कि जिसप्रकार एक ही फरुके भिन्न-भिन्न भाषाओं में भिन्न-भिन्न नाम हैं, इसी प्रकार ईचर एक है, उसके नाम, गुण एवं स्वरूप कई बताये गये हैं। तामिल-भाषाके एक महाकविने ईश्वरको समुद्रकी उपमा दी है। जिसप्रकार संसारकी समस्त नदियाँ समुद्रमें आकर अपने नाम, रूपको पूर्णतया विलीन कर देती हैं उसी प्रकार सारे धर्म ईश्वरके निकट पहुँचकर अपने भेद-भावको सर्वथा भूछ जातं हैं । विशिष्ट शानसम्पद्ध मनुष्योंको चाहिये कि वे इस बातको मछी माँति हृद्यंगम करके एक दूसरेके विचारोंके प्रति आदर एवं सिंहच्याताका भाव रक्खें और मामूकी मतभेदके कारया

छड़ाई-झगड़ा न करें। हम सर्व भगवरप्रासिके मार्गपर धीरे-धीरे अग्रसर हो रहे हैं और क्रमशः उन्नतिकी सीढ़ीपर चढ़ रहे हैं। जबतक इमछोग निम्न अवस्थाके साधक हैं तभीतक यह समझते हैं कि इमछोगोंके ईश्वर अकग-अछग हैं। कुछ ही ग्रागे बढ़नेपर सारी अनेकताएँ मिट जाती हैं और यह अनुमब होने छगता है कि वास्तवमें ईश्वर एक है।

श्रीकृष्या भगवान्ने गीतामें कहा है— यो या या यां तनुं मक्तः श्रद्धयार्वितृमिच्छति । तस्य तस्याचलां श्रद्धां तामेव विद्धाम्यहम्॥

(७12१)

जो-जो सकामी भक्त जिस-जिस देवताके स्वरूपको श्रदासे पूजना चाहता है, उस-उस भक्तको मैं उस ही देवताके प्रति श्रद्धाको स्थिर करता हूँ।

> यं य वापि समरन्भाव त्यज्ञत्यन्ते कळेवरम् । तं तमेवैति कीन्तेय सदा तद्भावमावितः॥

(गीता ८१६)

हे कुन्सीपुत्र अर्जुन!यह मनुष्य घन्तकाख्नमें जिस-जिस भावको सारण करता हुन्ना शरीरको स्यागता है, उस-उसको ही वह प्राप्त होता है, परन्तु सदा उस ही भावको चिन्तन करता हुआ, क्योंकि सदा जिस भावका चिन्तन करता है, अन्तकाख्में भी प्रायः उसीका सारण होता है।

बस, इस खाई जिस रूप या चाई जिस नामसे ईश्वरकी उपासना करें, यह सबको स्वीकार कर लेता है, क्योंकि वह एक हैं।

## ईश्वर-प्राप्तिके उपाय

१—ईश्वरके प्रभाव और महत्वको यथार्य जाननेवाले महापुरुपीका संग।

२—ईश्वरके प्रभाव और महत्वसे पूर्ण शास्त्री-का अध्ययन।

३—ईश्वरके नामका जप और गुणोंका श्रवण-कीर्तन।

४-ईश्वरका ध्यान।

५-विश्वरूप मगवान्त्री निष्कामभावसे सेवा।

६---ईश्वर-प्रार्थना।

७—ईश्वरके अनुकृत आचरण यानी सत्य, अहिंमा, तथा, प्रेम, अस्तेय, ब्रह्मचर्य, विनय, तप, साध्याय, आस्तिकता और श्रद्धा आदिको बढ़ाना। ८—छोक-परलोकके समस्त भोगोंमें वैराग्य।

६- सद्गुरुमें परम श्रद्धा और गुरु-सेबा।

१०-ईश्वरमें अखण्ड विश्वास।

११---धर-बाहर सर्वत्र ईश्वर-चर्चा ।

१२—अभिमान, दम्भ और कठोरताका सर्वधा त्याग।

१३ – काम कोध लोभसे बचना।

१४--नास्तिक-संगका सर्वथा त्याग।

१५-परधर्म-सहिष्णुता।

१६—सबमें ईश्वरबुद्धि रखते हुए ही बर्ताव करनेकी बेष्टा।

# ईश्वर नहीं है, ऐसी बात न कही

(लेखक-भिक्षु भौगौरीशंकरजी)



इबरकी सत्तामें संशयके िलये अवसर ही नहीं है, इसिलये उसमें सन्देह करना उचित नहीं है। क्योंकि इस विषयको दर्शनकारोंने अध्यन्त स्पष्ट कर दिया है, योगी-जनोंने इसे योगाम्यासके द्वारा प्रस्यक्त किया है, धर्ममें विश्वास रखनेवालांकी ईरवरमें निष्ठा सदासे

निश्चल्रूपसे चली आती है और सर्वसाधारणकी घारणा तो ईरवरकी सत्तामें परम्परासे देखनेमें आती ही है, अतः इस विषयपर कुछ कहनेकी आवश्यकता नहीं है; परन्तु आजकल कुछ लोगोंको पाक्षास्य-विद्या-पिद्याचिनीके संस्कारोंसे तथा पाक्षास्य-संसगीसे 'ईरवर है या नहीं है,' इसप्रकारकी कुभावना पैदा होने लगी है। पाक्षास्य-देशोंमें नाम्सिकताका जोर है, परन्तु वहाँ भी दैस्यपुरीमें प्रद्वादके समान ईरवरकी सत्तामें विश्वास करनेवाले लोग पाये वाते हैं। कुछ ही दिन पहलेकी बात है। यूरोपके एक प्रधान नगरमें एक पुरुष रहता था जी ईरवरकी सत्ताकी सर्वध्र देखता था, परन्तु दूसरे पुरुषोंके विलासके लिये वह कहा करता था, परन्तु दूसरे पुरुषोंके विलासके लिये वह कहा करता था कि 'भाई, परमारमा कोई वस्तु नहीं है और न कोई उसके सिद्ध हो कर सकता है।' विलासीजन प्रायः दूसरोंको चिद्राथा करते हैं, अतः लोग उसको यह कहकर चिद्राने लगे कि 'ईरवर है और उसे सिद्ध मी किया जा सकता है।'

परन्त इस संबाकका उसपर उसटा संसर पदा, वह स्वयं निश्रय कर बैठा कि ईरवर यथार्थमें नहीं है। अपने इस निश्रयका वह प्रचार भी करने लगा । एक दिन वह बहुत-से पुरुषोंके बीच बैठा कह रहा या कि 'आज मैं आपकोगोंके सामने परमेरवरको सौ गालियाँ व् गा। इससे यदि किसी प्रकारका दगढ मुझको न मिला तो यह निश्चय हो जायगा कि ईश्वर है हो नहीं। इतना कहकर वह गनदी गालियाँ वकने लगा और साथ ही यह भी कहने लगा कि 'देखो भाई, याज साधारण मनुष्य भी किसीकी ऐसी गाली नहीं सह सकता, परमारमा तो परम पुरुष कहलाता है, वह यदि होता तो क्योंकर सहता ?' इतना कहना था कि अकस्मात उसके ऊपर किसी पत्तीने थींट कर दी और उसी समय उसका शरीर दग्ध होने लता । अन वह मनुष्य ब्याकुल होकर हधर-उधर देखने लगा और नम्रतापूर्वक प्रभुके पवित्र नार्सीका उच्चारण करते हुए लोगोंसे कहने लगा, 'देखो माई, मुसे मजाकका फल मिल रहा है। अब आपछोग इससे सीख सकते हैं कि किसीको ईरवरकी सहला या उसकी सत्तामें कभी सन्देश न करना चाहिये ।' इस आश्चर्यजनक घटनाका अवतक वहाँ प्रभाव है। यतः इसलोगोंको भी, 'ईरवर नहीं है,' इसप्रकारकी बात कभी दिल्लगोर्में भी नहीं कहनी चाहिये। ईश्वरकी सत्तामें स्वभ्रमें भी सन्देह करना उचित नहीं है।

### प्रभो

प्रभो ! एक चुद्र प्राणी जिसे अपने ही अस्तित्वका पता नहीं, तुम्हारा अस्तित्व सिद्ध करनेका हास्यस्पद प्रयद्ध कर रहा है, कहाँ तुम्हारी अनन्त शक्ति और कहाँ यह तुम्हारे ही हार्योका बना एक छोटा-सा खिलीना !

लीलामय नटवर ! सुम्हारी लीला अनुन्त आश्चर्यमयी अलीकिक है। इसकी मोहिनी मायाकी चमकर्मे चौंधिया-कर मेरे चर्म-चन्न अज्ञानान्धकारकी काली यवनिकासे उक गये। गृज्व हो गया नाथ! भूल गया अपने स्नष्टाको इस विज्ञानमयी भुलावनी विषय-नृष्णामें फँसकर! बुद्धि सुम्हारे इसिलक्में भी सन्देह करने लगी।

बचाओ स्वामिन् ! बुद्धि दो, वही शान्तिप्रदा स्थिर

बुद्धि जिसे पाकर नुम्हें मछी भाँति समझ सकूँ ! 'मैं' के असमें अमित इस अनाथको सहारा दो नाथ ! नहीं तो इस अभिमानकी मनीमें मदमत्त हो यह मत्त पाप-पंकर्में धँस जायगा।

चाहे जितने अपराध क्यों न करूँ, पर हूँ तुम्हारी ही एक चुन्न-सन्तान! प्रमो! अपना मंगलमय हाथ मेरे मसक-पर रख मुमे अभय कर दो, जिससे फिर ऐसी मूल कभी न हो भीर तुम्हारे दिखलाये पथपर चिरकालतक चलता रहूँ।

प्यारे मालिक ! यह जीवनकी जीर्ण तरी तुम्हारे हाथों समर्पित है, मेरी सारी भूलोंको भुलाकर सँमास्रो अपनी चीज़को, यह जीर्ण-से-जोर्ण होकर टूट जाय तुम्हारे बरणतकमें।

—मोहन

## अनीश्वरवादसे जगत्का संहार

( ले०--राजाबहादुर श्रीश्रीलक्ष्मीनारायण हरिचन्दन जगदेव एम० आर० ए० एस०, पुरातस्व-विशारद, विद्यावाचरपति )

र्ष्ट्रवर ही एकमात्र सनातन-तत्त्व है। वेदोंने उसे सत्य एवं अनन्त बतकाया है। 'सत्यं ज्ञानमनन्तं बद्धा।' 'आनन्दं बह्मको विद्वान् न विभेति कदायन ।' 'यावाम्मी जनयन् देव एको विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता।' अर्थात्—बद्धा आधन्तहीन है, वह ज्ञानरूप एवं आनन्दमय है। '' यह पृथ्वी एवं आकाझका रचयिता है, विश्वका अधिपति है एवं त्रिभुवनका रक्षक है। श्रीमद्भगवद्गीतामें छिला है—

य पनं बेति हन्तारं यश्चैनं मन्यते हतम् ।
उमी तो न बिजानीतो नायं हन्ति न हन्यते ॥
न जायते प्रियते बा कदाश्विजायं मूल्वा भिवता वा न भूयः ।
अजो नित्यः शाश्वताऽयं पुराणां
न हन्यते हन्यमाने श्राहो ॥

जो मनुष्य ईक्वरको जन्मने एवं मरनेवाजा मानता है वह मूर्ख है। वस्तुतः भाग्मा नित्य है, शाश्वत है, पुराण है, वह शरीरके नाशसे नाश नहीं होता है। आत्मा इस अनित्य देहरूपी कारागारमें भावद है, किन्तु जो कोग जानी हैं वे कर्म-फरूके संन्यासके द्वारा भर्थान् भगवानके श्रीचरणोंमें सब कुछ निवेदन करके उसीका निरम्सर सारण करते हुए इस कारागारसे मुक्त होजाते हैं।

यदि जीव और ईश्वरमें भेद न होता तो ईश्वरकी सप्टिका भोग नहीं बनता । उदाइरणके लिये किसी फलका **आस्वादन तभी सम्भव होना है जब फल एवं उसका** भोक्ता दोनों ही हों। यदि दोनोंमेंसे एकका भी अभाव हो तो आस्वादन नहीं हो सकता । इसी प्रकार जीव एवं ईश्वरकी भिन्न सत्ता होनेसे ही ईश्वरकी सृष्टिका भोग होता है। यदि इस ईश्वरकी सत्तामें विश्वास न करें तो जीवोंकी सृष्टि निष्फल हो जाती हैं और ऐसी दशामें जगतुकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। परन्तु जो लोग यह समझते हैं कि सृष्टि विना किसी कारणके ही उत्पन्न हो गयी, वे वाम्तवमें बढी मल करते हैं। इस देखते हैं कि बिना कारणके कोई कार्य नहीं हो सकता । उदाहरणतः भदा बनानेके किये हमें मिट्टी, बोरी, चाक, जरू और कुम्हार, इसने कारणोंकी आवश्यकता होती है। जिसप्रकार घडेकी उत्पत्ति इतने कारणोंके समवायसे होती है इसी प्रकार यह दश्यमान जात् भी किसी-न-किसी पुरुषके प्रयक्तका फरू होना

चाहिये। जिसमकार साधारण प्रयक्कसे साधारण कार्य होते हैं इसी प्रकार असाधारण प्रयक्कसे असाधारण कार्य होते हैं। यह सृष्टि साधारण प्रयक्कसे नहीं हो सकती। अतः हमें यह मानना पड़ेगा कि इसे उत्पन्न करनेवाका कोई असाधारण पुरुष भवस्य है। वह भसाधारण व्यक्ति ईश्वर है। उसकी सत्ताको भस्वीकार करना उत्तना ही मृर्खतापूर्ण है जितना किसी बारुकका माता-पिताकी सत्ताको अस्वीकार करना। अतः ईश्वर इस सृष्टिका वास्तविक कारण है। इस प्रायः देखते हैं कि कार्यके न रहनेपर कारणके अभावका अनुमान होता है। उदाहरणके लिये जब इमारे पास कोई घड़ा नहीं होता उस समय हमें उसके कारणोंके सम्बन्धमें विचार करनेकी आवश्यकता नहीं होती। इसी प्रकार यदि हम ईश्वरकी सत्ताको अस्वीकार करें तो हमें विश्वकी सत्ताका भी निषेध करना होगा। विश्वकी सत्ता उसके रचिताकी सत्तामें सन्ना प्रमाया है।

ईश्वर न होता तो जोग पाप और पुरुयका विचार ही क्यों करते ? यदि हमें अपने कर्मका फल देनेवाला कोई न हो तो हमारे लिये यह विचारनेकी प्रावश्यकता ही नहीं रह जाती कि कौन-मा कार्य उचित और कौन-सा अनुचित है, क्योंकि उन्हें देखनेवाला और उनकी शुभाशुभताका निर्णय करनेवाला कोई नहीं है। हमारे अन्दर पाप्म बचनेकी तथा धर्माचरण करनेकी जो भान्तरिक प्रवृत्ति होती है वह ईश्वरकी सत्ताको सिद्ध करनेके जिये पर्याप्त है!

पुराणों में लिखा है कि ईश्वर आनन्दका भगहार है, वह आनन्द इन्द्र, अग्नि अथवा अन्य किसी देवताको भी प्राप्त नहीं है। उस आनन्दकी प्राप्तिके लिये मनुष्य ईश्वरकी उपासना करता है और सदाचारमें प्रकृत्त होता है। उसके सरकर्मीके फलस्वरूप उसका भविष्य-जीवन सुखमय हो जाता है।

जिसमकार दीपकके बिना भवन अन्धकारमय हो जाता है और गृहपतिके अभावमें सारा गृहस्य चीपट हो जाता है उसी प्रकार ईश्वरके बिना मनुष्यकी उन्नति असम्भव है। ईरवरके अस्तित्वमें अविरवास करना अपने-आप अपना संहार करना है। ईश्वरको न माननेसे उच्छृ खलता फैळ जाती है और संसार दुराचारका आगार बन जाता है। अतः ईरवरको अवश्य ही मानना चाहिये।

## ईश्वरके अस्तित्वका समर्थन

(हेसक-स्वामीजी श्रीतपोवनजी महाराज)



धर है या नहीं' इसप्रकारका विकल्प अधिक्षित बुद्धिवालोंको हुआ करता है। शिक्षित बुद्धिवाले ऐसा विवाद नहीं करते, क्योंकि वे 'ईश्वर हैं' इसप्रकार जानते हैं और उसका अपरोक्ष अनुभव करते हैं। 'ईश्वर नामका कोई भी तस्व नहीं है,' यह

किसी भी प्रभाणसे सिद्ध नहीं किया जा सकता, 'ईश्वर एक तस्त्र हैं यह प्रमाण-निपुण विद्वानीके द्वारा सब प्रमाणोंद्वारा सिद्ध किया जाता है। 'यदि परमेश्वर नहीं है तो जगन् भी नहीं है, इसप्रकार शश-विचास (मरगोशके सींग) के समान जगत्की रूपहीनताकी आपिन होनी है जिसका पर्याय झून्य भी है। परन्तु यह कथन श्रयुक्त है, क्योंकि प्रत्यक्षादि प्रमार्गीसे जगतका अम्तित्व सिद्ध है। घट है, पट है, नाग (हमी) है, नग (पर्वत ) है, नगर है इत्यादि घट-पट आदि विभिन्न आकारोंका मंसार है, यही सब मनुष्य स्वीकार करते हैं। जगत नहीं है, इसे न तो कोई स्वीकार करना है और न न्यवहारमें लाता है। ऐसी अवस्थामें सत्ताविशिष्ट इस उपादेयात्मक धर्यात् कार्यभूत जगत्का कोई सत्ताविशिष्ट उपादानारमक कार्या होना आवड्यक है, इसमें लेशमात्र भी सन्देह नहीं; जैसे लोकमें स्वर्णनिर्मित कुण्डल, फंकण, मुद्रिका आदि कार्यीका उपातान स्वर्ण देखा जाता है। इसिजये इस सत्तात्मक वस्तु-जगत्का कारण तथा समस कार्यों में समवेत ईरवर-तत्त्व है । उस ईरवर-तत्त्वके नामित्वका समर्थन अपनेको दार्शनिक साननेवाले प्राचीन अथवा आधुनिक पुरुष कैसे कर सकते हैं ?

मत्तात्मक होनेसे हेरबरकी ज्ञानात्मकता तथा अनन्तता भी सिद्ध हो जाती है, क्योंकि जह और परिच्छिन्न वस्तुमें मत्ता अर्थान् अविनश्चरता नहीं रहती—जो जह और परिचिन्न वस्तु है वह विनाशशील और असत्य है, ऐसा लोकमें देखा जाता है। इसिलिये सत्य और ज्ञानरूप परमारमा देश, काल और वस्तुसे अपिरिचिन्न हैं, तथा सर्वस्वतन्त्र शोकरहित प्रत्यात्माके भी आत्मा एवं समल प्रायियोंके परम प्रेमपात्र होनेके कारण असीम धानन्तवन,

चौर जगतके आधारभूत भी हैं, इसमें कौन बुद्धिमान सन्तेह कर सकता है ? बहिक कर्त्ताके बिना कार्यकी उरपत्ति नहीं हे.ती, स्वर्णकारके विना कुएडल आदि नहीं वन सकते, इसलिये जगत्का कर्ता होनेसे ईश्वर निमित्तकारण भी है। तथा वडी परमारमा विश्वका खपादानभूत, सर्वस्व, सर्वशक्तिमान् अद्वितीय एवं सत्यज्ञानानन्दस्बरूप हैं, यह श्रापाततः स्वीकार करना पहला है। क्योंकि ईश्वरके अतिरिक्त इतर वस्तु है ही नहीं । वही सृष्टि करके जगतको स्थितिकालमें नियमित करते हैं। 'अद्वितीय सर्वशक्तिमान् परमात्मा जगतके कसौ एवं नियासक हैं' यदि यह स्वीकार न किया जाय तो यह बतलाना होगा कि किसकी शक्तिये नियन्त्रित होकर ये सूर्य, चन्द्रमा आदि तथा पर्वत, समुद्र चादि अपने-अपने स्थानींका अतिक्रमण न करते हुए अपने-अपने कार्यमें प्रवृत्त हो रहे हैं। इससे यह भली भाँति निश्चय हुआ कि सबके कर्ता तथा सबके नियामक परमारमा हैं, जिनकी शक्तिमे यह समन्त सूर्य, चन्द्र, पर्वत, समुद्र आदि श्रपते-अपने कार्यमें प्रवृत्त हो रहे हैं। भगवती श्रुति भी प्रत्यन्त गम्भीर शैलोसे इसी अर्थका प्रतिपादन करती है-

> 'भीषाऽस्माद् वातः पबते भीषोदेति सूर्यः' 'अतः समुद्रा गिरयश्च सर्वे' इन्यादि ।

जिसके भयसे वायु, सूर्य, चन्द्र, नदी, समुद्र प्रशृति मर्यादाका अतिक्रमण न करके अपने कर्ममें निरन्तर परिनिष्ठिन देखे जाते हैं, वह 'सर्वेश्वर सर्वनियामक हैं' ऐसा समझना डीक नहीं । इसप्रकार केवल न्यायके बलसे ही नहीं बल्कि अनुभक्के बलसे भी विद्वानोंको ईश्वरकी सिद्धि होती है । विद्वान् परमहंस योगीजन सम्यक् पराभक्ति नामक अध्यारमज्ञानदीपके प्रकारासे उस सिब्दानन्त्रसरूप ईश्वरका प्रत्यक्ष करके उसमें सदा रमण करते हैं। इस-प्रकार निरन्तर हृद्यके अध्यान्तर साक्षात् ईश्वरका अनुभव करनेवाले हमारे प्राचीन महर्षियोंके उद्वारस्यरूप इन स्पूत्राश्मक वाक्योंको सब लोगोंको समझना चाहिये—

'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म,' 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म।'

— इत्यादि ईश्वरके छञ्जणपरक वाक्य उपनिषदों में प्रसिद्ध हैं। ये वाक्य शुष्क अनुमानमात्रका सहारा लेनेवाले, वस्तुतत्त्वका कुछ भी अनुभव नहीं रखनेवाले छोगों के छिये नहीं हैं, यह विशेषरूपसे कहना है। घतः यह बात सिद्ध होती है कि कोई निराकांक्ष परमेश्वर-तत्त्व अवह्य है और वह भी सत्तामात्र है, इसपर अब अधिक कहनेकी आवश्यकता नहीं।

उपर्युक्त विचारोंसे यह समर्थन किया गया कि ईसर-का मुल्य स्वरूप पारमार्थिक, निराकार एवं प्रपरिणामी है। अब उसके जो स्यावहारिक परिणामी तथा अप्रधान (गौण) अनेक रूप हैं उनकी भी उपपत्तिपूर्वक सिद्धि की जाती है। यदि श्रनुमान और श्रनुभवमे सत्तामात्रस्वरूप जगनका कारण, सर्वञ्च, सर्वशित्तमान, सर्वान्तर्यामी, कोई बन्तु ईश्वरपद्वाच्य स्वीकार की जाती है तो 'वह वस्तु भक्तजनोंके उपर अनुकम्पित हो उनके द्वारा कल्पित भिन्न-भिन्न रूपोंमें प्रकट होती हैं' ऐसा माननेमें कोई अनुपपत्ति नहीं होती। तथा म्ययं निराकार भगवान् भी चतुर्भुत, चतुर्भुस, त्रिनेत्र श्रादि श्रीर राम-कृष्ण श्रादि विभिन्न आकारोंको धारण करते हैं, एवं भक्तजनोंके दर्शन, कीर्तन भीर भजनका विषय बनते हैं, हसमें भी कुञ्च अयुक्त नहीं आन पड़ता। भगवान कहते हैं—

य यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथेव भजाम्यहत्।

अर्थात् 'को मक्त किस खरूपसे मेरी धनन्य भिक्ति इारा उपासना करते हैं मैं उन्हें उसी खरूपसे दर्शन देकर अनुम्रहीत करता हूँ।'

पुनः भक्तींके संकल्पके अनुसार करुणावरुणाल्य परमारमाने यथासमय उनके आगे अवतार घारणा किया है
और उन भन्तींने भगवान्के मण्डल रूपकी नेत्रींसे देखकर
अपने जम्मकी कृतार्थ किया है। भक्तवरसल परमेश्वरने
उन लोगोंको अभीष्ट वरदान देकर श्रमुश्रहीत किया है,
यह सब कृतान्त पुराण तथा भगवत्-चिरत्रके जाननेवाले
विद्वानोंसे लिपे नहीं हैं। जिसप्रकार अतीतकालमें धूव,
प्रद्वाद आदि तथा श्रीचैतन्य, तुलसीदास, मीशवाई
प्रभृति श्रेष्ठ भक्तजनींने अपने मनःकृष्टियत मनोहर स्वरूपोंसे अन्तर्यामी भगवान्का साक्षात् दर्शन किया था, उसी
प्रकार आल भी कोई भी श्रद्धालु पुरुष श्रपनी अनन्यभक्तिके
हाना श्रपनी भावनाके अनुसार कृष्टियत साकार स्वरूपसे

परमारमाका प्रस्पक्ष दर्शन कर सकता है, इसमें कोई भी सन्देह नहीं। इस विषयमें किसी भी विद्वान्को विप्रतिपत्ति नहीं हो सकती। इसी प्रकार वैदिक धर्मां कछिन्वयों के समान वेद-वाझ इस्छाम तथा ईसाई-धर्मके अनुपायी भी अपनी-अपनी भावनाके अनुकूछ अपने परम इष्टरूपसे परमारमाको मानने, दर्शन, उपासना तथा कीर्तन करनेके योग्य हैं। इसका कोई भी निषेध नहीं कर सकता। यदि इस हिन्दूछोग चतुर्भुज आदि स्वरूपसे अपने प्यारे अन्तर्यामी भगवान्की उपासना तथा उनका साचाद दर्शन करनेमें समर्थ हो सकते हैं तो इतर धर्मां बलम्बी अपने अनुकूज परम इष्टरूपसे उस प्रियनम परमात्माकी उपासना तथा उनका दर्शन क्यों नहीं कर सकते हैं अवहय ही वे छोग भी ईश्वरका दर्शन कर सकते हैं, यह न्याय तथा अनुभवसे सिद्ध हैं।

'एकं सद्विपा बहुषा बदन्ति ।

अर्थात एक अपरिणामी पारमार्थिक ईश्वरतस्त्र ही विद्वानोंके द्वारा स्थनेक प्रकार तथा स्वरूपोंने व्यवहृत होता है, इस परम सन्यको आजमे हजारों वर्ष पहले हमारे पूर्वपुरुषोंने उच्चस्वरसे घोषित किया था। इसलिये हम वैदिक धर्मकी महिमाको धन्य समझते हैं।

अतः श्रद्धालु और अधिकारी पुरुषेकि द्वारा स्वयं निराकार परसारमाकी भी साकाररूपसे उपासना और उनका साक्षात द्वांन भी किया जा सकता है। इसप्रकार भक्तजनोंके मनको आनिन्दन करनेवाले, जगदको अनुप्रहीत करनेवाले जगद-प्रतिपालक परमेश्वरके साकार स्वरूप भी हैं, ऐसा समझना चाहिये। 'उसके साकार रूप नहीं हैं' ऐसा समझना कदापि ठीक नहीं। यही क्यों, पाश्चास्य दार्घानिक विदानोंमें सबसे प्रधान प्रेटो, अस्टिटाटल, कायट, हेगल आदिने भी परमेश्वर-तत्त्वका प्रतिषेध नहीं किया है। यह बात उन महाशयोंको आननी चाहिये जो महर्षि व्यास आदि प्राच्य मुनिवरोंके वाक्योंकी अपेका पाश्चार्थों-के वचनोंको ही प्रबल प्रमाण मानते हैं।

कुछ लोग कहते हैं कि वाणी और मनके गोचर न होने तथा कार्य-कारण-भावले परे होनेके कारण प्रश्यक्ष या अनुमान किसी भी प्रमाण्ये ईश्वर-तत्त्वका अच्छी तरह निर्णय नहीं किया जा सकता। परन्तु उनका यह सिद्धान्त ईश्वरकी असत्ताका प्रतिपादन नहीं करता वश्कि ईश्वर-तत्त्वके निर्णय करनेमें उनके असामर्थका धोतन करता

है। इसप्रकार इनके द्वारा स्वयं ईश्वरकी महिमाका समर्थन होता है। बहिक, यदि सर्वनियामक परमेश्वर साकार अथवा निराकार हैं तो उनकी उपासनाके द्वारा प्राप्त होने-वाका उनका दर्शन ही मानध-समाजका मुख्य धर्म है, इस बातमें किसी भी सदसद्विवेकमें समर्थ विद्वानको संशय नहीं हो सकता । जगरिपता परमारमाकी उपासना तथा उसका साचारकार करनेका श्रधिकार मनुष्यकी ही है, पशुश्रोंको नहीं, यह बात हमें विशेषरूपसे याद रखनी चाहिये। चारों पुरुषार्थों में ईश्वर-दर्शनरूप मोज्ञ ही परम पुरुषार्थ है, अर्थ और काम नहीं। इस प्रसिद पुरुवार्थके जाननेवा हे हमारे पूर्वज महर्षियों ने इस भारत-वर्पमें अन्य देशोंके लिये ईश्वर-दर्शनमें लगानेवाली प्रपूर्व धर्म-मर्यादाको निश्चितकर उसका सम्यक् प्रचार किया था। यह इस भारतीयोंके लिये परम सीभाग्यकी बात है। स्नान, भोजन, मैथुन आदि सर्वसाधारण्के समस्त कर्म भी जिसप्रकार परम्परासे ईश्वरानुभवमें साधक बने उसी प्रकार उन्हें उन्होंने धर्मके रूपमें योजित किया है। एसी भारतीय धर्म-मर्यादाकी महिमा है। तारपर्य यह है कि म्नान, भोजन, नैधन आदिका आचरण विषयके आनन्द-भोगके किये नहीं है यहिए परम्परासे सोचके लिये है।

देखते-देखते नष्ट हो जानेवाली भौतिक सम्पत्ति नहीं, बहिक निरयानन्दस्यरूपिणी अध्यारम-सम्यत्तिको प्राप्त करना ही उनका परम कथ्य था । इस प्रकृत धर्म-मर्याताके सामर्थ्य-से ही आज भी हमारा हिन्द्-समाज सचेतन होकर बी रहा है। यह हमलोगोंके लिये अभिमानकी बात है। जगतके इतिहासका निरोक्षण करनेपर यह कोई भी स्पष्टतः जान सकता है कि बहतेरे समाज भौतिक सुख-सम्पत्तिको ही परम पुरुषार्थ मानते हुए वर्षाऋतुके छोटे-छोटे गुल्म आदिकी भाति तत्तत्कालमें तत्तत्स्थानीमें उदित हुए, वहे और नष्ट हो गये। परन्तु हिन्दू-समाज भौतिक सम्पत्तिसे संयुक्त श्रयवा वियुक्त होकर अध्यारम-श्रद्धारूपी कवच शरीरमें धारणकर एकस्पमे पूर्वके समान थाज भी जीवित है। यह बात ऐति-हासिक लोग मानते हैं तथापि विषयतृष्णासे अन्धवृद्धि हए अपनेका परिदत्त समझनेवाले आधुनिक पुरुष परोक्षरूपसे भी परमारमाके अस्तित्वका निर्णय करनेमें असमर्थ होकर. जैसे दिवान्ध (उल्लु ) पत्ती ख़यं सूर्यके दर्शनमें अयमर्थ हो त्रिभवनको सूर्यके अस्तित्वसे शून्य प्रमाणित करता है, वैसे ही जो निर्लजाताके साथ संसारको ईश्वरहीन कहते हैं, वे चाहे स्वदेशी हों या विदेशी, ईश्वरवाटी यथार्थवर्शी परिवर्ती-को उन बेचारींपर द्या करनी चाहिये।

#### ~ःः भगवान्

प्रेंट्र प्रेंट्रें स 'ईसरांक' में ईसरके सम्बन्धमें अनेक ऐसे-प्रेंट्रेंट्रेंट्रें ऐसे प्रथमरण सन्तों, महारमाओं, विद्वानों और गुरुअनोंके खेल प्रकाशित हो रहे हैं कि अप्रदेश मुझे अपना जीवन सफल करना चाहिये। हनमें कई महानुभाव तो ऐसे हैं, जिनके चरणों में बैठकर याजीवन उपदेश ग्रहण करना मेरे लिये परम सौभाग्यका विषय है। ऐसी अवस्थामें मैं क्या खिलूँ मुझमें न तो योग्यता है और न कुछ लिखनेको मेरे लिये रह ही गया है। सथापि कुछ प्रेमी मित्रोंकी अभिकाषा देखकर मैं बहत ही संक्षेपमें अपने विचार लिख रहा हैं।

१-समिदानम्द्रघन परमात्मा स्वयं ही अपने स्वरूपके ज्ञाता हैं, वे अनिर्वचनीय हैं, अनुभवगम्य हैं।

२-भगवान् ही सब इहं हैं, भगवान् ही सब रूपोंमें भासते हैं, भगवान् ही अपनी मायाशक्तिके हारा सब रूपोंमें परिणत हैं, भगवान्मेंसे ही सबकी उत्पत्ति है, उन्होंमें सबका निवास है, उन्होंमें सब लय होते हैं। सृष्टि-स्थिति-प्रलयके आधार, निवास और कर्ता वही हैं। ये सन् हैं, सन्-श्रसन् होनोंसे परे हैं। सब कुछ उनमें है, वे सब कुछमें हैं, 'सब कुछ' कुछ नहीं है, केवल वे ही हैं। ये सभी बानें अपनी-अपनी सीमामें सस्य हैं। इतनेपर भी भगवान् इन सबसे विलक्षण हैं। जितना भी परमास्माके स्वरूपका वर्णन होता है, सब शासाचन्द्र-स्यायसे उनका सहस्य करानेके लिये ही हैं।

१- भगवान् सर्वाधार, सर्वज्यापी, सर्वेधर, सर्व-शिरोमणि, सर्वनियन्ता, सर्वज्ञ, मर्वरूप, शुद्ध, बुद्ध, सत्य, शिव, सुन्दर, गुणासीत और कालातीत हैं। वे निर्गुण हैं, सगुण हैं, निराकार हैं, साकार हैं, दोनोंसे परे हैं, उनमें सब कुछ सम्भव है। अनवकाशमें अवकाश भीर अवकाशमें भनवकाश कर देना उनकी लीलामात्र है। वे कर्तुमकर्तु-मन्यथाकर्तुं समर्थ हैं। ४-वे एकदेशीय, एककाछीन न होते हुए ही अवतार लेते हैं, प्रकट होते हैं, भक्तको उसकी इच्छानुसार दिब्स साकार दिग्स विग्रहमें दर्शन देकर कृतार्थ करते हैं। यह सर्वथा सत्य है। वे परम दवालु, परम सुहद, परम न्यायकारी, परम पिता, स्नेहमयी माता, स्वामी, सखा सब हैं। वे पतितपावन, दीनवन्तु, अञ्चरणशरया, भक्तवस्सल हैं, इसीलिये अपना दिन्य साकार रूप प्रकट करते हैं। वे सम, उदासीन, पचपातहीन, सबके आश्रय, शुभ-प्रेरक अशुभ-वाधक, रक्षक, योगच्चेमवाहक, शरगागतवरसल, प्रेममय श्रीर पावनकर्ता हैं।

४-उनको प्राप्त करनेके अनेक मार्ग हैं, घपने-अपने अधिकारके अनुसार मार्गोका धनुसरण होता है। धनेकों नाम-रूपोंमे आख्यात भगवान् वान्तवमें एक ही हैं, उनको पानेके मार्ग भिश्व-भिश्व हैं। जैसे भगवान् की एकतामें कभी हैंत नहीं हो सकता, ऐसे ही सभी मार्गोकी कभी एकता नहीं हो सकती। छड़य स्थान एक है, परन्तु वहाँ पहुँ चनेके पर सहा ही अछग-अलग रहेंगे।

६-अपने-अपने पथपर चलकर सबको भगवान्की ओर आगे बढ़ना चाहिये। मनुष्य-जीवनका यही परम और चरम उद्देश्य हैं।

७-जो इस उद्देश्य-सिद्धिमें लगे हैं वही बुद्धिमान् हैं, शेष सब लोग भूलमें हैं। इस भूलका परिणाम महान् दु:खदायी होगा।

प-ईश्वरके न होनेकी बात करना और सुनना वस्तुतः
महापाप है। इस महापापसे मक्को सदा बड़ी सावधानीके साथ बचना चाहिये।

६-'ईश्वर हैं' यह विश्वास दढ़ और पूर्ण होनेपर सारे दोप आप ही मिट जायेंगे और सदाके लिये परम शान्ति प्राप्त हो जायगी । ईश्वर-कृपापर भरोसा करनेमें ही ईश्वरमें विश्वास होगा।

१०-इसके लिये सन्त-महारमाओं शौर शास्त्रोंकी वाणीका विश्वासपूर्वक श्रवण, अनन करना श्वाहिये तथा शरणागत होकर भगवान्से आर्त प्रार्थना करनी शाहिये।

११-भगवान्के नामका जप प्रेमसहित सदा करते रहना चाहिये। जीवन बीना जा रहा है। यह व्यर्थ चला जायगा तो फिर पक्तावेका पार नहीं रहेगा।

विनीत-इनुमानप्रसाद पोदार

### स० श्रीचन्द्रजी और बा० जहाँगीर

( प्रेषक-अं।सन्तप्रसादजी, साधुवेला )

बादशाह-हिन्दू कहते हैं कि 'ईश्वर साकार है' फिर वह दिखलायी क्यों नहीं पहता ?

सर्ग्रु-निराकार ईश्वरने ही साकार जगत्का रूप धारण किया है, यह सारा जगत् ईश्वररूप है। अस्ति, भाति, प्रिय, नाम और रूप इन पाँच वम्तुओंसे यह जगत् बना है। इनमें अस्ति-सन्, भाति-चित्त और प्रिय-आनन्द ये तीन बद्ध-ईश्वर हैं, और नाम, रूप जगत् है, ये दोनों नाश होनेवाले हैं, इसोलिये जगत् नाशवान् कहजाता है, पर सत्, चित्, आनन्दरूपसे ईश्वर सर्वत्र विद्यमान है, ऋतः सर्वव्यापक है।

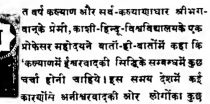
बादशाह-धापके हिन्दू-मतसे खास-खास मन्द्रिरों में ईधरको विराजमान समझकर मूर्ति-पूजा की जाती है, तब फिर ईधर सर्वध्यापक कैसे हुआ ?

सद्गर-सांसारिक व्यवहारमें लगे हुए जीवोंको ईश्वर-की सर्वव्यापकता समझाने एवं उनके चित्तको एकाम करनेके लिये ही मूर्ति-पूजा है। यह पत्थर या घानुकी पूजा नहीं है, पर पत्थरमें व्यापक ईश्वरकी पूजा है, पत्थरका नाम लेकर पूजा नहीं की जानी, ईश्वरका नाम लेकर की बाती है।

संसारके प्रत्येक मत-मतान्तरवाले अपने-अपने खास ढंगमे पूजा करते हैं, इसका क्या मतलब हैं । यही कि, उक्त मतवाले परमारमाको प्राप्तिका वही मार्ग समझते हैं जो उनके खाचार्योंने बतछाया है। इसारे हिन्दू-धर्ममें तो यहाँतक कहा है कि—'जले विष्णुः, स्थले विष्णुः' सब जगह ईश्वरको व्यापक समझो, इन मूर्तियोंमें भी वही ईश्वर है, उसी सर्वव्यापी ईश्वरकी प्जा करो। इस मूर्ति-पूजासे तो ईश्वरकी सर्वव्यापकता ही सिद्ध होती हैं, यह तो हृदय शुद्ध करनेका एक मार्ग है, क्योंकि पवित्र हृद्य होनेपर ही ज्ञान मास होता है।

ईश्वर सर्वव्यापक हैं, पर उनको देखनेके लिये दिवय नेत्रोंकी आवश्यकता पहती हैं। जिसप्रकार दूधमें घी दिखलायी नहीं पहता, काष्ठमें अग्नि दृष्टिगोचर नहीं होती, पर द्धिको सन्धन करनेये घी और काठको रगहनेसे अग्नि उत्पन्न होती है, उसी प्रकार शुद्ध बुद्धिसे सद्गुरु एवं सत्संग-हारा श्रवणकर, मूर्ति-पूजा, भिन्न, योग आदि साधनोंसे निर्मल अन्तःकरण होनेपर ईश्वरज्ञान होता है। इसीसे जीवका कल्याण होता है।

### चमा-याचना



सकाव हो रहा है, ऐसी अवस्थामें ईश्वरवादके समर्थनमें कल्याणमें कुछ लेखोंका प्रकाशित होना अति आवश्यक है। ' उस समय कस्याणका 'कृष्णांक' प्रकाशित हो चुका था। इसके बाद जब अगले वर्षके विशेषांकके सम्बन्धमें विचार होने छगा, तब प्रोफेसर महोदयके शब्देंकि संस्कार हृदयमें जग उठे और सर्वसम्मतिसे ईश्वरांक प्रकाशित करना निश्चित हो गया और तभीसे-गत पौषमासमे ही 'ईश्वरांक' की तैयारी आरम्भ कर दी गयी। काम बहुत बदा था, हमलोग अपनी शक्तिकी अरुपताको खूब जानते थे, इसमे बीच-वीचमें साहसमें कमी होना स्वाभाविक था, परन्तु ईश्वरकी अपार कृपाके भरोये काम चलने लगा। देश-विदेशके सम्मान्य सन्तों और विद्वानींस लेखोंके लिये प्रार्थना की गयी और अति आनन्दकी बात है कि हमारी प्रार्थनाका बहा ही आशातीत उत्तर मिला। ईश्वरांकके लिये इतने लेख आये कि परिशिष्टांकसहित ६०० से अधिक पृष्टकी बहुत ठोस सामग्री दी आनेपर भी संख्याके इिसाबसे दो तिहाईसे अधिक लेख रह गये। इससे यह भी सिद्ध हो गया कि अभी भारतवर्षमें ईश्वरपर जितना विश्वास है, उसको देखते अविश्वासका प्रचार करनेवालोंकी संख्या आटेमें नमक-जितनी भी नहीं है।

यह सस्य है कि न तो ईश्वरका यथार्थ स्वरूप ही शक्दों में बतलाया जा सकता है और न प्रमाणोंके वलपर किसीके हृदयमें ईश्वरका विश्वास ही कराया जा सकता है। ईश्वर-विश्वास तो ईश्वर-कृपासे ही होता है। फिर हम-लोगों में तो ऐसी कोई योग्यता ही नहीं है जो ईश्वरके सम्बन्धमें कुछ भी कह सकें। हम जब अपनी ओर देखते हैं तो हमें मुक्तकण्टले यह सस्य स्वीकार करना पढ़ता है कि हमारी शक्ति, हमारी योग्यता और हमारी आकांक्षाका फल यह 'ईश्वरांक' नहीं है। भगवान् ने कृपा करके हसी बहाने इस पवित्र चर्चामें जीवनका कुछ झंश बिसानेका

सुझवसर दे दिया; और भगवरप्रशासे सन्त-महास्मा विद्वान् और प्रेमी महानुभावोंने लेख लिखकर, चतुर चित्रकारोंने चित्र बनाकर तथा अन्यान्य प्रेमी महानुभावोंने विविध प्रकारसे सहायसाकर हमें इस योग्य बना दिया जिमसे हम अल्पशक्ति और खल्पमितके व्यक्ति ईश्वरके नामपर यह प्रन्थ आपलोगोंके सामने उपस्थित कर सके।

जिन महानुभावींसे हमें इस कार्यमें सहायता प्राप्त दुई हैं उनके नामोंकी पूरी सूची तो बहुत बनी है, हम उन सभी सजनोंके हृदयमें कृतज्ञ हैं, परन्तु जिन महानु-भावोंने सत्परामशं दंकर, लेखकोंके नाम-पते बतला कर, लेखकोंसे अनुरोधकर, अन्य भाषाओंके लेखोंका अनुवाद कर, चित्र प्रदान कर, सामग्री-संग्रहमें सहयोग दंकर अथवा अन्य विविध प्रकारसे हमारी महायता की है, उनमें मुख्यतया निम्निलिखित सजनोंके नाम विशेष उल्लेखनीय हैं।

पं• भीजीवनशंकरजो याज्ञिक एस० ए०, पं० श्री-चिम्मनलाळजी गोस्वामी एम० ए०, पं० श्रीगंगाप्रसादजी मेहता एम० ए०, पं० श्रीगोपीनाथजी कविराज एम० ए०. पं० श्रीमदनमाहनजी शास्त्री, आचार्य श्रीक्षितीन्द्रनाथ ठाकुर, श्रीरघुवर मिट्ठूलाल एम० ए०, महामहोपाध्याय पं० श्रीगिरधरजी शर्मा, पं० श्रीलदमण नारायगार्जा गर्दे, पं० श्रीरामसेवकजी त्रिपाठी, पं० श्रीनन्द्दुलारेजी वाजपेयी, पं० श्रीरामद्यालजी मजूमदार एम० ए०, श्रीराम-चन्द्र कृष्ण कामत, महाशय श्रीकाशीनाथजी, श्रीनारायण-दास के॰ गान्धी सत्याप्रह-आश्रम, श्रीरघुनन्दनप्रसाद-सिंहजी, श्रीसदानन्दजी, श्रीतारापुरवाला, श्रीफिरोज सी० दावर, श्रीगुरांदिताजी खन्ना, पं० श्रीविष्णु वापट शास्त्री, श्री लिली एलन, न्यवस्थापक गीता-पाठशाला बम्बई, श्रीलच्छीरामजी चुबीवाला, श्रीरामजीमल बाबूलाल, पं० श्रीलद्दमश रामचन्द्र पांगारकर बी० ए०, श्री आर० एस० नारायण स्वामी, श्रीरामरक्खाजी गुरुकुछ कांगडी, पं० श्रीकाशीनाथ नारायगुजी त्रिवेदी बी० ए०, सम्पादक डान Dawn, सेठ श्रीकन्हैयालालजी पोहार, पं० श्रीगर्णेशदसजी शास्त्री विद्यानिधि, सोइनलालजी गोयलीय आदि आदि।

इसके अतिरिक्त हम अपने परम प्रिय श्रीवासु देवशरण-जी अग्रवाज, पुम० ए० महोव्यके बहुत ही ऋणी हैं, जिन्होंने भारम्भसे भनततक विविध प्रकारकी सहायता देकर इस भंकको सर्वागशुन्दर बनानेमें सच्चे हृदयसे अपनी शिंकका पूरा प्रयोग किया है। यद्यपि सास प्रदेपर प्रतिष्ठित होनेके कारण वे इस अंकके सम्पादकरूपमें पाठकेंकि सामने नहीं आ सके, तथापि इस अक्कमें उनका बहुत कुछ प्रयरन है, यह बात तो निर्धिवाद ही है।

ईश्वरांकमें प्रकाशित सभी मत न तो कह्याण-सम्पादक-के हैं और न कह्याग्रके ही हैं। यह बात पाठक ध्यानमें रक्सें। अस्तु।

ईश्वरांकके लिये हिन्दीके अतिरिक्त संस्कृत, मराठी,
गुजराती, बंगला, उर्दू, झंगरेजी, फ्रेंच, गुरमुलीमें
अनेकों लेख आये थे, जिनका अनुवाद कराया गया। इस
बारके लेखकों में युक्तप्रान्त, वंगाल, विहार, उड़ीसा, गुजरात,
महाराष्ट्र, कर्णाटक, मद्रास, पञ्जाब, राजपूताना आदि
विभिन्न प्रान्तीय भारतीय विद्वानीं के श्रतिरिक्त इंगलैयड,
अमेरिका, रूस आदि देशों के विद्वान् भी हैं। इनमें सब
सम्प्रदायों के हिन्दू, बाँद्र, जैन, सिख, मुसलमान, पारसी,
ईसाई आदि सभी हैं। इससे सबकी ईश्वरप्रियताका
पता लगता है।

इस अपने कृपाल लेखकों और किवरोंके प्रति हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हुए विविध शुटियोंके लिये उनसे कर-बद्ध क्षमा-याचना करते हैं। लेखोंके बहुत अधिक आ जानेके कारया अनेक स्वीकृत लेख प्रेसमें देकर इच्छा न रहनेपर भी वापस जेने पड़े हैं। स्थानाभाव और अन्यान्य कारणों-से काट-छाँट भी की गयी है। कई लेख अध्रे छपे हैं, तथा कुछका केवल अंशमात्र ही छपा है। इतना बहा अंक कर देनेपर भी सब लेख नहीं दिये जा सके, सब मिखाकर ४८६ कविता और लेख आये हैं, जिनमें केवल १४६ ही छुप सके हैं। लेख न छुप सकतेके अपराघके लिये कृपालु लेखक महोदय कृपाकर क्षमा करें।

इस अंक के लिये जितने विषय सोचे गये थे, उनमेंसे बहुत-से रह गये हैं। सरलता छानेकी चेष्टा करनेपर भी विषयकी गम्भीरतासे ईखरांक कुछ गम्भीर हो गया है। एक पूज्य महानुभावने इसके कुछ लेखोंको सुनकर कहा कि यह तो दर्शनांक है। अन्तु, जैसा कुछ है, आपके सामने हैं, अच्छे-बुरेका निर्णय आप ही छोग करें। इसलोग तो आप गुरुजनोंकी खाज्ञाके वाहक हैं और उसमें सदा बुटि हो जानेकी ही सम्भावना है। इस खंकके सम्पादन करनेमें इमसे जो अनिधकार चेष्टा बन पक्षी है, गुरुजन, महारमा, सन्त, ज्ञानी, भगवरप्रेमी, ईश्वरपरायण, ईश्वर-मर्मज्ञ सुधी जन और पूज्य विद्वज्ञन तथा अनुभवी सम्पादकगण उस एष्टताके लिये कृपया क्षमा करें।

जो मनसा और वचसा भी अचिन्त्य और अगम्य है, उसे शब्दोंकी सीमार्में ध्यक्त करनेका हमारा यह प्रयस्त तत्त्ववस्तु या परमार्थकी रिष्टमें केवल मोइ-जनित ही है।

अविद्याको आधार बनाये बिना इसप्रकारका आयोजन हो ही नहीं सकता। पर आत्मसन्तीय इसना ही है कि अविद्याजनित प्रयास भी सृत्युसे पार उत्तरनेका एक साधन बनाया जा सकता है। बिद्या और अविद्या दोनों ही नारायणी सत्ता या मायाके भेद हैं। उस मायासे छूटनेके जिये इमारी प्रार्थना यही है—

> असतो मा सद्गमय तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योमी अमृतं गमय ॥

> > सम्पदन

### स्वीकृत

(१) (२)

घरसे यह सांच उठी थी। पर जब उनकी वह प्रतिमा

उपहार उन्हें में दूँगी नयनोंसे देखी। जाकर

करके प्रसन्न मन उनक। तब छिपा किया अञ्चलमें

उनके हुम आशिष कूँगी उपहार-हार सक्ष्णकर

(१)

मैंते कपकों के भीतर में लाजित मूक खड़ी थी

तण्डुल जिसने पहचाने प्रमुने वीमे भस्काया

वह हार छिपाया मेरा फिर खड़े सामने मेरे

रहता कब तक अनजाने होकर निज शीश भुकाया

-- (बच्चन)

श्रीपरमात्मने नमः

# 🗯 परिशिष्टांक 🚝

### प्रश्नोत्तरी



नमोस्त्वनन्ताय सहस्रमृत्तेये सहस्रपादाक्षित्रिशेरोरुवाहवे । सहस्रनाम्ने पुरुषाय ज्ञाश्वते सहस्रकोटियुगधारिणे नम: ॥

वर्ष ७ अंक २

कल्याण कार्यालय, गोरखपुर

भाद्रपद १९८९ हरे राम हरे राम राम राम हरे हरे। हरे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे हरे।। जयित शिवा-शिव जानिक-राम। जय रघुनन्दन राधेश्याम।। रघुपति राधव राजा राम। पतिनपावन सीनाराम।। जय जय दुर्गा जय मा तारा। जय गणेश जय शुभ आगारा।।

जय पावक रवि चन्द्र जयित जय। सत् चित्र आनन्द्र भूमा जय जय।। जय जय विश्वरूप हरि जय। जय अधिकात्मन जगमय जय॥ जय विराट जय जगत्पते। गौर्मपति जय रमापते॥

र्मारा



मिरपारीनाट चाउर रखाउँ।

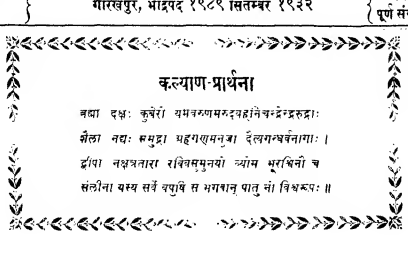
अ पूर्णमतः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुदस्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥



स्त्री-ग्रुद्र-विड्-द्विज-नृपा ह्यधमाम्तनाऽन्ये याताः समानपदवीं परमस्य पुंसः । कल्याणयानमधिरुद्य वलेन यस्याश्वेतः कथं शरणमेषि न भक्तिमेनाम् ॥

वर्ष ७ } गोरखपुर, भाद्रपद १९८९ सितम्बर १९३२

र्मख्या २ पूर्ण संख्या ७४



(1)

प्यारे ! तू ही इससे अपनी कुछ प्रार्थना कराय तो कर सकते हैं, नहीं तो नहीं । तुझे रिझानेहारे इस होते कीन हैं ? न वह छानसे छहराता हुआ मस मन है, न वह पीरको खूमती हुई रस-भरी वागी हैं और न प्रेम व सेवामें रँगे हुए हमारे वे साखिक कर्म ही हैं । धन कैये करें तेरी प्रार्थना ! सुनते हैं, प्रार्थनासे ही तो तेरी रीझका रास्ता हमें मिलेगा, पर यहाँ तो उस कृचेकी तरफ जाने-को मन ही नहीं होता ।

नाथ ! इमारे घठकाते मनको यदि तू अपनी मुस-क्यानकी रसरीसे बाँध छे, तब कहीं उमपर तेरी मानिनी रीसके मोहन मन्त्र श्रंकित हो सकेंगे।

इमारी विषय-विद्वारिखी बाणीको यदि मू अप ने अद्वेत-रसमें भिगो दे, तभी वह प्रेम-पीरमें मतवाली होकर तेरे मधुर नामकी रट लगा सकैगी। और, इमारे कठोरतम कूर कमोंको यदि नू करुणाके गहरे रंगमें बुबो दे, तभी वे तेरी परम प्रीतिको आखिक्कन दे सकेंगे।

अभी यह सब कहाँ है! तेरे प्यार-भरे संकेतांका अर्थ कराना तो दूर रहा, हमारी स्ठी हुई नजर भी उन-पर नहीं जाती। हम अन्ये हैं; घाँखें हैं, पर अन्ये हैं। हम तेरे प्रकाशकी भीख माँगते हैं। सुमा दें प्यारे, अपनी रीझकी वह राह, वह गोकुलगाँवकी गळी, फिर करा ले हमसे अपनी मन-चाही प्रार्थना, जितनी भी और जैसी भी तु कराना चाहे।

हाँ, हम आज तेरे प्रम-प्रकाशकी भीख माँगने हैं— उसे माँगते हैं हम अन्धी आँखोंसे, भूले-भटके दिलसे, बीखलाधी हुई वाणीसे और घपने काले-कुटिल कर्मोंसे। अब हमारे अनोखे खासी ! हम भिखारियोंकी इस तदपती हुई माँगको ही बिद तू, अपना मन समझानेके खिये, प्रार्थनांके रूपमें के रहा है, तो घण्डी वात है, मुफ्तमें ही हम तेरे प्रार्थियोंमें आ गये। पर तेरी सबसे बड़ी रूपा तो यही होगी, नाथ, कि हम प्रार्थना तो करते जायँ, पर मस्त रहा करें इसी बेख्बरीमें, कि तेरी प्यारी रीम हमारी गिरपतसे अब भी कोसीं दूर है। धरे हाँ, एक तो बैसे ही तक आ गये हैं अपनी मदमाती खुदीसे, अब वह और गलेसे न किएटे, बस यही तो तुमने खाइने हैं। इसमें जो कुछ भी 'हमारा' हो, उसे तू अपनी रीझके झीने तारोंमें उजझा छे, बस, इसीमें हमारे बेकार जीवनकी सारी उजझन सुकझ जायगी। तेरी खुशी, तेरी मुझी, इसी श्रज़िको तू प्रार्थना मानता है, तो मानता जा, हमारा स्या वरा !

प्यारे, वियतम, प्रभो ! कत्र सुझायगा त् अपने प्रेम-प्रकाशका वह प्यारा राम्ना, कि जिसके सहारे में तेरे पैरीं-को श्रम्तरात्माके ओठींसे सुम सकूँगा।

—वियोगी हरि

(२)

इन्दुं केशविणीय कोकपटकीयाम्मोजिनीयल्लां मधं चातकमण्डलीय मधुपश्रेणीय पुष्पब्रजम् । माकन्द पिकपुन्दरीय रमणीयात्मश्चां प्रेषितं चेतावृत्तिरियं सदा प्रिययर ! त्यां हष्टुमृश्वण्डतं ॥

जिसप्रकार कुमोदिनी चन्द्रमाके लिये, चकवा-चकवी सूर्यके लिये, चातक-मण्डली मेघके लिये, अमर-गण पुष्पांके लिये, कीयल आसके जिये तथा सुन्दरी सती अपने प्रवासी पत्तिके लिये उरकण्डित रहती हैं उसी प्रकार हे प्रिय परमारमन् ! नुम्हारे दर्शनके लिये हमारी चित्तकृति उरकण्डित हो रही है।

> ने। मुक्त रे रष्ट्रस्थामि नाथ विभवैः कार्य न सांसारिकैः किन्त्वायोज्य करी पुनः पुनिष्दं त्वामीश्रामस्यथं । स्वप्ने जागरणे स्थिती विश्वलने दुःसं मुखे मन्दिरं कान्तारं निश्चित्रासरं श्व सततं मिक्समास्त् त्विय ॥

हे प्रभो ! मैं न मोचकी हच्छा करता हूँ चौर न सांसारिक भोगोंकी, किन्तु करवद्ध होकर हे ईश ! मैं बार-बार नुझ स्वामोसे यही माँगता हूँ कि म्यप्तमें-जागृतिमें, स्थितिमें-गतिमें, तुःखमें-सुक्षमें, घरमें-वनमें, राजिमें-दिनमें निरम्तर भाषमें ही मेरी मक्ति रहे।

> रावे इच्छा रमे विष्णां सीते राम शिवे शिव । बासि सासि नमं। नित्यं बाेऽसि साेऽसि नमं। इस्तु ते॥

भाप बाहे राधे हों बाहे कृत्व, बाहे लक्ष्मी हों बाहे विद्यु, बाहे सीना हों बाहे राम, और बाहे पार्वती हों बाहे शिव, बाहे जिस स्नीक्ष्य या पुत्रवक्ष्यमें साथ हों आप (ईश्वर) को नित्य नमस्कार है, नमस्कार है।

--संप्रद्र० रामनरसिंह हरकालका

- WASHINGTON

## -**≒प्रश्नावली**≢-

१-ईश्वरको क्यों मानना चाहिये ? २-ईश्वरको न माननेमें कौन-कौन-सी हानियाँ हैं ? ३-ईश्वरके होनेमें कौन-कौन-से प्रबल प्रमाण हैं ? ४-अपने जीवनकी ऐसी सन्धी घटनाएँ लिखिये, जिनसे ईश्वरकी सत्ता और दयामें आपका विश्वास बहुत बढ़ा हो ?

उपर्युक्त चार प्रश्न कुछ चुने हुए सन्त-महात्मा और विद्वान् पुरुषोंकी सेवामें पत्रद्वारा भेजे गये थे, और कुछ ऐमे विरक्त महात्माओंकी सेवामें, जिनमेंसे अधिकांश जन-कोलाहल-गून्य तपाम्मियोंमें निवास करते हैं और लिखने-लिखनोका न तो सामान रखते हैं तथा न लिखना चाहते ही हैं, प्रश्नावली देकर श्रीप्यारेलालजी डागा और श्रीगम्भी चन्दजी दुजारीको भेजा गया था। बड़े ही आनन्दकी बात है कि बहुतेरे महानुभावोंने कृपा करके प्रश्नोंका उत्तर दिया है। चतुर्थ प्रश्नका उत्तर देनेमें सन्तोंने बहुत ही संकोच किया है। अपने जीवनकी शुद्ध आध्यात्मिक घटनाएँ बतलाने लिये तो प्रायः ही अखीकार कर दिया। बात भी उचित ही है, सर्वसाधारणके सामने आध्यात्मिक अनुभवकी बातें प्रकट मी नहीं करनी चाहिये। इसीलिये जिन महानुभावोंने कृपा करके वुछ वातें बतलायी थीं, उनको भी पुरा-पुरा प्रकाशित करना उचित नहीं समझा गया, इससे वे छोड़ दी गयी हैं!

पहले प्रश्नका कुछ महानुभावोंने यह समझकर उत्तर दिया है कि 'ईश्वरको माननेमें क्या हेतु है' और कुछने यह समझकर कि 'ईश्वरको माननेमें क्या लाभ है।' कुछने चारों प्रश्नोंका एक ही साथ उत्तर दिया है। जिन प्रेमी सज्जनोंने सन्तोंसे उत्तर लिखवानेमें सहायता की है उनके हम हृदयसे कृतज्ञ हैं।

महात्मा गांत्री जीसे भी इसी आशयके कुछ प्रश्न पूछे गये थे । उन्होंने यरवदासे उत्तर भी दिया था, परन्तु निम्निलेखित शब्दोंमें छापनेको आज्ञा नहीं दी, इससे उन्हें नहीं छापा गया । महात्माजीके सत्यकी महिमाको बढ़ानेवाले शब्द ये हैं—

'छापना नहीं' बाहते यह है सरकारी लोग मेरे खर्तीका या विचारोंका प्रकट होना चाहते नहीं हैं, उनकी दृष्टि मैं समझ सकता हूँ और उसके अनुकूल यथाशक्ति चलता हूँ स्थाप सब व्यवहार विश्वाससे चलता हैं। सत्यको ही परम ईश्वर माननेवाला मैं इस विश्वासका घात करना नहीं चाहता हूँ। अस्तु।

अत्र उपर्युक्त प्रक्रोंकी उत्तरावली प्रकाशित की जाती है, पाठक-पाठिकागण इससे यथेष्ट लाम उठावेंगे। ऐसी आशा है। — सम्पादक

O-COLONO

# उत्तरावली

#### 4-40-4

## (१) स्वामी श्रीउड़ियास्वामीजी महाराज

1, २, १ — मनुष्य किसी नवीन वस्तुको देखकर उसके आननेकी इच्छा करता है, जिसप्रकार बचा चन्द्रमाको देखकर अपनी मासे उसका नाम पृष्ठता है, फिर उसे पकदनेकी इच्छा करता है, इसी प्रकार प्रत्येक मनुष्यमें तीन इच्छाप् होती हैं—१ वस्तुको देखनेकी, २ उसको आननेको और ३ उसे प्राप्त करनेकी।

उसका (जीवका) ज्ञान अपूर्ण है, इस वातको वह सदा अनुभव करता है और उसे पूर्ण करनेकी चेष्टा करता रहता है। वास्तवमें हम अस्प-ज्ञान, अक्प-शाक्ति और प्रक्प-क्रिया हैं। इस अपूर्णताको पूर्ण करनेके क्षिये हमें हैं अस्को अवस्य मानना चाहिये; हमारा अस्प-ज्ञान, अस्प-शक्ति तथा अस्प-क्रिया है अस्को माने विना कभी पूर्ण हो ही नहीं सकती।

इंसरकी सत्ताको न माननेसे इम सबैव अक्य-जानी, अक्य-शिक तथा अरूप-बृष्टा ही रहेंगे; ज्ञानी कमी नहीं हो सकेंगे। क्योंकि इंबरका अस्तित्व स्वीकार न करनेसे स्वामाविक ही इमारी प्रकृति संसारकी ओर होगी; फखतः इम बदवादी और जदमति हो जावँगे। खीवका स्वमाव प्रेम करना है—ईखरको न माननेसे यह विचयरूप संसारसे ही प्रेम करेगा!

अपने स्वामाविक अस्प-ज्ञान, अस्प-क्रिया तथा अस्प-छक्तिका अनुभव होते रहनेसे स्वयमेव ही यह सिद्ध हो आता है कि कोई एक ऐसा महान् जरूर है, वो पूर्व-ज्ञान, पूर्ण-क्रिया और पूर्ण-छक्ति है। इमारी अपनी अपूर्णता ही किसीकी पूर्णता एवं महत्ताको सिद्ध करती है।

हम जानते हैं कि हम पृथ्वी, जक, वायु, अग्नि आदि-को केवल अपने व्यवहारमें ही का सकते हैं, उनको मिका-कर कोई नवीन वस्तु भी बना सकते हैं, परन्तु हम उन मूख-तत्त्वोंका निर्माण कभी नहीं कर सकते।

इसारी यह अशक्ति ही किसी महान् शक्तिको सिद्ध इस्ती है। जो जिस वस्तुका निर्माण-कर्ता होता है, वही उसका त्रष्टा भी होता है। हम हन पञ्च महाभूतोंके और इस अक्षिक ब्रह्माण्डके न कष्टा हैं, न त्रष्टा हैं और न ज्ञाता ही हैं। हमारी यह अश्य-दृष्टि तथा अनिमञ्जता ही किसी सर्वत्रष्टा तथा सर्वज्ञके अस्तित्वको सिद्ध करती है।

जो क्रोग परमारमाके झिलात्वको स्वीकार नहीं करते, उनको वह तो अवश्य मानना पद्मता है कि पृष्वी, जक, वायु, अग्नि और झाकाश इन पद्म महामूर्तोका तथा सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र आदिका कोई कर्ता अवश्य है, क्योंकि जह वस्तु अपने आप 'निर्मित' नहीं हो सकती, दो वस्तुओंके मिस्रोनेसे तीसरी अवश्य बन जाती है, पर उसमें भी मिक्रानेवाका कोई कारया होता है। मिलाई जानेवाकी मूक वस्तुओंका कर्ता होना तो अवश्यम्भावी है, परम्तु उसे कोग न तो स्पष्ट देख सकते हैं, न सूचमबुबिद्वारा उसका झनुमव ही कर सकते हैं, इसिंखये किंकर्तम्यविमृत होकर बिना समसे-बूझे अनायास ही यह कह बैठते हैं कि सब कुछ अपने-आप ही वन गया। यद्यपि वे यह झवश्य अनुभव करते हैं कि उनका ऐसा कहना नितान्त ही निराधार, निस्सार एवं निर्मुख है।

निज-निर्मित वस्तुओंको इस बना सकते हैं और बिगाद भी सकते हैं परन्तु ईश्वर-निर्मित वस्तुओंको न इस बना सकते हैं भीर न नष्ट कर सकते हैं।

इम जलसे वर्फ और मिहीसे इँट बना सकते हैं और उन्हें बिगाइ भी सकते हैं परम्तु जल तथा मिहीको न इम निर्माण कर सकते हैं, न इम उन्हें नष्ट कर सकते हैं। जब इम अपने विचारसे उन्हें नष्ट हुआ समझते हैं, तब भी वे वास्तवमें नष्ट नहीं होते, केवल उनका रूपाम्तर हो आता है। इमारी यह जसमर्थता ही उस सर्वसमर्थक असिल्य-को सिद्ध करती है। इमारी सामर्थ्य और शक्तिका हास प्रतिचया होता रहता है, ईंबरकी शक्ति कभी न तो बढती है, न नष्ट होती है, ईंबर सदा-सर्वदा एकरस रहता है।

इनारी असमर्थता और क्ष्मुता इसीसे प्रकट है कि निरम्तर जनेकानेक साथना करनेपर ही इमें सिद्धियाँ प्राप्त हो सकती हैं और वह भी बहुत ही परिमित। जनन्य सिद्धिकी प्राप्ति हम नहीं कर सकते, हम सृष्टि कभी नहीं रच सकते, जीव सर्वज्यापक कभी नहीं हो सकता, पूर्व विधिको हम नहीं जान सकते। कोई कितना ही कुशछ क्यों न हो, दूसरा उसमें दोच निकास सकता है, ईश्वरके कार्यों में कोई रोच नहीं निकास सकता।

यों तो इस प्रतिदिन ही जाप्रत्-अवस्थामें उत्पत्ति और सुवृत्ति-प्रवस्थामें प्रक्रय किया करते हैं परन्तु सर्व-उत्पत्ति और सर्व-प्रजय इस नहीं कर सकते।

इस भासके इसको छगाते हैं, उसे मद्य भी कर सकते हैं परम्तु बीजको नष्ट नहीं कर सकते। मतछय यह कि निख-निर्मित वस्तुओंको इस बना-विगाद सकते हैं, ईश्वर-निर्मित वस्तुओंको नहीं।

यह भनुमान सर्वथा निर्मुक है कि प्रकृति स्वयं ही स्जनका कार्ष सम्पादन कर लेती है। क्योंकि प्रकृति क्रियाहीन और जब है, वह स्वयं कोई कार्ष ग्रहीं कर सकती। जिसप्रकार हमारी क्रिया-राक्ति स्वतन्त्र नहीं है, हमारे श्रिथकारमें है। इसी प्रकार तस्वोंकी क्रिया-राक्ति भी उनके (प्रेरक) सञ्जालक प्रभुके हाथमें है। हममें दो शक्तियाँ हैं, १ भारिमक (ईस्वरीय) और २ प्राकृतिक (मायिक)। हमारी इस दूसरी शक्तिका सञ्जालन पहली शक्तिके हारा ही होता है।

४—(क) इसारे घरमें देवीकी उपासना अधिक थी, मैंने भी देवीका अनुष्ठान किया था, वह इसिलये कि संसार बहुत तुकी है, किसी प्रकार उसका दुःख दूर किया जा सके तो उत्तम है। मेरे मनमें यह कामना हुई कि मुमे यदि वीपदीकी हाँडीका-सा एक पात्र मिल जाय तो अनायास ही खोगोंका कुछ उपकार हो सकता है। इस अनुष्ठानकी प्रतिके लिये में कामरूप जाकर कामाधा-देवीकी उपासना करने छगा। कुछ दिनीं पश्चाद कामरूपके निकटवर्ती एक महन्त बद्दाचारीका शिष्य हो गया। बद्दाचारीजीकी मृत्युके पश्चाद उनके स्थानपर कोगोंने मुझे महन्त बना दिया। महन्त होनेकी खबस्थामें भी मेरा अनुष्ठान छगातार चछता रहा, उस समय वहाँ बहुत छोग खाया करते और रोज खनामग तीन-चार सी रूपये खाते। मैं उन रूपयोंको स्पर्श न करता। इसरे ही छोग उन्हें साधुर्थोंके भवदारे खादिमें खब्ब करते रहते । उस समय मैं किसीके लिये जो कुछ कह देता, वहीं सत्य हो जाता । किसीको दुराचारी-पाणी कहता तो वह खर्य ग्वीकार करता, मुझमें यह दोष है । यह दशा पचीस दिनतक रही, फिर मैंने सोचा कि इस तरह रहना ठीक नहीं । बदि कास ख्यये भी मिल गये तो एक गाँवका कष्ट दूर होगा । तत्यश्चात् यह बात ध्यानमें आयी कि यिद श्रीपदीकी तरहका मुझे कोई पात्र मिल जाय तो भी उससे क्या होगा ? यह सब सोचकर मैं एक दिन चुपकेसे शौचके बहाने चल दिया और मैंने आठ कोसपर पहुँचकर ही दस लिया । इसके पश्चात् जंगलोंमें धूमता रहा। दुर्गाका उपासक था ही, अब मुझे श्रीकृष्ण-प्रेम भी होने लगा।

एक रातको बात है; सूर्य अस्त हो गया या, चन्द्रमाकी चाँदनी छिटक रही यी, जंगलमें नहरके किनारे एक सुन्दर बालक और एक बालिका मेरे समीप आकर कहने छने, 'कहो तो बाबाजी, हम रोटी लावें,' मैंने कहा 'हमारा गाँव पास ही है।' वे घूम-धामकर योड़ी ही देरमें रोटी ले धाये। मैंने रोटी लायी और वहीं सो रहा। प्रातःकाल बहुत सबेरे मेरे उठनेके पूर्व ही वे दोनों फिर आये और बोले, 'बाबा! महा पीओगे' मैंने कहा 'तुम इतने सबेरे फिर कहाँसे आ गये और इस समय महा कहाँसे लाओगे?' उन्होंने कहा 'हमारा गाँव निकट ही तो है।' वे इधर-उधर घूमकर तस्काल ही महा ले आये और मैंने उसे पी लिया। उनके चले जानेपर मैंने खोज की तो मालूम हुआ कि वहाँ दूर-दूरतक कहीं गाँवका नामनिशान भी नहीं, जंगल-ही-अंगल है।

(स) मेरे एक मित्र ब्रह्मचारीजी भगवान् श्रीकृष्णके उपासक ये। वे किष्किन्धामें किसी महारमा सिद्ध पुरुषको जानते ये और उनसे शिक्षा लेने जा रहे थे। मार्गमें उन्हें बढ़ी प्यास लगी, उनका करूठ सूचा जाता था; लोटा, होर उनके पास थे, वे एक कुएँपर गये, तब मालूम हुआ कि कुआँ बहुत गहरा है। खोटा फाँसनेपर जलका पता नहीं। जल बहुत नीचा था, निराश होकर वे वहीं कैठ गये; सत्यक्षिक प्यासके कारण प्राण सत्यन्त छटपटाने लगे। ऐसा मालूम होता था कि अब इस-ही-पाँच मिनटींमें प्राख निकल जायँगे। उस समय वे 'हा कृष्ण! हा कृष्ण!' पुकारने लगे। इतनेमें ही यकायक एक बालक उनके पास आया और कहने बगा कि 'मुस्के अपना खोटा-होर दे हो,

मैं कल कार्जेगा ।' महाचारीजीका कोटा-बोर लेकर वह बालक वसी कुएँसे कल कींच जाया और उसने आकर उन्हें पिका दिवा । तदनन्तर बाककने कहा 'तुम जिस सापुके पास जाते हो वह महा पालवडी है।' महाचारीजीने कहा कि 'तुम कोटे-से बाकक उस सापुके पालवडको न्या जानते हो और तुम कहाँ रहते हो?' उसने उत्तर दिवा कि 'मैं वहीं जंगकमें गाय चराया करता हूँ, मैं उस सापुको लूच जानता हूँ।' इसके बाद महाचारीजी जब होशमें आवे तो उन्हें वह बालक महीं दील पदा, कुएँपर खाकर कोटा काँसा तो मालूम हुआ कि वह पहलेकी ही भाँति लूव गहरा है।

(ग) अतरीसी तहसीक्रमें एक कायस्थ गृहस्य रहते थे, बरमें की, पुरुष तथा एक छड़की ये तीन प्राणी थे, पुरुष पटवारीका काम करते थे। किसी मामलेमें उन्हें सात साककी जेख हो गयी। घरमें कन्या और स्वी रह गयीं। छन्की ब्याइ-योग्य हुई, घरमें कुछ था नहीं; उसके मामाने विवाहका सारा भार अपने ऊपर किया, विवाह पक्का हो गया । जब विवाहके सीम-चार दिन रह गये, तब किसी कारणसे मामाने साफ इन्कार कर दिया कि 'मुझसे कुछ भी नहीं हो सकेगा ।' बरात झानेवाकी है, स्वाहका दिन है, पर घरमें कुछ भी नहीं है। बेचारी स्त्री महान् कहसे पीषिता होकर रात्रिको एक कोठरीमें जा पड़ी। पड़ोसी कायरबाँने विचार किया कि, बरात आ रही है, यदि वह बिना संस्कार वापस छीट गयी तो इस सबकी बदनासी होगी । यह विचारकर उन खोगोंने कुछ प्रबन्ध करके मही खुदवानेका समा सगाया । सब बैठे थे, भट्टी खुद रही थी । उसी समय भट्टी खोदनेमें ही एक बदा निकला। लोगोंका ध्यान दूसरी घोर था, भट्टी सोदनेवाले दोनों आद्मियोंने सक्षाह करके बदा उदाना चाहा । उनमेंसे एक आहमी उसे कपड़ेमें जिपाकर किसी कामके बहाने चलने कगा। मही खुदनेकी अस्दी थी, खोगोंने कहा 'माई, काम बोद-कर कहाँ बाते हो ?' वह कुछ वहाना बताकर आगे वहा । लोगोंको ऐसे वक्त उसका काम क्रोबकर जावा बहुत बुरा कगा। एकने उठकर उसे रोका, देखा तो कपहेंमें क्येटा एक धड़ा है, उसे निकक्काया, तो मासूम हमा उसमें वाँच-सात सी वा कुछ कम-ज्यादा स्पर्व हैं, देखते ही सब कोर्गेने कहा 'मगबान्की कृपा है, इस कदकीके मान्य-से वह निकका है, पुत्र कहाँ के जाते हो ?' बोगोंने जाकर

कम्याकी माँको कोठरीसे निकासकर उससे सारा हास कहा, बौर उसी रुपयेसे उस कम्याका विवाह सम्पन्न किया । भगवान्ते उसकी करूप-युकार सुनी ।

( म ) असीगदमें एक कायत्य-घरानेके दो छन्के थे, एकको संबद्धणीकी बीसारी हो गयी। धनेकों बैच-सास्टरीं-का इलाज कराया गया, घरका सब जेवर नष्ट हो गया. पर कुछ छाम नहीं हुन्ना। दैवयोगसे कोई महारमा वहाँ मा गये। उन्होंने उसकी हाजत देखकर कहा 'तुन्हें तो सरना-जीना एक बराबर है ही। मैं तुम्हें यह सहासन्त्र वताता हूँ, इसका श्रखण्ड जाप करी । श्रीरामचन्द्रवीका इष्ट रक्लो ।' उसने उसी समयसे महास्माअके आदेशा-बुसार जाप प्रारम्भ कर दिया । बिना किसी भी श्रीषधिके पुक्र मासके जापसे रोग पूर्वा शान्त हो गया। इसके बाद उसकी ऐसी स्थिति हो गयी कि श्रीराम, सीता और कहमण हर समय उसे भएने साथ रहते प्रतीत होने छ्यो। चक्षते-फिरते, नहाते-धोते, शौच वाते सभी समय यही इाछ । एक दिन शीच जाते समय उसने देखा कि वही मूर्ति सामने खड़ी है, वह बोला 'महाराज ! शौचके समय तो मत भाषा करो। उसी दिनसे फिर दर्शन मही हुए।

(क) यमुना-किनारेका खेरकी तहसीलका एक जाट मेरे पास भाता-जाता था, उसकी घटना है। वह हर पूर्किमा-को यमुनाओ पार करके वृत्त्वावन जाता और वहाँ श्रीबाँके-विद्वारीजीके दर्शन करता । यह नियम उसका तीस-चालीस वर्षसे था। एक समय पूर्णिमाके पहले दिन चतुर्वशीको उसके जवान लड़केकी सूख्य हो गयी। एक ही लड्का था । गाँवभरमें हाहाकार मच गया, लड्केकी लारा लेकर गाँवके बहुत-से खोगोंके साथ वह बसुना-किनारे रमशान गया और उसने रूड़केका दाइ-संस्कार किया। इस कामसे सुट्टी पानेपर खब सब कोग चक्रने क्यो ती बहु बाट बोका 'भाई ! जो होना था सो हो गया, आप कोग तो सब घर जायँ, मेरे करू पूर्विमा है, मुझै श्रीबाँके-विडारीजीके दर्शन करने हैं। मैं तो अब दृष्दाबन जाउँगा। सब कोग कहने कर्ग 'कैसा पागक है, अवान कवका सहा है, होग इसके घरपर भावेंगे और वह कहता है सुसे कृत्यादन जाना है।' कई कीगोंने उसे समझाचा पर उसने वहीं माना भीर कहा कि 'मेरा तो बहुत दिनोंसे यह नियम है, मैं तो बीवकिविद्वारीबीके दर्शमको तो अवस्य आऊँगा, चाहे कुछ भी हो।' हतना कहफर वह चक

विचा। इया बड़े बेगसे चक रही थी। वर्ष भी होने लगी। साधके सब कीग तो घर चले लाये। उसने नाव-बालेको पमुनावी पार करनेको कहा, महाहने ऐसे अयहर क्लानमें नाव ले जानेसे साफ इच्कार कर दिया। जाटको पुत्र-शोक तो था ही, अब कल पूर्णिमाको सबेरे नियमा-दुसार श्रीबाँकेविहारीजीके दर्शन नहीं होंगे, इस बातपर उसे बड़ा दु:स हुआ। वह शोकसे अस्यात पीड़ित होकर उसी महाहकी कुटियामें जा पड़ा। उधर श्रीबाँकेविहारी-जीका पण्डा राश्रिके बारह बजेतक जाटका इन्तजार करके अपने घर गया, क्योंकि जाट चतुर्दशीकी ही राश्रिको इन्त्यावन पहुँच जाया करता था।

इघर रात्रिको जाटने देखा कि 'पण्डाजी सामने लाई हैं और प्रसाद दे रहे हैं । जाटने प्रसाद लिया, जल पिया चौर सो गया । सबेरे ऑख खुलनेपर जाटने अपनेको बृन्दावनमें उसी कोटगीमें पाया, जहाँ जाकर वह हमेशा रात्रिको सांचा करता था। तब उसे बड़ा आश्चर्य हुआ। । उसने सोचा 'में तो यमुनाके उस पार सोया था, यहाँ कैसे आ गया' रात्रिकी पण्डाजी-के प्रसादकी घटना याद आयी, उसने पण्डाजीसे आकर प्रका तो, पण्डाजीने कहा कि 'माई, मैंने तो प्रसाद नहीं दिया, हो न हो, तुम्हें भगवान् श्रीबाँकेविहारीजीने दर्शन दिया है।' उस कोटरीमें जल और प्रसादके कथा भी विसरे हुए मिले। जाट बोला 'हाय! लाखाने बड़ा घोला दिया!' वह जाट अब मर गया है।

(च) मैं इरहारके कुम्भसे वाविस छौट रहा था, रास्तेमें जिला मुजफर्तगरके एक गाँवमेंसे जाना हुआ, वहाँ एक ब्राह्मणने भिक्षा करायी। मैं वहाँ रक गया। बहुत-से छोग वहाँ आये। उनमें एक प्राह्मरसाहेच भी थे—उनकी अवस्था ७०-७५ वर्षकी होगी, चेहरेपर बदा तेज, शरीर ख्व हट-पुट था। वे प्रायः दिनभर माखा किये जय करते रहते। यों वे अपनेको आर्यसमाजी कहते। मैंने एक दिन उनसे पूढ़ा, 'काप धार्यसमाजी हैं, फिर माछासे जय कैसे करते हैं । उन्होंने अपने बीवनकी घटना इस-प्रकार सुनायी—

'मेरी सवस्वा आठ-दस वर्षकी बी, तब मुझे शी-स्वामी दवानम्बुबीके दर्सनका सीभाम्य प्राप्त हुआ। उनके मझचर्ष और सत्वताको देखकर मेरी उनपर अपार अदा हो गयी। मैंने उनके मझचर्ष और सावका आदर्स सामने रखकर जीवनभर इन दोनों व्रतींके पाकनका निश्चय किया। मैं स्वामीजीका पूर्व भनुतामी बन गया। स्वभावतः मेरे विचारमें भीकृष्यके छिये यह अटछ निश्चय हो गया कि इत्यद्व ही भारतवर्षके पतनका कारख है। दुनियाभरके छछ-कपट, स्थमिचार भादि वितने दोव हैं, सब उसमें थे। कृष्ण नहीं हुमा होता तो शायद भारतवर्ष-में यह पाप इस रूपमें नहीं फैछता। इस मावनासे मैं कृष्णका भरपूर विरोधी हो गया। मेरा मझच्यं और सम्बका वत चालु एहा।

धनुमान २०-२२ वर्षकी उन्नमें में काशी चला गया, इस बीच मैं कुछ पद-लिख भी गया था। मैं पहलवानी करता था। काशीमें एक ठाकरसाहबकी एक ऐसे हुए-पूष्ट पहलवानकी लड़ाई-मगड़ेके समयके लिये बस्रत थी। उन्होंने सुझै रस शिया। मेरे जिम्मे कछ भी काम नहीं था । लुब कसरत करना, बादाम-घी इत्यादि चाहे जितने माल साना, पहलवानी करना और ठाकरसाइब जब कभी कहीं बाहर जायें तो खाठी लेकर उनके साथ हो जाना । मैं नित्य प्रातः ३॥-४ बजे उठता । शौच-स्नान करके २-३ घर्यट खुब सन्ध्या-गायत्री-अप आदि करता । दिनमें प्रायः तीन चार बार खान करता । वोपहरको और सायंकी सम्ध्या करता । मेरा जीवन खुव आचार-विचार, कर्म-काण्डमें बीतता । इन सब बातोंके अतिरिक्त मैं राष्ट्रिको नियसमे प्रतिदिन भार्यसमाजर्मे जाता और एक घण्टे म्याल्यान देता । व्याल्यानमें मेरा एकमात्र विषय रहता, कृष्ण और रामकी भरपेट निस्दा करना और उन्हें शक्तिभर गालियाँ देना । जिन ठाकुरसाइयके यहाँ मैं रहता या उनके एक श्रीकृष्ण भगवानुका मन्दिर था। उसके पुजारी भीकृष्यके बढे भक्त थे। ठाकुरसाइबके घरमें भी ठाकर-पूजा थी । घरके सी-पुरुष बड़े-कोटे प्रायः सभी बद्दे प्रेमसे पूजा करते । यद्यपि मैं श्रीकृष्ण-का कहर विरोधी या परन्तु मेरे ब्रह्मचर्य और सत्यके बतसे प्रसन्न होकर मन्दिरके पुजारी भौर ठाकुरसाहब दोनों ही सुझपर बढ़ा स्नेह रखते । कभी-कभी पुजारीकी मुझसे कहते 'ठाकुरसाहब, यदि तुम कुप्सकी उपासना करो तो तुम्हारे-बैसे सच्चे आदमीको बहुत अल्दी साचारकार हो जाय ।' पुजारीजी तो मुझवर बढ़ा अनुप्रद करके यह बातें कहते पर मैं उसके बदलेमें उनकी और उनके कृष्णको भरपेट सोटी-सरी सुनाता । पुजारी प्रायः यही कहते और मेरा बही उत्तर होता। एक दिन पुजारीजीने जब फिर यही बात कही तो सुझे बहुत ही कोध धा गया। मैंने शिकिश्वर कृष्य और पुजारीको बहुत कुछ बुरा-भक्ता कहा। यहाँतक कि उस दिनके मेरे इस करोर कथनसे पुजारीजी व्यथित होकर रोने कृते।

उस दिन पुजारीकीको बहुत ही कष्ट हुआ। मैं उस दिन रात्रिको दस बजे दूध पीकर सदैवकी भाँति भूमिपर सो गया । पास ही तकतपर पुजारीजी सी रहे थे । रात्रिकी मेरी आँख खुली तो क्या देखता हुँ कि खुद उजाला हो रहा है, महान् सूर्यका-सा प्रकाश है, मैं एकदम फड़फड़ा-कर उठ बैठा, मैं प्राप्तः सादे तीन बजेका जागनेवाला, भाज इतनी देर हो गयी, मुझे बबा कप्ट-सा हुआ । मैंने उठकर देखा, परिवत्तजीके तक्तके पास दम-बारह वर्षका एक सुन्दर बालक सदा है और मुझे देख-देखकर हैंस रहा है। भुन्ने उस बालकको इस तरह मुम्कराते देखकर गुन्सा आया और मैंने उससे फटकारकर कहा 'सेरी धासी-कोटा कहाँ है, जल्दी ला, हँसता क्यों है ?' वह यह सुनकर और हँसने छता । मुक्ते बढ़ा बुरा छता, में उसे मारनेको दौबा। बालक सस्तके चारों भ्रोर भागने छगा । मैं उसके पीछे-पीछे भागता, बालक आगे-धार्ग तस्तके चारों ओर चक्कर लगाता, पर मेरे हाथ नहीं आता । यह उर्यो-ज्यों हँसता, स्यों-ही-स्यों मुझे क्रांध चढ़ता, मैं उसे फटकारता श्रीर चिल्लाता । मेरा चिल्लाना सुनकर पुजारीजी भी वठ वंडे, और भी ब्रासपासके बहुत-से स्नी-पुरुष वहाँ जमा हो गये। वे सद-के-सद आधर्यसे मुझसे बार-वार एछने लगे, 'ठाकुरसाइब, क्या बात है ? आज आपको क्या हो गया है ?' मैं उस बालकके इँसनेकी शैतानी बतलाकर कहने लगा 'देखो, इस बालक-को समझा दो, नहीं तो इसके इकमें अच्छा न होगा।' वे बेचारे कुछ भी नहीं समझ सके। जब इस झन्झटमें बहुत देर हो गयी ता मैं देखता हूँ कि वह लड़का झटसे पुजारीजीकी गोदमें जा बैठा और तस्काख सदस्य हो गया । मैं भी हैरान रह गया । इसीके साथ मुझे जो बड़ा भारी प्रकाश दीख रहा था, वह जाता रहा, चारों भोर वही रातका अन्धकार डा गया । कोगोंसे तथा पुजारीबीसे बात हुई, तो वे कहने छगे 'ठाकुरसाइब ! यहाँ तो कोई छड़का नहीं है, इस सब लोग बढ़े बाक्षर्यमें हैं कि माज इस राजिके समय आएको न जाने क्या हो

गया है ?' मैंने अपनेको कुछ और सावधान करके वही दिखवायी तो रातका एक बजा था। मैंने सारी घटना छोगोंको सुनायी। सब कहने छगे 'ठाकुरसाहब, जिनकी आप बहुत निन्दा करते थे, यह चमरकार उन्होंका तो नहीं है ?' मैंने कहा 'कुछ भी हो, ऐसी बातोंसे मैं कृष्णको भगवान नहीं मान सकता। हाँ, भाजसे मैं कृष्ण और पुजारीजीको गालियाँ नहीं दूँगा।' उस दिनसे मैंने गालियाँ देना बन्द कर दिया और प्रायः पुजारीजीके पास मन्दिरमें धाने-जाने छगा।

एक दिन में मन्दिरमें जाकर देखता हूँ कि जिन ठाकुरसाइबके यहाँ में रहता था, उनका बारह-तेरह वर्षका एक छड़का, जो तीन-चार महीनेसे ननसाल गया था, वहाँ सदा है। उसे देखकर भैंने उसमे प्रका 'तू कब आया ?' वह बोका 'मैं तो कल ही आ गया था।' मुझे झुठमे बढ़ी चिद थी। मैंने कहा, 'तू मेरे सामने कठ बोलता है, मैं तो इर समय घरमें रहना हैं, वहीं खाता-पीता हैं, मैंने तो नुसे कलसे नहीं देखा ।' लक्का यह सुनकर मेरी तरफ देख-देखकर हैंसने लगा। मसे बढ़ा गुम्सा भाषा, एक तो मुठ बोलता है और फिर हॅमता है नालायक-मैं उमे मारनेको दौहा। वह भी भागने लगा । वह फिरकर मेरी तरफ देखना और ईस देता: वहाँसे भागकर वह घरकी तरफ चला, मैं भी उसीके पीछे-पीछे दीका। वह दीक्कर घरमें ध्य गया मैं भी चिल्लाता हुआ गुम्पेमें भरा घरमें चला गया, वहाँ भीतर घरमें मुझे चिल्लात देखकर घरके छी-पुरुष अवाक् रह गये और मुझसे पृक्षने छगे 'ठाकुरसाइब ! क्या बात है ?' मैंने कहा, 'यह तुम्हारा लड्का जो अभी घरमें भागकर आया है, बढ़ा हीतान है -- मुझले सुठ बोबाता है कि मैं करु भा गया था और मुझे देख-देखकर इँसता है। इसे जलदी निकालकर लाखी, कहाँ आकर द्विपा है ।" घरके सब लोग कहने लगे 'ठाकुरसाहब ! आपको आज क्या हो गबा है। वह छड्का तो तीन-चार महीने इए ननसाक गया है, वह यहाँ कहाँसे आया ?' मैंने कहा, 'नहीं अभी मेरे सामनेसे मागकर भाषा है।' इसपर सब होगाने कहा 'आप चाहे जहाँ धरमरमें देख सकते हैं, यहाँ कोई नहीं है।' मैंने सारा घर कान डाका, उसे न पाकर मुझे बड़ा ताक्यब हुआ । तब मैंने सब कोगोंमे अपना हाक कहा । यह घटना सनकर कई कोग कहने को, 'ठाकुरसाहब, यह उसी

कृष्णका चमस्कार दीखता है।' मैंने कहा 'आई ! चाहे जो कुछ हो, जबतक एक बार फिरसे ऐसी कोई बात नहीं हो बायगी तबतक मैं उसको 'भगवान' नहीं मानूँगा।'

मैं रोज मन्दिरमें पुजारीजीके पास जाता ही था, पूर्व घटनाके ठीक बाइसवें दिन, मैं देखता हूँ कि वही बाडक, जो घर माग गया था आज फिर मन्दिरमें खड़ा हँस रहा है। मैंने कहा, 'कहो, कहाँ थे?' बाखक बोका, 'बाह, हम तो यहीं रहते हैं।' मैंने कहा, 'उस दिन आप झूठ क्यों बोळे थे कि मैं कख भाषा हूँ?' बाडक कहने कमा 'ठाकुरसाहब, आपको मालुस नहीं, हम सेकमें कई बार ऐसी झूठ बोख जाते हैं।' यह कहकर बाखक तुरस्त अदस्य हो गया। मैं पुजारीबीके चरणोंपर गिर पड़ा और अपने पूर्व अपराधोंके क्षिये क्षमा माँगने क्या। पुजारीबीने बड़े प्रेमसे मुझै ढठाकर हृदयसे खगा किया और हादशाक्षर (ॐ नमो अगवते वासुदेवाय) मन्त्रका मुझै उपनेश किया। उसी समयसे मैं आर्यसमाजी होते हुए भी इसप्रकार माजासे द्वादशाचर-मन्त्रका जप करने कगा और मगवान श्रीकृष्णका उपासक बन गया। तबसे सबतक मेरी वही स्थिति हैं।

#### -----

#### (२) स्वामी श्रीअच्युतमुनिजी महाराज

चारी प्रभोको सुननेपर आप बोछे--

'पहले तीन प्रभीपर तो खिलानेवालेकी सुविधा होनेसे खिलानेको जी चाहता है। चौरे प्रक्षके सम्बन्धमें मेरे आंवनमें बबी-बड़ी घटमाएँ हैं। मैंने तो यही समक्ता है कि ईश्वरमें विचास होनेपर जब सुझ-जैसेका उदार हो गया, तो कोई कैसा ही पापी-से-पापी क्यों न हो, विश्वास होनेसे उसका अवस्य ही उदार होगा। मेरा जीवन क्यांत्रेयसे कम नहीं है। मैंने अपने जीवनके चौबीसवें वर्षमें गुरुमे मन्त्रोपदेश किया। तभीसे मुझे तो भारमदर्शन हो गया। मुझे तो प्रेम पीसे हुआ, दर्शन पहले। तभीसे मैं अपनेको इतहस्य मानने खगा।

( तूसरी बार कहा--- )

विष् ईश्वर है तो, क्या हमारे न माननेसे यह नह हो जायगा है इमारिक भट्टने इसी प्रकार ईश्वरको न मानने-बालोंको समझाया या कि ईश्वर यदि नहीं है और इस उसे मानते हैं तो उसके न होनेके कारण हमारे इस कोकके कर्म सिर्फ नह हो जावँगे और अधिक-से-अधिक इम तुम-जैसे ईश्वरके न माननेवाले हो जावँगे, इससे अधिक-से-अधिक हमारी यही हानि होगी कि तुमने संसारके भोगींको भोगकर मौज उदावी और इमने न उदावी। और विद ईश्वर हुआ तो फिर तुम न माननेवालोंकी क्या दशा होगी है तुमको तो फिर तुम न माननेवालोंकी क्या दशा होगी है तुमको तो फिर किसी भी प्रकार उसकी प्राप्ति नहीं हो सकती।

कुमारिक महने जिन गुरुकोंसे विद्या परी बी, उन्हीं-को परास्त किया । गुक्के परास्त्र करनेके पापके कारण हन्दोंने प्रायक्षित्त करनेका निश्चय किया, यद्यपि श्रीशंकर स्वामीने उनसे कट्टा था कि तुमने यह सब धर्मके छिये किया है तथापि कुमारिखने शिष्टाचारके नाने प्रायक्षित्तरूप अपनेको दाम सुलगाकर मस्म कर दिया ।

श्रुतिका वाक्य है-

असक्तेव स मर्नात असद्ब्रह्मेति वेद चेत्। अस्ति ब्रह्मेति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विदुः॥ (तैसिरीय उ०६)

जो कहता है बहा नहीं है, वह आप भी नहीं है, वह अपनेको भी नहीं भान सकता। उसके आत्माका भी खब्दन हो जायगा, वह असव हो जायगा, मुद्रां हो जायगा। उसे मनुष्य-योनि नहीं शास होगी। जो बहाकी सत्ता भानता है, वही सन्स्प बहाको जानता है और तभी वह अपनेको भी मान सकता है। ईश्वर-सिद्धिके लिये शारीरिक नृतीयाष्याय, द्वितीय पादके स्त्र ४८, ४९, ५०, ४१ देखने चाहिये। संक्षेपमें इन स्त्रोंका सिद्धान्त यह है-—

मीमांसक कर्म और फल दोनोंके बीचमें एक अध्द है यह मानता है, यज्ञ-कर्म किया तो क्रिया तो कर्मके साथ नष्ट हो जाती है, फल होता है कालान्तरमें, उस समय कर्म तो फल पैदा कर नहीं सकता ! कर्म करनेसे जो अध्द -संस्कार बनता है, वही फल देता है, वह तबतक नष्ट नहीं होता जबतक कि फल न हो जाय ! उसका कहना है अध्द तो तुमको भी मानना होगा, जब अध्द से कब हो जायगा तो ईश्वरके माननेकी क्या जब्दत है ! बेदान्ती कहता है, घट जब है और जब

कभी फळ दे नहीं सकता । इसकिये जो शासकारोंसे माना हुआ ईश्वर है, कर्म चाहे नष्ट हो जामँ, पर वह उस ईश्वरको मालूम रहता है और काळान्तरमें वही उसका फख देता है, इसकिये बीचमें घरष्टके माननेकी कोई आवश्यकता नहीं रह जाती ।

#### ईश्वरको माननेसे लाभ

कीट अमरके अयसे उसका ध्यान करता है, ध्यान करते-करते वह तव्रूप हो जाता है। इसी प्रकार जो अगवत्-स्मरण करते हैं वे अगवद्रूप हो जाते हैं। ईश्वर— परमेश्वरके माननेसे, स्मरण करनेसे सब प्रकारके कष्ट दूर होते हैं, यह छाअ है। जो सदा उसका स्मरण करते हैं उनपर तो कष्ट आते ही नहीं। विपक्तिकास्त्रमें स्नोग उसका सरण करते हैं, इससे सिद्ध है कि उसके सारखसे विपत्ति—कट तूर होते हैं। विष्युसङ्ग्रनाममें पाठ है कि सारणमान्नसे जन्म-मरणरूप बन्धनसे मनुष्य छूट जाता है।

सारा संसार—सूर्य, चन्द्र आदि अपने-अपने नियमसे चक्रते हैं, यह बक्षा भारी प्रमाया है कि इनको चलानेवाका कोई अवस्य है। इस सृष्टि सब नखर है, कार्य है, इसका बनानेवाला कारया अवस्य ही कोई होना चाहिये। इस जीव इसके कारण नहीं हो सकते। इस पहाद नहीं बना सकते, जल नहीं बना सकते, पृथिवी नहीं बना सकते, चतः इनका बनानेवाला कोई अवस्य है।

यही ईश्वरके अस्तित्वमें प्रवस्त प्रमाण है। यह शरीर तो जढ है, वह तो तुम हो नहीं, इसमें जो खेतन ब्र्ह्स है वहीं तुम हो !



## (३) स्वामी श्रीनिर्मलानन्दजी महाराज

ऐसे प्रश्न न तो मक्त ही कर सकता है न तो जानी ही, यदि कोई भक्त या ज्ञानी है और वह कहता है कि 'ईश्वर है या नहीं' तो मैं उसे भक्त या ज्ञानी नहीं मान सकता। इसप्रकारके प्रश्नोक्तरसे भक्त या ज्ञानीको तो कुछ छाभ होगा नहीं। हाँ, नास्तिक या संशयचेताको अवस्य ही छाम हो सकता है। यहाँ मेरे पास एक ठाकुर आया करते हैं, उन्होंने आकर एक दिन कहा कि बचपनमें तो यह संशय या ही नहीं। हाँ, कालेजमें जब पदता या, तब संशयकी दक्षिते तो नहीं, पर कभी-कभी यह कहपना एक नास्तिक मित्रके सहवाससे उठती कि 'ईश्वर है या नहीं ?'

मैंने उससे छ:-सात प्रश्न किये, मैंने कहा 'पहले तू बह बता कि ईश्वर न माननेसे क्या लाम है, माननेसे क्या हानि है ?' मेरा स्वभाव इसी प्रकार समझानेका है।

अनुभवके सम्बन्धमें तो मैं दावेके साथ कहता हूँ कि जो शास्त्रमें है उससे भिन्न किसीको कोई अनुभव हो नहीं सकता । यदि कोई कहता है तो उसकी वह साधारव करूपना है, सनुभव नहीं । चाहे जितने विद्वान् मा जायँ मैं यह माननेको तैयार नहीं ।

ऐसी बात नहीं है कि मेरे जीवनमें ऐसी घटनाएँ नहीं हुई हैं, बहुत्त हुई हैं, पर मैं इस विषयमें इस भी कहनेको तैवार नहीं।

प्रश्न पुत्रः पूक्रमेष्ट आपने क्रमकः दत्तर दिया---

१-२-दुः खकी मात्यन्तिक निवृत्ति और निरित्तशय सुसकी प्राप्तिके छिये ईश्वरको मानना चाहिये । दुः सकी निवृत्ति तो सामान्य कर्मोंसे ईश्वरके न माननेपर भी हो सकती है जैसे प्यास या भूसका दुः खपानी या भोजन मिछनेपर निवृत्त हो जाता है। परम्तु उससे आध्यम्तिक निवृत्ति नहीं होती। कछ किर भूस या प्यास क्रमेगी। ऐसे ही पुत्र-धनके भ्रमावर्मे दुः सहोता है। जिसके भावर्में सुख होता है, उसके अभावर्में दुः होता है। इसप्रकार आत्यन्तिक दुः स-निवृत्ति—परम और निरित्तशय सुस्तकी प्राप्तिके लिये ईश्वरको मानना चाहिये।

मैंने पूछा, 'निरितशय युक्त क्या है ?' तो आप बोके— जिसके अतिरिक्त और युक्त हो ही नहीं सकता । युक्तका स्वरूप जो कुछ कहा जा सकता है, जितना शब्दीं-हारा म्यक्त किया जा सकता है, उतना ही किया जायगा । करके देखों, जो साधन भादिमें प्रकृत हुआ है, जिसका कभी दस मिनटोंके किये भी चित्त एकाम हुआ है, वही हसे जानता है । राज्य-भोगादि जगतका सम्पूर्ण युक्त एक ओर रक्ते तो यह उससे करोकों गुजा अधिक होता है ऐसा भूति और पुराणोंमें भी किसा है और अपने निक्रवमें जी यही भाता है ।

युक्तकी मिकतायुँ तो सबको प्रत्यक ही है। सी-

सुन्त, भोजन-सुन्त भादिमें भिन्नता है। स्यानहारिक सुन्त कितना है, बिसे विषय-सुन्त कहते हैं उसकी बराबरी इस निरतिशय सुन्तसे नहीं की जा सकती, वह इससे बहुत हुर है।

मुखको सभी पुरुष जानते हैं। कोई भी पुरुष यह नहीं कह सकता कि सुख क्या वस्तु है, क्योंकि वह तो उसे अनुभूत है, बाहे वह विशेष सुख नहीं जानता हो। जो योदा सुख है, उसीसे निरित्तराय सुखका अनुमान कर कें। जो दु:ख-निवारण नहीं करना चाहता है, वह न माने, पर दु:ख-निवारण और सुखकी प्राप्ति सब चाहते हैं। इसे सबको मानना ही पढ़ेगा। यदि ईश्वरको मान किया तो श्रुति, स्मृति आदि सब ईश्वरके ही तो आदेश हैं। इनका पाछन किया जाय तो दु:खकी धाल्यम्तिक कि कृति, स्मृति तो ध्यव्योके वाक्य हैं, तो इसका उत्तर यह है कि श्रुति, स्मृति तो ध्यव्योके वाक्य हैं, तो इसका उत्तर यह है कि श्रुवि, स्मृति तो ध्यव्योके वाक्य हैं, तो इसका उत्तर यह है कि श्रुवि, स्मृति तो ध्यव्योके वाक्य हैं, तो इसका उत्तर यह है कि श्रुवि, स्मृति तो ध्यव्योके सक्यों मिले, महासो मिले, अरीर महासको कहाँसे मिले, उसी ईश्वरसे !

३-ईश्वरके अस्तित्वमें तीन प्रमाण है--प्रत्यक्ष, आगम, अनुमान ।

प्रत्यक्ष-को इन्द्रियोंसे देखनेमें चावे ।

अनुमान—घोड़ा देखकर आगेका निश्चय करना जैसे धुएँसे अग्नि । अनुमान प्रत्यक्षके बिना नहीं हो सकता, वह प्रत्यक्षके अन्तर्गत है और प्रत्यच ही मुख्य है (शास्त्र माननेवार्छोंके जिये शास्त्र प्रत्यक्ष है )।

जो कहता है, है खरको नहीं मानना चाहिये, मैं उससे पूछता हूँ कि उसने कैसे जान किया कि ईखर नहीं है ? यह उसने किस प्रमायसे जाना ? जिसने छन्दन (इक्नजैयड) देखा नहीं, वह संशय कर सकता है कि 'वह है या नहीं ?' पर यह नहीं कह सकता कि 'है ही नहीं।' ऐसा तो वह तभी कह सकता है जब वह सबयं वहीं जाय और उसे छन्दन न मिछे। × × × न विश्वास हो तो परिश्रम

भीर कष्ट स्वीकार करके वह इक्स्वीयड जाकर देख ले, वहाँ जानेपर मासूम हो सामगा कि कन्दन है या नहीं। यही बात ईश्वरके सम्बन्धमें हैं, कोई कहे कि ईश्वर है ही नहीं, तब भी माननेमें बहा खाम है।

एक समय भक्तिमती मीरापर एक कामी भासक हो गया । उसने बड़ी हिम्मत करके मीरासे एक दिन अपने मनकी बात कही । मीराने सुनकर उसके करपाणके छिये कहा 'यह तो कोई बात नहीं, तुम इतनी खिन्ता न करो. कल अमुक समय अमुक स्थानपर मेरे पास भाना और अपनी इच्छा पूरी करना ।' वह बहुत प्रसम्ब हुआ । बड़ी कठिनाईसे उसने दिन-शतका समय विताया । जब मिछनेका नियत समय आया तो वह बढे प्रसक्तिक्ते नियत स्थानपर गया । भीराने पूर्वसे ही दो-चार अच्छे-अच्छे आदमी बुछा रक्खे थे और उनके साथ सरसंगकी चर्चा हो रही थी। वह आदमी भी वहाँ जाकर बैठ गया और सोचने छगा 'सम्भव है मीरा इन छोगोंस कुछ सुविधा पानेपर मेरी कामना पूर्व करेगी ।' थोबी देर बात कर चुकनेपर मीराने बढ़े ही सरछ आवसे उस कामीसे कहा, 'तुम जिस कामके लिये आये हो, उस अपनी कामनाको पूरी करो, मैं तैयार हूँ।' वह पुरुष बहुत सकुचाया और चुप हो गया । इसपर पासके बैठे छोगोंने बात पूछी सो मीराने सारी सत्य घटना कह सुनायी और बह उस पुरुषसे कहने लगी, 'मैं तो तैयार हूँ, तुम सङ्खोच क्यों करते हो ?' वह पुरुष और भी छज्जित हुआ, पर अन्तमें बड़ी डिम्मत करके बोला, 'मला बड़ाँ ये लोग बैठे हैं इनके सामने ऐसा कैसे हो सकता है ?' भीरा कहने लगी कि 'इनके ( सांसारिक जीवोंके ) सामने नहीं कर सकते तो वह विश्वरभर, जगन्नियम्ता जिससे कोई भी जगह लाछी नहीं है, जो सब जगह मौजूद है, जो मेरा परम प्रेमी है, उसके सामने मैं कैसे कर सकती हूं और तुम भी कैसे करीगे ?" बह पुरुष बहुत ही कजित हुआ और मीराके चरणींपर गिरकर चमा माँगने छगा।

इसके बाद स्वामीजी महाराजने दो विश्वित्र सस्य घटनाएँ सुनायी, परन्तु प्रकाशित करनेकी आज्ञा नहीं दी, इससे उन्हें प्रकाशित नहीं किया गया।



#### (४) स्वामी श्रीहरिवाबाजी महाराज

चारी प्रश्नोंको पूजनेपर आप बोले---

मैं तो क्या कहूँ ? मुखे तो न किसी प्रकारका अनुभव है, न कोई ऐसी विशेष बात है। मैं तो इतना ही जानता हूँ कि भक्तजन मुझपर प्रेम करते हैं, मुखे अपना मानते हैं, यही मैं तो भगवत्की अपने ऊपर बड़ी कुपा मानता हूँ।

भगवान्के सम्बन्धकी बात तो क्या कहूँ। सायु-संन्यासियोंमें कहीं-कहीं वह बात नहीं मिछती, को छोटे-छोटे बाडकोंमें मिखती है। भगवन्-सम्बन्धी बात इन बाडकोंसे पूछो (दैवयोगसे उसी समय कहींसे चार-पाँच बाडक भी वहाँ भा गये)। श्रीस्वामीजीने उनसे पंजाबी (भाषा) में कहा, 'बाडको! भगवान्को तुमछोग जानते हो तो कहो।' कई बार पृक्षनेपर और तो सब चुप रहे परन्तु उनमेंसे एक बचा बोबा, 'परमेश्वर सब बगह है,' स्वामीजी बोले 'सब जगह है, तुमने खोगोंसे सुना है या देखा भी है!' इसपर सब बाबक कुछ चुप-से ही रहे। तब स्वामीजी महाराजने एक गुरुका उदाहरण देते हुए कहा कि 'दोशिष्य थे, उनसे गुरुकीने भगवान्का—ईश्वरका स्वरूप पूछा, एकने अनेक शास्त्रसमत बातें बतायीं, उसके रूपका विविध प्रकारसे वर्णन किया, तूसरेसे पूछा गया तो वह कुछ भी नहीं बोछा, केवछ खुप रहा।

ईश्वरको वो देखता है यह कुछ कह नहीं सकता। उसके छिये वब कुछ कहना होता है, तो उससे नीचेकी स्थितिमें उत्तरकर ही कहना होता है। ईश्वरका सचा वर्णन मौन है, ईश्वरको यदि देखनेकी इच्छा हो तो जाकर सगवान्के भक्तोंके दर्शन करो। वही ईश्वरका रूप है। संसारके उदाहरणसे ईश्वर सिद्ध नहीं हो सकता। भगवान्के भक्तोंके पास जानेसे स्वाभाविक ही सुख और शाम्तिका अनुभव होता है। संसारके पाप-ताप नष्ट होते हैं। यही उसका प्रत्यक्ष रूप है, इसमे भिषक मैं कुछ नहीं कह सकता।

होशियारपुरके एक प्रेमी वकीक महोदयने श्रीहरि-बाबाबी महाराजके बीवनकी कई घटनाएँ बतकावीं, परन्तु श्रीबाबाजीकी बाज्ञा बिना उनको प्रकाशित करना उचित नहीं समझा गया ।

(पुनः प्रार्थना करनेपर निककिकित पत्र जापने नेजा ।)

श्रीहिरः श्रीगुरवे नमः ।
 सस्य देवे परामिकिर्यथा देवे तथा गुरौ ।
 तस्येते कथिता क्वर्याः श्रकाशन्ते महात्मनः ॥

महान् पुरुषोंका संग और सामीष्य ही श्रीभगवान्की सत्ता और उनके धानन्त्को प्रत्यक्ष दिखळाता है। प्र्यपाद श्रीगुरुदेवकी समीपतामें बिना ही किसी साधन या प्रयक्षके मुझे श्रीभगवान्की स्फूर्ति प्रायः निरन्तर रहती थी और विदे कभी स्वप्नमें भी संकट या भय होता तो धपने आप उसी धवस्यामें श्रीभगवान्द्रारा वह हट जाता था। श्रीगुरुदेवके वाक्यामृत हस समय सार्य आते हैं। धकबरने वीरबळसे पृक्षा—

१-तुम्हारा खुदा कहाँ रहता है ? २-वना करता है ? ३-क्या खाता है और ४-संकरपद्वारा हो सब कुछ करनेमें समर्थ होनेपर भी अवतार क्यों भारण करता है ? वीरबक्टने तीन प्रश्नोंका उत्तर दिया—

१—रहता तो सर्वत्र ही है पर प्रत्यक्ष प्रकट सन्तिके हृद्यमें होता है। यदि मिलना चाहो तो वहीं मिलेगा।

२-काजियोंको पाजी और पाजियोंको काजी (अन-विद्युत्त परिवर्तन)।

#### ३-जीवाभिमान ।

योपे प्रश्नके उत्तरके छिये वीरवलने कुछ मुहक्त माँगी

ग्रीर इसी बीचमें अकबरके छोटे शाहजादेके समान एक

नक्छी वालक बनवाया जो ठीक वैसा ही दीस पबता था।
बच्चेको खेळानेवाछी दासीको समझा दिया कि 'जब ग्राज
सायंकाकको बादशाह बाहरसे माकर जलाशयके पास
बैठें और तुग्हें पुकारकर बचा माँगों तो असली बच्चेको

तूसरेके पास छिपाकर नक्छी बचा देते समय पाँव फिसक

जानेका बहाना करके गिर पदना और साथ ही नक्छी
बच्चेको नजाशयमें गिरा देना।' शामको अकबरके बाहरसे
आकर बैठने और दासीको बच्चेके छिये पुकारनेपर दासीने
देसा ही किया। बच्चेको पानीमें गिरते देख बादशाह बवरा
कर स्वयं जकमें कूदनेको तैयार हो गये, इतनेहीमें बीरवकने

मद् असली बचा काकर कहा 'सरकार! घवराइये नहीं,
शाहकाहा तो यह मीजूद है।' अकबरको शैरवककी देसी

चेद्यार क्रोध आया और उसने वीरवक्को दृष्डका हुक्म दिया। वीरवलने कहा 'इज्द, मैंने तो आपके प्रसकाउत्तर दिया है। इस आपके सैकड़ों नौकर-चाकर मौजूद थे को आपको आज्ञापर प्रायतक देनेको तैयार थे, तो भी बचेपर आपका इतना स्तेद्द था कि आप स्वयं वर्लमें कूदनेको विवश हो गये। इसी प्रकार संकल्पमात्रसे ही सब इक्ष करनेमें समर्थ होनेपर भी श्रीभगवान्को भपने भक्त इतने प्यारे हैं कि वह प्रेमविवश होकर स्वयं प्रकट होते हैं। (क) श्रीश्रीगृश्दैयको श्रीखन्दायनमें प्रकट दर्शन

श्रीमहाराजजी (श्रीगुरुदेव) को यह जानकर कि, अब भी श्रीबृन्दावनके श्रीसेवा-कुशूमें श्रीइयामसुन्दर पूर्ववत लीला करते हैं, दर्शनकी बढ़ी हच्छा हुई। श्रीसेवा-कुअमें रातको कोई रहने नहीं पाता, इसिछये श्रीमहाराजजी माधी रात्रिके करीब जाकर कुन्नकी दीवारपर चढ़कर बैठ जाते और भगवत-सारण करते रहते, फिर चार बजेके करीय उत्तरकर आ जाते । इसी प्रकार करते-करते जिलने दिनोंका मनमें संकल्प किया था, उनमें केवल एक ही दिन क्षेष रह गया, पर दर्शन नहीं हुए । अन्तकी रात्रि आ गयी। मन आशा और निराशा दोनोंसे भरा या कि चकसात् सामने शसमगडल प्रकट हुआ। एक सलीने कहा 'यहाँ सो कोई मनुष्य है।' श्रीश्यामसुन्दर बोले 'नहीं वह तो मेरे परम मक्त हैं।' रास आरम्भ हुआ, चारों ओर प्रेमानन्द छा गया । उस परमोत्कृष्ट रसको पानकर श्रीमहाराजजी प्रेमानन्दमें विभीर हो गये, इतनेमें श्रीरयाम-सुन्दरने आकर श्रीमहाराजजीके कन्धेपर अपना करकमछ रक्का और कहा, 'मैं प्रसन्ध हैं, वर माँगो।' श्रीमहाराजजीने कहा 'आपके दर्शनसे परे और क्या है ? बस, ऐसा ही आपके चरणोंमें प्रेम बना रहे ।' श्रीश्यामसुन्दर 'तथास्तु' कहकर संबद्धसहित अन्तर्थान हो गये। श्रीसहाराजजी श्री मलीमें मूमते-झुमते वहाँसे आ गये। श्रीमहाराजजीके मुलारविन्दसे जीवनभरमें एक बार एकान्तमें यह प्रसंग सुना था । सुनाते समय भीमहाराजजीके रोम-रोमसे दिन्यानन्द प्रकट हो रहा था और वही स्यूति मेरे जीवनका साधन है और साधन रहेगी।

#### ( स )—'योगक्षेमं वहाम्बहम्'

श्रीमहाराजनी विद्याप्ययन-काल (संन्यस अवस्था) में श्रीकाशीजीमें निवास करते थे। एक बार अनुज्यायमें एक दूसरे बृद्ध ब्राह्मण परिवतजीके साथ वे बाहर वनभ्रमण भौर एकान्तसेवनको गये । वे सर्वत्र आनन्दपूर्वक प्रस्यक्ष श्रीमगवानुके प्रकाशका अनुभव करते और पुमते-पुमते दोपहरको जंगलमें एक टूटे हुए मन्दिरपर पहुँचे। धूप अधिक थी, विश्रामके निमित्त वहीं बैठ गये। दोनींको भूल भी लुब छग गयी थी, परन्तु भिक्षाके निमित्त पास कोई बस्ती नहीं । परिडस बोले 'अब क्या किया जाय ?' श्रीमहाराजजी बोद्धे, 'गोषिन्द-भजन करो, सार्तब्यः सदा विष्यः विसर्तव्यो न जातुचित्।' इतनेमें ही एक विस्वक्षया पुरुष वनमें आया, उसके हाथमें एक दोना, जिसमें पाँच पेडे थे. श्रीमहाराजजीके सामने प्रसाद रख प्रणाम कर, वह चला गया। कुछ बातचीत नहीं हुई। परिदतजीने पूछा 'कोई आपका भक्त था क्या ?' श्रीमहाराजजीने मुसकराकर कहा 'हाँ, भक्त ही था ( क्योंकि चिरकालमे भक्तोंके सच्चे भक्त श्रीभगवान् ही हैं )। अब महाराजजी पण्डितजीसे और परिंडतजी महाराजजीसे आग्रह करने छगे कि 'इससे जलपान कर छैं, आपको बहुत भूख लगी है।' एक दूसरेको ऐसा कहें पर संकोचवश उन पेड़ोंको प्रहण कोई न करें। तब फिर मन्दिरकी खुतपरसे उसी पुरुषकी भावाज आयी, कि 'संकोच मत करो, दोनों प्रहण करो ।' कुछ आश्चर्य और आनन्दके पीछे दोनोंने एक-एक करके पेडा उठाना आरम्भ किया। दोनों खचिपूर्वक पेडे खाते जाय, पर दोनेमें वही पाँच-के-पाँच । दोनोंने पेटमर प्रसाद पाया। पर दोनेके पेड़े पाँच ही बच रहे (अनन्त श्रीभगवानुके सम्बन्धका सभी कुछ अनन्त है)। श्री-भगवत-खीलाको देख दोनों आनन्द-उत्साहसे भर गये। सायंकाल काशीलीमें आ सब किसीको उसमेंसे प्रसाद दिया। फिर भी दोनेके पेड़े पाँच-के-पाँच । तब श्रीमहाराजजीने उस दोनेको प्रसादसहित स्रीभागीरथीजीके अर्पण कर दिया ।

ऐसी श्रीमद्वाराजजीके सम्बन्धकी बीसियों अलैक्कि घटनाएँ सरया आ रही हैं, संकोचवश लिखनेका साहस नहीं। हरि कें आपका—

स्वतः प्रकाश



#### (५) ब्रह्मचारी श्रीरामशरणदासजी

१-३ प्रश्न सुनकर आप बोडे---

जीव ईश्वरका झंश है। जिसप्रकार बचपनसे बकरियों-में रहनेके कारण सिंह निज स्वरूपको भूरूकर, अपनेको बकरीका बच्चा मानने जगता है, अपनी शक्ति-सामर्थ्य-स्वभावका उसे पता नहीं रहता। हसी प्रकार यह जीव मी अपनेको भूला हुआ है।

इतना बदा हमारा शरीर प्रारम्भमें कामदेवकी एक वूँतके रूपमें था। नी-दस महीने गर्ममें रहा। इसमें हवाके थागेके समान भास है। यह उसीकी शक्तिसे बना है, यदि कोई कहे कि इसे इमने बनाया, तो यह कइना मिथ्या है, एक नेत्र फूट जाय, इम नहीं बना सकते। जिसने ऐसा सुन्दर शरीर बनाया, जिसने सूर्य, चन्द्रमा आदि समी पदार्य बनाये, उसको इस शरीरमें आकर इमने मुला दिया। इमको यह भी मालूम नहीं कि इम कहाँसे आये हैं, कौन हैं, कहाँ जायँगे। जिस बक्तसे इमारा परमारमाने विछोह हुआ, इम उसे भूल गये। परमारमा तो सब जगह ज्यापक है।

इसमें अनेक आकांक्षाएँ पैदा होती हैं। चाहे त्रिलोकीका बैभव प्राप्त हो जाय नो भी आगे कुछ और पानेकी हुच्छा बनी ही रहती है।

जिसका बीज होगा, उसका वृक्ष होगा। गेहूँका बीज शंकुर होकर जलकी सहायतासे वृक्षके रूपमें परिणत होता है। वही बीज जल न मिस्तनेसे गरमीके कारण शंकुरकी जगह धुनका रूप धारणकर स्वयं अपनेको ही मच्चण करता है। फिर वह गेहूँ उग नहीं सकता।

इसिलये मनुष्यको ऐसा उद्योग करना चाहिये कि जिसमें वह सर्वज्यापक परमारमामें मिल जाय; उसकी प्राप्तिका साधन उपासना-कर्म-ज्ञान आदि हैं। सन्तौंके समागमसे वह मिछ सकता है।

४-में आठ-दस वर्षका था, तभीसे भीमद्रागवत

आदिकी कथा बढ़े प्रेमसे सुनता था । एक समय काठियावार गुजरात गया, वहाँ बहुत विन रहना हुआ। मेरे गुरुदेव बुन्देलखण्डकी ओरके थे। झाँसीकी लड़ाईमें वे अंगरेजींसे लड़े थे। उनके हाथसे अठारह शंगरेज मारे गये थे। उसके बाद वे बैध्याव हो गये। उनको बुन्देलखरहमें जानेकी इजाजत नहीं थी। उनके साथ मेरा खूब सरसंग हुआ। वहाँसे वे श्रीद्वारकाजी दर्शनके छिये गये। राम्तेमें उनका देहान्त हो गया। मैं अकेला ही श्रीदारकाजीकी और चल पढ़ा। रास्तेमें श्रीवृत्यावन या श्रीअयोध्याजीका कोई मिलता तो मैं उससे प्रार्थना करता कि कोई ऐसा भजन कही जिससे मुझे भगवानुके दर्शन हों, जब वे भजन कहते तब मैं खूब रोता। पहले भी प्रभुकी यादमें मैं बहुत रोया करता था। एक दिन एक जंगरुमें दो-तीन मीरुतक कोई गाँव नहीं था। जेङका सहीना था। वहं कहाकेकी भूप पद रही थी। एकादशीका दिन, मेरा व्रत था। आसपास वाकके बहत-से वक्ष थे। मैं श्रीकृष्णसं मिलनेके छिये रोता जाता था। उसी समय देखता हूँ तो आगे एक इयाम रंगका पुरुष पाँच-सात छड़कोंको साथ लिये कोई पाँच-छ: सी गौझोंको चरा रहा है। एक फटा-सा कपड़ा लपेटे हुए है। सुझसे बोला, 'महाराज ! हमारे तिलक कर दो, हम तुम्हारे चेले हो जायँगे।' फिर कहा कि, 'अपना यह खोटा इमें दे हो।' मैंने अपना लोटा उसे दिया। उसमें तीन सेर द्वा द्याता था, तत्काल ही उसने वह लोटा दूधसे भरकर मुझे दे दिया और कुंजेकी मिस्री दी, तदनन्तर बोका, 'इम गौ छे आर्थे ।' बस, इतना कइकर यह अदृश्य हो गया। मैंने देखा, न वहाँ गीएँ हैं और न वे पाँच-सात बालक ही । यह देखकर मैं बहस ही पछताया-रोया ।

इसके बाद ब्रह्मचारीजी महाराजने कई अनुभवकी बार्ते कृपा करके और बत्तछायीं।



### (६) स्वामी श्रीविलासपुरीजी महाराज

1-जीवमें पाँच होश हैं — अविधा, असिता, राग, होष और श्राभिनिवेश । ईश्वरमें इन दोषोंका अभाव है, उनकी कृपासे जीवके दोष दूर हो जाते हैं। सतः भपने दोष निकाजनेके छित्रे ईश्वरको मानना चाहिये।

२-ईश्वरकेन माननेसे ट्रोप वने ही रहेंगे। यह डानि है।

१-प्रमाण तीन हैं-प्रस्यक्ष, अनुमान और शब्द । प्रत्यक्ष-नेत्रोंसे दीखनेवाले इस कार्यक्रप सारे संसारका कोई कारण अवश्य है। इससे अधिक और प्रश्यक्षका वह विषय नहीं है।

अनुमान-चित्रको देखते ही दो बातें सिद्ध होती हैं, एक उसके बनानेवाला कोई चित्रकार है और दूसरी स्याही-रंग है। इसी प्रकार जगत्को देखनेसे उसके बनानेवाले ईश्वर (चित्रकार) और प्रकृति (स्वाही) का अनुमान होता है।

शब्द-प्रमाण-तो हम निस्य ही मानते हैं। किसीने धाकर परदेशमें गये हुए पुत्रकी मृत्युका समाचार कहा, वहाँ प्रस्यक्ष और अनुमान न होनेपर भी कहनेवालेके शब्दको प्रमाण मानकर पिता-माता दुखी हो जाते हैं। ईश्वरके छिपे शब्द-प्रमाण वेद, गीता तथा अन्यान्य शास्त्र हैं।

४-ईश्वरकी कृपालुताका सबसे बड़ा प्रमाण यही हैं कि ईश्वर कर्मोंका फल सुख-दुःख तो और योनियोंमें भी दे सकता है पर मनुष्य-योनि हो ऐसी है जिसमें शुभाग्रुभ जाननेकी और ईश्वरको पहचाननेकी शक्ति है। ईश्वरने वह ऐसी शुभयोनि देकर हमपर बड़ी ही कृपा की हैं।

-1>4:4:1

# (७) स्वामी श्रीअनन्ताश्रमजी महाराज

प्रस सुनानेके पश्चात् विशेषरूपसे अनुभव कहनेकी प्रार्थना की गयी थी, उसपर आप बोडे---

'मेरा जन्म जाखन्धरके निकट लुहार प्रामर्मे क्षत्रिय-कुलमें हुआ था, बचपनसे ही श्रीमद्भागवत छादिकी कथा सुननेमें मेरी बड़ी रुचि थी। कथामें मैंने एक दिन यह प्रसंग सुना कि गुरुके विना ज्ञानकी प्राप्ति नहीं होती। तबसे सुके गुरु मिलनेकी लाजसा बढ़ने लगी। मेरा विचार था, संसारमें महारमा तो बहुत हैं, पर ऐसे महारमा बहुत कम हैं कि जिनसे वास्तविक लाभ मिल सके। दैवयोगसे एक बार गाँवके बाहर एक सहारमा आकर अहरे। मैं तो उनके पास नहीं गया, पर और बहुत-से लोग उनके दर्शन और सत्संगके लिये वहाँ जाते। मेरे वितानी बढ़े शुद्ध आचारके तथा ईश्वरवरायण पुरुष थे। एक दिन लोग पिताजीको भी बहाँ ले गये। वहाँसे लौट-कर कई छोगोंने मुक्तसे कहा, 'महात्मा बढ़े अच्छे दीखते हैं।' मैंने पूछा 'आपने उनमें क्या अच्छापन देखा ?' बे कहने छगे 'बे इठरहित और निरमिमान सहारमा है. किसी विषयपर उनसे बात हो रही थी, उस समय इसके ठीक ठनके विचारोंके विपरीत बात कही। यद्यपि हम जानते थे कि हमारा कथन ठीक नहीं है। इसपर भी वे ऋषिक बाद-विद्याद न कर शान्त ही रहे और बोले 'यही ठीक होता।' यह महास्माका मुख्य छक्षण है।

में उनके पास गया, मुसे भी उनके प्रति कुछ श्रद्धा-सी हो गयी। इस बार तो वे चले गये, कुछ दिनों बाद दूसरी बार आये, तब मैंने उनके सामने कुछ प्रसाद रख-कर उनसे दीक्षाके लिये पार्थना की। वे कहने लगे 'मैं कुछ नहीं जानता। गुरु सोच-समझकर करना चाहिये। बिना विचारे काम करके तुम पीछे पछताश्रोग।' इसप्रकार हिला-हिलाकर वे मुझे बहुत दिनोंतक जाँचते रहे और दूसरे-दूसरे महारमाओं के नाम गुरु-दीचा लेनेको बताते रहे। वे ज्यों-उयों मने करने लगे, त्यों-ही-त्यों मेरी श्रद्धा उनपर बदने लगी। मैं उन्हींसे दीक्षा लेनेकी प्रार्थना करता रहा। एक दिन मैंने कहा 'महाराज! यों ही जीवन-का अन्त हो जायगा और कुछ लाभ नहीं होगा।' वे बोले, 'नहों, ऐसा नहीं होगा।' तब उन्होंने मुसे कुछ साधारण-दी बात बतायी। मैं सात वर्षतक उनके

आदेशानुसार साधन करता रहा । गुरुजी कभी-कभी प्राममें आते, कभी बाहर दूसरी जगह विचरने चले जाते। सात वर्षके अनुष्ठानके बाद एक दिन मैं रास्तेसे जा रहा था कि यकायक मेरी अवस्था पछट गयी । शरीरकी दशा-का कुछ पता नहीं रहा । यह स्पष्ट अनुभव होने लगा कि मेरी ही सत्तासे सारा संसार परिपूर्ण है। पशु-पक्षी, जल-थल और पत्ते-पत्तेमें मुक्ते यह प्रतीति होती थी कि मैं ही इन सबको सत्ता दे रहा हूँ। यह अवस्था कई धरटोंतक रही। फिर उसी प्रकार मेरी पूर्व-अवस्था हो गयी। उस समयके बाद मैं बराबर इसी साधनको करता रहा । जब सात वर्ष श्रौर बीत गये सद एक दिन मैंने गुरु महाराजये कहा 'महाराज ! बारह वर्षी-में तो घूड़ेकी भी बदलती है, भगवान सुन लेता है, मुझे चौद्द वर्ष हो गये। अब तो कृपा करो।' तब उन्होंने मुक्ते असली बात बतायी। उसके माल्ट्रम होते ही अन्दरसे एकदम आनन्दके फव्वारे छूटने छगे । ऐसा मासूम होने लगा कि सारा जगत् आनन्दमे परिपूर्ण है। यह अबस्था बढ़सी ही चली गयी । यहाँतक कि मैं बहत्तर-बहत्तर घण्टे-तक इसी चवरणामें रहने लगा, खाने-पीनेकी कुछ सुधि नहीं, उस समय मेरे पास होकर जो छोग निकल जाते

या मैं जहाँ होकर निकळता, सास-पासके लोग चिकत रह जाते, उन्हें कुछ वहें ही आनन्यका अनुभव होता, वे कहते 'यह क्या हो गया !'

इसके बाद श्रीस्वामीजी महाराजने अन्य कई महरव-पूर्ण अनुभव सुनानेकी महती कृपा की। फिर कहा---

'मेरी बहुत्तर घण्टेतक समाधिकी दशा रहती। निर्मुण रूपका अनुभव होता। समुणका कभी-कभी हुआ। और तो कई छोगोंको मेरी दृष्टिसे दिव्यधामके दर्शन हुए। मेरे अन्दर जो-जो विरुष्टण हालतें कई वर्णेतक रहीं, उनको में कह नहीं सकता। उस समय ऐसी स्थित रही कि मेरे पास होकर कोई आदमी निकल जाता तो वह एक अपार प्रानन्दमें हुब जाता। उस स्थितिमें मुक्ते सुधा-पिपासा आदि भी नहीं व्यापते थे। मेरी हालत ऊँची होती तो गुरुजी नीचे गिरायी। मैंने दुखी होकर कहा 'महाराज! ऐसा क्यों करते हो ?' तो कहा 'तुमसे बहुत काम कराना है।' जब में कई छोगोंकी ऐसी अवस्था कर देता तो गुरुजी महाराज कहते 'ऐसा पागल नहीं बनाना' उन्होंने तीन बार ऐसा कहा और जिस दिन तीसरी बार ऐसा कहा उसी दिनसे मुक्तमें वह शक्ति नहीं रही!

**~\$~**€\*\$**~**\$~

## (८) स्वामी श्रीचिदानन्दजी महाराज

हम वृन्दावनकी परिक्रमामें जा रहे थे। पूप बहुत पहती थी। एक जगह छाँहमें बैठ गये, और भी बहुत-से लोग बैठे थे। जिसमें श्रीकृष्ण-दर्शनकी अस्यन्त आकांक्षा कई दिनसे लग रही थी। उसी समय बालरूपमें पीताम्बर पहिने, सिरपर मुकुट रक्के, हाथमें वंशी लिये प्रभुके दर्शन हुए । उसी चण एक बैंदरियाको एक कुत्तेने पक्क लिया । उसके कारण बड़ी चिछाइट-सी मच गयी । मेरा ध्यान भी उधर गया । फिर मैंने देखा तो वह मूर्ति नहीं दीख पड़ी ।

#### (१) एक भावुक महानुभाव

( नाम प्रकट करनेकी अनुमति नहीं )

चाज मुस्ने भजन करते समय यह प्रतीत हुआ कि ईश्वरके अस्तिग्वका प्रवस्त प्रमाण मीत है, इसमे बदकर और कोई प्रवस्त प्रमाण नहीं।

जिन्दगीभर तो बहुत-से मनुष्य भ्रपने पुरुवार्यपर निर्भर रहते हैं। यह पुरुवार्य उनका है तो मरते समय वे क्यों नहीं भ्रपना पुरुपार्थ कर छेते ? यह निश्चय है कि वहे-वहे नाम्तिक भी भरना और बूढ़ा होना नहीं चाहते।

जब बच्चे थे तब तो बढ़ाने-घटानेकी शक्ति तुममें धी नहीं। यदि उसे भी पुरुवार्थसे बढ़ाचा मानते हो तो फिर प्रयक्ष करते भी शरीर क्यों क्षीण होता है ? नौजवानको पुरुवार्थ करते-करते क्यों बीमारी खाती है ? कोई ऐसी शक्ति दुनियामें अवस्य है जो इमारी इच्छा और उद्योगके विपरीत इसको मरने-जीनेके क्रिये बाध्य करती है। बड़े-बड़े पण्डित, किव, गुयाश दरिष्ट्रतामें क्यों रहते हैं ? इससे सिद्ध है कि कोई शक्ति इमारे अपर रहकर शासन करती है।

### (१०) सुस्वकी चोईवाले महात्मा

तीन रूप हैं— १ अस्ति (सत्), २ भाति (प्रतीति चेतनता), ३ प्रिय (प्यारा आनन्दमय) यह तीनों रूप सबमें पुक-से रहते हैं।

घटको फोइ दो तो उसका नाम, आकार चाहे न रहे पर अस्ति, भाति, प्रिय नष्ट नहीं होगा।

संसारके सभी भादमी सुख चाहते हैं और पूर्ण सुख जीवमें हैं नहीं, वह उस परमास्मामें है। इसिखये ईश्वरको मानना चाहिये। यदि तुम शूम्पको नहीं जानते और कहते हो कि कुछ नहीं, तो तुम्हारा कहना नहीं बनता। और अगर जानते हो तो जो जाननेवाला है वही शुद्ध सिंबदानम्दरसम्हप तुम हो।

अपने भापमें घटा को। जाग्रव, स्वम, सुपुप्ति सब मैं हूँ। मैं सब अवस्थाओं को जानता हूँ। सबका जाता हूँ। को मैं जाम्रवमें हूँ वही स्वममें हूँ, जो स्वममें हूँ यही सुपुप्तिमें हूँ। जाम्रव, स्वम, सुपुप्ति सुम्हें नहीं जानते, सुम तीनोंको जाननेवाले हो।

तुम सबसे प्यारे हो, तुम्हारे ही प्यारको पाकर सब प्यारे प्रतीत होते हैं, खाँब जिसके साथ लगती है उसीको मीठा बना देती है।

मेरे निकके गाँवमें एक कुआँ और मन्दिर था। वहाँ इस शरीरके एक सम्बन्धी विचार-सागर प्रन्थ पदते। मुक्तमें और तो कोई संस्कार था नहीं, परमारमा है या नहीं, इसका भी कोई विशेष विचार नहीं था। प्रन्थमें एक दिन गुरुकी महिमा सुनी, वह विचय चार दिन चका और उसे मैंने नित्य बढ़े ध्यानसे सुना। वह कुछ उस समय मुक्ते कचठ-सा हो गया-

वेद अर्थकूं मलै पिछाने। आतम महाक्प इक जाने। मेद पंचकी बुद्धि नसावै। अद्भ अनक महा दरसावै॥ मद मित्रमा मृग-तृषा समाना। अनुकृष इम मासत नहिं आना। सो गुद्ध वे अदभुत उपदेशा। छेदक सिका न कुंचित केशा॥ एक दिन मैंने यह कथाबाचकजीको सुनायी, उन्होंने कहा, 'तुम्हारी बुद्धि बढ़ी चन्नल है, तुम्हों पढ़ा करो ।' उस दिनसे मैं ही पढ़ता । पढ़ते-पढ़ते यह निश्चय-सा हो गया कि भारमा सत्य है यह सब संसार मिथ्या है। जब मिय्या है तो इसके लिये क्या यद्ध करना है? तीन दृष्टियाँ हैं— १ शास्त्रीय, २ छौकिक और ३ ज्ञान ।

शास्त्रीय दृष्टिसे तीनों कालमें संसार है ही नहीं, ज्ञान-दृष्टिसे वह अनिर्वचनीय है और लीकिक दृष्टिमें सत् है।

उस समय यह निश्चय हुआ कि यह सब ब्रह्मरूप है। वहाँ एक महारमा प्रायः महीने-श्रो-महीनेपर आया करते थे। विद्या साधारण तो वहींके पण्डितोंसे पढ़ी थी, उन महारमाके सहवाससे मेरी संन्यास लेनेकी हुच्छा और बदी। मैंने परिडतजीसे आज्ञा माँगी। परिडतजीने कहा 'हमारे कन्या है, उसकी शादी करके दस वर्ष बाद हकता संन्यास छेंगे, तभी तुम्हें पदायी हुई विद्या सफल होगी। इस बीचमें अभ्यास करते रहें।' जो सन्त-महारमा आते उनसे वे बार-बार साधनकी बातें पृछ्ते रहते । इसप्रकार म्यारह वर्ष बीत गये, तब मैंने परिवृत्तजीसे कहा. आपकी प्रतिज्ञा पूरी हो गयी, अब हम जाते हैं, आपने दस वर्षका वसन दिया था। उससे एक वर्ष श्रीर अधिक हो गया। इसप्रकार चाछीस वर्षकी अवस्थामें में घरसे निकला। संन्यासकी इच्छासे मैं ऋषिकेश गया । गुरुजीके पास बराबर एक मासतक नित्य जाता, पर वे नेत्र नहीं मिलाते । एक दिन कृपा करके उन्होंने सुसे गंगाओं में खड़ा किया और अपने ही हाथों मेरी शिखा उतार दी । तबसे आनन्दकी उपलब्धिका प्रभ्यास करता हूँ। जब आनन्दकी उपलब्धि होती है तभी संसारसे मन हटता है। जबतक आनम्द नहीं होता तबसक संसारसे मन नहीं हटता । अभ्यासके बरूसे ऐसा प्रमुभव होता है कि सारा ब्रह्मायद मेरी ही सत्तासे स्थित है।

ज्यानमें नित्य ही कुछ ऐसा विकक्षय प्रकाश इकारों

स्योंके समान होता है, जबतक ध्यान नहीं कूटता, वह नहीं मिटता ! इसके बाद महास्माजीने अपने साधनकी तथा अनुभवकी कई विकक्षण वार्ते बतकायीं।

### (११) स्वामी परमहंसजी, राजघाट

मैं पन्त्रह वर्षसे श्रव पचहत्तर वर्षतक संन्यास-श्राश्रममें हूँ। बदायूँमें प्रक पिरदत्तजी वहे प्रेमसे दस बजेतक भागवत, रामायण कहते थे, उन्हीं पिरदत्तजीके सस्संगसे मुझे पहले-पहल क्यान छगी। वे मेरे ही झामके रहनेवाले थे।

मैं छड़कपनसे ही भागवत-धर्मका खाचरण करने छगा था। छड़कपनसे भगवज्ञजनके ध्रभ्यासका यह फल है कि इस बृद्धावस्थामें भी कोई दुःस नहीं न्यापता है। ऐसे दयाल हरिके भजनकी क्या कहें, उन द्यामयकी दयालुताका सारण खाते ही हृद्ध गह्नद हो जाता है (इस समय आपके अध्रुपात होने छगा)। प्रभो ! आपकी शरण हूँ। जब मनुष्य भगवान्की शरण ले छेगा तभी निर्भय भजन करेगा। भगवान् प्रेमसे प्रकट होते हैं। मक्त अपने स्वामीको प्रस्पक्ष देखकर प्रसन्न होता है। जहाँ मक्त स्वरण करता है, वहीं भगवान्का दर्शन होता है।

किसी प्रकार वह मुक्ति दे भी दे, पर भक्तिका मिलना बहुत कठिन है। मगवान्की कृपा ही भगवत्-दर्शन है, उसीका ध्यान घौर मनन करें। जो वस्तु है, विद्यमानरूपसे सब भगवान् ही हैं। उन्हें प्रेमसे भजना चाहिये।

जब भगवानुका चिन्तन-सारण किया जाता है तभी

वह दर्शन देते हैं, जैसे गौ बड़ देकी रक्षा करती है, ऐसे ही भगवान्की महाकृपा रक्षा करती है और वही उसके दर्शन हैं।

भगवान् भक्तके समीप रहते हैं, इसीसे हमें तो समीप ही प्रतीत होते हैं, जो कुछ है सब उन्हींका है। रात-दिन वे स्थामसुन्दर मुरळीबारी ऑसोंके सामने रहते हैं।

बाइकपनसे ही आगवतसे अधिक प्रेम रहा, इसीसे छोग मुसे परमहंस कहने छगे। जैसे बने वैसे मनको भगवान्में छगावे। दस-वारह वर्षकी बात है, रातको मैं जंगलमें सो रहा था, एक जीव मरे चारों ओर डोकता रहा। एक दिन वह मेरे सिरसे टकराकर खोटने छगा। मैं जब जागा तो वह भाग गया। देखनेपर ऐसा मालूम हुआ जैसे गधेका बचा हो, पिछाई गधे-जैसी, मुख सिंह-जैसा। उसे छोग भोकड कहते हैं, वह जीवित मनुष्यपर चोट नहीं करता। मेरी तो प्रभु रक्षा करते हैं। सब तो बछ नहीं रहा, नहीं तो दिनमें श्रीमज्ञागवत पदता, ऊँचे स्वरसे भगवत्नाम छेता, राजिको बड़े वेगसे कीतंन करता। खूब ही प्रेम भाता, बड़ा भारी आनन्द भाता, समुधारा बहने छमती। जैसे-लेसे नाम छेता हूँ वैसं-ही-वैसे मंगकमयी रगामसुन्दर मूर्तिके दर्शन होते हैं।

-\$\*C)\*\$-

### (१२) स्वामी श्रीयतुलानन्दजी महाराज

1-जीवका असली संस्प ब्रह्म है, उसके साथ एकी भूत होनेके लिये ब्रह्म (ईचर) को मानना चाडिये। एकी भूत हुए बिना माया नहीं छूटेगी। मायाके न छूटनेसे जन्म-मरवारूप उपाधि बनी ही रहेगी।

२-ईश्वरको न माननेसे झारमस्वरूपका बोच न होगा, स्व-स्वरूपकी पहचान न होगी। अपने स्वरूपको पहचाने बिना जन्म-मरणके चक्रसे बीव नहीं छूट सकता।

६-जीव जब माया-विषयका चिन्तन छोदकर प्रमुका मजन करता है तब उसे अञ्चमव होता है, सचिदानन्द, पूर्णानन्द, महानन्द ज्योतिर्मय स्वरूपका दर्शन होता है।
सूर्य, चन्द्रमा, वायु, जल इन सबको कीन शिक देता है? इन सबमें जिसका अस्तित्व है, इनको को नियमानुसार चलाता है, वह ईश्वर है, यही ईश्वरका प्रवल प्रमाण है।

४-योदा-बहुत जो भजन करके देखा है, उससे मुक्के ऐसी चीज़ मिली है जिससे मैं इतकृत्य हो गया हूँ, जिसे बतकानेकी राक्ति मुझमें नहीं है। ईखर-कृपा मुक्के अनेक प्रकारसे प्राप्त हुई है। इस शरीरको नौ वर्षकी उन्नसे साकार मूर्ति श्रीकृष्ण, काकी, शिव भादिकी उपासनाका शौक था। वह उपासना सतरह-अठारह वर्षकी उन्नतक लगातार चलती रही । भठारह वर्षकी उन्नमें वैराग्य हुआ। यह इच्छा हुई कि ईश्वर साक्षाल मिळना चाहिये, पर वह कहाँ मिळेगा?

पद्दाद,नदी, बंगल्सें कहाँ मिलेगा १ उसी समय गृहस्थ-को छं द दिया, विवेक-वैराम्य जागा। मैंने जंगल, गुफा, पद्दादोंनें खूब अजन किया।

इसके बाद प्रार्थना करनेपर आपने अपने कठोर साधनकी कुछ बातें बतकानेकी कृपा की।

### (१३) स्वामी श्रीलद्मणसिंहजी

(इस समय श्राप नेत्रद्वीन हैं । श्रवस्था लगभग सत्तर वर्ष )

१-ईइवरको अपने कस्यायके लिये मानना चाहिये। करुयाया दो प्रकारका है, संसार-दुःखकी निकृत्ति चौर परमानन्दकी प्राप्ति, यही मोचका स्वरूप है। क्योंकि संसारमें जन्म-मरण चौर नाना प्रकारके दुःख हैं, इन दुःखांकी आस्पन्तिक निकृत्ति ईखरके माने बिना नहीं होगी।

१-न माननेसे जन्म-मरणरूप दुःससे कभी ध्रुटकारा नहीं होगा । यही सबसे बड़ी हानि है ।

३-ईश्वरके बेव और अुति आदि मुख्य प्रमाण हैं। संसारकी दृष्टिमें जैसे माता-पिताको मानते आये हैं, उसी प्रकार बेद, अतिके प्रमार्थोंको मानना चाहिये।

४-वैराग्य आदि साधन अपेक्षित हैं, साधन विना साध्य वस्तु नहीं सिखती। मनुष्य भनेक जन्मोंसे जब भजन करता चढा भाता है, तब परमारमाकी कृपासे उसे कोई महारमा मिछ जाते हैं, वे समझा देते हैं कि जिसका त्भजन करता है, वह आप ही है। जब सभी कुछ ईश्वर नजर भाता है तब वह किसके साथ राग करें और किमये प्रेम करें ? यह भी शास्त्रीय बात है। अनुभव नहीं।

जो अनुभव है वह कहनेका विषय नहीं, मन-वाणी वहाँतक जा नहीं सकते।

संसारको असार जानकर इघर आनेके लिये मनमें प्रकृति हुई, मेरा जन्म जिल्ला होशियारपुरसे तीस कोसपर एक स्थान दिसुआ मकरियामें हुआ था। पण्डीस-सुब्बीस वर्षकी अवस्थामें यह वंराम्यकी भावना उठी, फिर गुरु मिले। यह संसार असार है, लोगोंके जन्म-मरणको देखकर मजनकी ओर प्रकृति हुई थी। मुदेंके साथ जाते हैं, उस समय प्रायः सबको वैराग्य हो आता है, पर वह उहरता नहीं, दैराग्य असली होना चाहिये।

# (१४) श्रीज्वालासिंहजी

(आपने कृपापूर्वक अपनी ऑस्वों-देखी दो घटनाएँ सुनायीं)

(क) संवत् मम के श्रावण-मासमें एक पागल श्रवधूत यहाँ पधारे, उन्हें प्रायः सभी पागल कहकर पुकारते । अवस्था देखनेमें तीस-बत्तीसकी होगी। रंग गेहुँआ, चेहरा प्रकाशयुक्त, होंठ लाल, श्रह्मचर्यसे पूर्ण, दुपहरीमें आकर यहाँ लड़े हो गये। क्षेत्रसे लेकर भिषा की। यहाँसे चार कोसपर स्योरक गाँवके चं।सेसिंह पहल्वान कभी-कभी मेरे पास आते थे। वे श्रक्की यात्राके मेरे मित्र थे। वे भी वहीं थे। उसी समय हरहारपुरका एक लोधी आया भीर कहने हमा भिरी सी बहुत बीमार है, इक् दवा हो तो दे दो, उसकी पसलीमें बढ़ा दर्व है। पागक महाराज भी वहीं बैठे थे, लोधेकी बात सुनकर वह अचानक बोल उठे 'जा, देख चाव दर्व नहीं होता।' छोधेने उसे यो ही पागलकी बात समझी और उसपर कुछ ध्यान नहीं दिया। मैंने कहा, 'महारमाकी बात है, तू घर जाकर एक बार देख।' वह घर गया और तुरन्त ही बायस छोटकर बोला, 'उसको आराम है, पहले दाहिनी पसलीमें दर्व था चाव थोदा-सा बाई पसलीमें रहा है।' (उसके दर्वका बहुत दिनसे इक्षाज हो रहा था, पर कायदा नहीं होता था) यह सुनकर पागलने फिर कहा, 'जा देख, अब हुई नहीं है।' छोबी फिर बर गया और

आकर कहने छगा 'आराम है।' छोधेने पागलके चरण पक्क खिये। पागक टहाका मारकर मल हँसी हँसने बगा और बोला 'प्यारे कृष्णा! ऐसा घोखा न दिया करो, तुमने मेरे मुँहसे क्या निकलवा दिया!' मेरे मित्र पहलवान कहने छगे, 'महाराज! उस प्यारे कृष्णके हमें भी दर्शन कराइये, पर हम देखेंगे चतुर्भुजी रूप।' मैंने भी कहा 'महाराज, हन्हें करा दो, फिर हमें भी कराना।'

मेरे मित्र पहळवान निश्य पचास हजार नाम-अप किया करते थे। वे आश्रमके नीचे गंगामें पूज्य श्रीअच्युत मुनि-बी महाराजकी जो नौका खाली खड़ी थी, उसमें भजन करने चले गये । एक घरटे बाद पागक भी वहीं पहुँचा । पहुलवान नौकाके कमरेमें बैठे सन्ध्या कर रहे थे, पागलने जाकर कमरेके किवाब बन्द कर दिये, उस समय पहुछवान-को श्रीकृष्णकी कई रंगोंकी एक अति भयानक आकृति बीयाने छगी। (पहलवानके बसलाये हुए उस समयके रूपकी याद आती है तो मेरे शैंगटे खड़े हो जाते हैं।) पहछवान उसे ट्रेसकर हर गये और छगे भागने । पागछने उनके दोनों पहुँचे पकड़ छिये और हाथ पीखे करके उन्हें जकड़कर बैटा लिया। पहलवान बिस्कुल बेहोश-से हो गरे । तब पागलने उन्हें छोड़ा । थोड़ी देरमें जब उन्हें होश आया तो वे धर-धर कॉपते मेरे पास आये और वहाँका ब्रुसान्त कहने छगे । मैंने उन्हें बाँट दिया कि 'सावरदार, ऐसी बातें कहने योग्य नहीं हैं, तुम्हारे धन्य भाग्य हैं जो यह बात नसीव हुई।'

पहलवान भाँग पीया करते थे, जब भागने लगे थे तो पागलने भाँगकी गोली पहलवानसे वहीं छीन छी थी। पागळ वहाँ से चले गये भाँर शामको भाँग पीये हुएकी-सी स्थितिमें आकर यहाँ पक्क सीमेचटके चबूतरेपर खड़े हो गये। पहले मैंने कहा था 'महाराज! इनको दर्शन करा दो, फिर हमें भी कराना।' पागल पहलवानसे कहने छगे'आगर तूरहा-सहा चतुर्भुं जी देखना चाहता है तो, या तो तू नहीं होगा या तरा पुत्र नहीं होगा!' मुक्तसे कहा, 'तू भी दर्शन करना चाहता है?' मैंने कहा, 'भ्राप नाखुश न हों, हमें नहीं चाहिये। हम तो ऐसे ही भले हैं।'पागल बोले, 'अच्छा, देखना चाहता है तो पहले श्रीकृष्यके काल्य-नागको देखा।' देखते-ही-देखते अकसात् एक बढ़ा भयंकर काला सर्प आया (वहाँ पक्के सीमेचटके चबूतरेपर सर्प होनेकी या आनेकी किसी प्रकार भी सम्भावना नहीं हो सकती।

भौर मेरी बाँधतक दोनों पैरों में छिपट गया। मैं मींचक रह गया भौर एकदम सटका देता हुआ तड़ककर दूर जा खड़ा हुआ। सर्प मेरे पैरोंसे छूटकर वहीं पास ही देखते-ही-देखते लुस हो गया। बादमें देखा भी, पर कहीं पता नहीं छगा! पागक उस समय विछाकर बोबे, 'देखा, कृष्णका काछिय-नाग और करेगा कृष्ण-दर्शन ?' मैंने कहा, 'नहीं महाराज! आप क्रोध न करें, मुझे कृष्ण-दर्शन नहीं खाहिये।'

मुझे बुखार हो गया, इसके चौथे दिन मैं चौर पहळवान रास और दर्शनींकी इच्छासे बुन्दावमके किये चळ पड़े। इन्दावन जाते समय मुक्ते १०२ डिप्रीका ज्वर हो गया । इस दोनों कृत्दावनके निकट जा रहे थे, देवते हैं, जयपुरवाळींके मन्दिरके पास एक पेबकी जबमें वही पागल धोक दिये पड़े हैं। मैंने कहा 'पागल तो यह पंड़े ।' खैर, इसलोग धुन्दावन पहुँचे । दो-तीन दिन रास देखा, टिकारीवाली रानीके मन्दिरमें छोटेकालकी मरहळीका रास होता था । इसजोग उसी मगहळीका रास देखते । तीसरे दिन वहाँ उखक-बन्धन-कीखा थी। हम बड़े प्रेमसे सुन रहे थे, उसमें एक बात बड़ी उत्तम और विख्नक्षण आयी, जिसके कारण हमारा हृदय द्ववित होने छगा । जब मैया यशोटा वजचन्दलाकको एकइनैके लिये दौड़ती है और लीकाधर कीका करते हुए हाथ नहीं श्राते, तब मैया स्यामसुन्दरको खड़े रहनेके छिये सस्य-बुगके भक्तोंकी शपथ दिखाती है, पर प्रभू हाथ नहीं आते. फिर ब्रेताके भक्तोंकी शपथ देती है, तो भी उन्हें नहीं पकद पाती, फिर द्वापरके भक्तोंकी शपथ देती है,इसपर भी वे हाथ नहीं आते, अन्तर्में कलियुगके भक्तोंकी शपध देती है। जिस समय किन्के भक्तीकी शपथ महाराज सुनते हैं, उसी समय सब हो जाते हैं और मैया पकड़कर उन्हें उसल्ये बाँध देती है। फिर उसल घरके सामनेके क्कों में भटक जाता है। यह छीछा हो रही थी। भगवान्ने दोनों वृक्षोंको झटका देकर तोडा और उनमसे प्रकट हुए यमलार्जुन भगवानुकी स्तुति करने जगे । उस समय भगवान्का चतुर्भुज रूप था। यमकार्जुन यह स्तति कर रहे थे-

धन्य मुनिवर शाप दीने। अति अनुग्रह सं कियो। जामु सुर-ज्ञह्मादि दुर्शम नाय । तुम दर्शन दियो॥ अव कृषा करि प्रभु देहु यह वर चरण-पंकज मतिरहे। जन्में जहाँ निज कर्मवश, तहुँ एक तुरुहरी रति रहे॥ जिस समय यह 'अन्य मुनिवर शाप दीनो' शब्द कहे जा रहे थे, इस समय मैंने पहळवानकी तरफ मुक्कर देखा कि मेरे और पहळवानके सिरके उपरसे पिछेने खड़े होकर पागल हाथ बदाये हुए भगवान्के चतुर्जुजरूपकी और श्रंगुलीका हशारा कर रहे हैं और कहते हैं 'ले, कर से दर्शन चतुर्जुजरूपके ।' रास समास हुआ तो पागल बोजे, 'तृने हमें हतनी दूरसे परेशान किया ।' यह कहकर वे तो चले गये—इसर रास समाप्त होते ही पहलवान बे-सुअ-मे हो गये, वे प्रेममें विभोर हो गये, उस दिन पहलवानको बहा ही आनन्द आया। पहलवानने कहा कि 'आज कहीं ऐसा भाग्य हो जाय कि नाथ (जो रासमें चतुर्भुज भगवान् बने हुए थे) के चरणारविष्ट इस मस्तकपर राग जायें।'

राम समाप्त होनेपर श्रीठाकुरजीको मैं ही धपने कन्धे-पर चढ़ाकर निवास-स्थानपर ले जाया करता ( सैंने बहुत बड़ी खोज-बीनके बाद वजभरकी सभी रास-मण्डलियों में से चुनकर इस मण्डलीके श्रीठाकरजी तथा महारानीजीके प्रति अपना सब कुछ अपंण किया था)। उस दिन पहलवानके कन्धेपर बैठनेको भीठाकुरजीसे प्रार्थना की । श्रीठाकुरजी उञ्चलकर पहलवानके कम्घेपर बैठ गये। पहलवान उनके दोनों चरणकमलींको अपने हाथींसे थामे अपार आनन्दमें मन्न होते हुए उन्हें निवास-स्थानपर ले गये । उस समयकी पहलवानकी आनन्दसयी स्थिति देखनेयोग्य थी । वहाँसे पहलवान मेरे पास हेरेपर धाये और शेष रात्रिभर उनको नींद नहीं आयी, हुँसते-हूँसते प्रभात हो गया । दुसरे दिन हम दोनों भैरियाको चल दिये। शस्तेमें मुक्ते भी ज्यादा तकलीफ हो गयी । मैं तो गाइमिं आया और पहलवान पैदल भाये । यहाँ आकर पहलवानको छः लंघन हुए। परम्तु वह यहाँ मन्दिरमें जो निस्य कीर्तन हुआ करता था, उसमें जरूर जाते । एक दिन वह बोले, एक बालिश्सभर अपरतक परोंकी जान निकल गयी है। दसरे दिन बोले, दो बिसा पैर निर्जीव हैं । तीसरे दिन तीन, चौथे दिन चार, पाँचवें दिन पाँच, इस तरह कहते-कहते छठे दिन कहने लगे, अब सारे शरीरके प्राण निकले जा रहे हैं। अन्तिम समय कहने छगे कि 'जिसके छिये इस यह 'जी' छाये थे, वह इसे मिछ गया। अब यह शरीर रहे या न रहे, कोई बात नहीं।' अन्त समयमें मुझसे बोखे 'भैया, राधारमणसे इमारा चरण छूना कहना और कहना हमारे हेतु वे फिर राचारमण बनेंगे, इम फिर उन्हें इसी भावमें देखेंगे।' चन्स समयमें यह पद कहा-

जिस हालमें जिस वेशमें जिस देशमें रहूँ।
राधारमण राधारमण राधारमण कहूँ॥
इसप्रकार उस मनमोहनके प्रेममें मतवाले भक्तने
अपने प्राण विसर्जन कर दिये!

डनकी स्थिति कुछ ऐसी हो गयी थी कि वे सोतेमें, जागतेमें प्रायः प्यारे मनमोहनकी अनेक छीलाएँ देखा करते। ऐसे-ऐसे पद सुनाते जो किसी पुस्तकमें देखनेको नहीं मिलते। यहाँतक कहते कि प्यारेके आनन्दमेंसे मुक्तको कोई जगा देता है और कहता है 'उठकर भजन कर।'

कोई कहता, 'भजन क्यों नहीं करते ?' तो कहते, 'भजनका जो फल है, वह प्यारे मेरे सामने खड़े हैं।' रास देखनेके बाद वे आठ-नी दिन जिये। वे कहते, एक बड़ा निर्मल शीशा है, उसके दायें-वायें सूर्य और चन्द्रमा हैं, बीचमें प्यारेकी मधुर मूर्ति हैं। वजमें रहते, तबतक वे प्रायः इसी पदको गाते रहते—

> 'माथं पै मुकुट देख, चन्द्रिका चटक दंख, छनिकी तटक देख, रूपरस पीत्रिये ।

(ल) एक ब्रह्मचारी आये थे, उन्होंने यहाँ आकर चाछीस दिनोंका पुरश्ररण किया। क्षेत्रमें भोजन पा जाते और सारा समय गङ्गाकिनारे व्यतीत करते। देर मासके बाद जब अनुष्टान समाप्त हो गया, सब वे यहाँसे बज-यात्राको जानेका विचार करने छर्। लर्चा उनके पास कुछ नहीं था। मैंने उन्हें एक रूपया दिया और कहा 'आप अलीगदनक पैदल जाइये, वहाँसे रेलमें बैठ जाइयेगा ।' वह भ्रष्ठीगढ़ तो गये नहीं, राजधाट गये और स्टेशनपर जाकर उन्होंने अलीगढ़तककी टिकट लेनेका विचार किया. इतनेमें एक आदमी आया और बोछा, 'महाराज ! मथुरा तो नहीं जाओगे ? मेरे पास एक टिकट है।' वह बोलें 'इसारे पास इतने दाम नहीं।' परन्तु वह आदमी बिना दाम लिये ही टिकट देकर चला गया। उनकी भावना ऐसी थी कि सम्पूर्ण तीर्थ गिरिराजके दर्शन करनेपर भी यदि भगवान नहीं मिले तो और कहीं नहीं मिलंगे क्योंकि श्रीराम और श्रीकृष्णकी प्राचीन निशानी है तो तिरिराज है। जब मुसलमान भक्त रसखान, आछम, मादिल आदिने गिरिराजकी परिक्रमामें भगवान्के दर्शन किये हैं तो मैं तो हिन्दू हूँ, मुझको क्यों नहीं दर्शन होंगे ? वह मधुरा उतरे, वहाँसे गिरिराज पहुँचे । परिक्रमा-की कीमत एक रुपया जो उनके पास था, लवें हो खुका था । एकादशीके मतका दिन था । इनका रात-दिनका समय भगवसाम-जपमें ही बीतता था । परिक्रमा कर खुके तो एकादशीके दोपहरके समय इन्हें एक लड़का मिला और बोला 'बाबा, तुम परिक्रमा कर रहे हो, आज तुमको भोजन नहीं मिला ?' वे बोले, 'नहीं मिला, हम तो कई परिक्रमा करने आये थे, यहाँ भिक्षाका ठीक नहीं है, प्यारेकी ऐसी ही मर्जी है, हम क्या करें ?' तहका बोला, 'चलो, हम अपने घर खिला लावें।' — लड़का उन्हें एक झाझणीके घर ले गया। बाझणी बढ़ी भक्त थी, एकादशीके दिन

फलाहार बनाये बैटी थी। छड़केने घरमें जाकर उन्हें पानी दिया। ब्राह्मणीका यह नियम था कि कोई साधु आता तो पहछे उसे भोजन कराती फिर आप करती। ब्रह्मचारीजी बैठ गये, ब्राह्मणीने फलाहार परोसा। ब्रह्मचारीजी खाने छने। छड़का चछा गया। जब फड़ाहार कर खुके तो ब्राह्मणी बोछी, 'महाराज! में तो हसी आशामें थी कि कोई आवे तो फलाहार कराजें। श्रापको कौन बुलाकर छाया?' ब्रह्मचारी बोछे 'नुरहारा पुत्र छिचा छायाथा, बोला 'यह घर मेरा है।' बुदिया कहने लगी 'महाराज! मेरे तो कोई पुत्र ही नहीं, इस छड़केको तो मैं जानती भी नहीं, कीन है!' यह सुनकर ब्रह्मचारीजी दंग रह गये और फूट-फूटकर रोने छगे। यह घटना स्वयं ब्रह्मचारीजीने वापस लौटनेपर मुक्ससे कही थी।

#### (१५) स्वामी श्रीभोलेबाबाजी

-000

बहुत-से लोगोंको कहते सुनता हूँ कि ईश्वर दूर है, मैं कहता हैं, हाजिरा-हजूर है, सर्वत्र भरपर है। कई कहते हैं कि ईश्वर नहीं है, मेरा कहना है कि ईश्वर हर कहीं है। पासमे भी पास है, खासुल-खास है। सबका अपना आप है, निष्पाप है, निष्ताप है, आनन्दका समृद्र वेमाप है, शान्तिका अचल पहाद है, उसमें न पर्दा है न आह है ! ईश्वर-क्रपा विना ईश्वरका ज्ञान नहीं होता, ईश्वरके ज्ञान हए बिना सनुष्यका करूयाया नहीं होता। ईश्वरका ज्ञान हुआ कि क्षणभरमें जीवका कस्याण हुआ ! ईश्वर सन्मात्र है, चिन्मात्र है, सुलमात्र है, अमात्र है ! सन्मय है, चिन्मय है. ज्ञानन्त्रमय है, निरामय है ! शुद्ध है, बुद्ध है, निर्मृक है, अक्षय है, अब्यय है, अनिरुक्त है, प्यारे-मे-प्यारा है, सर्व उपाधियों में न्यारा है, उजियारोंका उजियारा है! न उसका रंग है, न रूप है, रंग-रूपमे रहित अरूप है, न उसमें छाया है न भूप है, उपमारहित अनूप है, निष्कल है, निरंशन है, भवभयभञ्जन है, श्राँखोंको लोलनेवाला अदभूत अभन है, अपने जनाँके लिये सुलदाता राजन है ! एक है, शान्त है, अद्रय है, अनन्त है, सब कस्पनाओंसे दर है, सब नरोंका नर है! अञ्चक्त है, ऋचिन्त्व है, इन्द्रियोंसे पर मनमे रहित निश्चिन्त है, अक्यनीय है, अनिर्वचनीय है! पावनसे भी पावन है, ग्रुद्धसे भी अद्भ परम सहावन है, त्रायोंका प्राण है, जानकी जान है, सत्य है, ब्रह्म है, प्रज्ञान

है, न ब्राह्म है न त्याज्य है, न प्राप्य है न अप्राप्य है! अपना आप होनेसे सर्वदा ही प्राप्त है, उसको जानकर कर्नेक्य हो जाता समास है! एक है. अद्वितीय है, फिर भी मायासे मोहित पुरुषोंको भासता सहितीय है! स्वयंज्योति है, सबको प्रकाशता है, सबसे प्रथम भासता है, सबसंसिद्ध है, सबको प्रकाशता है, अविद्वानोंको अप्रसिद्ध है, सब कुछ होता उसीसे सिद्ध है! मिथ्या भी संसार ईश्वरकी सत्तासे सच्चा-सा प्रतीत होता है, अशुचि भी देह ईश्वरकी पवित्रताने प्रवित्र-सा दिखायी देता है, जैसे मृत्तिका सरय है, घर कल्पित है, जैसे सुवर्ण वन्तु है, भूषण आरोपित है, जैसे लोहा परमार्थरूप है, ख़्यादि अध्यात है, इसी प्रकार एक ईश्वर हो सत्य है और सर्व नाम-रूप जगत उसमें अध्यारोपित है!

एक ईसर सर्वत्र परिपूर्ण है, न कहीं जाता है, न कहीं जाता है, सर्वदा है, सर्वत्र है, सर्व है, मन समसता है कि मैं सबसे अधिक दौदनेवाला हूँ, मेरे समान कोई दौद नहीं सकता, परन्तु अब मन ईश्वरका दर्शन कर लेता है, तो समझता है कि मैं जहाँ-अहाँ जाता हूँ वहाँ ही ईश्वरको पाता हूँ, इसकिये मैं कोई बस्तु नहीं हूँ, ईश्वर ही मेरा सक्स्प है। ईश्वर न हिल्ला है, न बुल्ला है, न घटता है, न बदता है, किन्तु सर्वदा एकरस है। इन्द्रियाँ ईरवरतक नहीं पहुँच सकतीं, न्योंकि जहाँ-कहाँ इन्द्रियाँ जाती हैं, वहाँ-वहाँ हैं बर प्वंसे ही विद्यमान है। अनेक विश्व हें बरमेंसे उत्पक्ष हो-होकर छय हो जाते हैं, ईश्वर ज्यों-का-त्यों हो रहता है, ईश्वरमें विश्वका नामसक नहीं है, ईश्वरकी मायासे मोहित पुरुपोंको ईश्वरमें विश्व भासते हैं। परमार्थसे ईश्वर असंग है, अनंग है, निष्कल है, निर्भन है, गुणातीन है, मायातीत है, कायातीत है, मायातीत है, होस है, निर्धोप है, निर्दोप है, ऐसे ईश्वरमें विश्वकी कल्पना ही नहीं हो सकती। यह विश्व मझाका रचा हुआ है, ऐसा शास्त्रकारोंका कथन है, यह उनका कथन ठीक ही है, परन्तु मन बिना यह विश्व देखनेमें नहीं आता, मनसे ही देखनेमें आता है, इसिल्ये विचार कर देखा जाय, तो यह विश्व मनका ही रचा हुआ है। जब मन वारम्बार ईश्वराजुमन्धान करता है तो मनको निश्वय हो जाता है कि में मन नहीं हैं, किन्तु अक्षय, अय्यय, निरामय शिव ही हैं। तब यह इसप्रकारका अनुभव करता है—

प्रहाहा ! मैं मन नहीं हैं, अब मैं नाममात्रका मन हूँ, देखनेमात्र हूँ, संस्कारमात्र हँ, बली हुई रम्मीके समान दूसरोंकी दृष्टिमें भनका आकार हूँ, वस्तुत: सिंबदा-नन्द निर्विकार निराकार हैं । शुद्ध हैं, बुद्ध हूँ, निरञ्जन हैं. निर्मुक्त है, चिद्रघन हैं, शब्दमे रहित हैं, स्पर्शमे वर्जित हूँ, रूपसे द्वीन हूँ, रमसे विद्दीन हूँ, गन्धसे शून्य हूँ, सर्षसे पीन हैं, शब्दका शब्द हैं, स्पर्शका स्पर्श हैं, रूपका रूप हूँ, रसका रस हूँ और गन्धका भी गन्ध हूँ। आकाशका आकाश हूँ, वायुका बायु हूँ, तेजका तेज हूँ, जरुका जल हूँ और पृथिबीकी पृथिबी है। एवंमें मैं हैं, पश्चिममें मैं हैं, दक्षिणमें में हूँ, उत्तरमें मैं हूँ। आग्नेयमें, नैऋत्यमें, वायच्य-में और ईशानमें मैं हूं। नीचे मैं हूं, उत्पर मैं हूँ, सर्वत्र मैं हूं। सर्वका प्रकाशक हूँ, ज्योतियोंका ज्योति हूँ, तमसे परे हूँ, आदि-अन्त-मध्यसे रहित हूँ, सर्व भेदोंसे वर्जित हूँ। सर्व नाम मेरे ही हैं, सर्व नामोंसे मैं रहित हूँ, तीनों देहोंसे रहित तीनों देहींका साक्षी हूँ, तीनों छोकोंसे रहित तीनों लोकोंका प्रकाशक हूँ ! देहों और लोकोंका ही नहीं, उनके अभावका भी मैं साक्षी हैं।

मैं ही एक सुखरूप हूँ, मेरे सिवा सब दु:खरूप है, मांसादिका बना हुआ स्थूल देह प्रत्यक्ष दु:खरूप हैं; वासनाएँ, सूक्ष्म द्वारीर कामादिका हेतु होने मे दु:खरूप हैं और कारण-शरीर प्रज्ञानरूप होनेसे दु:खरूप है, तीनों गुण दु:खरूप हैं, तसोगुण अज्ञानरूप होनेसे, रजोगुरा विश्लेषरूप होनेसे घीर सत्त्वगुण परिणामी होनेसे दु:खरूप है। तीनों गुणींका बना हुआ ब्रह्मायब दुःखरूप है, यचपि ब्रह्मायब दुःखरूप है परन्तु यह ब्रह्मायद सुभ ग्रानन्द्रस्वरूप आत्मार्मे प्रध्यस होनेसे मुझसे इसका कुछ सम्बन्ध नहीं है, इसिछये मेरे विचारमे ब्रह्माण्डका आस्यन्तिक प्रलय हो गया है। आस्यन्तिक प्रलय ही ब्रह्मस्वरूप सुस्तरूप है, इसीका नाम मोक्ष है, यह ही कैवस्यपद है, यह ही निर्वाण है, यह ही मेरा स्वरूप है. इसिकिये में शान्त हूँ, सुख हूँ, श्रानन्द हूँ, परमानन्द हूँ, अमृत हूँ, निरामय हूँ, निरशन हूँ, भूमा हूँ, निर्विकार हूँ, निर्मय हैं, निःशोक हैं, निर्मोह हूं, सदाशिव हूं, देहातीत हूँ, मायातीत हूँ, निष्प्रपश्च हूँ, अद्भय हूँ, एक हूँ, अध्छेच हूँ, अभेद्य हूँ, निरवध हूँ, शम्दातीत हूँ। क्या कहूँ क्या हैं, जो हैं सो हैं, सुलका अचय सागर हैं, शान्तिका अचल पहाद हूँ, अखण्ड आनन्दका भण्डार हूँ, रसोंका रस हूँ, सारका सार हूँ, बाह गुरु! बाह शास्त्र! बाह ईश्वर ! मालामाल कर दिया, निहाल कर दिया, मंसार-सागरसे पार कर दिया! आप तीनोंकी कृपा जिना कोई अपने बलसे अधाइ संसार-समुद्रका पार नहीं पा सकता, आपकी कृपा ही संसार-सागरसे पार करनेवाली और नरको नारायण बनानेवाली है! सनकादि गुरुओंको नमस्कार है! करोड़ों बार नमस्कार है !! बारम्बार नमस्कार है !!!

शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

कुं ० — नाना कुछ भी है नहीं, एक तस्व मरपूर ।

सबका अपना आप सो, नहीं पास नहिं दूर ॥

नहीं पास नहिं दूर, सर्वमें एक समाया।

साचित् पूर्ण अखाण्ड, भेद दिखलाती माया॥

भोला! सो नर धन्य, तस्य जिसने पहि चाना।

सो नर है हतभाग्य, एकमें देखे नाना॥

भूमा हो मुझाखा है, अत्य माँहि सुख नाहिं।

अविचल सुख यदि इष्ट हो, लग हो भूमा माहिं॥

कय हो भूमा माहिं, मोड़ के मुझ भोगोंसे।

हो जा अपना आप, छूट जा सब रोगोंसे॥

भोला! मीतर देख, किरे मत बाहर धूमा।

अत्य माहिं सुख नाहिं, मात्र केवल सुख भूमा॥

#### (१६) पण्डितप्रवर श्रीपश्चाननजी तर्करत्न

अपने मनुष्य-जन्मको सार्थक करनेके लिये ईश्वरको मानना चाहिये।

व्याख्या-

जीवमात्र ही त्रिगुणा मिका मायाके श्रधीन हैं। सन्तर रज और तम ये तीन गुण हैं: सन्तगुण ज्ञान और सुख-प्रधान है, रजोगुण कर्म और दुःख-प्रधान है एवं तमोगुण श्रावनात और मोह-प्रधान है। सभी जीवों में न्यूनाधिक-रूपसे ये तीनों गुण अपनी शक्तिको प्रकट करते हैं। अन्यान्य जीवों में ज्ञानका विकास अल्प होनेके कारण वे तम-प्रधान हैं; मनुष्य कर्मठ होनेके कारण साधारणतः रज-प्रधान होनेपर भी उसमें जाति-वर्ण-भेदमे सन्धादि गुणोंका धापेशिक तारतम्य रहता है। इन तीनों गुणोंकी त्रितन्त्री-रज्ज्मे जीव-मात्र वंधे हुए हैं। सन्त-प्रधान मनुष्य ज्ञान और सुखके बन्धनमें, राजस मनुष्य कर्म और दुःखके बन्धनमें श्रीर तामस मनुष्य निद्रा, प्रमाद, आक्रम्य और भयमे अभिभूत होनेके कारण इनके बन्धनमें बँधे हैं। इस बन्धनमें धुरकारा पानेका एकमात्र उपाय है—ईखरकृपा। भगवान् स्वयं कहा है—

मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेता तरन्ति ते।

'जो मेरी शरण होते हैं वं मेरी सायासे तर जाने हैं।' इस प्रमाणमे ही नहीं, जरा-सा प्रयद्ध करनेपर इस बातको प्रत्यक्ष भी किया जा सकता है। मनकी कैसी भी श्रवस्था हो. कुछ टेरतक बलात येंठ जाश्रो और मनको अपने इतय-कमलपर स्थित इष्टदेवके चरणोंमें लगा दो, थोड़ी ही देर क्यों न हो, फिर देखो, उस समय जो शान्ति मिलती है वह कितनी मधुर हैं ! इसप्रकार जितनी अधिक देर बैंड सकोरो, उतना ही शान्तिका आम्बादन प्रधिक सिठेगा, इस प्रशान्त भावके स्थायी होनेपर, यदि इसी अवस्थामें देह-त्याग हो जायगा तो तुम सहज ही बन्धनमे मुक्त होने-के मार्गपर चले जाओगे । ईश्वरको न माननेपर यह शास्ति नर्डे कभी नहीं सिल सकती। सम्भव है कि शराबके नरी-की भाँति तुम्हें कामिनी-काञ्चनमें उद्दास आनन्दका अनुसव डो, किन्तु वह शान्ति नहीं है, बन्धन-मुक्तिका मार्ग नहीं है। पता नहीं, संसार-नदीके प्रवाहमें बहते-बहने तुम किस अयानक अधाह सागरमें जाकर गिर पदोगे । ईश्वर-मिक

इस मव-नरीके बीचमें एक धानन्द-द्वीप है, इस द्वीपका धाध्य मिछ जानेपर नदीमें बहना नहीं पहता। नहीं तो, इस बातका कोई निश्चय नहीं है कि इस जन्मका मनुष्य दूसरे जन्ममें किस योनिको प्राप्त होकर पुनः अमणके चकमें पह जायगा, ईश्वरका आश्रय छेनेपर ही मनुष्य-जन्म सार्यक होगा, तभी वह उलटा बहकर संसार-सरिताके मूल-स्थानपर पहुँच सकेगा।

२---ऐसी कोई हानि ही नहीं है जो ईश्वरमें अविश्वास करनेपर न हो।

व्याख्या---

ईश्वरमें अविकासी मनुष्य नीतिके रूपमें सस्यनिष्ठता-को प्रहृषा कर सकता है परन्तु ऐसी अवस्थामें गृह्यरूपये उसका सस्यनिष्टाये गिर जाना बहुत सम्मव है। जिसका ईश्वरमें विश्वास नहीं है, जिसके मनमें भगवरकृषा प्राप्त करनेकी इच्छा नहीं है, वह कितना ही समाजसेवक क्यों त हो, केवल नीतिका श्वाथय लेकर वह काम-कोधादि रिपुओंकी सामयिक उत्तेजनासे कभी नहीं वच सकता और उपर्युक्त शान्तिके मार्गकी भ्रोर तो वह जा ही नहीं सकता। अतप्य ईश्वरको न माननेमें सस्यमे गिरमा, इन्द्रियसंयमका श्रभाव और शान्तिपयके श्रनुसन्धानमें ससमर्यता आदि अनेक प्रकारकी हानियाँ होती हैं।

३—ईसर समल प्रमाणोंने सतीत है, ऐसा ट्राशितकाण कहते हैं, उनके इस कथनका क्या अर्थ है, इस विषयपर में कुछ भी नहीं कहना चाहता। पर मेरा प्रपत्ता मत यह है कि ईसर सर्व-प्रमाण-सिद्ध हैं। एक गृणसे लेकर यह भारी प्रहत्तक जिस स्रोर भी देखो, सभी ईसरका प्रमाण है। यह स्रमन्त विचित्रतामय विश्ववट कोई आकस्मिक नहीं है, अचेतनका विकास नहीं है, इसके अन्दर जो निपुण्ता भरी है, उसको सर्वक्र भौर सर्व-श्रामके अतिरिक्त और कोई नहीं दिखला स्कृता। इसके सिवा मैं अपने विश्वासपर यह भी कहता हैं कि भगवान मक्तके दृष्टानेचर और वाक्य-प्रयोगके हारा श्रुतिगोचर भी हुआ करते हैं। शास्त्रप्रमाण तो है ही; मैं पुनः कहता हैं कि ईसर सर्व-प्रमाण-सिद्ध हैं। उनको प्रथम किया जाता है, अनुमानसे समस्रा जाता

है और ग्राप्त-वाक्योंसे जाना वाता है। ईश्वरकी सिद्धिके क्रिये प्रमाण नहीं हुँ इना पक्ता ।

४---प्राय: ३३-३४ वर्ष पहलेकी बात है। श्रावणके कृष्णपत्तकी राश्रि थी, श्राकाश बादकींसे आच्छा-दित था, मैं रातको चाठ बजेकी ट्रेनसे, कखकत्तेसे अपने घर जा रहा था । हमारा मकान भट्टपत्नी गाँवमें कछकत्तेने साढे बाईस मीळ उत्तरकी कोर है। बाईस मीक्षपर काँकनाका स्टेशन है, स्टेशनसे उत्तर कः-सात मिनटके रास्तेपर हमारी पाठशाका है, उससे उत्तर तीन-चार मिनट चलनेपर हमारा घर मिलता है, रेककी पटरीके नीचे इस समय स्टेशनसे छेकर हमारे घरके पासतक पक्की सबक बन गयी है। किन्त् उस समय पक्की सबक नहीं थी। बिक्क पाठशालाके सामने एक पुष्करणी थी और पूर्वकी कोर रेकके सार कमे हुए थे; पुष्करणीके पूर्वाश और सार्रिके पश्चिमांशके बीचसे एक छोटी-सी पगडण्डी थी। टेन आनेके समय भगवरक्रपासे मेरा मन उनके नाम-कीर्सनमें जग गया । जिम समय देन बारकपुर स्टेशनपर पहेंची, उस समय थोबा-धोडा पानी बरस रहा था, बारकपुरमें सारी गांधी खाली हो गयी । उच्चखरसे नाम-कीर्तनका सयोग देखकर मेरे मनमें अध्यन्त आनन्द हुआ, परन्तु वर्षा और धन्धकारको देखकर कुछ चर्णांके लिये मन जरा चन्नल हो गया । रेखके किनारे रास्तेकी फिसलाइट और कॅंधेरेमें पुरकरणीके बीचसे होकर जानेमें क्वेशकी बात याद आ गयी, मनमें म्फुरणा हुई कि कहाँ तो यह आनन्द और कहाँ टे नसे उत्तरते ही उतना क्रेश ! परन्तु दूसरे ही चण यह विचार जाता रहा और मैं नाम-कीर्तनके आनन्दमें निमग्न हो गया । इससे यह नहीं समझना चाहिये कि उस समय मुक्ते बाह्यज्ञान नहीं था, क्योंकि काँकनादा स्टेशन आते ही मुम्ने पता छग गया और मैं गाड़ीसे उतर पड़ा । अब नाम-कीर्तन बन्द हो गया । सब ओर अन्धकार हा रहा था. सीधे रास्तेमें बढ़ी फिसलान है और दरके राज-पथपर शराबियोंका उपद्रव है। अन्तर्मे मैंने सीधे रास्तेसे ही जाना स्थिर किया और धीरे-धीरे चल पदा । कुछ ही दर चला था कि मैंने देखा, लालटेन हिये कोई था रहा है और दक्षियकी ओर बोरसे आगे बढ़ रहा है, शस्तेके बगलमें आते ही मैंने देखा, मेरे ही दो विद्यार्थी है। मैंने विस्तित होकर उनसे पूछा 'तुम क्रीग कहाँ जा रहे हो !' उन्होंने कहा 'बापको केने ।' मैंने फिर पूछा 'तुम छोगींको कैसे पता छगा कि मैं इसी ट्रेमसे आ रहा हूँ ?' विद्यार्थियोंने उत्तर दिया- 'अभी जो ट्रेन स्टेशनसे निकल गयी उसमेंने आपही तो बढ़े जोरसे इसकोगोंका नाम छेकर पुकारते हुए कह रहे थे कि रोशनी केंद्रर जरुदी स्टेशनपर आओ, इसीसे इमछोग दाँड़े आवे हैं।' 'ट्रेन स्टेशनसे बत्तरकी और गयी, फिर तुम दक्षिणकी ओर क्यों आये ?' मैंने छात्रोंसे पूछा । उन्होंने कहा 'ठीक तो नहीं कह सकते कि ऐसा क्यों किया. परन्त यह सोचा कि पहले कॉकनाका स्टेशन देखकर तब उत्तरके नैहाटी स्टेशन जार्चे गे, इसीसे इधर चले आये ।' मैंने सोचा, 'मैं कितना इतमान्य है, मुक्ते इस सामान्य क्षेशका धारण न होता, तो पता नहीं कितनी भगवत-क्रपा प्राप्त होती ! उस समयकी मनकी स्थितिका क्या वर्णन करूँ ? मेरी आँखोंसे आँसुचाँकी धारा बहु रही थी । मैंने गद्रट-कच्ठ होकर दोनों छात्रींसे कहा 'श्ररे, तुम बढ़े भाग्यवान हो, तुमने माज भगवानुके शब्द श्रवण किये, मैंने सम्हें नहीं पुकारा था, यह पुकार तो उन्हींकी थी।'

वे दोनों ही छात्र अध्यापक हुए। दोनोंने ही उपाधियाँ प्राप्त कीं। इनमेंने मथुरेश तर्कतीर्थ तो निमखापाक-राज्यके सभा-पण्डित हुए; अब इनका परलोकवास हो गया है और दूसरे श्रीमान् रामरच तर्कतीर्थ इस समय मेदिनीपुर जिलेकी प्रधान चतुष्पाठीके प्रधान अध्यापक हैं।

उस समय मुमे इसप्रकारकी कृपाके और भी अनुभव होते, किन्तु वयोष्टृद्धिके साथ ही-साथ मेरी अवनित होती गयी। इस समय मैं प्रभुसे दूर हूँ। उनका परित्यक्त अपराधी मृत्य हूँ। ये सब बाते खोजनेकी नहीं थीं, किन्तु बहुत दिनोंसे मैं उन्हें भूल रहा हूँ, उनकी कृपाका अनुभव नहीं कर पाता हूँ, इसीसे निराश होकर आज यह किस रहा हूँ।

चौथे प्रमका उपसंहार यह है कि मैं भएनी तस वर्षकी उस्रमें ही, केवल बाईस घण्टेके अन्दर पहले पितृ-हीन और फिर मानृहीन हो गया था, तबसे वही—— 'पिताहमस्य जगतो माता भाता पितामहः।'—भगवान् मेरे पिता-माता बन गये और उन्होंने ही मेरी रक्षा और शिक्षाविकी सारी ब्यवस्थाएँ कीं। इस सम्बन्धकी प्रत्येक बटना मेरे किये उनके माता-पिता होनेका प्रस्थक प्रमाया है, किन्तु इन बातोंका केवल सुसको ही पता है, दूसरा

कोई साची नहीं, इसीसे मैंने इनका उल्लेख म करके, केवल एक उसी घटनाका वर्णन किया है, जिसका एक अप्रसादी साक्षी सभीतक जीवित है। कास्टरेन केकर स्टेशनपर छात्रोंको बुकाना मेरे उन पिता-माताका ही कार्य था, इसमें कोई सन्देह नहीं। कारण, बान मेरी पाठशासामें पद रहे थे, अनेक साम्र थे, चलती हुई गाड़ीसे ममुख्यके पुकारनेपर उसका बाइरके छोगींद्वारा सुना जाना असम्भव है। यद्यपि हमारी पाटशाका रेकसे ५०-६० फुटकी दुरीपर ही थी, किन्तु चक्रती गादीसे और मेरे ही स्वरसे पुन:-पुन: पुकारना भगवान्की छीछाके सिवा और कुछ भी नहीं हो सकता। छात्रोंने मुझसे कहा था कि 'इमस्रोग निःसम्देहरूपने श्रापकी ही आवाज सुमकर दौड़े धाये हैं । काँकनाड़ासे उत्तर देद मीलकी वरीपर नैहाटी म्टेशन है, आप यहाँ न मिलते तो इसलोग नैहाटी जाते. परन्तु यहाँसे छटकर नैहाटीको जाती हुई गाबीसे आपकी भाषाज सुनकर भी इस यहाँ क्यों आये,

इस बातका ठीक उत्तर इस नहीं दे सकते, प्रबस्त इच्छा हुई कि पहले यही स्टेशन देख चले।'

कृपाकी यह घटना अति शुद्ध होनेपर भी उन माता-पिताने यह सोचकर कि, इस अँघेरी वरसातकी रासमें हमारा वचा हेशकर मार्गसे कैसे आयगा, उसका उपाय किया था। मेरे घर छौटनेका कोई समय निश्चित न होनेके कारण में पहलेसे कोई स्ववस्था न कर सका, किन्तु मेरे माँ-वापने वह स्ववस्था—प्रकाश लेकर सामने जानेवालेकी स्ववस्था कर दी!

इस समय मैं भक्तिशून्य, कठिन-हृद्य होनेपर भी, उसकी कृपाकी बातका स्मरणकर सचमुच मुग्ध हो जाता हूँ और भी कितनी ही बातें हैं, पर उन्हें कह नहीं सकता।

पोड़ारजी ! आप चिरजीवी हों, आपके इस प्रभमें उस समयके भावने जाप्रत होकर क्षणकारूके लिये मेरे हृदयको शीतल कर दिया ।

### (१७) रमण महर्षि

१-स्योंकि ईश्वर (भारमा) हमारे छिये सबसे बढ़कर भिय है, इसिक्ये इम निश्चयपूर्वक उसमें विश्वास करते हैं तथा हमें उसमें विश्वास करना भी चाहिये। ईश्वर इमसे भिश्व नहीं है, विश्वि वह हमारा धन्तरसम आरमा है। इसीक्रिये इम ईश्वरकी और भाकर्षित होते हैं।

२-जो मनुष्य ईश्वरमें विश्वास नहीं करता, वह केवल जगत्के बाह्यस्वरूपके प्रायचमें ही निमग्न रहता है। और यह समस्त शोक और मन्तापका मूछ कारण है। शान्ति और धानन्दके चाहनेवाले पुरुषको अपने मीतर ईश्वर अर्थात् सत्-चित्-आनन्दको स्रोजना होगा।

३-अन्तर्ज्ञान-सम्बन्धी अनुप्रवके लिये किस प्रमाण-प्रबल प्रमाणकी आवश्यकता है ? प्रमाणकी अपेक्षा अन्तर-धनुमव कहीं श्रधिक विश्वसनीय होता है। ईश्वर है। केवल हेश्वर ही है और आप उसके अस्तित्वका प्रमाण माँगते हैं। इस विषयके बौद्धिक (तार्किक) प्रमाण भी हैं, वे शाखोंमें मिकते हैं। परन्तु अन्तर्ज्ञान सबसे प्रबल प्रमाण है।

४-पहलेकी बात है, जब मैं भरवानी बेक्तूरके

मन्दिरमें गया, तो वहाँ कोई न था। इसिछिये में सामनेके शिलरके समीप खड़ा-खड़ा प्रतीक्षा करने बगा । थोड़ी देरके बाद मन्दिरका हार खुला और मैंने अन्दर प्रवेशकर मग्डपर्मे स्थान ग्रहण किया, वही स्थान उस धंधेरे मन्दिरमें कुछ प्रकाशमय था। वहाँ बैठते ही मैं ध्यानमें मप्त हो गया। अचानक मुझको दिख्य प्रकाश दीस प्रका जो प्रस्कृटित होकर भपनी दीसिसे चतुर्दिक दीसिमान हो उठा । मैं अपने स्थानये उठा खीर मैंने सोचा कि 'झवश्य ही भगवानका यहाँ आविभाव होगा और यह देखनेके किये कि कहीं प्रकाश अन्दरसे तो नहीं फूटा पहला है. मैं मन्दिरके गर्भगृहमें गया । परन्तु उस कोठरीमें ऐसा प्रकाश न पाकर सुने विश्वास हो गया कि वह प्रकाश प्रतिमाने नहीं आया था । वह प्रकाश चाडे जो हो, वह तरक्ण विखीन हो गया । इसके बाद मैं पुनः समाधिमें कीन हो गया । जिन्हें विशेष सानना हो उन्हें भी बी० बी० एन॰ स्वामी-लिसित 'Self-realisation' नामक ग्रन्थ-के प्रष्ट २०, २१, २३, २४, २४, २६, २६, ३०, ३६, १७ को देखने चाहिये।

#### (१८) श्रीजयदयालजी गोयन्दका

**ईरवरके विषयमें** जो प्रश्न किये गये हैं उनकी सुनकर मुझको आश्चर्य नहीं होता, क्योंकि यह विषय बुद्धिकी पहुँचके बाहरका है। आश्चर्य तो इसमें मानना चाहिये कि जो ईरवरको मानते हुए भी नहीं मानते। ईरवरके तरवको न जानकर ईइवरको माननेवाले कहते हैं कि हैरवर सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान्,म्यायकारी, कर्मफकदाता,सस्य-विज्ञान-धानन्द्धन है, इसप्रकार ईश्वरके स्वरूपको बतकाते 🖁 ,पर ईश्वरके निर्माण किये हुए नियमीका पालन नहीं करते। ऐसे पुरुषोंका मानना केवल कथनमात्र है, ऐसे ही मनुष्यों-की मूर्खताका यह फल है कि आज संसारमें ईश्वरके अमित्यमें सन्देह किया जाता है। ईश्वरको सर्वथा न माननेवालोंकी अपेका धन्धश्रद्धासे भी ईश्वरके मानने-वार्कोंको उत्तम समकता हुन्ना भी मैं उनकी निन्दा इसकिये करता हूँ कि ऐसे अन्धश्रद्धावाळे मनुष्य ही भनीश्वरवादके प्रचारमें एक प्रधान कारण हुए हैं। जो वास्तवमें ईश्वरको समफकर ईश्वरको मानते हैं, उन्हींका मानना सराह्नीय है। क्योंकि जो ईश्वरके तत्त्वको जान जाता है उसके आचरण परमेश्वरको सर्यादाके प्रतिकृत नहीं होते, प्रत्युत उसीके आचरण प्रमाणभूत और आहरणीय होते हैं। भगवानु कहते हैं-

> मद्यदाश्वरित श्रेष्ठस्तत्तंदवेतरे। अनः । स यत्प्रमाणं कुक्ते कोकस्तदनुबर्तते ॥ (गीता ३ । २१)

श्रेष्ठ पुरुष जो-जो चाचरण करता है, जन्य पुरुष भी उस-उसके ही अनुसार बर्तते हैं, वह पुरुष जो कुछ प्रमाया कर देता है, छोग भी उसके अनुसार बर्तते हैं। ऐसे पुरुष ही ईश्वरवादके सबो प्रचारक हैं, मैं तो एक साधारया पुरुष हूँ। यथि ईश्वर-विषयक प्रश्नोंके उत्तर देनेमें मैं असमर्थ हूँ, तथािप कल्यायाके पाठकोंके जिये साधु पुरुषोंके संग और अपने विचारसे उत्पन्न हुए भावोंका कुछ मंत्रा अपनी साधारया बुद्धिके अनुसार अपने मनो-विनोदके छिये उनकी सेवामें रखता हूँ। सज्जनगण मुझे बालक सममकर मेरी तृटियोंपर चमा करेंगे। ईश्वरका विषय वहा गहन सौर रहस्यपूर्ण है, इस विषयमें बड़े-बड़े पियहतजन भी मोहित हो जाते हैं, फिर मुझ-सरीखे साधारण मनुष्यकी तो बात ही क्या है।

- ९-(क) ईश्वर बिना ही कारय सवपर द्या करता है, प्रस्तुपकारके बिना स्थाय करता है और सबको समान समस्कर सबसे प्रेम करता है। इसक्किये उसको मानना कर्तस्य है और कर्तस्य पाछन करना ही मनुष्यका मनुष्यत्व है।
- (स) ईसरको बिना माने उसके तत्त्वकी स्रोज नहीं हो सकती और उसकी स्रोज हुए बिना उसके तत्त्वका ज्ञान नहीं हो सकता और ईसर-ज्ञानके बिना कल्याय होना सम्भव नहीं।
- (ग) ईश्वरको माननेसे उसकी प्राप्तिके छिये उसके गुण, प्रेम, प्रभावको जाननेकी खोज होती है और उसके नामका जप, स्वइपका प्यान, गुणोंके श्रवण-मननकी खेष्टा होती है, जिससे मनुष्यके पाणें, श्रवगुणों एवं दुःखोंका नाश होकर उसे परमानन्वकी प्राप्ति हो जाती है।
- (घ) अच्छी प्रकारसे समझकर ईश्वरको माननेसे मनुष्य-के द्वारा किसी प्रकारका दुराचार नहीं हो सकता। जिन पुरुषोंमें दुराचार देखनेमें छाते हैं, वे वास्तवमें ईश्वरको मानते ही नहीं हैं। मूठे ही ईश्वरवादी बने हुए हैं।
- (क) सच्चे हृदयसे ईश्वरको माननेवार्छोंकी सदासे जय होती आयी है। ध्रुव-प्रह्वादादि-जैसे अनेकों उवलन्त उदाहरण शास्त्रोंमें भरे हैं। वर्तमानमें भी सच्चे हृदयसे ईश्वरको मानकर उसकी शरण लेनेवार्कोंकी प्रत्यच उन्नति देखी जाती है।
- (च) सम्र्णं श्रुति, स्मृति आदि शास्त्रोंकी सार्थकता भी ईश्वरके माननेले ही सिद्ध होती है। क्योंकि सम्पूर्ण शास्त्रोंका ध्येय ईश्वरके प्रतिपादनमें ही है।

बेदे रामायणं चैव पुराणे मारते तथा। आदौ मध्ये तथा चान्त हरिः सर्वत्र गीयते॥

इसी प्रकार ईश्वरको माननेसे अनन्त छाम है।

२-(क) कर्मोंके अनुसार फल भुगतानेवाले सर्वव्यापी परमारमाकी सत्ता न माननेसे मनुष्यमें उच्छृ खळता बढ़ती है। उच्छृ खल मनुष्यमें भूठ, कपट, चोरी, जारी, हिंसादि पाप-कर्मोंकी एवं काम, क्रोध, क्षोम, मोह, आहंकार आदि अस्तुणींकी हुखि होकर उसका प्रतन हो खाता है जिसके परिणासमें वह और महा दुकी वन जाता है।

- (स) ईश्वरको न माननेसे ईश्वरके तत्त्वज्ञानकी सोज महीं हो सकती और तत्त्वज्ञानकी सोजके बिना भारमाका करवाण नहीं हो सकता ।
- (ग) ईरवरको न माननेसे कृतप्रताका दोष भा जाता है, क्योंकि जो पुरुष सर्व संसारके उत्पन्न तथा पाछन करनेवाळे सबके सुहृद् उस परमिपता परमारमाको ही नहीं मानते, वह यदि अपनेको जन्म देनेवाळे माता-पिताको न माने तो क्या आश्चर्य हैं। और जन्ममे उपकार करनेवाळे माता-पिताको न माननेवाळेके ममान वृसरा कीन कृतम् हैं।
- (घ) ईड्वरको न माननेसे मनुष्यकी धाष्यारिमक स्थिति नष्ट हो जाती है और उसमें पद्मपन आ जाता है। संसारमें भो कोंग ईश्वरको नहीं माननेवाले हैं, गौर करके देखनेसे उनमें यह बात प्रस्यक्ष देखनेमें धाती है।

इसी प्रकार ईश्वरको न माननेमें अन्य अनेकों महान् इामियाँ हैं, पर विस्तारके भयमे अधिक नहीं छिखा गया ।

३-ईरवरके अस्तित्वमें प्रमाण पूछना कोई आश्चर्यजनक बाल या बुद्धिमत्ता नहीं है। इस विषयमें प्रश्न करना साधारण है। स्युलबुद्धिसे न समझमें आनेवाछ विषयमें सममदार पुरुषको भी शंका हो जाती है, फिर साधारण मनुष्योंकी तो बात ही क्या है ? परन्तु विचारनेकी बात है कि को परमारमा स्वतःप्रमाग है और जिस परमारमासे ही सबका प्रमाण सिद्ध होता है उसके विषयमें प्रमाण पूछना एक प्रकारका वालकपन है, जैसे किसी सन्ध्यका अपने ही सम्बन्धमें शंका करना कि 'में हूँ या नहीं' स्यर्थ है, वैसे ही ईश्वरके विषयमें पूछना है। यदि कही कि 'मैं तो प्रत्यक्ष हूँ", ईश्वर तो ऐसा नहीं हैं' सो यह कहा जा सकता है, परम्तु श्रसल बात तो यह है कि परमारमा इससे भी बदकर प्रत्यच है। कोई पूछ कि 'इससे बदकर परमारमाकी प्रत्यक्षता कैमे हैं ?' इसका उत्तर यह है कि जैसे स्वप्न-अवस्थाके अनुभव किये हुए पदार्थ और शरीर आधत्-अवस्थामें नहीं रहते, इसी बातको लेकर यह शंका हो सकती है कि यह जाप्रत्-अवन्यामें दीक्षने-बाले पदार्थ और शरीर भी किसीका स्वम हो, क्योंकि स्वाके पदार्थीका स्वा-अवस्थामें परिवर्तन देखते हैं. बैसे श्री बाह्यत्-अवस्थाके पदार्थीका बाह्यत्-झवस्थाले परिवर्तत

देखते हैं परन्तु बिससे इन सबकी सत्ता है और जो सबके नावा डोनेपर भी नावा नहीं डोला, ओ सबका द्याधार और अधिष्ठान है, उस निर्विकार परमारमाकी प्रत्यचता इमारे स्पक्तिगत अस्तित्वको अपेचा बहुत विशेष है, पर इसप्रकारकी प्रत्यक्षता उन्हीं सहारमा पुरुषींको होती है कि जिनकी महिमा सब शास गाते हैं। जो सुक्ष्मदर्शी हैं वे ही सुक्ष्मबुद्धिके हारा परमारमाका प्रत्यक्ष साक्षात्कार करते है । इस विषयमें श्रुति, स्मृति, इतिहास, पुराणादि शास्त्र और महात्मा पुरुषोंके वचन प्रमाण है। जिनको स्वयं साम्रात् करनेकी इच्छा हो वे भी श्रुति, स्मृति तथा महारमा पुरुषोंके बताये हुए मार्गके अनुसार साधनके छिये प्रयत्न करनेसे परमात्मा को प्रत्यक् कर सकतं हैं। परमात्माके अस्तित्वको सिद्धिमें बुक्तिप्रमाण भी हैं। कार्यकी सिद्धिये कारणके निश्चय करनेको युनिजमाण कहते हैं। संसारमें किसी भी वस्तुकी उत्पत्ति और इसका सञ्चालन किसी कर्ताके विना नहीं देखा जाता । इसीमें यह निश्चय होता है कि पृथ्वी, समूत्र, सूर्य, चन्द्रमा, नक्षत्र, अग्नि, वायु, आकाश्च, दिशा और काळ आदिकी रचना और नियमानुसार उनका सञ्चालन करनेवाकी कोई बड़ी भारी शक्ति है, इसी शक्तिको परमारमा समझना चाडिये । यदि कहो, 'बिना कर्ताके प्रकृतियं ही अपने-आप सब उत्पन्न हो बाते हैं इसमें कर्ताकी कोई आवश्यकता नहीं, जैसे वृक्षसे बीज और बीजमे हुझ अपने-आप ही उत्पन्न होते हुए देखनेमें आते हैं' सो ठीक है, किन्तु यह कहना यक्तियक नहीं है। प्रयम नो यह बात विचारनी चाहिये कि पहले बीजकी उत्पत्ति हुई या बृक्षकी ? यदि बृक्षकी कहां तो बृक्ष कहाँ मे आया और बीजकी कहा तो बीज कहाँसे झाया ? यदि दोनोंकी उत्पत्ति एक साथ कहा तो किसके द्वारा किसमे हुई ? क्योंकि विना किसी कारणके कार्यकी उत्पत्ति सम्भव नहीं। जिसमें और जिसके द्वारा बीज, बन्न आदिकी उत्पत्ति हुई है वे ही परमारमा है।

दूसरा प्रस्न होना है कि यह प्रकृति जह है या चेतन । यदि जह कहो नो चेतन ही सत्ता-म्कृतिके बिना किसी पदार्थका उत्पन्न भीर सञ्चालन होना सम्भव नहीं भीर यदि चेनन कहो तो फिर हमारा कोई विरोध नहीं क्योंकि चेतन-शक्ति ही परमात्मा है, जिनके हारा इस संसारकी कत्पत्ति हुई है। केवळ संसारको उत्पत्ति ही नहीं, चेतनकी सत्ता बिना इस संसारका सञ्चालन भी नियमाञ्चलाह

नहीं हो सकता। विमा यम्त्रीके किसी छोटे-से-छोटे यम्त्रका भी सञ्चालन होता नहीं दिखायी देता । किसी भी कार्यका सञ्चालम हो, विना सञ्चालकके वह नष्ट-भ्रष्ट हो जाता है अतएव जिसमे इस संसारका नियमानुसार सम्राखन होता है, उमीको परमारमा समझना चाहिये। जीवेंकि किये हुए कर्मीके फलॉका सी सर्वव्यापी, सर्वशक्तिमान्, सर्वज्ञ, परमात्माके विना यथायोग्य भुगताया जाना सम्भव नहीं है, यदि कही 'कर्मीके अनुसार कर्ता पुरुषको किये हुए कर्मीका फल अपने-भाप मिल जाता है' तो यह कहना युक्तियुक्त नहीं, क्योंकि कर्म जब होनेके कारण उनमें कियाओंके अनुसार फल-विभाग करनेकी शक्ति नहीं है और चेतन जीव बरे कर्मीका फल दःख स्वयं भोगना चाहता मही। चीर चोरी करता है और चोरीके अनुसार राजा उसे दरह देता है परन्त न तो वह चोर जेललानेमें स्वयं जाता है और न वह चोरीरूप कर्म ही उसे जेल पहुँचा सकता है। राजाकी माजाम नियत किये हुए अधिकारी स्रोग ही चौरीके अवराधके अनुसार उसे जेलका दशह देने हैं, इसी प्रकार पाप-कर्म करनेवा रे पुरुषोंकी परमेश्वरके नियत किये हुए अधिकारी देवता पाप-कर्मीका दुःखरूप द्यह देते हैं। ऐसे ही यह जीव किये हुए सुकृत कर्मीका फलरूप सुल भोगनेमें भी असमर्थ है। जैसे कोई राजाके कानूनके अनुम र चलनेवाले ध्यक्तिको राजा या उनके नियत किये हुए पुरुषोद्वारा कर्मीके अनुसार नियत किया हुआ ही पुरम्कार मिछता है, उसी प्रकारने मुकृत कर्म करनेवाले पुरुषोंको भी उसके कर्मीके अनुसार परमेश्वरद्वारा नियत किया हुआ फल मिलता है। अज्ञानके द्वारा सोहित होनेके कारण जीवांको अपने कमाँके अनुसार म्बतम्ब्रतासे एक शरीरमे तुसरे शरीरमें जानेका सामर्थ्य और ज्ञान भी नहीं है।

इसके सिवा सृष्टिके प्रत्येक कार्यमें सर्वत्र प्रयोजन देखा जाता है। ऐसी प्रयोजनवती सृष्टिकी रचना विमा किसी परम बुद्धिमान् चेतन कर्ताके नहीं हो सकती।

इस उपयुंक विवेचनसे यह बात सिद्ध होती है कि परमेचरके विना न तो संसारकी उत्पक्ति सम्मव है, न सम्रालन हो सकता है, न जीवोंको उनके कर्मफक्का बधा-बोग्य फल प्राप्त हो सकता है और न सप्रयोजन सृष्टि हो सकती है।

उपर्युक्त प्रमाख तो बर्कांबुक्क दिवे गये हैं, बस्तुतः

ईश्वर 'स्वतःप्रमाण' प्रसिद्ध है, क्योंकि सम्पूर्ण प्रमायोंकी सिद्धि ईश्वरके प्रमायसे ही सिद्ध होती है, इसक्रिये उसमें सम्य प्रमायोंकी आवश्यकता नहीं।

ईश्वरके होनेमें शास्त्र भी प्रमाण हैं, सन्पूर्ण श्रुति, म्मृति, इतिहास, पुराणीका तात्पर्य भी ईश्वरके प्रतिपादन-में ही है। इसके किये जगह-जगह असंख्य प्रमाया देख सकते हैं।

#### यज्दैद--

ईशाबास्यमिद र मर्वे यत्कित्र जगत्यां जगत्।

'इस जगत्में जो कुछ भी है वह सब-का-सब ईंखर करके ब्यास है।'

#### वद्यसूत्र—

'जन्माद्यस्य यतः' 'शास्त्रयोनित्वात् ।'

जिसमे उत्पत्ति, स्थिति और पाछन होता है, वह ईश्वर है। शास्त्रका कारण होनेसे अर्थात् जो शास्त्रका उत्पादक है तथा शास्त्रहारा प्रमाणित है, वह ईश्वर है।

#### गीता--

सर्वस्य चाहं इदि संनिविद्यो

पत्तः स्मृतिक्रांनमपोहनं च ।
वेदैशः सर्वेरहमेव वेद्याः
वेदान्तक्रदेदविदेव चाहम ॥१४४,१४

'में हो सब प्राणियोंके हृद्यमें अन्तर्यामीरूपमे स्थित हैं तथा मुक्तमे ही स्मृति, ज्ञान और अपोहन होता है और सब बेदोंद्वारा मैं ही जाननेयोग्य हूँ तथा बेदान्तका कर्ता और बेदोंको जाननेवाका भी मैं ही हूँ।'

> र्थाः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । भ्रामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया॥ १८।६१

'हे अर्जुन ! शरीररूप यन्त्रमें आरूर हुए सम्पूर्ण प्राणियोंको अन्तर्यामी परमेश्वर अपनी मायासे उनके कर्मोके अनुसार अमाता हुआ सब भूतप्राणियोंके इत्यमें स्थित है ।'

> उयोतिबामपि तज्ज्योतिस्तमसः परमुष्यते । इसं द्वेतं कानगम्मं इदि सर्वस्य विद्वितम् ॥ १६।१७

'वह ब्रह्म ज्योतियोंका भी ज्योति एवं मायासे अति वरे कहा जाता है तथा परमात्मा बोधस्तरूप और जानने-योग्य है एवं तत्त्वज्ञानसे प्राप्त होनेवाला और सबके इत्यमें स्थित है।'

> ठत्तमः पुरुवस्त्वन्यः परमात्मेत्युदाहृतः। यो लोकत्रयमाविदय विभक्षेत्यय ईश्वरः॥१५।१७

'उन (क्षर, अक्षर) दोनोंसे उत्तम पुरुष तो अन्य ही है कि जो तीनों छोकोंमें प्रवेश करके सबका धारण-पोषण करता है, एवं श्रविनाशी परमेश्वर श्रीर परमास्मा, ऐसे कहा गया है।'

योगदर्शन--हेशकर्मविषकाशयरपरामृष्टः पुरुवविशेष इंश्वरः ।
तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबोजन् ।
पूर्वेषामिष गुरुः कोलनानबच्छेदात् ।

(समाविपाद २४-२५-२६)

'धिषण, धिसता, हाग, हेव, श्रिभिनिवेश ( सरण-भय ) इन पाँच छेशोंसे, पाप-पुज्य आदि कर्मोंसे, सुल-दुःखादि सोगोंसे और सम्प्रणं वासनाओंसे रहित पुरुष-विशेष (पुरुषोत्तम) ईश्वर है। उस परसेश्वरमें निरितिशय सर्वज्ञता है। वह पूर्वमें होनेवाले ब्रह्मादिका भी उत्पादक और शिषक है तथा कालके हारा उसका धक्छदेव नहीं होता।'

#### उपनिषर्---

बता वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, बत्ययनस्यमिसंविशन्ति । तद्विजिज्ञासस्य । (ते.चिरीय ३ । १)

'जिससे सब मूत उत्पन्न होते हैं, जिससे उत्पन्न हुए जीने हैं, नाश डोकर जिसमें छीन होते हैं, उसको तृ जान, वह बहा है।'

> एको देवः सर्वमृतेषु गृढः सर्वन्यापी सर्वमृतान्तरात्मा । कर्माच्यकः सर्वमृताविशासः साक्षी केताः केवको निर्गुणश्च ॥

'एक ही देव (परमारमा ) सब भूतोंके अन्तलकमें विराजमान है, वह सर्वव्यापी है, सब भूतोंका अन्तरास्मा है। वही कर्मोंका अध्यक्ष, सब भूतोंका निवासस्यान, साची, चेतन, केवख और निर्गुण है।

#### भागवतमें श्रीभगवान कहते हैं-

अहं बद्धाः च शर्बश्च जगतः कारणं परम् । आत्मेश्वर टपद्रष्टा स्वयंदगिवशेषणः ॥ भारममायां समाविश्य सोऽहं गुणमर्यो द्विज । सुजन्रञ्जन् हरन् विश्वं दग्ने संज्ञां कियोचिताम्॥

'हे बाह्यण ! मैं ही बह्या हूँ, शिव हूँ और जगत्का परम कारण हूँ। मैं ही आत्मा और ईश्वर हूँ, अन्तर्यामी हूँ, स्वयं द्रष्टा हूँ तथा निर्गुण हूँ। मैं घपनी त्रिगुणमयी मायामें समाविष्ट होकर विश्वका पास्त्रन, पोषण और संहार करता हुआ कियानुसार नाम धारण करता हूँ।

महामारत-अनुशासनपर्वके १४६ वें अध्यायमें कहा है-

अनादिनिधनं विण्णुं सर्वेकोकमहेश्वरम् ।
कोकाश्यक्ष स्तुविज्ञत्यं सर्वेद्वःक्षातिगा भवेत् ॥ ६ ॥
कक्षण्यं सर्वधमंत्रं कोकानां कीर्तिवर्धनम् ।
कोकनाथ महद्भृतं सर्वभृतमबोद्भवम् ॥ ७ ॥
परमं यो महत्त्रकः परमं यो महत्तपः ।
परमं यो महद्गकः परमं यः परायणम् ॥ ९ ॥
पविश्वाणां पवित्रं ये। मंगकानाः मंगकम् ।
देवतं देवतानाः भृतानां योऽत्ययः पिता ॥ १ ०॥

'ठम अनादि, अनम्स, सर्वजोकव्यापक, सर्वजोकमहेश्वर, सब लोकोंके अध्यक्षकी सदा म्युति करनेवाला सब दुःखोंको खाँच जाता है।' 'जो परम मझर्यय, सब धर्मोंको जाननेवाले, लोकोंको कोर्तिको बढानेवाले, लोकाय, सर्वभूतोंको उत्पन्न करनेवाले महान् भून हैं।' 'ओ तेजके परम और महान् पुत्र हैं, जो वड़े-से-बड़े लपोरूप हैं, जो परम महान् बहारूप हैं और आध्यके परमधाम हैं।' 'जो पवित्र वस्तुर्लोंका पवित्र है, जो मंगलोंका मंगल-रूप है, जो देवतालोंका परम देवता है और जो प्राची-माझका अविवादी पिता है।'

#### वास्मीकीय शामायदा---

कर्ता सर्वस्य कोकस्य ब्रेडो ज्ञानविदां विशुः । अक्षरं ब्रह्म सत्वं च मध्यं चान्ते च रावव । कोकाना त्वं परो वर्मो विच्यत्सेनद्वतुर्मुनः॥ ब्रह्मा कहते हैं, 'हे देव ! चाप समस्त लोकोंके कर्ता, ज्ञानियोंमें श्रेष्ठ विमु हैं। आप ही सब लोकोंके आदि, मध्य, अन्तमें विशाजित अक्षर ब्रह्म और सन्य हैं, आप सब खोकोंके परम-धर्म विश्वक्सेन चतुर्शुंज हरि हैं।

जैन, बौद्ध और चार्याक आदि कतिपय मतोंको छोडकर ऐसा कोई भी वेद-शास्त्र नहीं है जिसमें ईश्वरका प्रदिपादन न किया गया हो। यहाँसक कि मुसल्मान, ईसाई आदि भी ईश्वरके अम्लिखको मानते हैं। यथा—

कुरान—पूर्व और पश्चिम सब खुदाके ही हैं, तुम जिवर भी अपना मुँह धुमाओगे, उधर ही खुदाका मुख रहेगा। खुदा वाम्तवमें अत्यन्त ही उदार है, सर्व-शक्तिमान् है। ईसाने कहा है—जिसका ईश्वरमें विश्वास है तथा को भगवान्की शक्तिका आश्रित है, वह संसारसे तर जायगा, पर अविश्वासियोंकी बड़ी दुर्गति होगी।

ध—मनुष्य यदि विचारदृष्टिसे देखे तो उसे स्याय-कारी और परमद्यालु ईरवरकी सत्ता और द्याका पद-पदपर परिचय मिलता है। प्राचीन और अर्वाचीन बहुत-से महारमार्थोंकी जीवनियोंमें इसप्रकारकी घटनाओंके अनेकों प्रमाण प्राप्त होते हैं। मैं अपने सम्बन्धमें इस विपयपर क्या छिल्ँ श्रे अवश्य ही मैं यह विनय कर सकता हैं कि सर्वशिक्तमान् विज्ञानानन्दघन परमान्माकी सत्ता और द्यापर तथा उसमे होनेवाली महारमाओंकी जीवन-घटनाओंपर निश्चय करनेसे खबश्य लाम होता है।

#### (१९) श्रीपरमहंस बाबा श्रीअवधविहारीदासजी महाराज, त्रिवेणीबाँध

 $\sim$ 0 $\sim$ 

१-ईश्वरको दो कारणोंसे माना जाता है। पहला कारण यह है कि जीव ईश्वरका श्रंश है और अंशका धर्म है अंशीको मानना, क्योंकि श्रंशीके बिना अंशका निर्वाह ही नहीं हो सकता है। अतः अंश यदि अपने धर्मका पालन करनेके लिये ईश्वरको (श्रंशीको) न मानेगा तो उसे नाना प्रकारके दु:स उठाने पहेंगे। जीव ईश्वरका अंश है इसमें ये प्रमाण है—

ममैवांशो जीवलेके जीवमृतः सनातनः।

(गीता)

इंबर अंश जीव अविनाशी । चेतन अमल सहज सुकराशी ।।
(रामचरितमानस)

नूसरा कारण है कि ईश्वरको माननेवाले ही त्रियोग कर सकते हैं। त्रियोग अर्थात् कर्मयोग, ज्ञानयोग और अक्तियोग। इन्हींमेंसे किसीके द्वारा साधन करता हुचा जीव चपने जीवनके चरम सहय ईश्वरको प्राप्त होकर जन्म-मरणके चक्रसे सूटकर अच्छ हो जाता है। ईश्वरके नहीं माननेसे सनुष्यका उद्धार कभी नहीं हो सकता है। प्रमाण यह है—

सरिता-जरू जरू-निधि महँ जाई।होइ अचरू जिमि जिब हरि पाई।। अवः ईश्वरको अवहय मानना चाहिये। २—ईश्वरको न माननेवालेको त्रियोग दुर्छभ है और योगसे श्रेष्ठ दूसरा कोई लाभ नहीं। इसमें प्रमाण है—-

यं तन्ध्वा चापरं कामं मन्यते नाधिक ततः । यिस्मिन्स्यिता न द्वःसन गुरुणापि विचाल्यते ।। तं विद्याद्दुःससंयोगिवयागं योगसन्नितम् । स निक्षयेन योकन्यो योगोऽनिर्विण्याचेतसा ।।

(गीता ६ । २२-२३ )

क्षाम कि रघुपति मिक्क अकुण्डा । × × × '× क्षाम कि कछु द्दरिमिक समाना । जेहि गावहिं श्रुति संत पुराना ।। (रामचरितमानस)

ईश्वरको न माननेवाले इसप्रकारके भक्तियोगसे विक्रत रह जाते हैं, भक्तियोगसे रहित होनेके समान दूसरी कोई हानि नहीं है । इसका प्रमाख यह है—

हानि कि जग यहि सम कछ आई। भजिय न रामहिं नरतनु पाई।।

सारांश यह है कि ईश्वरको न माननेवाला अधोगतिको प्राप्त होता है और इससे बढ़कर कोई हानि नहीं हो सकती है। १-पुरागोंमें यह बात स्पष्टरूपसे लिखी मिछती है कि समुद्रके मन्यन करते समय जब इछाइल विष निकछा और उसके तेजसे देवता-दैश्य सब जजने जगे, तब शिवजीने मगवान्का नाम लेकर उसको पान कर लिया। भगवान् ने उनकी रचा की, उस इलाइल विषसे मृत्युके स्थानमें अमृतका फल उन्हें प्रदान किया। इससे ईश्वरका होना सिन्द होता है। तूसरी एक कथा सबको विदित ही है। दुर्योधनकी समामें दुःशासनने द्रौपदीका चीर पक्षकर उसे नंगी करना चाहा। द्रौपदीने ईश्वरका स्मरण किया, दुःशासन चीर खोंचते-खोंचते हार गया, उसकी एक और चीरका पहाइ-सा हो गया, परन्तु द्रौपदीको वह नंगी न

कर सका । द्रौपदी वैसे ही चीर पहने खड़ी रही । यह ईश्वरकी रहाका सुन्दर उदाहरख है, इससे ईश्वरके होनेमें कोई सन्देह नहीं रह जाता ।

ईश्वरके होनेका तीसरा प्रमाण यह है कि गर्भगत शरीरमें प्राया-वायुका प्रवेश करना धीर पुनः शरीरसे उसका वाहर निकलना किसका खेल है ? सिवा ईश्वरके ऐसी सामर्प्य और किसीमें नहीं है। इससे भी ईश्वरका होना सिद्ध है।

४-ऐसी घटनाओंका वर्णन सर्वसाधारणके लिये नहीं किया जा सकता, यह कुछ अधिकारी पुरुषोंको हो बतलाया जा सकता है । हमस्त्रिये विवशता है ।

-<del>{(C())}-</del>

## (२०) श्रीआनन्दस्वरूपजी 'साहबजी महाराज'

१-इमें ईश्वरमें विश्वास करना चाहिये, क्योंकि ईश्वर भारमत्त्रवके लिये सम्मवनीय भाष्यास्मिक विकासकी सर्वोच अवस्था है।

२-यदि इस ईश्वरमें विश्वास न करेंगे तो या तो इस निरुद्देश्य जीवन विताते रहेंगे या किसी तुच्छ विषयकी प्राप्तिमें इसे छगा देंगे, जिससे इमें जीवनकी सर्वोच अवस्थाका आनन्द प्राप्त नहीं हो सकैगा।

३-ईश्वरके अस्तित्वके विषयमें मेरे पास दो प्रमाण हैंब्यक्तिगत अनुभव और भगवन्त्राप्त महास्माओं के
अस्वरहनीय आप्तवाक्य ।

ध-सन् १=१७ ई० में में अम्बालाये मेंट्रिक्युलेशनकी
परीक्षामें सम्मिकित हुआ या। सभी कहा करते ये कि मैं
अनुत्तीर्ण हो जाउँगा, क्योंकि में ह्यासमें कमज़ोर था।
मैं बहुत ही खिन्न रहा करता था और किंकर्तस्यिवमृदसा हो गया था। मैं एक मिशन हाईम्कूलमें परीक्षामें
बैठा था, उस स्कूलमें पढ़ाई प्रारम्म होनेके पहले प्रतिदिन
प्रातः ईश्वर-प्रार्थना हुआ करती थी, परन्नु कोई भी
विद्यार्थी उसमें दिल्ल्यस्पी नहीं रखता था। परीक्षाफलके
प्रकाशित होनेके एक दिन पहले, जो नियमतः लाहौरसे
प्रकाशित होनेको था, जब मैं सस्यन्त खिन्न-सा हो रहा
था, तब मेरे मनमें आया कि मैं भी तनिक प्रार्थना
करनेकी तो खेटा करूँ। अपने अबोध बालमावसे मैं
पाँच मिनटतक ईश्वरकी प्रार्थना करता रहा और तरकाल
ही मुझे एक ऐसा आन्तरिक अनुमब हुआ, खिससे मुझे

निश्चय हो गया कि मेरा परीक्षाफल सर्वधा अनुकूल होगा, तक मुझे बहुत ही श्राश्चर्य और बानन्द हुआ। इस अनुभवये मुझे स्वभावतः सान्त्वना मिली और मैं तमाम चिन्ताओं मे मुक्त हो गया । दूसरे दिन प्रातःकाल मैं पुनः प्रार्थनाके लिये बैठा तब फिर मुझे वही अनुभव हुआ, परन्तु जिस समय मैं आसनपर बैठा इसका आनन्द ले रहा था, मेरी उस कोठरीकी खिड़कीके नीचेंसे किसीने पुकारकर कहा कि 'तुम अनुसीएं हो गये ।' लाहारमें मेरे युक सम्बन्धीका इसी श्राशयका तार आया था। मैं इस समाचारको सुनकर अवाक रह गया । मैं धीरेसे अपनी कोठरीके दरवाजेपर पहुँचा और बड़ी आशङ्कासे उसे खोला परन्तु एक अन्तर्भ्वनि बलान् मुझे शान्त और निर्भय रहनेके छिये प्रेरित करने छगी । मैं सक्कपर गया और तारको अपने हाथमें है लिया। उसे एक, दो, तीन बार पढ़ा और भीतर-ही-भीतर बहुत दुखी हुआ । मेरी दादी, जो वहाँ भा गयी थी, मुझे साम्त्वना देने लगी परन्तु मैंने उसे यह कहकर चुप करा दिया कि मैं फेल नहीं हो सकता । मैं पं स्टआफिस गया जो मेरे घरने वो फर्लांगकी त्रीपर या भौर वहाँ मैंने अपने सहपाठियों और उनके सम्बन्धियोंका जमघट देखा, जो अनुसीखं छात्रीकी नामावलीकी मतीचा कर रहे थे। करीब २॥ बजे पोस्ट-मास्टरने इमारे इाईस्कूलके एक प्रतिनिधिको एक बन्द क्षिफाफा दिया। छिफाफा खोककर नामावकी निकाकी गयी । उसके देखनेपर वह पता खगा कि मैं अनुत्तीर्ज

नहीं हुआ हूँ बर्क विचाराचीन (Under Consideration) रक्का गया हूँ। इस 'विचाराचीन' शब्दका अर्थ कोई भी नहीं समझा सका, क्योंकि यह शब्द प्रयम बार ही अनुसीयों हालोंकी सुचीमें भाषा था। एक ही सप्ताइमें जब मुक्ते बत्तीर्य होनेकी सूचना मिछ गयी ती इस शब्दका अर्थ स्पष्ट हो गया ।

यही मेरे जीवनकी पहली घटना है जिससे अगवान्के अस्तित्व और उसकी द्यामें मेरा विश्वास इह हुआ।

# (२१) श्रीज्योतिजी #

१-जो नित्य चैतम्यसारूप और सस्य वस्तु है उसमें विश्वास करना ही होगा । यह हमारे जीवनके साथ एक सूत्रमें प्रधित स्वतःसिद्ध विषय है। जब एक कोटा शिशु गाइ निदामें भौतिक संस्कारींसे दूर रहता है तब वह अपने साथी प्राणारामके दर्शन कर हँसता है. रोता है और भाँति-भाँतिके खेलके भाव दिखकाता है। इस धात-को बहुतेरे मनुष्य ऋपनी आँखोंने देखते हैं। दसी प्रकार ईश्वरमें विश्वाम भी इमछोगीका स्वतःसिद संस्कार है। अतप्व यदि इस शिशुकी निवाके साथीके समान उसको (ईश्वरको ) साधी बनाना चाई तो इसके लिये इमें कर्म, ज्ञान और भक्तियोगका अवस्वन्यन करना आवश्यक है। शिद्य क्रमशः जितना ही पिता-माताके मंस्कारसे आब्बुब होता जाता है, उतना ही चैतन्य-सत्तामे वह दर होता जाता है। यह विश्वनियम्ताका ही खेख है भौर इसी खेलमें आनन्द है। ईश्वर तो केवल निष्किय भोका और दर्शक है। जबसक जीव किसी भी कौशकसे उसके ममान नहीं हो जाता तबतक इस खेकका विराम नहीं है।

हमारे नेत्रोंके अगोचर मन नामक एक वन्तु है। उसे किसी प्रकार भी अस्वीकार नहीं किया जा सकता। मनके पीछे वह विराट् चैतन्य-शिक वर्तमान है। उसीके प्रकाशसे मन प्रकाशित है। मन जब ज्ञान-शिक अवस्म्यनसे निश्चलताको प्राप्त होता है तब प्रत्यक्ष ही वह ईश्वरके छिवे अत्यन्त स्याकुरू देखनेमें आता है। उस समय वह ईश्वरके प्रतिरिक्त भन्य किसी भी वन्तुको स्वीकार नहीं करना चाहता। उसकी वायी रुक आती है, नेत्रोंके जल (भश्चप्रवाह) से उसका वचःस्यल प्रवाहित हो उठता है। परन्तु उस समय भी उसे ईश्वरके दर्शन

या उसकी उपक्रिक नहीं होती। यह अवस्था बहुत हुन्न इमज्ञान-वैराज्यके सदश होती है।

यदि कोई कहे कि 'मनसे केकर संसारमें जितने पदार्थ है, सभी प्राकृतिक नियमों में चलने हैं, अतः ईश्वर नामक किसी शितमान् पदार्थकी करपना करना व्यर्थ हैं' ऐसा कयन अभपूर्य होगा। क्योंकि प्राधिजगत्में देखा जाता है कि मनुष्यके अतिरिक्त सभी प्राणी प्रकृतिके नियमों में चलते हैं, उनको 'में' का बोध नहीं है। मनुष्यको 'में' का बोध है। नथा उमी 'में' वस्तुका अन्वेषण करते-करते ही आरम-चैतन्य ईश्वरका पता छग जाता है। उसकी उपलिश्व साधनके द्वारा ही हो सकती हैं।

अनेकी कारणींसे इस ईश्वरमें विश्वास करनेके छिये बाध्य हैं। बाम्तवमें यह विश्वास हमारे जीवन और जीवनके संस्कारोंकी समष्टि है। हमारा जीवन अनेक शक्तियाँका समन्वयस्वरूप है। इनका अच्छी तरह विश्लेषण करनेसे ईरवरके अस्तित्वका पता खग जाता है। ईश्वरको न मानना अपने-आपको ही खो देना है। क्योंकि चार ही दिनों बाद इसलोगोंको अनिश्चित अवस्थामें जगत्से विदा होना होगा । केवल प्रकृतिको ही जीवनका आदि भौर अन्त मान लेनेसे जीवनके रहस्यका उद्घाटन नहीं होता । बैतन्य-सत्ताके बोध और अतीन्द्रय-ज्ञानके द्वारा जीवनमें गम्भीर ज्ञान और भानन्द्की प्राप्ति होती है, इसकी मीमांसा केवळ युक्तियोंसे नहीं हो सकती। क्योंकि युक्ति किसी अनुभवसिद्ध विषयका अवलम्बनकर अग्रसर होती है और वह विषय यदि मनकी अम-प्रमाद-पूर्ण अवस्थाका अनुभव है, तो उसका फल भी तद्नुरूप होना निश्चित है। अतुएव केवल अनिवंचनीय चैतन्य-

<sup>\*</sup> अदेय पं अंगोपीनाथजी कविरात पम ० ए० से माद्रम हुआ है कि श्रीज्योतिकीने एक संन्यासीर्जाकी कृपाने वाल्यकारूमें ही बहुत विलक्षण-विरुक्षण अनुभव प्राप्त किये हैं। ये अध्वारम-तत्त्वमें एक विशेष अनुभवसम्पन्न पुरुष हैं, परन्तु छिपकर रहते हैं, इसीसे इनका असली नाम प्रकाशित नहीं किया गया। —सम्पादक

सत्ताके स्पर्शसे ईश्वरमें विश्वास हो सकता है। इसके सिवा वास्तविक ईश्वर-विश्वासके छिये और कोई भी उपाय नहीं है।

२-ईश्वरके श्रस्तिरवके सम्बन्धमें विश्वास न हो अथवा जीवनमें ईश्वरकी उपलब्धि न हो सके तो मनुष्य-जीवनमें इससे अधिक दुर्भाग्यकी बात क्या हो सकती है ? क्योंकि प्राणिजगत्में मनुष्य क्षेष्ठ है. तथा एकमात्र मनुष्य ही धर्मका अवख्म्बनकर ईश्वरतक पहुँच सकता है, इसीछिये मनुष्यकी इतनी श्रेष्ठता है। ईश्वरके श्रस्तित्वके सम्बन्धमें ज्ञान न होनेसे सर्वापेचा अधिक हानि यही है कि हम पहुळे जिसप्रकार पूर्ण चैतन्यस्वरूप थे, उस अवस्थाको प्राप्त नहीं कर सकेंगे । सृष्टिमें दो भाव हैं-एक प्रकाश और दूसरा अन्धकार । इनमें अन्धकारका विकास नहीं होता, परन्तु प्रकाशमें विकास होता है। यदि ईश्वर-इत् पूर्णसत्ताकी उपछन्धि न हो सकी तो इमें सदाके क्षिये मोहग्रस हो अन्धकारमें विजीन होकर रहना पहेगा। प्रश्न हो सकता है कि इसमें स्या हानि है ! बस्तृतः इसमें हानि निश्रय है, क्योंकि चैतन्यकी आलोक और धन्धकार-भय जो हो अवस्थाएँ हैं उनमेंसे आछोक्में सङ्गोच और विकासकी किया परिरुचित होती है, परन्तु भ्रम्भकार सदैव संकुचित रहता है। श्रतएव इस संकुचित और अवगुरिटत अन्धकारमय अवस्थामें पढ़े रहनेसे कोई भी लाम नहीं होता । अन्धकार अथवा जह-अवस्थामें चैतन्य सुसरूपमें अवस्थित रहता है, उसमें किसी वस्तुके ज्ञान और शक्तिका विकास नहीं हो सकता । प्रकाशमें सभी वस्तुओंका विकास होता है। विकासमें आनन्द है। अतएव आनन्दकी कामना रखनेवालोंको प्रकाश प्राप्त करना आवश्यक है। जीवनमें तीन म्तर दिखायी देते हैं। प्रथम सारमें सुल-द:स आदि कियी प्रकारका बोध नहीं होता, यह सुषुप्त प्रज्ञानावस्था है। हितीय न्तरमें सुख-दःलका बोध है, मनमें चन्नकता है, इन्ट्र है। तृतीय स्तरमें पूर्वावस्था, अनन्त ज्ञान, शक्ति और धानन्त्का विकास है, यह पूर्ण स्वाधीनावस्था है, इसमें साध्म-वैसम्य देश और काखकी सीमा छाँघकर देवीप्यमान रहता है। यह अवस्था समस्य है। अतः यह सिद्ध है कि हैश्वरमें विश्वास न करनेसे हमें प्रथम अवस्थामें ही पड़े रहना होता है।

३-ईश्वरके अस्तित्वके सम्बन्धमें मन ही स्वतःसिद्ध

प्रमाया है। परन्तु मन ईश्वर नहीं है। इस जो तीन वस्तु श्रमीत् मन, बुद्धि और अहङ्कारको लेकर गर्व करते हैं, इनमेंसे कोई भी ईमर नहीं। बुद्धि और अहकार मनके ही अनुचर हैं। फिर मन भी जो चाहता है वह कर नहीं सकता। मनके पीछे एक विराद चैतन्य-सत्ता है जो जक्रमें रस-प्रवानकी भाति निश्रक-भावसे सब कछ वे रही है। उसीको इस प्राणाराम, ईश्वर अथवा त्रझ कहते हैं। मन मं,इकी मादकतासे आच्छन होकर सांसारिक म्यापारमें छिप्त होनेपर भी जीवनके अन्तिम काछमें ईश्वरको अस्वीकार नहीं कर सकता । उस समय सब भूखें पकड़ी जाती हैं। सन जब देहरूप घटका आध्यकर कार्य करने योग्य होता है तब भी ईश्वरकी सहायता न रहनेपर उसका कार्य सुचारुरूपेण सम्पन्न नहीं हो सकता । पक्षान्तरमें, यदि मनको ही ईश्वर माना जाय तो मनके लिये असाध्य कोई भी कार्य क्यों होना चाहिये ? वस्तुत: इस यदि सनको श्रुद्ध कर सकें तो वह हमें ईश्वरके समीप पहुँचाकर स्वयं विज्ञीन हो जाता है। उस समय मन नहीं रहता, बहिक मनके अतीत एक बोधशक्ति रहती है। सारांश यह कि, चित्तके शुद्ध होकर कमशः स्थिर होनेपर पहले चैतन्यसत्ताकी परोच तथा उसके बाद भपरोक्ष अनुभूति होती हैं। तब मनके द्वारा ही मनकी भूज एकइ जाती है और मनके सब्ध होते ही सत्यका प्रकाश होता है। ईश्वरके दर्शन ही ईश्वरके अस्तित्वमें श्वकारय प्रमाण है।

४—अपने जीवनकी ईचरोपळिक्य-सम्बन्धी बार्ते वतलानेमें दोप झाता हैं और वे ठीक-ठीक बनलायी भी नहीं जा सकतीं। यह कोई साधारण विषय नहीं है कि जिसको कहने अथवा लिखनेमे ही लोग समस सकें। क्योंकि यह प्रत्येकके प्राणकी वस्तु है तथा मन ही इसका साक्षी है। इसके अतिरिक्त जिसने जिस भावसे ईचरको देखनेकी चेष्टा की, उसी भावसे उसने उसको देखा है। किन्तु पूर्णत्वकी हिंसे देखनेपर श्रीकृष्णके चरित्र पूर्व उनके उपदेशका अवजम्बन करनेके सिवा कोई उपाय नहीं है। अन्य जो कुछ वर्तमान युगमें हो रहा है, सब उसीका चर्चित-चर्चणमात्र है। गीतामें उन्होंने जिस 'मैं' शब्दका स्पवहार किया है, वह प्रत्येक जीवका 'मैं' है, स्पक्तिगत 'मैं' नहीं है। वर्तमान युगकी भावामें कहा जा सकता है कि वह हिन्दु, मुसकमान, इसाई सबका 'मैं' है। वह

पर्जका 'मैं', कर्मका 'मैं', श्र. नका 'मैं' और मिकका 'मैं' है। उस पूर्ण वस्तु मगवान्को ही 'मैं' कहकर वर्षन किया गया है। अवश्य अन्यान्य सामर्थ्यवान् प्रातःसरयीय महारमाओं ने हेंचरकी उपछ्टिषके विषयमें नाना प्रकारकी वार्ते कही हैं, किन्तु विश्वस्पदर्शन कराकर हेंश्वरकी उपछ्टिष कोई करा सके हैं या नहीं, यह हम नहीं बानते। परम्तु भीकृष्ण-सस्ता अर्जुनका मोह तो इतने-पर भी तूर नहीं होता। हा! हम कितने मूर्स हैं कि चाज विना बाधा, विना ही कष्ट परिवर्तों समान केवल भाषापर निभर करके हेंश्वर-तत्त्व समझानेकी चेष्टा करते हैं। अन्तु, भूमिकाको झोबकर अपनी दो एक वार्ते कहता हूँ। विश्वास-अविश्वास मानव-जीवनकी नीति है। परन्तु इससे मेरी नीतिमें परिवर्तन न होगा। मैं जो हूँ वही रहेंगा।

संसारमें, ईश्वरमें विश्वासके विषयमें भिन्न-भिन्न महारमा भिन्त-भिन्न मत प्रकाश करते हैं, तथा पृथक-पृथक मतोंका निर्देश कर गये हैं। मत और मार्गीकी अभिन्नता कहीं भी नहीं पायी जाती। इसका वाम्नविक कारण वही हैं, वह अनन्त, श्रसीम और चैतन्यस्वरूप हैं। उनकी माता-पिता अथवा बन्धुके रूपमें उपलब्धि की जाती है: पिता-माता अथवा बम्ध्रके समान उनके साथ सम्बन्ध स्वापित किया जाता है: यही क्यों, उनके साथ क्या-वासी (बातचीत) भी की जा सकती है। किन्तु इसप्रकार करनेये कोई वैसा ईश्वर नहीं हो जाता । ईश्वरके विषयमें जो यह बात कही गयी है वह दो प्रकारमे सम्भव हो सकती है। (१) साधक मनकी द्वताके जपर अवलिश्वत कर विराट् चैतन्यके द्वारा इच्छानुरूप सृष्टिका विकास कर सकता है; अथवा (२) जो चैतन्य-सत्ता निरम्तर मनके पीछे रहती है, वह कभी-कभी दया करके अक्तको दर्शन देती रहती है। किन्तु जो ईश्वर हो जाते हैं, उनको फिर दर्शनकी आवश्यकता नहीं होती । वह पूर्व बस्तुमें स्थित होकर पूर्व ही हो जाते हैं, दसरा कुछ रह नहीं जाता, वह सुबुस नहीं होते, पूर्व बोधको प्राप्त-कर चैतन्यस्वरूप हो जाते हैं।

मैंने ईचर-दर्शनके सम्बन्धमें भ्रापने जीवनमें जो अनुमव किया है, दनमें हीसे दो-एक घटनाओं को संबेपमें विवेदन करता हूँ। (**\$**)

उस समय मेरी अवस्था बारह-तेरह वर्षकी थी । एक महारमाके अनुब्रहसे मैंने ईश्वरके अम्तिरवके सम्बन्धमें सैकड़ों घटनाएँ देखी थीं। एक दिन देखता क्या है कि वह महापुरुष मेरे समीप बैठे हैं, उन्होंन क्या किया, मुसे ज्ञात नहीं है। मैं देखने लगा कि आकाशसे एक ज्योतिसंय पदार्थ मानी मेरे भीतर प्रवेश कर रहा है। उसके प्रवेश करते ही मैं देखने खगा कि 'मैं' रूपमें मेरा कुछ भी नहीं रह गया है। समीप ही एक विल्ली बैठी थी। मैंने उसकी ओर देखा तो जान पड़ा, मानो वह भी मैं हूँ। फिर तो जिस भोर मेरी दृष्टि जाने लगी, उसी भोर मैं प्रत्येक वस्तुमें अपनेको देखने लगा, मानो एक आनन्दकी तरंग तरंगित हो उठी । उसी धवस्थामें अवस्थान मैं सोचने लगा कि कहीं मेरा मन्तिष्क तो विगढ नहीं गया है ? नहीं तो मैं ऐसा क्यों देखता हूँ ? इसी श्रवस्थामें मैं विक्वीको एकडने चला, जैसे ही मैंने विल्लीको पकदा, मैं देखता हूं कि मैं मानवी 'मैं' नहीं हैं, तथा मैंने कभी पृथक् मनुष्यरूपमें जन्म लिया है, यह भी सारण नहीं है। मैं बिल्ली हो गया। बिल्ली होकर अधिक समयतक न रह सका। अपनी पूर्वावस्थामें छोट भाषा, किन्तु शरीरमें माना भन्न भी एक नशा-सा छाया हम्राथा। वह महात्मा हँम रहेथे. बोले-- 'इसीके लिये मनुष्यको साधन करना पढ़ता है. यह श्रास्यन्त ही कठिन हैं। विराट् चैतन्य तुन्हारी साधनावस्थामें यदि कृपा करें तो तुम इस अवस्थामें पहुँच सकते हो, नहीं तो नहीं पहुँच सकते।

ईश्वर-दर्शनकी सत्यताको प्रमाणित करनेके लिये एक प्रशास उपाय है। अपनेको भारम-चंत-यमें लीन करके भी उससे पृथक् रहनेका एक काँशल हैं अर्थात हैतभावमें निर्वोधके समान दर्शकके रूपमें रहा जा सकता है। पश्चात् जब ज्ञान होता हैं, जब दर्शनीय विषयका पृणं ज्ञान होता है उस समय किसी प्रकार भीभूल-भ्रान्ति नहीं हो सकती है। (जो देखना नहीं ज्ञानते उनके लिये समझनेका कोई उपाय नहीं हैं; क्योंकि यह विषय साधनकी अपेक्षा रखता है।)

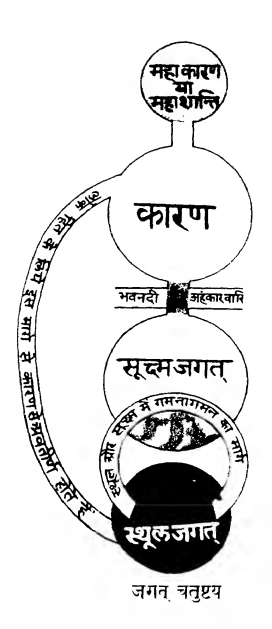
मनुष्यके जीवनमें जो विभूति-दर्शन होता है, उसमें ज्ञानतः कोई विशेषता न रहनेपर भी बहुत कुछ विचारणीय बातें रहती हैं। (₹)

१६१७ ई० में जब मैं काशी आया, उस समय मैं बिस्कृक्ष ही अपरिचित था। अगस्यकुरदके एक गृहस्यके नाम एक सजनका एक पत्र खाया था, उसीके सहारे एक अपरिचित घरमें चला गया । मकान-मास्कि महानुभाव उपस्थित नहीं थे, उनकी कन्याने मुके तीसरे तहलेका एक कमरा दिखा दिया ! मैं अस्यन्त संकोचके साथ कपरे-छत्ते रसकर, एक चटाईके उत्पर लेटे-लेटे बाबा विश्वनाथ और माँ अञ्चपूर्वाका चिन्तन करने लगा. एवं अत्यन्त पश्चित्र भावसे उनके चरखों में प्रार्थना करने लगा । यही मेरा प्रथम काशी-दर्शन था । काशीके माहारम्यसे मेरा हृदय पूर्ण था। परन्तु तिसपर भी पराधीन मन यह सोच रहा था कि यदि वस्तुतः परमेश्वर पूर्णरूपसे केवल यहीं रहते हैं तो जगत्के अन्यान्य प्रान्तोंके लोग किसप्रकार उन्हें प्राप्त करेंगे ? मैं इसी विचारमें मग्न था, उसी समय देखता हूँ कि एक भी गोदमें एक शिशुको लिये हुए नीचेसे सीदियों हारा मेरे पास आकर खड़ी हो गयी और बोली-- 'बाबा! तुम जो सोच रहे हो वही ठीक है। परमेश्वर सर्वत्र विद्यमान है, भक्तींने उनकी भिन्न-भिन्न स्थानोंमें प्रकट कर दिया है। उसी समय एक दसरी भी उसी सीदीसे आकर मुझमे कहने छगी- 'खान करके भोजनके लिये आइये।' पहली स्नी घव नहीं ठहरी, मेरे देखते-देखने ही वह सीदीये उतर गयी। दसरी चीमे मैंने पूछा-'क्या आपने गोदमें बच को लिये एक क्रीको श्रमी जाते देखा हूँ ?' उसने कहा — 'नहीं, मैंने तो नहीं देखा: हमारे घरमें तो बच को गोदमें लिये कोई भी की नहीं आयी।' मैं आश्रयीन्वित होकर मन-ही-मन सोचने जगा कि 'वह पूर्ण बह्ममयी माँ ही आयी थीं, क्योंकि उनकी गोदमें मैंने जिस शिक्षको देखा, वह मेरे ही अनुरूप बालक जान पड़ता था, अर्थात् शिशुरूपर्मे मानी में ही था।'

ऐसे मनुष्य कम हैं जिनके जीवनमें ईश्वरके सम्बन्धमें इसप्रकारकी छोटी-छोटी घटनाएँ न होती हों; इन सब विभूतियोंमें कोई रहस्य न होता तो छोगोंके मनमें ईश्वरके प्रति विश्वास होना अस्वाभाविक हो जाता।

इसारे जीवनके कुछ कार हैं। वे कार स्थूब, सूक्ष्म, कारख एवं सहाकारणहारा आवृत हैं। इनमें सहाकारण पूर्वावस्था है, कारण बीजावस्था है, सूक्ष्म स्पूक्त छावाके सजान अवस्था है और स्थूछ घटाक्या अथवा पिण्डावस्था है। स्वर-वर्णोंके विना जिसप्रकार न्यान्नका उचारच नहीं होता, इसी प्रकार यह परिहरणमान जगत् स्थूज, स्कम, कारख और महाकारवाके विना नहीं चल सकता; इन्होंके द्वारा जगत् आहृत है। अतप्य हमारा जीवन भी स्थूक, स्थ्म, कारण और महाकारणके भीतर लिया हुआ है। स्थम अर्थात् द्वितीय सारसे यह समसा स्तर प्रस्थक देसे जा सकते हैं। बगाइके चित्रसे यह विषय समझमें आ सकता है।

इस चित्रमें स्थूल, सुक्ष्म, कारण और महाकारखके सम्बन्धमें वर्णन है। इमारे इस दश्यमान जगत्के पीछे सूक्ष्म जगत् है, इस स्थूख जगत्में जो कुछ करते हैं, वही कर्मके फलरूपमें सुक्ष्म जगत्में जमा होता है। जिसप्रकार स्थूल देहके कर्मीके फल सुक्ष देहमें जन्मान्तरके छिये चण्डूपमें स्थित रहते हैं, उसी प्रकार सुक्ष्म जगत् स्थूल जगन्के श्रयुरूपमें सदा विराजमान है। यदि कोई शक्पकारुके किये भी स्यूल जगव्से भलग होकर देखनेकी शक्ति प्राप्त कर लें ती उन्हें उस समय सुक्ष्म जगतुकी अभिज्ञता और उसका आमास मिल सकता है। सुषम जगत् न तो गाद अन्धकारमय हँ और न गाद प्रकाशमय । चित्रमें जिसप्रकार रंग दीख पहता है, वह उसी प्रकारका है। उसका रंग कभी परिवर्तित नहीं होता। पृथ्वीको परिवेष्टित किये हुए सम्ध्याकासीन संघके समान उसका रंग होता है। इष्टिके बाद जिसप्रकार आकाशमें इन्द्रधनुष पृथ्वीको परिवेष्टित करता है उसी प्रकार सुक्ष्म जगद स्यूल जगद्को परिवेष्टित किये हुए है। सुक्ष्म जगत्मे स्थूल जगत् अन्धकारा दक्क दीख पहला है। किन्तु प्रकृतिके नियमानुसार जब कोई जीव स्थूल जगतके समीपवर्ती होता है तब धन्धकार भौर प्रकाश मिले हुए दीख पड़ते हैं। यह इन्द्रधनुषके समान परिवेष्टमके मीतरके ओरकी अवस्था है। सुरम बगत-में सूर्यका प्रकाश नहीं है। पृथ्वीमें आदर प्रवेश करनेसे सूर्यका प्रकाश भिक्तता है, तथा सूर्यके दर्शन होते हैं। आकाशमें इस जो बड़-नक्षत्रोंमें प्रकाश देखते हैं बड परस्पर एकके प्रकाशमें दूसरेमें फैला हुआ प्रकाशमात्र है। प्रथम अर्थात् आदिप्रकाश कहाँसे आता है, इस वातको कोई नहीं बतका सकता। इसी प्रकार सहस-जगत्का प्रकाश कहाँसे आता है, यह भी नहीं कहा जा



सकता । सुक्त्म जगत्के उत्पर जो भव-मदी और महल्लार-कप परीक्षा-क्षेत्र इत्यादि चित्रमें दिखाये गये हैं वे साधन-जगतके विषय हैं: बर्यात स्थूल जगतके नाना विषयों में नैतिक जीवनकी परीक्षा देते-देते जब हमें यथार्थ ज्ञान होगा, तब इस सहस्र जगतको खाँचकर कारण जगतके समीपवर्ती होंगे। बक्षका कारण जैसे बीज है, सृष्टिका कारण भी वैसे ही कारण-जगत है। वहाँ ( कारण-बगत्में ) सभी वस्तुग्रोंकी मृतियाँ अंकित हैं। पृथ्वीसे शुद्ध सत्ताको लेकर कारण-जगतुमें पहुँचना होता है। जहाँ पहुँच नेपर स्थलमें और सुध्रममें भटकनेका कारण समझमें आ जाता है। किन्तु बीचमें भव-नदी परीक्षा-क्षेत्र है और अहक्षाररूपी जल है जो चित्रमें दिखाया गया है, उसे एक प्रकारमे बीजर्मे जल, प्रकाश तथा इवा देनेके समान सममता होगा। क्योंकि जल, प्रकाश और हवाके न पानेपर बीज अंकृरित और प्रम्फृटित नहीं होता । भव-नदीसे परीक्षा देकर पार होनेके समय भी 'मैं' रूप अहन्द्रारका त्याग करना पहता है। सूक्ष्म जगत्के पीछे एवं कारण-जगनके मध्यवर्ती स्थानमें एक प्रकारका कम्पन है, वह देखनेमें समुद्रकी खहरोंके समान है । इसीलिये बोल-चालकी भाषामें उसे भव-नदी कहते हैं। उसीमें मनुष्यको महाराजा हरिश्रमहके समान अपने प्रथम चिन्तन करते-करते अहकूर आकर रोक देता है। भव-नदी-परीक्षा-क्षेत्रमें अहन्नाररूप जलकी लहरें सहज ही पार होने नहीं देतीं।

यह कारण-जगत क्या है ? मृष्टिकर्ताकी इच्छाका जहाँ विकास और स्फूर्ति देखी जाती है, उसे ही कारण-जगत् कहते हैं। वह प्रायः स्थिर है, उसमें चाञ्चध्य सामान्य ही होता है। वहाँ अनेक साधु-महात्मा वास करते हैं। योगसाधकराण योगके द्वारा, कर्मयोगी कर्मयोगद्वारा, ज्ञानी ज्ञानयोगके द्वारा, एवं भक्तजन भक्तिके द्वारा वहीं जाकर स्थिर हो सकते हैं। ये समस्य साधु-महात्मागण स्थूल जगत्के महत्वके लिये समय-समयपर पृथ्वीमें आते रहते हैं। सूक्ष्म जगत् और मव-नदी उनको रोक नहीं सकती। वह जहाँसे आते हैं, काम रोष होनेपर फिर सीधे वहीं लीट जाते हैं।

महाकारण अथवा महासक्ति चैतन्यकी पूर्ण अवस्था है। गम्भीर वस्तु नीकवर्ण प्रतीत हुआ करती है, इससे इसका भी वर्ण नीख है। वह महासक्ति सम्पूर्ण वस्तकोंको लेकर चीर-स्थिर-भावसे ब्रष्टाके रूपमें स्थित है। वही पूर्ण अवस्था है। मलुप्य इस अवस्थामें पहुँचनेपर ही सर्वथा पूर्य हो जाता है। तब हैतमाव नहीं रह जाता, अर्थात् वह 'मैं' हो जाता है।

ईश्वरकी पूर्णताकी उपलब्धि करनेके लिये इस समस्त स्यूल, सूक्ष्म और कारणके मीतरमे होकर महाकारण अथवा पूर्ण ईश्वर-तत्त्वमें पहुँचना होता है।

(ग)

जब उस नितान्त बाह्यावस्थामें भगवहर्शनके लिये व्याकुल होकर मैंने संन्यास-जीवन बितानेका सङ्कल्प किया था, उस समय एक दिन हुगली जिलेके त्रिवेणीके तटपर जो घटना घटी थी, उसको किस भाषामें व्यक्त करूँ, यह समझमें नहीं आता। संन्यास शब्दका यदि कोई अर्थ है, और गीताके—

'सर्वधर्मान्परिखाउम मामकं शर्ण अता।'

-वाक्यमें यदि कोई सत्यता है, तो उस समय मुझको वहीं सत्यता प्राप्त हुई थी। मेरी उस समयकी अवस्था बस्तुतः ही अभ्यक्त है । दो दिन और दो रात वहाँ गाहा-जब पीकर और भेंजा खाकर बिताये। में सर्वथा निराश्रय और अपरिचित था। एक अपहिचित मन्ष्य मेरे साथ थे, पर वह भी एक दिन शहकर ही चले गये थे, अनएव में अकेला था । तीसरे दिन राम्निके शेप कालमें क्षपाकी ज्वाला चौर मनके संतापमें लेटे-लेटे में विचार कर रहा था और प्रभात होनेकी बाट देख रहा था, हसी समय एक सीने आकर मेरा नाम लेकर पुकारा । पुकार सुनते डी मैंने ऑस खोलकर देखा, सचमच एक लाल रंगकी सादी पहने एक भी खड़ी हैं, उनके हाथमें एक रकावी है जो सोनेकी मालूम पहती थी। उनके शरीरमे निकछती हुई ज्योतिने उस स्थानको प्रकाशमय कर दिया था । तमरी बार उनकी ओर आँख खोलकर देखनेकी मुझमें शक्ति नहीं रही, मैं आंखें मूंदे हुए ही उनके साथ बातें करने लगा । ब्राँसे मुँदी रहनेपर भी मानो मेरे भीतरमे होकर प्रकाश चाँखोंके द्वारा बाहर निकल रहा था, इसलिये मैंने होतीं हाथींसे ऑलॉको डॅंक लिया था । वे मुभको पुकार-कर बोलीं 'क्या गङ्गा-स्नान नहीं करोगे ? अवेर हो रही है।' मैंने द्वाधकी आहले जरा-जरा आँख खोलकर देखा कि बह एक धाली में फूल तोड़ रही हैं। मैं जहाँ था, वहाँ एक ताबके बक्षके चारों ओर नाना प्रकारके फुकांके पौधे

पितामइ आदिको भी न मानना चाहिये, क्योंकि पिता आदिके माननेमें भी शब्द-प्रसाण ही है। इसी प्रकार ईश्वरकी सिद्धिमें भी बेद, श्रुति, स्मृति, पुराय चादि अनेक साख प्रसाय है।

जिस वस्तुका प्रश्न होता है, उसका सामान्य झान होता है जैसे उत्तराखवडके गौरी-फलको कोई नहीं जानता इसिलवे तिह्रिष्पक प्रश्न ही कोई नहीं करता। वैसे ही नास्तिकोंको भी ईश्वरका सामान्य झान है, इसिलये उनके कथनसे ही ईश्वरकी सिद्धि होती है। आसिकोंको तो विशेषरूपसे ईश्वरका झान झर्थात् ईश्वर-साक्षात्कार होता है। राम, कृष्ण, विष्णु, शिव आदि अवतार ईश्वरके विशेष रूप हैं और सिश्चदानन्य ईश्वरका सामान्य रूप है। आसिकोंको ईश्वरके सामान्य और विशेष दोनों रूपोंका साक्षारकार होता है।

लक्षण और प्रमाणमें ही वस्तुकी सिद्धि होती है केवल कथनमात्रमें नहीं, इसिल्ये चय ईसरके कुछ लड़णोंका कथन किया जाता है।

'सत्यं ज्ञानमनम्सं महा' यह ईश्वरका स्वरूप-लक्षण
है। 'जगरकर्तृरेष मित लगदुपादानरवम्'और'जम्माध्ययतः'
(मझस्त्र १।१।२) यह उसका तटस्य लक्षण है।
'अन्तर्याग्यधिद्वादिषु नद्धमंन्यपदेशात्' (मझस्त्र १।२।१८) जितने अधिदेव आदि पदार्य हैं उन सवका अन्तर्यामा अर्थात् नियन्ता है। यह बात श्रुति भी कहती है। सर्वका नियन्तापना यह परमारमाका ही धमं है, एप्यी आदि अभिमानी देवताओंका धमं नहीं है। वह युक्ति मिद्ध भी है क्योंकि 'फलमत उपपत्तः' (मझस्त्र ३।२।३८) 'इस ईश्वरसे ही सम्पूर्ण फलकी प्राप्ति होनेसे' वह सर्वका अध्यक्ष है और मृष्टि, स्थिति, संहार करनेवाला भी बही है।

जिस ईसरको न जाननेसे सब अन्योंकी प्राप्ति होती है और जिसको जाननेसे मोक्षकी प्राप्ति होती है, वही ईसर सर्व प्रकारके जिज्ञासु अधिकारियोंको जिज्ञासितव्य है। जैसे सृत्तिकाके ज्ञानसे सृत्तिकाके सम्पूर्ण परायोंका ज्ञान हो जाता है, सुवर्शके ज्ञानसे सुवर्शके सम्पूर्ण जानू पर्याचेका ज्ञान हो जाता है, स्वेहके ज्ञानसे कोहके सम्पूर्ण परायोंका ज्ञान हो जाता है इसी प्रकार एक ईसरके ज्ञानसे सम्पूर्ण जगत्के परायोंका ज्ञान हो जाता है। जब ईसरको केवक कत्तां ही न मानोगे तो उपर्युक्त दशन्तोंका विरोध होगा। और यह ईसरको केवक उपादान-कारण ही मानोगे तो तो

प्रतिज्ञाके वश्नोंका विरोध होगा @ । जिस एकके धरणसे सबका धरण हो जाता है, जिस एकके ज्ञानने सबका ज्ञान हो जाता है, जिस एकके मननसे सबका मनन हो जाता है । यह सब प्रतिज्ञा-वश्चन हैं ।

यदि ईश्वरको सर्वज्ञ, सर्वज्ञक्तिमान् नहीं मानोगे तो सर्व-मृष्टिका कर्त्ता ईश्वर नहीं होगा, न्योंकि जिसके प्रति उपादान-कारणका अपरोक्ष ज्ञान हो और जिसमें इच्छा एवं यत हो, वहीं कर्त्ता कहलाता है। मायाके तमोगुच-युक्त होनेसे ईश्वर जगत्का उपादान-कारण है और रजोगुन-युक्त होनेसे ईश्वर जगत्का लष्टा है और संख्युखयुक्त हुआ वहीं सर्वज्ञ है।

मझ (ईश्वर) प्रपद्मका उपादान है। को उपादान होता है वह कार्यमें अनुगत होता है; जैसे घटका सृत्तिका उपादान-कारण है, वह घटमें अनुगत है, इसी प्रकार ईश्वर सब प्रपञ्चका उपादान-कारण है। इसिक्टिये वह सब-में अनुगत है जैसे 'घटः सन् पटः सन्' घट है, पट है, यह सत्ताकी प्रतीति होती है, इसी प्रकार 'घट प्रतीन होता हैं,' 'पट प्रतीत होता है,' यह चेतनताकी प्रतीति है और 'घट प्रिय हैं पट प्रिम हैं' यह आनन्दकी प्रतीति हैं। ये सब ईश्वरके सम्बदानन्दरबरूपका ही बीध कराते हैं। ईश्वर ही सब पदार्थों में पूर्ण होकर स्थापकरूपमे प्रतीत हो रहा है, जैसे घटमें नेत्रोंसे मृत्तिकाकी ही प्रतीति होती है, घट मानना मिष्या है, इसी प्रकार सब जगह सम्बदानन्द-घन परमारमाकी ही प्रतीति होती है। नाम-इपारमक जगत वास्तवमें परमारमासे भिन्न कुछ भी नहीं हैं. यह बात जान्द्रीग्य-उपनिपद्में श्वेतकेतुके प्रति उहालक-ऋषिने बहत विम्तारके साथ वर्णन की है।

यह सम्पूर्ण ब्रह्मायड ईश्वरका स्यूल शरीर है चीर सम्पूर्ण समष्टि सूक्ष्म शरीर ईश्वरका सूक्ष्म शरीर है, एवं माया उसका कारण-शरीर है। ईश्वरके इन तीनों शरीरोंके अन्तर्गत

'सदेव सोम्पेदमग्र चामीदेकमेवादिवीयम्'

( चन्दोग्य० ६। २ : १)

 <sup>&#</sup>x27;वेनामुत ९ श्रुतं मनन्यमतं मतमानिक्वातं विद्याविद्यात्रप्रप्रथा।'
वधा सोम्बेकेन मृत्यिकडेन सर्व मृण्यवं विकात ९ स्वाहाचारम्भणं
विकारो नामवेयं मृण्यिकत्येव सत्वम् ॥ यथा सोम्थेकेन कोहमणिना
सर्व कोहमवं विद्यात ९ स्वाहाचारम्भणं विकारो नामवेवं छोइमिरयेव सत्वम् ॥ (कान्दोग्य • ६ । १ । १ , ४, ५ )

ही सम्पूर्ण व्यक्ति-सरीर एवं सम्पूर्ण प्रपन्न है। जैसे केतमें अक्स-अक्सा क्यारे होते हैं और वह खेत सब क्यारोंमें अनुगत है; इसी प्रकार सब व्यक्ति सारी रोमें ईवर अनुगत है। अब ईवरको न मानोगे तो अपनेको तथा इस अगतको भी नहीं मानना चाहिचे, क्योंकि यह सब ईवर करके ही व्यास है। ईवरके निचेयसे सबका निचेय होगा। अपना शरीर सबा जगत् प्रस्पक्ष प्रतीत होता है इसकिये उसका अभाव नास्तिकको भी इष्ट नहीं है, इस न्यायसे भी ईवरकी सिद्धि होती है। यदि कोई यह कहे कि जो प्रतीत होता है वही हुआ करता है, जो प्रतीत नहीं होता वह होता ही नहीं, उसके उसरों ये आठ इष्टान्त दिये जाते हैं।

'द्र, समीप, इन्द्रियको हान । मन चन्नल, सूक्षम, विवचान । तिरोजान, सजार्ता-सङ्ग । अष्ट हेत चारो चित अङ्ग ॥ भ

- (१) दूर-जैसे पत्नी उदता हुआ आकाशमें दूर चट्टा जाता है तब प्रतीत नहीं होता, परन्तु ऐसा नहीं कहा जाता कि पक्षी नहीं है।
- (२) समीप-जैसे नेश्रोंमें अञ्चन अध्यन्त समीप है किन्तु अपनेको प्रतीत नहीं होता तो भी अञ्चन नहीं है यह नहीं कह सकते।
- (३) इन्द्रियको हान-भ्रम्था रूपको नहीं देखता है तो भी रूपका अभाव नहीं कहा जाता, क्योंकि नेश्रवाले रूपको देखते हैं।
- (४) मन चलक-मनके चल्लाल होनेसे पदार्थ प्रतीत नहीं होते तो भी पदार्थोंका अभाव नहीं कहा जाता, क्योंकि पदार्थ हैं।
- (५) सूक्ष्म-सूक्ष्म परमाणु प्रतीत नहीं होते तो भी उनका अभाव नहीं कहा जाता क्योंकि परमाणु है।
- ( ६ ) दिवधान-जैसे राजमहरूमें परदेके अन्दर रानी बैठी हुई प्रतीत नहीं होती, तो भी शनीका अभाव नहीं कहा जाता।
- (७) तिरोदान-सारे दिवर्मे नहीं दीखते तो भी उनका अभाव नहीं कहा जाता न्वींकि सूर्यके प्रकाशसे वे नहीं दीखते।
- (म) सजाती-सङ्ग-वर्षाका जल जो तालाव था नदीमें भिक्ष जाता है जिससे असकी अकग प्रतीति नहीं होती किन्तु वह नहीं कहा जाता कि बृष्टिका जक उनमें नहीं है।

इन सबको अन्य कोर्गोके न देखा सकनेपर भी बोसी पुरुष इन्हें देखता है।

इसी प्रकार विचाररूपी नेजोंसे रहित जो धानीधरवादी हैं, वे ईश्वरको नहीं सानते तो भी ईश्वरका अभाव नहीं हो सकता, क्योंकि जो विचारवान् आसिक पुरुष हैं, वे ईश्वरको अपने आस्मरूपसे सर्वत्र देखते हैं।

गुरु-प्रम्य साइवर्मे भी ईश्वर-सिद्धिके किये अनेक प्रमाब स्थक-स्थायपर दिये गये हैं, उनमेंसे कुछ दिग्दर्शन-मात्र नीचे क्रिसे जाते हैं।

'यह जो दीसे अम्बर तारे, किन ओ चीते चीतन हारे।'

यह जो आकाशमें तारे छगे हैं वह किस चितेरेने चित्रित किये हैं, इस रीतिस इनके कर्ता ईश्वरकी सिद्धि होती है।

'त् कर्ता सच्यार मेढा साई ।'

हे परमारमन् ! तू सर्व जगत्का कर्ता है और सच्चा है अर्थात् भासवका है और मेरा स्वामी है । प्रारम्भमें मंगलाचरण करते हुए गुरु नानक साहब कहते हैं—

> 'पक कें सतनाम कर्चा पुरुष निर्मेठ, निर्भेर । जकालमृरत अजूनि सैमं गुरुप्रसाद जप॥'

अर्थ — एक अहितीय बहा जो परमात्मा है वही हमारा उपास है, वह कैसा परमात्मा है कि वह ओम्सक्ष है। अब उसका सक्ष्य-रुष्या तथा तटस्य-रुक्षण कहते हैं। सतनाम बर्धात् सत्त हो स्वरूप जिसका ऐसा कहनेसे उसके सक्ष्य-रुक्षणका बोध हुआ और कर्तासे तटस्य-रुक्षय कहा, अर्थात् नाममात्र जो जगत् है उसका वह कर्ता है। यदि कहो कर्ता प्रधान होगा तो इसका उत्तर यह है कि 'नहीं', पूर्व होनेसे पुरुष ही कर्ता है, उसीको उपादान-कारया भी कहते हैं। फिर वह कैसा है कि जिसको किसोका भय नहीं है और किसीसे बैर नहीं है। जिसका काजसे रहित सारूप है, जो मृत्युका भी मृत्यु है। वह अर्जून यानी कारयासे रहित है। जिसका कोई कारया नहीं है और वह सबका कारया है। सैमं अर्थात् प्रकाशस्वरूप है। 'गुरुप्रसाद' यानी गुरुक्कपासे ही प्रास होता है।

गुरु गोविन्द्सिङ्खी कहते हैं-

'श्रीक्रसकेत जगतके ईसा' शोभावमात तक्षवारका

चिद्व है जिसकी ध्वजामें, ऐसा सर्व जगत्का नियन्ता हेचर है।

गुरु गोविन्द्सिंहका सद्यस्थाद सवैदा—
'दीननकी प्रतिपाल करे नित, सन्त उदार गनीमन गाँर ।
पश्चि पश्च नग नाग नराविष, सर्व समै सबको प्रतिपार ॥
पोवत है जलमें चलमें, पकमें कलके नहीं कमें विचार ।

दीनदयाळ दयानिधि दोषन देखत हैं पर देत न हारे॥'
मूख स्त्रेक सुखमनी सोळवाँ—-गुरु नामक साहब
कहते हैं---

'आदि सन्न जुगादि सन्न है भी सन्न, नानक होसी मी सन्।'
स्टिकी उत्पक्तिसे प्रथम वह परमारमा सन् था।
'सदेव सोम्मेदमग्र आसीदेकमेवाद्वितीयं ब्रह्म'
( छान्दोग्य० ६ । १ । १ )

सत्ययुग आदिके पूर्व इच्छा-कालमें वह परमारमा सत् हुद्या। 'तदेक्षत बहु स्थाम् प्रजायेय' वह परमारमा वर्तमान-कालमें भी सत् है और गुरु नानकजी कहते हैं वह भविष्यमें भी सत् ही रहेगा। इसी मूळ-इलोककी व्याक्यामें बिखते हैं—

'करण सत सत परसनहार, पूजा सत सत सेनदार । दरशन सत सत पेबनहार, नाम सत सत ध्याननहार॥ जाप सत सत्त सन धारी, आपे गुण आपे गुणकारि। शब्द सत सत प्रनकता, सुरत सत्त सत्त जस सुनता॥ नुसनहारको सत सन होय, नानक सत्त सत्त प्रमु सीय।

इसप्रकार जाननेवालेको सर्वत्र सत् परमाध्मा ही
प्रतीत होता है, क्योंकि भूत, मविष्यत् और वर्तमान इन
तीनों काळोंमें वह सत् हैं। और भी कहा है—

आद पूर्ण सब पूर्ण अन्त पूर्व परमेश्वर है। सिमरन्त सन्त सर्वत रमणं, नानक अघ नासन जगदीश्वर है।।

× × × × × वासुदेव सर्वत्रमें ऊन न कतहु उठाय। अन्दर बाहिर सदा संग, नानक कोहे दुराय॥

नामकवी कहते हैं कि जो सबमें निवास करता है अधवा जिसमें सब निवास करते हैं वह वासुनेव सर्वत्र है। किसी जगह भी उसकी कभी नहीं है। क्योंकि वह अन्दर बाहर सदा संग रहनेवाका है। हे नासिको ! ऐसे परमारमाको तुम क्यों छिपाते हो ! वह परमारमा तुम्हारे छिपानेपर छिप नहीं सकता । जैसे उस्त् सूर्यका अभाव कथन करता है परन्तु उस्तुके कहनेमान्नसे सूर्यका अभाव नहीं हो सकता । सूर्य तो अपना अभाव करनेवाले उस्तुको भी अपना प्रकाश ही देता है, हसी प्रकार सर्व-प्रकाशक ईश्वरका नासिक छोग अभाव करते हैं, यह उनकी भूख है, क्योंकि नासिकोंको सिद्धि भी हंश्वरसे ही होती है। हसछिये ईश्वरको सदा मानना खाहिये।

> जरु यह मही अरु पूर्या, स्वामी सिरजनहार। अनेक माँति होय पसर्या नानक पर्कुकार॥

जल, मरुभूमि, पृथ्वी, आकाशादि पश्चभृतोंमें वह परमारमा पूर्ण हो रहा है, वह परमातमा सबका नियन्ता है और वह नाना रूपोंमे संसाररूप होकर विस्तृत हो रहा है, उसका ॐकार नाम है इसलिये ईश्वरमे भिश्व कोई वस्तु नहीं है।

> वासुदेवः सर्वमिति । " (गीना ७ । १९) सर्वे खरिवदं नद्धः । " (उपनिषद्)

४-जिस ईश्वरकी कृपासे हम आपलोगोंमें निकल-कर इस वेपमें आये और आपलोग हमलोगोंको नमस्कार करते हैं तथा आपके परिचित लोग आपको मक्त जानकर नमस्कार करते हैं, यह सब ईश्वरकी ही दया है और ईश्वरमें विश्वास बढ़ानेवाकी ही बातें हैं।

## घटनाएँ

(क) एक सन्त कई वर्ष पहते मुस्ने मिन्ने ये, उन्होंने अपने जीवनकी एक घटना मुस्ने सुनायी थी, जिससे ईश्वरकी सत्ता और उसकी वयामें विश्वास विशेष बदना है।

वह सन्त वद्गीनारायणके दर्शनार्थ गया था, वहाँसे बीटते समय रास्तेमें उसको दस्त बहुत छगने कमे, जिससे वह बहुत निर्वेष्ठ हो गया; तब वह एक गुकामें बेहोश होकर पढ़ गया। इसके बाद एक पुरुष उसके पास आकर बोछा कि 'महारमाजी! यह दवा साहये और इसका पथ्य इस मेल देंगे।' तदुपरान्त दो घण्टे बाद दही और भात छेकर वही पुरुष भाया और उस महारमाको देकर बका गया। इसी प्रकार तीन विनीतक वह पुरुष कीक समयपर बाकर दवाई तथा पथ्य उस महात्माको बराबर देता रहा । जब महारमाके शरीरमें कुछ शक्तिका सञ्चार हुआ तब वे एक दिन गुफासे बाहर निकले तो उनको अपने चारों ओर बर्फ-ही-बर्फ दिखायी दी। कहीं कोई मनुष्य या पशु-पक्षी आदि वस्तु नजर न आयी। सब तो उनको बदा आश्चर्य हुआ कि 'यह आदमी कौन है और मेरे छिये सानेको कहाँसे छाता है ?' इसके बाद जब यह पुरुष सानेके विये सामान लेकर आया, तब उससे महारमाने पूछा कि 'आप कीन हैं ? कहाँ से आते हैं ? कहाँ रहते हैं ?' इसके उत्तरमें उस पुरुषने कहा कि 'श्राप खा लीजिये, इन प्रभासि क्या प्रयोजन है ?! तब महास्माने वबं श्राप्रहसे कहा कि 'म्राप अपना हाल बता देंगे तभी खायेंगे, नहीं तो नहीं सायेंगे।' इसके बाद वह पुरुष उस महातमाकी उसी जगह चतुर्मुज विष्ण् भगवान्के रूपमें दीखने लगा और बोला कि 'मैं भगवान् हूँ' तब वह महारमा बोबा कि 'तो आप यहाँ साक्षात्रस्पने सेवा करते हैं पर अन्य जगह आप साक्षातरूपसे सेवा क्यों नहीं करते ?' तय भगवान् बोडे कि 'जहाँ कोई नहीं होता, वहाँ हम माचात्रूपमे मेवा करते हैं और जिस जगह अन्य कोई होते हैं वहाँ हम अपने भक्तोंके द्वारा सेवा कराते हैं। इससे यही सिद्ध हुआ कि ईश्वर ही सबका योगक्षेम करता है---

> अनन्याश्चिन्तयन्ते। मां ये अनाः पर्युपासते । तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं बद्दास्यद्दम् ॥ (गीता ९ । २०)

(क) रियासत पटियालामें अमरगढ़ नामक एक कन्दा है। उसमें एक बाक्काण रहता था, जिसकी टाँगें जुही हुई थीं, इसिलये वह लकड़ी के खड़ाऊँके महारेसे बैठा-बैठा ही चला करता था। उसने अपने मनमें विचार किया कि में श्रीजगन्नाथ अगवानके दर्शन करूँ तो मेरा जीवन सार्थक हो जाय। पश्चाद उसने अपने घरवालांसे कहा कि 'मुम्मे श्रीजगन्नाथजी जानेके लिये खर्च दे दो, क्योंकि मुम्मे बहाँ दर्शन करनेके लिये जाना है।' घरवालांने कहा कि 'मुम्मे श्रीजगन्नाथजी जानेके लिये जाना है।' घरवालांने कहा कि 'मुम्मे श्रीजगन्नाथजी जानेके लिये जाना है।' घरवालांने कहा कि 'मुम्मे इसने दूर श्रीजगन्नाथजाम कैसे जानोंगे?' उस समय रेलगाड़ी तो थी नहीं, इसलिये उसके सम्बन्धियोंने भी जानेकी राय नहीं दी। परन्तु उसने किसीकी बात नहीं सुनी। इसपर सब गाँववालींने भी उसे आनेसे

बहुत रोका परम्तु वह अपने दह संकल्पसे जरा भी न बिगा और जानेके छिये तैयार हो गया । तब उसके घर-वालों ने उसको राम्तेके लिये कुछ खर्च दे दिया और वह अपना थोडा-सा सामान पीठपर बाँधकर प्रभुका सारण करके घरसे चल पड़ा । चलते-चलते थोड़ी दूर जानेके बाद वह धक गया और जंगलमें एक वृक्षके नीचे जाकर छायामें विश्राम करने छगा । इतनेहीमें उसी जगह एक पुरुषने आकर उसमे पूछा कि 'तुम कौन हो भीर कहाँ जा रहे हो ?' इसके उत्तरमें उसने कहा कि भी बाइएग हूँ और श्रीजगन्नाथ भगवानके दर्शनके लिये जा रहा हूँ।' तब उस पुरुपने कहा कि 'बाह्मण-देवता ! तुम बहाँतक कैसे जा सकोगे, तुममें चलनेकी शक्ति तो है ही नहीं, अच्छा हो, तुम यहींसे छीटजान्नो।' इसप्रकार उस पुरुषने बहुत मने किया सब बाह्मण बोला कि 'मैंने तो द्मपना शरीर श्रीजगन्नाथजीके अर्पण कर दिया है, इसलिये बिना उनके दर्शन किये मैं छौट नहीं सकता।' इसपर उस पुरुपने कहा कि 'यदि श्रीजगन्नाथजीके दर्शन तुर्हे इसी जगह हो जायँ तत्र तो कौट जाओगे ?' तत्र बाह्मण बोखा कि 'हमको तो श्रीजगन्नाथजीके दर्शन करने हैं, कहीं-पर हो जायें।' तदनन्तर उस ब्राह्मण्को बही पुरुष भगवान् श्रीजगन्नाथजीके रूपमें दीखने लगा, बाह्मणने श्रद्धापृर्वक प्रणाम करके उनसे कहा कि 'हे नाथ! आपके दर्शन तो मुम्हें हो गये हैं, परन्तु मेरे गाँववाले इस बातको नहीं मानेंगे, इसिछिये भाप कोई चमस्कार विखलाइये जिससे उनके मनमें सन्देह न रहें तब भगवानने उसकी पुँदीपर अपना चरण रखकर एक झटका देकर उसे सीधा, सुन्दर पुरुष बना दिया और स्वयं अन्तर्धान हो गये । तद्नन्तर वह बाह्मण भगवरप्रेममं प्रावित होकर उनकी भ्रहेतुकी असीम व्याका तथा उनके माधुर्यरूपका चिन्तन करता हुआ अपने पैरोंसे चलकर घर पहुँचा और यह घटना सबसे कही, तब सब लोगोंने इस बातको मान छिया । इस घटनाको हुए करीब सत्तर-अस्सी वर्ष ही हुए होंगे। उस बाह्मणकी सन्तान उसी ब्राममें अभीतक मौजूद हूं। यह घटना भी ईश्वरकी सत्ता और उनकी विशेष स्याकी परिचायक है।

(ग) थोड़े ही वर्ष पहलेकी बहुत प्रसिद्ध वृन्दावनकी घटना है, श्रीनारायण स्वामीजी एक वड़े प्रसिद्ध भक्त हुए धे, जिनके बनाये हुए बहुत-से पद तथा होड़े आजकल बहुत

प्रचित्रत हैं। उन्हीं महात्माकी एक अमृतसरमें रहने-बाली कुबदी शिष्या थी, वह प्रायः प्रतिवर्ष भावण्के क्कांके समय बुन्दावन जाया करती और वहाँपर नारायण स्वामीकी मेँदीवर रास कराया करती थी। एक समय भगवान् श्रीकृष्णचन्द्रका स्वरूप बननेवालेसे रास-के समयमें उस कुबड़ी माईने प्रार्थना की कि 'भगवन् ! मधुरामें रहनेवाछी कुबरीकी कुब तो भगवान्ने सरकाल दूर कर दी थी, श्राप भी भगवान् हैं, इसिंख्ये मेरी कमर भी सीधी कर दीजिये।' इतनेमें जी भगवान्के रूप बने थे, उन्होंने आकर उस कुन्नदी माईके कमरमें प्क छात मारी, जिससे तस्काल उसकी कमर सीधी हो गयी। यह थोड़े ही वर्षोंकी घटना है, जिसे बहुत छोग जानते हैं। इमें भी एक महारमाने यह बात उस कुड़बी माईकी जवानी सुनी हुई सुनायी थी। सिद्धान्तसे भी मह कोई असम्भव या दुर्घट बात नहीं है। यह घटना भी ईश्वरकी सत्ता एवं उसकी विशेष दयाको प्रकट करती है-तारपर्य यह कि जिसका ईश्वरकी सत्ता श्रीर उसकी द्यापर पूर्ण विश्वास है उसको उससे लाभ भी पूर्ण होता है । अनेक भक्तोंकी जिन घटनाओंका वर्णन सुना जाता है वे सब ध्रुव सत्य हैं । इसलिये ईश्वरमें और उसकी द्यामें पूर्ण विश्वास रखना चाहिये। इसमें किञ्चित-मात्र भी संशय नहीं करना चाहिये, क्योंकि भगवान्ने गीतामें कहा है 'संशयारमा विनश्यति' (४।४०) संशयवाका पुरुष विनाशको प्राप्त होता है।

(घ) मं० १९६० में इिद्धारका कुम्म था। यह हमारे आँखाँ-देखी बात हैं। रात्रिमें एक बेरोके वृक्षके नीचे हम-लोग नेत्र मुँदे हुए ध्यानमें बैठे थे। उसी समय एक मिंह हमलोगोंके पास आ गया और गरजने लगा। हमने कभी सिंहकी गर्जना सुनी हुई नहीं थी, इसिलये हमें दर नहीं लगा और हमने अपने बस्को हिलाकर योगा शब्द किया, जिससे वह सिंह पीछे हट गया। इतनेमें वहाँ हबा होने लगा, सब किसी महारमाने आकर हमसे कहा कि 'सभी यहाँ सिंह आया था।' इसी प्रकार कई उसे सर्प हमारे शारीरपर चढ़ गये, खोर भी हमारे पास आये। उस समय हमारी सहायता करनेवाला कोई व्यक्ति हमारे पास नहीं था और जब हमने ईश्वरका ध्यान किया तब उसने हमारी रक्षा की। इसिक्षये ईश्वर सस्य है! सस्य है! संस्य है! ईश्वरपर अवस्य विश्वास करना वाहिये।

जब देवताओं को अपनी विजय देखकर अभिमान हुआ तब उनका मान भन्न करनेके क्षिये उमादेवीके रूपमें वहाँपर ईश्वर प्रकट हुए, यह कथा 'केन उपनिषत्' में विस्तारपूर्वक वर्यान की गयी हैं। प्रह्वादके क्षिये वे खम्मे-मेंसे प्रकट हो गये, क्योंकि वे सब जगह न्यास हैं। द्रौपदी, गजेन्द्र, ध्रुव आदिकी कथाओं को पढ़ने, सुनने, मनन करनेसे उनकी सत्ता तथा द्यामें विश्वास अधिक होता है। जिस समय, जिस जगह दद विश्वासपूर्वक उन्हें पुकारो उसी समय वहींपर वह प्रस्पष्ठ प्रकट हो जाते हैं।

**एक ब्राह्मण बढ़ा गरीब था, उसके पास कुछ** भी नहीं था, किन्तु उसके मनमें यह इच्छा हुई कि मैं किसी प्रकारसे राजाके दर्शन करूँ। इसी चिन्तामें बह दिम-रात दुस्ती रहा करता था। वह यह बात जानता था कि मुझ-जैसे कँगलेको राजाके पास कीन जाने देगा र एक दिन वह एक महात्माके पास जाकर उनसे बोला कि 'महाराज ! मुक्ते राजाके दर्शन कैसे ही, मुक्ते इसी बातकी चिन्ता हर समय लगी रहती है।' तब उस महारमाने कहा कि 'भाई! राजाका सकान बन रहा है, उसमें जाकर कुछ भी मजूरी न लेकर राजाके दर्शनके लिये मन लगाकर खुब असाह-पूर्वक काम करते रही, ऐसा करते रहनेसे किसी दिन राजाके दर्शन भी हो जायेंगे । यह बात सुनकर वह पुरुष राजाके सकानमें प्रेमपूर्वक कास करने लगा, सन्ध्या-समय जब अन्य सब मजूरीको मजदूरी दी गयी, तय उस बाह्मण्-को भी बुलाकर मजूरी देने लगे, तब वह बोला कि 'मैं तो कुछ भी नहीं स्ट्रॅगा, क्योंकि मैं तो केवल महाराजाके लिये ही काम करता है।' जब इसप्रकारमे काम करते हुए कई दिन बीत गये तो परम्परा करके यह बात राजाके पाम पहुँची कि 'एक मजदूर कुछ भी मजूरी न लेकर केवल आपके लिये ही काम करता है।' इस बानको सुनकर राजा बोला कि उस मजूरको मेर पास ले घाओ, जब वह ब्राह्मण राजाके सामने गया, तब राजाने उससे पूछा कि 'तुम मुझसे क्या चाइते हो ?' इसपर वह बाह्मण बोला कि 'हमको तो आपके दर्शनकी इच्छा थी, सो हो गये, अब कुछ भी इच्छा नहीं है।' राजाने उसको बहुत-से द्रम्यादि पदार्घ देने चाहे किन्तु उसने कुछ भी नहीं किया, तब राजाने उसको अपने बराबरका ऋषिकार देकर अपने सदश बना छिया।

दार्डोन्त इसमकार है कि को क्रोग चन, मान, की,

पुत्रित सांसारिक पदार्थोंकी कामना करके ईश्वरकी भाराधना करते हैं वे तो राजाके मजदूरोंकी माँति नियत किये हुए पैसे पानेके ही भाधिकारी हैं। पर जो निष्काम सक्त केवल ईश्वरकी प्रसक्ताके लिये ही कर्म या उपासनादि करते हैं, परमेश्वर इस लोकर्मे ध्रुव, प्रह्लादकी भाँति उनके इन्होंकी निवृत्ति करके अन्तमें उन्हें अपने धाम या मोच-पदकी प्राप्ति करा देते हैं।

इसिलयं उन ईश्वरकी शरण होकर निष्काम भावसे उनकी भक्ति करनी चाहिये। कलियुगर्मे यही सबसे सरल और सर्वश्रेष्ठ उपाय है।

> जैं प्राणां 'हों' 'में' तजी, कता राम पिल्लन । कह नानकबह मुक्त नर, प्रमन साची जान ॥

जिस व्यक्तिने श्रपने सादे तीन हाथके शरीरके अहंकारको त्याग दिया है श्रीर सबके कर्ता ईश्वरको तत्त्वमे जान लिया है, गुरू नानकजी कहते हैं 'अरे मन! वह मनुष्य मुक्तस्वरूप ही है यह बात सन्य समझ ।'

एक राजा था. उसने भ्रपने देशमें दिंदीरा पिटवा दिया कि 'जो व्यक्ति हो घरहेके अन्दर इसारे पास आ जायगा उसको हम अपना राज्य दे देंगे।' ऐसा कहला-कर उस राजाने धपने बैठनेकी जगहके बीचके रास्तेमें पाँची जानेन्द्रियोंके विषय शब्द, म्पर्श, रूप, रस और गन्धके उत्तम-से-उत्तम भोग्य पदार्थ श्रपने पास आने-वालोंको मुक्तमें भोगनेके लिये रखवा दिये, जैसे घच्छे-अच्छे गायन गानेवाली सुन्दर अप्सराओं के सदश युवती बियाँ तथा फोनोग्राफ, हारमोनियम, तम्बूरे, मितार, बीणा, मृदंग आदि अनेक वाच बजानेवाले प्रवीण लोग नाना प्रकारके गायनके साथ बाच बजाकर मनको मोहित करने लगे। मलमली गहाँकी शब्या एवं मनको लुभानेवाली इन्द्रकी अप्सराधींको भी अपने रूप-लावराय और सन्द मुम्कानसे मात करनेबाजी युवती स्त्रियाँ अपनी ओर साकर्षित कर रही थीं। अनेक प्रकारके नाटक, सिनेमा तथा नेत्रोंको मोइनेवाले सुन्दर-सुन्दर दश्य पदार्थ रखवा दिये कि वे देखनेवालों को दूर जाने ही नहीं देते । खानेके लिये सेवा. मिष्टाच, फल आदि इतनी सामग्री प्कत्रित कर दी गयी कि अनकी संख्या ही नहीं गिनी जाती तथा उनके रसास्वादन किये विना ही मुँहमें पानी भर आता है। इसी प्रकार सुगन्धिके छिये अतर, फुछैछ, प्सेंस, पुष्प, बाग-बगीचे ऐसे रचे गये कि वहाँसे हटनेको चिस ही नहीं चाहता।
यह तो हिन्द्रयोंके कुछ विषय हुए। अब मनको फँसानेके
छिये भी नाना प्रकारकी सामग्री एकत्रित कर दी गयी।
इन सब मनोमोहक सामग्रियोंके उपभोगका आनन्द बिना
ही कुछ दिये मन चाहे जितना करनेकी खुछी आजा राजाने
सबके जिये दे दी। साथ ही यह भी कह दिया गया कि
दो घरटे एरे होनेपर सबको जबरदम्नी बाहर निकाल
दिया जायगा।

इजारी-छास्रोंकी संख्यामें छोग राजासे मिलनेके लिये वहाँ एकत्रित हो गये । पर सबने अपनी-अपनी रुचिके श्रदुसार श्रपना मन उन भोग्य वस्तुश्रोंके उपभोगर्मे छगा दिया, अधिकांश तो उनमें इतने निमग्न हो गये कि राजाके पास जाना ही भूल गये । कुछ बुद्धिमान् थे, उन्होंने विचार किया कि अभी तो समय बहुत है, इन पदार्थीका उपभोग कर लें, ठीक समयपर राजाके पास पहुँचकर राज्य हे लेंगे। ऐसा विचारकर व भी उन भोग्य सामग्रियों में ही लिस हो गये। उनमेंसे किसी एक अति बुद्धिमान् व्यक्तिने ऐसा विचार किया कि यह सब सामग्री तो राजाकी है और राजाके पास जानेसे जब इस स्वयं राज्यके सालिक ही हो जायँगे फिर यह सब सामग्री श्राप ही हमारी हो जायगी, तब मनचाहा इनका उपभोग कर छंगे, ऐसा विचार करके वह व्यक्ति किसी भी ओर जरा भी ने ताक सीधा तंजीसे चलकर राजाके पास पहुँच गया। राजासे भेंट होते ही राजाने अपनी पूर्वप्रतिज्ञाके अनुसार उसको राज्य देकर स्वयं वनकी राह ली।

दार्शन्त इसप्रकार समझना चाहिये कि ईश्वररूपी राजाने मनुष्योंके लिये सम्पूर्ण भोग्य पदार्थ रचकर उनको आज्ञा कर दी कि जो जीव मनुष्य-शरीरको प्राप्त करके इन सब पदार्थों से मोह इटाकर केवल मेरे परायण हो जायगा उसे में चपने परमधामका मालिक बना हूँगा या उसे परमपद यानी मोक्षपदकी प्राप्ति करा हूँगा। परम दयालु ईश्वरकी ऐसी आज्ञा होनेपर भी मायामरीचिकामें मोहित रहनेवाले अधिकांश जीव मायिक पदार्थोंके उपभोगमें हो अपना जीवन नष्ट कर देते हैं, कुछ समसदार लोग ऐसा विचार करते हैं कि अन्त समयमें ईश्वरमें प्रेम करके संसारी पदार्थोंसे मोह इटा लेंगे किन्तु जैसे दो चयटेकी

भविषके समास होते ही उन लोगोंको धक्क देकर निकाल दिया गया, इसी प्रकार श्वासींकी अविधि पूरी होते ही इन जीवींको कालदेव अवर्त्तामी यहाँसे ले जाकर उनके अपने-अपने कर्मानुसार चौरासी छच योनियोंके चक्करमें भ्रमय करायँगे। निषकेताके सदश कोई विश्ला ही वैराग्यवान् पुरुष बङ्गालोकपर्यन्तके सम्पूर्ण भोज्य-पदार्थीको नाश्यान् समझकर उनमें दोषदृष्टि करके ईश्वरके भजन-भ्यानके परायण हो जायगा तो उसको इसी जन्ममें ईश्वरका साक्षारकार होकर परमण्यकी प्राप्ति हो जायगी।

इरिः 👺 तस्सव

## - MANAGER

# (२३) स्वामीजी श्रीकृष्णानन्दजी 'कैलासाश्रम'

पको देकः सर्वभृतेषु गृहः सर्वव्यापा सर्वभृतान्तरासाः। कर्माध्यक्षः सर्वभृताधिवासः माक्षी चेताः केवले। निर्मुणश्चा।

अर्थात 'प्र ही देवता सब भूतोंके भीतर है, वह सवंव्यापी है, सब भूतोंका अन्तरारमा है, कर्मोंका अध्यक्ष है, सब भूतोंका अधिवास है, साची है, चेतन है, धर्देस है और निर्णुण है।'

मृर्गंसे लेकर बहे-बहे विद्वानसक, बहे-बूढ़े, स्वी-पुरुप सभी दिन-रात इस सायात्मक भीनिक प्रषञ्जकी विचित्रता-का अनुभव करने हैं। सबकी प्रत्यत्त वीचनेवाले इस अपूर्व त्यावहारिक संसारको कोई भी अम्बीकार नहीं कर सकता। देहात्मवादी नाम्निकसे जेकर परम आम्लिक द्वदिनीय ब्रह्मवादी वेदान्तीनक सभीने अपनी-अपनी प्रक्रियाके अनुसार इस कार्यहपी जसन्ति उत्पत्ति, स्थिति धौर प्रलय-का निरूपण किया है, तथा कार्य-कारण-पूर्वक ही हुआ करता है, इस लौकिक न्यायके अनुसार उन्होंने जसत्ररूप कार्यके कारणका निरूपण करनेकी भी चेहा की है।

> 'मूतानीति च तद्धिः।'
> 'यक्षा इति च तद्धिः।'
> 'पञ्जविशक इसंकं वड्विश इति चापरं।'
> 'पञ्जविशक इसंकं वड्विश इति चापरं।'
> विभूति प्रस्तं त्वन्ये मन्यन्ते सृष्टिचिन्तकाः। स्वप्नमायान्वक्षेति सृष्टिगन्यैविकितिया।। इच्छामात्र प्रमाः भूष्टिगति मृष्टा विनिश्चिता।। कातात्रसृतिं भृतानां मन्यन्तं काताचिन्तकाः।। मानार्यं सृष्टिग्तिन्यं कीडायंमिति चापरे। वेवस्थास्य स्वभावे।ऽयमासकामस्य कास्पृहा॥।

अर्थात 'भूतवादी जगत्का मुखकारण पञ्चभूतीको ही बतकाने हैं। याज्ञिक छोग यज्ञकोकारण बतलाने हैं।कोई पचीस सक्षोंको, कोई छुट्योस तक्षोंको कारण मामते हैं। कोई कहते हैं कि यह जगत् स्वप्तके समान अधवा माणा-स्वरूप है। तूसरे कहते हैं भगवान्की इच्छामात्रले जगतकी सृष्टि हो जाती है। काळवादी कहते हैं कि काळसे पश्चभूतोंकी सृष्टि होती है। दूसरे कहते हैं कि सृष्टि भोगके लिये है और तीसरे कहते हैं कि यह जगत् भगवान्की लीला है। कुछ लोग कहते हैं कि इंधर आप्तकाम है, उनको इच्छा नहीं होती, सृष्टि करना उनका स्वभावमात्र है।

इसप्रकार विभिन्न मनवादी अपने-अपने मतानुसार सृष्टिके कारणकी कल्पना करते हैं। यह सृष्टि चाहे जिल-प्रकार बनी ही, बुद्धिमानीके लिये विचारणीय यह है कि इस अर्भुन जगवरूपी शिल्पका शिल्पी कीन है ? जिसप्रकार किसी प्रदर्शनीमें जानेपर बहाँके विश्वित्र शिल्प तथा कला-कीशकादिको देखकर उनके रचयिताके अभिलक्की म्यूर्ति दर्शकके चित्तमें स्वयमेव उत्पन्न होती है, उसी प्रकार इस अनिवंचनीय जगद शिल्पके कर्त्ताके रूपमें ईश्वरकी अनुभृति सबके चिलमें स्पष्ट अथवा श्रम्पष्टरूपसे होती ही है। उपनिषदीके अनुवायी हंखरको शतु-बद्ध-मुक्तस्बरूप मानते हैं। किएलके अनुयायी आदि विद्वान सिखको ईरवर कहा करते हैं। पत अलि मुनिके अनुयायी होश, कर्म-विपाकादि सम्बन्धसे रहित पुरुपविशेषको ईश्वर मानते हैं। याज्ञिक लोग यज्ञ-पुरुषको ईश्वर कहते हैं । सार्किक लोग नित्यज्ञान आदि अष्ट गुणांसे विशिष्ट चेतन विभु कसांको ही हरवर मानते हैं। मीमांसक लोग भी उपास्यरूपसे ईश्वरकी मानते हैं। चार्चाक लोग भी ईश्वरको म्यवहारसिद्ध सानते हैं। अधिक क्या---

जलपात्राणमृत्काहवास्याकुद्दाळकादयः । ईथराः सर्व पैनेते पृजिताः पक्तदायिनः॥ अर्थान् 'जल, परयर्, जिद्दी, काठ, कोहा, कुदाक आदि यह सभी ईश्वर ही हैं, इनकी पूजा करनेसे ये अवस्य ही फक्ष प्रदान करते हैं।

इसप्रकार जब सबने किसी-म-किसी रूपमें ईश्वरको माना है तो फिर ऐसे सर्वानुसव-प्रसिद्ध ईश्वरमें सन्देश ही कैसे हो सकता है । और जब सन्देह ही नहीं तो उसके निरूपग्रकी क्या आवश्यकता है ? तथापि विभिन्न वार्टोंके पारम्परिक विरोधके कारण लोगोंके मनमें जो यह संशय होता है कि 'ईश्वरको क्यों माना जाय, उसके न माननेसे क्या हानि है तथा ईश्वर है इसका प्रमाण क्या है ?' इनके निवारणके छिये यस्किञ्चित् शास्त्रीय युक्तियोंकी सहायतासे यहाँ ईश्वर-सम्बन्धी विचार किया जाता है। यद्यपि ईश्वर श्रुति-स्मृति-अनुभव-प्रसिद्ध होनेके कारण सिद्ध ही है तथापि जबनक श्रुति-स्मृति-जन्य प्रमाण तर्कद्वारा उपपन्न नहीं किया जाता तबतक यथार्थनः वस्तु-विषयक प्रमा-ज्ञानकी उत्पत्ति नहीं होती। जिसप्रकार घट-पट आदि कार्यके कारण कुम्भकार और तन्तुवाय ( जुलाहा ) आदि हैं, यह बात सबको अनुभवसिद्ध है, फिर यदि कोई अज्ञ पुरुष सन्देह करे कि घटात्मक कार्य है तो रहे, पर उसका कारण कुम्भकारको क्यों मानें ? इस संशयके निवारणके छिये बही युक्ति दी जा सकती है कि बिना किसी चेतन कर्त्ताके करब-प्रीवा आदि प्राकारविशिष्ट घटारमक कार्यकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। क्योंकि यदि घटादि कर्नुजन्य नहीं होगा तो वह कार्यरूपमें नहीं आ सकता, क्योंकि जो कार्य होता है वह कार्याभिज्ञ कसीके हारा ही होता है। इस सार्वत्रिक व्यासिके अनुसार अन्यथा कार्य-कारण-भाव सम्भव नहीं है।

तेव, गन्धर्व, यक, रच, पितृ, पिशाचादि विचित्र; न्यां, मर्स्यं, पाताल, चन्द्र, सूर्यं, मह, नक्षत्रादि विकक्षणः विविध प्राण्यार्थोके उपभोगके योग्य स्थान और साधन आदि विशेषणोंने युक्त जगत, जो परम अभिज्ञ, अरयन्त कर्मकुराल शिल्पर्योंसे भी रचा जाना असम्भव है, तथा जो सदा देश-काल-निभित्तके अनुमार एक महान् नियमका अनुवर्तन करते हुए प्रवृत्त और निवृत्त हो रहा है, अवस्य ही भोक्ता और कर्म तथा फलका विभाग जाननेवाले किसी पुरुषके प्रयक्तसे उरपक हुआ है। खोकमें भी देला जाता है कि गृह, प्रासाद तथा रच आदिकी रचना इनका विभाग जाननेवाले किसी चेतन पुरुषके प्रयक्तपर निर्भर करती है। हसी प्रकार यह भी मानमा ही पहेगा कि इस

विचित्र जगत्की रचना भी किसी चेतन सर्वज्ञ पुरुषके द्वारा हुई है। इसी बातको प्रमाणकुशल नैयायिकोंने 'क्षित्य-हुरादिकं कर्च्यु अन्यं कार्यस्वात घटवन्' इस अनुमानसे सिद्ध किया है। इसप्रकार जगत्की उत्पत्ति, स्थिति और प्रलयकी स्यवस्था धन्यथासिद्ध न होनेके कारण जगत्-कर्ता ईधरको स्वीकार करना ही पहता है।

यहाँ यदि कोई नाम्तिक शक्का करे कि 'जब पृथ्वी, जल, अग्नि और बायु इन चारों भूतोंके संघातरूप कारणसे ही जगत् उत्पन्न हो सकता है तो इनसे पृथक ईश्वरको क्यों माना जाय ?' इसका उत्तर यह है कि 'भूतवर्ग स्वयं अचेतन हैं, अचेतन परार्थमें स्वयं प्रवृत्ति नहीं बन सकती और प्रवृत्तिके न होनेसे इनका पारम्परिक सिम्मलन भी सम्भव नहीं: यदि सिम्मलन (संघात) नहीं तो मृष्टिकी उत्पत्ति ही कैसे हो सकती है ? यदि कोई कहे कि 'जह-वाय तो स्वतः प्रवत्त होकर अन्तरिक्षमें तृणादिको धारण करता है, इसी प्रकार ये सब भूत भी स्वतःप्रवृत्त होकर जगनका हेल् बन जा सकते हैं।' परम्त यह दृष्टाम्त ठीक नहीं, क्योंकि यदि जह-वाय स्वतः प्रवृत्त होकर कार्य करता तो जहरवरूप साधारण धर्म-विशिष्ट शक्ट शादिमें भी स्वतः प्रवृत्ति होनी चाहिये थी परन्तु ऐसा नहीं देखा जाता। यह सभी जानने हैं कि शकटमें गति चेतनहारा ही होती है। इसिलियं यह मानना पढ़ेगा कि जह-भूतोंका पारस्परिक मिलन भी किसी चेतन पुरुपके ही अधीन है। अति भी कहती है-

> 'योऽप्मु तिष्ठन् योऽषो अन्तरो यमयति ।' ( वृतदारण्यकः

> > 'मीषाऽस्माद् बातः पत्रते ।'

'तरिमसपे। मातरिश्वा दवाति।'

'भयादस्याभिस्तपति भयात्तपति सूर्यः ।' इत्यादि ।

भावार्थ यह है कि सर्वनियम्ता ईश्वर सबके अन्तर्गत अन्तर्योमोरूपसे स्थित होकर सबको प्रेरणा कर रहे हैं।

यदि कोई कहे कि यह जो विचित्र उपभोगों तथा प्राणियोंके विविध कर्मरूप साधनकी विलक्षणतासे पूर्ण जरात् है वह कर्मके द्वारा ही बना है, क्योंकि ईधरमें विषमता चौर निर्धृणाता आदि दोषोंको दूर कहनेके छिये कर्मनिष्ट अचिन्स्य प्रभावको सर्व वादियोंने जगत्की विविन्नताका कारण अझीकार किया है, अत्तर्व सर्ववादि-सम्मत कर्मको त्रापृष्ठं जगत्का कारण भाननेसे यदि काम चलता है तो एक चौर निस्य सर्वज्ञ ईश्वरको जगत्का कर्ता मानना व्यर्थ है।

परन्तु यहाँपर विचारणीय यह है कि कमं जह है या चेतन ? कमंको स्वरूपमे अवश्य ही जह कहना होगा और वह जड-कमं स्वतन्त्र होकर किसी कार्यका कारण नहीं बन सकता। जिसप्रकार दण्ड, चक्र आदि सामग्रियोंके एकिशत रहनेपर भी उनको प्रेरित करनेवाला कुम्भकार-रूपी कर्ता यदि न हो तो घटरूप कार्य नहीं बन सकता, उसी प्रकार कर्म आदि जड-कार्योंके वर्तमान रहनेपर मी बिना कर्ता ईश्वरके हम विचित्रतासे पूर्ण जगत्की उत्पत्ति नहीं हो सकती। अधिक क्या, एक रज-कण भी अन्त्यांमी ईश्वरके संकेत बिना अपने स्थानसे हिल नहीं सकता। फिर इस विशाल ब्रह्मायहके उद्भव और प्रस्थकी तो बात ही क्या है ?

क्योंकि जड़ कर्म कर्त्ताके अधीन होनेसे उसके प्रयक्षसे उत्पन्न होता हैं, तथा उस प्रयक्षके शान्त होनेके साथ ही शान्त हो जाता है, अतः कर्त्ताके प्रयक्षके उपरम होनेपर उपरत होनेवाला कर्म कालान्तर अथवा देशान्तरमें चेतन कर्त्ताके सिवा कैसे फलको उत्पन्न कर सकता हैं? हसीलिये फलदाता चेतन पुरुषको मानना ही पहुंगा और वही चेतन ईश्वर हैं!

पुनः यदि कोई शक्का करे कि, 'कमं यदि म्यतः फल-दाता न होनेसे जगत्की उत्पत्तिका कारण नहीं यन सकता तो कमंकर्ता जोवको ही फलदाता क्यों न मान लिया जाय ? फिर जगत्-उत्पत्तिके लिये कारणभूत एक प्रथक् ईश्वरके माननेकी आवश्यकता ही नहीं होगी।' यह शक्का भी बिल्कुल ही युक्तिहीन हैं, क्योंकि अल्पन्न और श्रह्प शक्तिमान् होनेके कारण जीव सब काल, सब देश, सब निमित्तों तथा तदनुरूप फलों एवं उन फलोंके यथोचित विभागमे अभिन्न नहीं हो सकता, फिर वह फलदाता तथा जगिक्मांता कैसे हो सकता हैं ? और यदि जीव ही खतन्त्ररूपसे कमीनयन्ता, फलदाता और सर्वदेशकालादि-का ज्ञाता होता तो उसे कमी अनिष्ट फलको प्राप्ति होती ही नहीं। मला संसारमें ऐसा कौन मूर्ल है जो स्वेच्छासे स्वयं दुःख मोग करना चाहता हो, विष्क— जानामि धर्म न च मे प्रवृत्ति-जीनाम्यधर्म न च मे निवृत्तिः । केनापि देवन द्वादि स्थितेन यथा नियुक्ताऽस्मि तथा करोमि ॥

तथा---

'पण हाव साधु कर्म कारयति' (श्रुति)

— इत्यादि वाक्योंसे म्पष्ट प्रतीत होता है कि जीव (कर्म-फल-भे।गर्मे) कदापि स्वतम्त्र नहीं है। इसिलये वह जगत-कर्ता, फलदाता नहीं हो सकता। अतः कर्मे और उसके फलोंका विभाग-कर्ता तथा सबका नियन्ता सर्वज्ञ सर्वभक्तिमान् स्वतन्त्र ईश्वरको मानना हो होगा।

यदि कोई कहे कि 'निर्निमित्तक कमें ही फल प्रदान करनेमें प्रवृत्त होता है, यदि ऐसा मान छं तो अनिष्ट-फलाप्राप्तिरूप दोष भी नहीं आता है और ईश्वरको भी प्रेरकरूपमें निमित्त माननेकी आवश्यकता नहीं पड़ती है।' यह लाघव प्रदर्शित करनेवाला सिद्धान्त केवल अविचारसे ही सुन्दर दीख पड़ता है, क्योंकि हम संमारमें ऐसी कोई भी वस्तु नहीं जिमे निर्निमित्तक (विना निमित्तके वनी हुई) कहा जाय। छोटी-से-छोटी वस्तुका विकार भी बिना निमित्तके नहीं हो सकता। अतएव लोकविरुद्ध तथा प्रमाणान्तरसे सिद्ध न होनेसे कमें बिना किसी निमित्तके विकृत होकर फलरूपमें परिणत हुआ किसीका भोग्य नहीं बन सकता।

निरीश्वरवादी बौद कहते हैं कि, 'जैसे अयस्कान्तमीण कदाचित् चेतनके द्वारा प्रेरित होनेपर कालान्तरमें भी छोड़ेका आकर्षक होती है, वैसे ही श्वरिक विज्ञानरूप आरमाका किया हुआ कर्म भी कालान्तरमें फलका प्रेरक बन सकता है। ईश्वर कोई वस्तु नहीं है।' परन्तु यह मत आनितमूलक है, क्योंकि कर्म सदा कर्ताके साथ रहता है और अणिक विज्ञानसे कालान्तरमें कर्ताका अभाव हो जाता है जिससे न तो कर्म ही रहता है और न उसका फल भोगनेवाला। यदि कोई कहे कि उस कर्मफलका भोका वृसरे चणमें उत्पन्न हुआ वृसरा विज्ञानारमा हो जाता है, तब तो प्रस्थनत ही अध्यवस्था-दोषकी प्राप्ति हो जायगी। कर्म करेगा कोई एक और फल भोगेगा कोई वृसरा। इसप्रकार 'अकृताभ्यागमकृतविप्रणाशमसंग' रूप महान् दोष उत्पन्न हो जायगा। कर्म चित्रकार 'अकृताभ्यागमकृतविप्रणाशमसंग' रूप महान् दोष उत्पन्न हो जायगा। कर्म चित्रक होनेके कारण

विना फल प्रदान किये ही नष्ट हो जायगा और यही 'कृतविप्रणाधा' दोष है; तथा विना ही किया हुआ कर्म फल देनेमें प्रवृत्त होगा जो 'अकृताभ्यागम' दोष है। ऐसी अध्यवस्था हो जानेसे फिर संसारमें जीन पुरुष फलकी इच्छामे कर्ममें प्रवृत्त हो सकता है? अत: कालान्तरमें फल आदिके ध्यवस्थापकके रूपमें ईश्वरको अवस्य ही मानना चाहिये।

जरम्मीमांसक कहते हैं कि, 'कछ आदिके व्यवस्थापक जब कर्म मौजूद ही हैं तो प्रमाणहीन ईश्वरके माननेकी क्या धावरयकता है ? बेद भी तो 'यजेत स्वर्गकामः' इत्यादि वाक्यों सं स्वर्ग-फलको उद्देश्य करके यागादिका विधान करते हैं, इसमे स्पष्ट है कि यज्ञादि कर्म ही खर्गादि फलके तरपादक हैं। फिर वेदने भी तो कहीं ईश्वरका प्रतिपादन नहीं किया है। यदि कोई कहे कि क्षयिक यागादि कर्म 'काळान्तरमें होनेवाले स्वर्गादि फलके उत्पादक कैसे हो सकते हैं, तो यह ठीक नहीं: क्योंकि यदि यागादि कर्मसे स्वर्गकी प्राप्ति न हो तो वेदका वचन व्यर्थ हो जायगा भीर इसमं बेद अवासाणिक हो जायँगे । किन्सु बेद भवौरुषेय निरपेक्ष स्वतःप्रमाणस्वरूप हैं श्रतः यागादि कर्म नाशवान् होनेपर भी स्वर्गीविका कारण बन सकता है। इसपर यदि कोई आक्षेप करें कि 'कारण तो यह होता है जो कार्यके अन्यवहित नियत पूर्ववर्ती हो। स्वर्गादि फलस्य कायंके उत्पन्न होनेके अव्यवहित पूर्व-इग्रमें तो यागादिरूप साधन कभी विद्यमान नहीं रहते फिर वह यागादि कर्म स्वर्गादिके कारण कैसे हो सकते हैं ?' इसका मीमांसक उत्तर देते हैं कि 'क्षणिक ओषधि-मंबनसे उत्पन्न हुआ स्थायी संस्कार जिसप्रकार कालान्तर-गत आरोग्यका कारण होता है. उसी प्रकार यागादि कर्म नाशवान होनेपर भी तजन्य अवान्तर स्थायी ऋष्टदारा स्वर्गादि फलको प्रदान करेगा । भाव यह है कि यागादि कर्मसे एक स्थायी घटन उत्पन्न होता है जो यागादिके नष्ट हो जानेपर भी नष्ट नहीं होता और वही कालान्तरमें यागादि अनुष्ठान करनेवालींको स्वर्गादि फल प्रदान करता है। अतः ईश्वर फलदाताके रूपमें सिद्ध नहीं होता है। ईश्वरके सम्बन्धमें जो वेदवाक्य मिछते हैं वे अर्थवाद-रूप होनेसे इसमें प्रमाख नहीं हो सकते, चतः उनसे ईश्वरकी सिद्धि नहीं होती।'

मीमांसकोंकी यह कलाना भी युक्तिविरुद्ध है। रहके

भनुसार ही भरष्टकी करूपना हुआ करती है। इष्टविक्य करपना कभी आदरगीय नहीं हो सकती । लोकमें देखा जाता है कि जो-जो कर्म कालान्तरमें फल देनेवा है होते हैं उनके वे फछ अवस्य ही चेतनप्रयुक्त होते हैं। कर्म दो प्रकारके हैं ते हैं -एक तो दृष्ट फल देनेवाला और दूसरा घटट फळ देनेवाला । इनमें पहला हट फल देनेवाला फिर दो प्रकारका होता है, एक तो तत्काल फल देनेवाका और दुसरा भविष्यत्में फळ देनेवाळा । गमन, भोजनाहि कर्म प्राप्ति-तृति थादि फल तत्काल ही प्रदान करते हैं; दूसरे कृषि, सेवा आदि कर्म बीहि, द्रव्य शादि फल अविष्यमें प्रदान करते हैं। तस्काछ फल प्रदान करनेवाले कर्म फल-दानके बाद नष्ट हो जाते हैं। अर्थात् वे फलापवर्गी होते है धीर कालान्तरमें फल देनेबाले कर्म फल देनेसे पहले ही नष्ट हो जाते हैं अर्थात वे उत्पक्ष-प्रश्वंसी होते हैं। यह उरपश्च-प्रध्वंसी कर्म चेतन कर्त्ताके विना कालान्तरमें फलदायक नहीं हो सकता। छोक्रमें देखा जाता है कि राजा, सेन्यवृद्धिये किये हुए सेवारूप कर्मके नष्ट होनेपर भी काळान्तरमें सेवानुरूप फल सेवकको प्रदान करता है। सेवा-कर्म स्वतः नष्ट होकर कालान्तरमें कदापि म्बतन्त्र फलदाना नहीं बन सकता श्रीर न सेवाजन्य श्रदृष्ट ही स्वतन्त्र फल दे सकता है। इसी प्रकार कृषि श्रादि कर्मीके द्वारा उत्पन्न धान्य श्रादि फलको कालान्तरमें पकनेपर कृषकके घरपर न तो कृषकके छोड़े हुए हरू आदि यन्त्र, न कृषि श्रादि कर्म और न तजन्य संस्कार ही पहेंचाते हैं, बिक किसी चेतनपुरुषके द्वारा ही उस धान्यरूप फलकी प्राप्ति कृषकको होती है। इस ळीकिक द्रष्टान्तके अनुसार उत्पन्न-प्रध्वंसी यागादि कर्म भी चेतन ईश्वरके विना कालान्तरमें फलके पहुँचानेवाले नहीं हो सकते । अतः फलप्रदाताके रूपमें सर्वज्ञ नित्य चेतन ईश्वरको माने बिना काम नहीं चल सकता।

मीमांसक यह भी शंका कर सकते हैं कि 'लौकिक कर्ममें यह नियम लागू होते हैं, तो वैदिक कर्मोंको इनके अधीन क्यों किया जाय ?' यह शंका यहाँ ठीक नहीं, क्योंकि पदार्थ अपने स्वभावको कदापि नहीं त्याग सकता । जिसप्रकार किसी भी देश, कालमें अग्नि अपनी उच्याताको नहीं त्याग सकती, उसी प्रकार कर्म भी चाहे वह लौकिक हों या वैदिक, कर्मत्वभमें सामान्य होनेके कारण अपने भमें (भयांद कर्ताकी अपेका फक-प्रदान)

को कभी नहीं स्थाग सकते। अब रह गया कि 'याग अदृष्के द्वारा कर्म-फरूकी प्रदान करेगा,' तो यह भी नहीं हो सकता। क्योंकि अदृष्ट ब्यापार है और व्यापार कारणके आश्रित होता है। जैसे चक्रका अस्यादि ब्यापार व्यक्के आश्रित और द्रव्यजन्य होता है। अब धरष्ट व्यापारवान कर्म यागके आश्रित और यागसे उत्पन्न होता है, वह बाग आदि कर्मके नाशसे आश्रयहीन होकर कहाँ उद्दर सकता है ? और ब्यापारवानके नाशके साथ ब्यापार-का नाश अवश्यस्भावी होनेके कारण यागादि कर्मीके नष्ट होनेपर अदृष्ट स्थायी नहीं हो सकता, फिर वह स्वर्ग-का उत्पादक कैसे हो सकता है ? अनप्व अरष्टके फछोत्पादक न होनेपर ईश्वरको कर्म-फल-दाला मानना ही पहेगा। अतएव सर्वछोकसाची कर्म, कर्मफल और भोका-को जाननेवाका क्षेत्राकमंविपाकाशयस रहित सर्वज्ञ ईश्वर सिद्ध होता है जो ग्रसंग और निर्लेष रहकर जीव-जगदका एकमात्र धाता, कर्ता और नियन्ता है। भगवान स्वयं श्रीमुक्तसे कहते हैं--

> इंधरः सर्वभूतानां दृदेशेऽर्जुन तिष्ठति । स्नामयन्सर्वभूतानि यन्त्रारूढानि मायया ॥

यहाँ यदि कोई शंका करे कि, 'निलेंप सर्वास्तयांमी इंधर ही सबका प्रेरक थाँर नियामक है, तो निम्रहानुप्रह-का कत्तां होनेसे वह राग-द्रेषादिसे युक्त हो जायगा और लोक अथवा बेदमें इसके प्रमाण भी मिलते हैं। क्योंकि लोकमें कुछ मनुष्य तो धन-वीलतके अधिकारी बनकर मॉति-मॉतिके मनोरम पदार्थोका भोग करते हैं और दूसरे निरन्तर दुःख मोगते हुए हाय-हाय करते दिन स्पतीत करते हैं। बेदमें लिखा है—'स एप माधु कमं कारबति।' तथा स्वयं मगवानु कहते हैं कि—

'तेवामह समुद्धत्तं मृत्युमंसारसागरात्।'
'परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुण्कवाम्।'

—इसप्रकार ज्ञात होता है कि सगवान् किसीको तो ज्ञपना प्यारा सानकर सुख-भोग तथा मोक्ष-प्रदान कर चलुग्रह करते हैं और किसीको शत्रु मानकर घोर नरकर्में ढाल निग्रह करते हैं। इसप्रकार सगवान्में पक्षपातादि दोय आ जाते हैं; फिर अपने ससान ही पक्षपातादि दोयसे युक्त भगवान्को माननेसे क्या कास ?

ठीक है, परन्तु निम्नहानुप्रहके कत्तां होनेसे ही ईश्वरमें

पक्षपात तथा रागादि दोष नहीं झा सकते । छोकमें तो इसके बहुतेरे इद्यान्त सिछते हैं—साता-पिता अपने सन्तानोंके प्रति निप्रहानुप्रहकक्षी होनेसे न तो पक्षपाती कहे जा सकते हैं और न रागादिवान् ही कहे जा सकते हैं; क्योंकि वे निप्रहानुप्रह जो कुछ करते हैं, सम्तानके सर्वथा कल्याणके जिये ही करते हैं। इसी प्रकार कृष्णछ परस्पिता परसेश्वर भी निप्रहानुप्रहहारा भूतोंका कल्याण ही करते हैं।

इसपर यदि कोई शङ्का करे कि 'अज्ञ माता-पितामें यह दशन्त घट सकता है, परस्तु सर्वान्तर्यामी ईश्वरमें यह कैमे घटेगा ? अन्तर्यामी होनेके कारण समरस होनेसे ईश्वरको सब भूतोंकी एकाकार प्रवृत्तिका कार्या होना चाहिये: फिर जब वह आसकाम ही है तो 'शासकामस्य का स्पृहा' इस श्रीत-स्यायके अनुसार ईश्वरमें सुन्ध-दःन्त-का दातृत्व नहीं बन सकता ।' ये शंकाएँ भी निराधार है, क्योंकि ईश्वरमें उसप्रकारका प्रेरकन्य नहीं है। शास्त्रमें अनादि कर्मौकी बामनाये संक्षिष्ट घन्तः करणये उपहित चैतन्यके साक्षिण्यको ही अन्तर्यामी ईश्वरका प्रेरकरव कहा गया है। जिसप्रकार भुम्बक केवल साक्षिप्यमे ही लोहेका प्रेरक होता है, इसी प्रकार प्रेरक होनेके कारण निर्तीप ईश्वरमें दोष नहीं आ सकता । अनादि कर्मवासनाके अनुरूप विज्ञानात्माका परिणाम ही ईश्वरकृत जीवकी प्रकृति है। उन वासनाओंके अनुसार जीव जैसे-जैसे कर्म करता है, वैसे ही हंधर उसे फल देता है। जिसप्रकार राजा बुहको दयह देने नथा शिष्टको पाछन करनेसे अन्यायी नहीं कह्छाना उमी प्रकार ईश्वर कर्मानुसार मुख-दु:खदाना होनेपर भी दोपका भागी नहीं हो सकता । इसमें श्रृति-म्मृति आदिके अनेकों प्रमाण हैं।

'पष द्वांव माधु कर्म कारयति, एव उ एवाऽमाधु कर्म कारयति, 'पुण्यं वै पुण्यंन कर्मणा भवति पापः पापेनः 'स वा एव महान् अत्र आत्मानादो वसुदानः-क्ल्यादि श्रृतिः ।

'लोकवतु कीलाकेबत्यम्' 'बैक्स्यनेषृण्यं न सापक्षत्वात्तया हि दर्शयति ।' 'फलमत उपपत्तः ।' 'श्रुतत्वाच ।' 'पूर्व तु बादरायणो हेतुस्यपदेशास् ।' —बत्यावि महास्थ

पुत्र: यह शक्का होती है कि 'अपने उपभोगके साधनों-के नियन्ता चेतन जीवके होते हुए भी जीवातिरिक्त किसी ईरवरको नियन्ता माननेसे, उस ईरवरके छिये दूसरेको नियन्ता मानना होगा और उस दूसरेके छिये तीमहेको मानना होगा: इसप्रकार अनवस्था-दोपकी आपसि होगी, अतः अनवस्था-दोपके परिद्वारके क्षिये जीवातिरिक्त नियामक ईश्वरको मानना ठीक नहीं । यह शङ्का भी युक्तियुक्त नहीं। क्योंकि सबका प्रत्यक्भूत ईश्वर सबका आत्मा होनेके कारण जीवका भी आत्मा है। कल्पित श्रीपाधिक भेद रहनेपर भी ईश्वर जीवसे तस्वतः भिन्न नहीं है। अतः भनवस्थादि दोपका लेश भी ईश्वर-सिद्धिमें बाधक नहीं हो सकता। भगवती श्रृति भी हुंचर और जीवकी अभिवाता-का प्रतिपादन करनी है----

'स आत्मा तत्त्वममि इवेतकेतो।' 'तत्मृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्।ः 'अनेन जीवेनात्मनानुप्रविष्य व्याकरवाणि ।'

'कार्योपाधिर्मवेजीवः कारणोपाचिरीधरः।' -- इत्यादि

सांसारिक जीवके आत्मभूत होनेसे ईश्वर भी सांसारिक हो जायगा, ऐसी शङ्का भी ठीक नहीं होती; क्योंकि ईश्वर सब धर्माधर्ममे असंस्पृष्ट होनेके कारण निर्हेप और निरवध है।--असंगो हायं पुरुषः। इसप्रकार ईरवर केवल युक्तियोंसे ही सिद्ध है, ऐसी बात नहीं। बल्कि वह रात सहस्र श्रुति-स्मृति चादि प्रमाणोंने भी प्रमाणित है---

> सूर्यो यथ। सर्वेतोकस्य च्यु-र्न किप्यते चाक्षवेर्वाह्यदावै:। सर्व भूत । नतर (रमा ण्कस्तथा न किप्यते नोकदुःखेन बाह्यः॥

( ある。 )

'विजरी बिमृत्युः' 'जरामृत्युमत्येति'– (छान्दो०) 'सत्यकामः सत्यसंकरपः एव सर्वेदवरः पुण्यं कर्म कार्यित ।' (छान्दो ०)

'अनद्दनन्नन्योऽभिचाकशीतिः (मुण्डक, ब्वेता०) 'पतस्य वाऽश्वरस्य प्रशासने गार्गि' (इइदारण्यकः) 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते :- (तै तिरीय ०) 'सूर्याचन्द्रमसौ भाता यथा पूर्वमकरूपयत्' (ऋग्वेद) 'बिश्वतश्रक्षुकत " द्यावामूमी बनयन्देव एक: ।' (यजुर्वेद) 'निश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता।' 'अपाणिपादो अवने। प्रद्वीता (श्वेता)

'मः सर्वज्ञः सर्वन्तित्' ( मुण्डकः ) 'पष सर्वेद्रवर एव सर्वज्ञ एवे। इन्तर्यामी (माण्डुक्य ०) 'मायां तु प्रकृतिं विद्यानमायिनं तु महेरवरम् ।'( श्वेता० ) 'स पेक्षत कीकान्नु सृजा इति स इमाँह्योद्धानमृजतः ( पेतरेय ० ) 'सोऽकाममत बहु स्यां प्रजायेयेति' (तानिराय०) 'तदैश्चत् बहु स्यामिति' (छान्दे।०) 'तथाऽश्वराद्विबधाः सौरय मावाः (मुण्डकः) 'तज्ञामरूपाभ्यामेव स्याक्रियत' (बृहदारण्यकः) 'समं सर्वेषु भूतेषु तिष्ठन्तं परमेश्वरम् ।' 'यदा सर्वगतं सौक्षमात् ।' प्रकृतिं स्वामिष्ठाय ।' 'मयाऽध्यक्षण प्रकृतिः सूयते सचराचरम् ।' 'अहमादिहिं भृतानां मध्यमन्तस्त्येव च ।' 'अहं इत्नस्य जगतः प्रमवः प्रक्यस्तथा।' (गीता) 'बन्माद्यस्य यतः ।' 'शास्त्रयोनित्वात् ।' 'ईक्ष्तेर्नाशन्दम् ।' 'स्वाप्ययात् ।' 'नेतरोऽनु पपत्तः ।' 'अन्तस्तद्धर्मोपदेशात् ।' ( प्रक्षास्त्र ० ) पक पन हि भृतातमा भूते भूते व्यवस्थितः। एक घा बहु घा चैव इदयंत जल चन्द्रवत्॥ (महाभारत मोक्षपर्व)

अतम्ब संक्षेपिममं भृणुध्वं नारायणः सर्वमिदं पुराणः । स सर्गकांक च करे।ति सर्वे सहारकांके च तदत्ति भूम: ॥

'जन्माद्यस्य यतोऽन्वयात्' (श्रीमद्भागवत)

इसपर यदि शङ्का की जाय कि उपयुक्त वाक्य प्रमाण नहीं माने जा सकते, क्योंकि यह केवल अर्थवादमात्र हैं; तो यह कथन युक्ति-संगत नहीं हो सकता। क्योंकि अर्थवाद-वाक्य उसे ही कहते हैं जो स्वार्थमें प्रमाणशून्य होकर विधि-निषेधसे परे अर्थात अङ्गमात्र हैं । परन्तु उपर्युक्त प्रमाग्रवाक्य किसी मश्चिहित विधि या निषेधके शेषभूत नहीं हैं, अतः यह अर्थवाद-वाषय नहीं कहे जा सकते। इन वाक्योंके समन्वयसे जिस अनन्यबोधक ईश्वर-सम्बन्धी ज्ञानकी उरवृत्ति होती है उसका बाध देखनेमें नहीं श्राता। इसकिये उपर्युक्त भ्रति आदिके वचन स्वार्थमें ही प्रमाण-भूत हैं, अर्थवाद नहीं है।

दूसरा एक नियम यह है कि जिस शब्दसे अवाध्य प्रमा उत्पन्न होती है वह शब्द भी स्वार्थमें प्रमाणभूत होते हैं; अतः समन्त ईइवर-सम्बन्धी वाक्य श्रवाध्य ज्ञानजनक होनेसे स्वार्थमें प्रमाणभूत हैं, मर्थवाद करापि नहीं हैं।

ईश्वरके झस्तित्वमें अप्रतिषेच (निषेच वाक्यका झभाव)
भी प्रमाण है। धर्यात् 'हे बाव ब्रझणो रूपे मूर्न चैवामूर्स
चेति'—इसप्रकार ईश्वर-स्वरूपका प्रस्ताव करके श्रुतिने
'नेति' 'नेति' से उस स्वरूपकी इयत्ताका निषेच किया है।
ईश्वरकी प्रस्तावना करके श्रुतिने कहीं उसका प्रतिषेध नहीं
किया है।

जो छोग कैवछ प्रधान (प्रकृति) को ही जगत्की उत्पत्तिका कारण मानकर ईश्वरका स्वयहम करते हैं, उनके इस सिद्धान्तमें भी भव्यवस्थास्य दोष भाता है। क्योंकि त्रिगुणारिमका प्रकृतिके गुणोंकी विषमताका नियामक ईश्वरको न माननेसे सदा ही सृष्टि तथा सदा ही प्रख्यका प्रसंग उपस्थित हो जायगा। इस बातका भगवान वेदव्यासने 'ईश्वर्तनांशब्दम्' 'गायाहचेकारमशन्दाव'—हस्यादि अपने भृतिमृत्कक सुन्नोंके द्वारा भलीभाँति निर्णय किया है।

श्रतएव देश-काल-निमित्त-विपाक प्रमृतिके विभागको जामनेवाले, मेवादि कर्मोंके अनुरूप फलको जाननेवाले, सब प्राणियोंके बुद्धि-कर्म-फल श्रादिके विभागको जाननेवाले साक्षी सर्वभूतान्तरारमा श्रन्तर्यामी एक सर्वज्ञ सर्व-शक्तिमान् ईबर सिद्ध हैं। जिस सर्वान्तर्यामी सर्वान्तरास्मा ईश्वरकी सक्ताके विना स्थावर-जङ्गमात्मक किसी पदार्थका अस्तित्व नहीं हो सकता है, जिसकी सक्तासे ही समस्त चराचरकी उत्पक्ति स्थिति-जय निश्चित है और जिसकी कृषा ही एकमाश्र सब जन्तुओं के भोगापवर्गका कारण है, ऐसे साखाद अपरोच्च ईश्वरको स्थों माना जाय, उसे न माननेसे क्या हानि है, उसकी द्याखुतामें अनुभव क्या है ? इत्यादि शङ्काओं के छिये अवसर ही कहाँ है ? इस निवन्थमें ईश्वर-सम्बन्धी जो विचार किये गये हैं, उनमें पाठकोंको विचारपूर्वक देखनेसे इन सब प्रभोंका समाधान हो आयगा।

अधिक क्या, ईश्वरको न मानना और अपनी सत्ताको भंगीकार न करना एक ही बात है। संसारमें ऐसा कौन मूर्ख और आन्त पुरुष होगा जो ईश्वरको न मानकर अपनी सत्ताको भी खो देगा। 'असट्ब्रक्कोति चेंद्रेद स्वयमंव भवेदसदा' विभ्रान्त पुरुषके बिना दूसरा कोई अपनी सत्ताका भ्रपछाप नहीं करता—'म्बासस्वं तु न कस्मैचिद् रोचते विभ्रमं बिना।,

'स पर्यगाल्छक्रमकासमज्ञणमञ्जावर ५ जुद्धमपापविद्धं, कविमंनीक्षी परिभूः स्वसंभृयोद्यातथ्यते।ऽर्थान्त्यदमाल्छाश्वतीस्यः समास्यः ।'

# (२४) स्वामीजी श्रीकेशवानन्दजी अवधूत

1-पिताको क्यों मानना चाहिये ? यति पिताको हम नहीं मानेंगे तो वर्णसंकर कहे जायेंगे। जो पिताकी रुचि देखकर बेदविहित कर्मोंमें प्रवृत्त होता है, वह सुप्त है और जो पिताके कहनेसे कार्यमें प्रवृत्त होता है वह पृत है। भगवान् रामचन्त्रजी सुप्त हैं चौर नचिकेता पृत है चौर जो पिताकी आज्ञाको भी नहीं मानते वह कुप्त हैं; जैसे राजा ययातिके प्रज्ञ।

ध्ययाकृत माया जिसके अधीन है, जो गुद्ध सरव-गुजवाला, सर्वका ज्ञाता और अन्तर्यामी है, जो प्रपञ्चकी बासना एवं संस्कारींका श्राश्रय अर्थान् प्रेरचा करनेवाला है, सम्पूर्ण जगत्का उपादान और निमित्त-कारण है, जो हिरवयगर्म और विराट्का भी कारण है तथा स्पष्टि-समस्टि सबका अन्तर्यामी है, ऐसे प्रकाशस्त्ररूप सबके पिता, सबके प्रेरक, धन्तर्यामी ईश्वरको क्यों गहीं मानना चाहिये है बुक्क, परवर, पृथ्वी, कता, सबमें हसी एक ईश्वरकी ज्योति झलमला रही है, ऐसे ईखरको क्यों नहीं मानना चाहिये हैं जो ऐसे ईखरको नहीं मानते हैं, वे वर्षासंकर हैं।

२-ईश्वरको न माननेवालेका जन्म लेना वृथा है, उससे पृथ्वीका मार बढ़ता है, उसको प्रत्यवायकी प्राप्ति होती है। जो पिताको न मानेगा, पिताको आज्ञाको न मानेगा वह (एक प्रकारसे) वर्णसङ्कर कहळावेगा। ईश्वर सबका पिता है, वीर्यरूप भी वही है, जीवनरूप भी वही है, जिसके अधीन प्राण हैं, जिसके अधीन जीवन है, उसको न मानकर सुखकी इच्छा करना वृथा है, क्योंकि सुखका कारण (उद्गम-स्थान) तो ईश्वर ही है। शास्त्रमें भी कहा है।

ईपरानुप्रहाहेबात्पुंसामद्वैतनासना । महद्भगपरित्राणं विप्राणामुपनावते ॥ सगुज-निर्मुण दोनों कप ईपरके ही हैं, ईपरके विजा 'मैं' और 'त्' कोई नहीं है। नाम-रूप मिथ्या हैं। अस्ति, भाति, प्रिय ईश्वरका स्वरूप है। वह सम्बदानन्द ईश्वर ही सत्य है, नाम-रूप जनाछ है, जो नाम-रूपमें फँसे हुए हैं उनको सुख कहाँ है ?

३-वेद स्वतः प्रमाण हैं इसिक्ये ईसर स्वतःसिद्ध प्रमाण है, और सब परतः प्रमाण हैं, ईसरके अस्तिस्वके किये अन्य प्रमाणों की आवश्यकता ही क्या हूं १ प्रश्यक्ष, २ धनुमान (शब्द), ३ उपमान, ४ अर्थापित, ४ अनुपलिब यह सब स्थूल वस्तुको ही प्रमाण करते हैं। ईसर अन्याकृत है, गुद्ध सस्वगुण ही प्रमाण हैं, वह निर्विकार है। ईसर अपने स्वरूपको कभी विस्मृत नहीं हुआ, इसिल्ये उसके लिये प्रमाण देनेकी आवश्यकता नहीं है। बैसे नो वेद, श्रुनि, स्मृति, पुराण आदि सब शास्त्र ईसरका ही प्रमिपादन करने हैं।

४- चकवर्ती राजा है, यौवन इद है, सब विद्याओं से पूर्ण है, शत्रुऑंसे रहित है, सब उससे भयभीत होते हैं, सुम्दरी खियाँ उसके पीछे खड़ी होकर चँवर दुला रही हैं. देह नीरोग है, पुष्ट और स्थूल शरीर है, यह पुरुष-मूख है । इसमे सौगुना मुख मानव-गन्धर्वको है, उससे सौगुना सम्ब देव-गन्धर्वको है, उसमे सौग्ना श्रजान-देवको है. उसमे सीगुना कर्म-देवको है, उसमे सीगुना सुख मुख्य देवोंको है-- ११ रुद्ध १२ सुर्य म वस् ये मुख्य देव हैं-इनसे सौगुना सुख इन्द्रको है, इन्द्रसे सौगुना बृहम्पतिको है, बृहस्पतिसे सागुना सुख प्रजापतिको है, व्रजापतिसे सौगुना सुख हिरएयगर्भको है, हिरएयगर्भसे सीग्ना मुख बहाबेसाको है। ऐसा सुख जिन्होंने निष्काम कर्मके द्वारा अपने स्वरूपकी प्राप्ति की है, उनकी प्राप्त है। वे स्फरणारहित बुलिमें खेल रहे हैं। क्योंकि बुद्धिका कारण हिरण्यगर्भ है और हिरण्यगर्भ भी त्रिगुणोंके अन्दर है किन्तु जो ईश्वरको प्राप्त हो गया है वह तो ग्णातीत है। वहाँ निर्मृण-समुग्रका भेद नहीं रहता। ब्रह्मवेसा अपने मुखकी महिमा अपने मुखसे वर्णन नहीं कर सकता क्योंकि उस सुलकी महिमा अक्यनीय और उससे अभिक्र है।

[इसके बाद आपने जीवनके कई महत्वपूर्ण और

विख्ञाण अनुभव सुनाये । फिर आगे कहा — ] यदि देव-पूजा नहीं करोगे, ठाकुरहार, महारमाओंके पास तथा तीधौँमें न जाओगे तो चरण और देह पवित्र कैसे होंगे ? पुक गंगाजी, दूसरे भवतारोंकी कथा, तीसरा साधु-संग यह तीनों संसारके जीवोंको तारनेके लिये हैं। जो इनका सेवन नहीं करते. वे मनुष्य अधम हैं। जो श्रीराम-कृष्ण आदि अवतारीकी निन्दा करने हैं वे वर्णसंकर हैं। एक रोमकी भी निन्दा नहीं की जा सकती। कौन-सा ऐसा रोम है जिसमें वे पूर्ण नहीं हैं ! क्या बनकर किसकी निन्ता करते हो ? उस ब्रह्ममें भिन्न श्रपना रूप तो हमें बताओं ? परमात्मासे भिन्न कोई बस्त हो, तब तो निन्दा की जा सके। वह तो रोम-रोममें भरा हुआ है। कारण-कार्य सब वही है। जो उसको नहीं जानते, व ही निन्दा करते हैं। अपने पेटके छिये जो श्रृति-स्मृतिका उलटा वर्ष करते हैं वे शठ कहलाते हैं। उनका न भला होगा और न इसलोक तथा परलोकमें उन्हें सुख ही मिलेगा। उनकी युग-युगान्तरोंमें दुर्गति ही होगी। वे लोग भविष्यको नहीं विचारते । बुद्धिमान् वही है जो पहले कर्मका फल विचारे थीर फिर उसमें प्रवृत्त हो। जो परमार्थ सन्य है यह शुद्ध है, जो व्यावहारिक ईसर-रचित है वह स्ल-रःखका हेनु नहीं, जो प्रातिभासिक है वह मनोमय है, इसमें जो फॅम जाते हैं उनका उद्धार कैसे हो सकता है ? वह सृष्टि मनोमयी है इसलिये जो ईश्वर-दारणमें आ पहते हैं, वे जन्म-मरणके दुःखर्में कभी नहीं पड़ते। जो ईखर-शरणमें चाते हैं, वे मूलये सव दुःख गँवा देते हैं। जो अहंता-समताको छोड़ ईश्वर-शरणमें आते हैं, वे अपने स्वामीको हृदयमें पाने हैं। हैत-कल्पनाका मूरू गँवाते हैं, एक ही अखण्ड नजर पाते हैं, यायमें सायक्रप मिलाते हैं, फिर गर्भमें नहीं आते हैं; जो ईश्वरके गुण गाते हैं, वे हरदम अलग्ड सुख पाते हैं, वे ईश्वररूप हो जाते हैं, जो सुखकी सहिमा गाते हैं, वे दुःखर्में कभी न आते हैं। अन्तर-बाहर आप समाना, सन्पुरुष पूरण परमाना। सब बस्ती सब ठौरमें, एको ब्रह्म पिछाना। अन्तर बाहिर आप समाया, सब जगत जिन आप उपाया । जन्म-मरणका फिर मूल न थाया, ऐसा ईश्वर जिन्होंने हृदयमें गाया, संकट कटे परम पद पाया ।



## (२५) स्वामीजी श्रीकल्याणदेवजी

1-ईरवरको इसिष्ठिये मानना चाहिये कि ईरवरने इम जीवोंके छिये संसारमें अनेक प्रकारके भोग-पदार्थ चौर भोग भोगनेके स्थान और नाना प्रकारके शरीर निर्माण किये हैं। उनमें विशेष करके मनुष्य-रेहमें पद्य-पक्षियोंसे ग्राधिक ज्ञान देकर हमारा बड़ा भारी उपकार किया है। तथा जलचर, स्थबचर और आकाशमें विचरनेवाले सब जीवोंका मनुष्यको राजा बनाया है।

महालोकपर्यन्त भोग और कैवल्यपर्यन्त मोक्ष-ये दोनों ईश्वरके आराधनाये ही प्राप्त होते हैं। इसलिये भोग और मोक्षकी इच्छावाले पुरुषोंको चाहिये कि ईश्वरको मानकर श्वास-श्वास उनका आराधना करे। जिसने गर्भमें तथा बाह्य-अवस्था आदिमें रचा की है, ऐसे ईश्वरको एक क्षण भी न भूछना चाहिये।

२-ईइवरको न माननेमें महान् हानि वेदमें कही है---असंत्रव स मवति । असद्ब्रह्मोति वेद चेत् ॥

जिसने इतने उपकार किये उसको न मानना कृतक्रता-रूप महापाप है। हिरयपकिष्ठिषु, रावण, कंस, शिशुपाल आदि ईरवरको न माननेवालोंकी केंसी दुईशा हुई हैं ? जो ईश्वरको नहीं मानता, उसे अपने आपको भी न मानना चाहिये। क्योंकि 'तरसृष्ट्वा तदेवानुप्राविकात' ( तैत्तिरीय० श्रक्का० ६ ) जीवरूप करके ईश्वरने ही प्रवेश किया है। ईश्वरको न माननेसे जन्म-मरण आदि चौरासी लक्ष्य योनिकी प्रासिरूप महा अनर्थकी प्राप्ति होगी। यह बास कठ-उपनिषदमें भी लिखी हैं—

'न साम्परायः प्रतिमाति बार्छ प्रमाद्यन्तं वित्तमोहेन मूढम । अयं कोको नास्ति पर इति मानी पुनः पुनर्वशमापद्यते में ॥ १ । २ । ६ । ६ ।

2-'मैं हूँ' यही ईश्वरके होनेमें प्रवल प्रमाश है। ग्रास्तिकोंके लिये ईश्वरके होनेमें प्रमाण देनेकी ज़रूरत ही नहीं है, उन्हें तो सदा-सर्वदा ईश्वर प्रस्थक्ष ही मान होता है और श्रृति, म्मृति, सूत्र, इतिहास, पुराणादि शास ईश्वरकी सिद्धि प्रवक्ष प्रमाख हैं। क्या मुति— यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते । येन आतानि जीवन्ति । यत्त्रयन्त्यभिसंविद्यन्ति । तद्विजिज्ञासस्व । तद्बद्धिति । (तैत्तिरीय० भग्र० १)

#### बह्नसूत्र--

जन्माद्यस्य सतः (१।१।२) शास्त्रयोनिस्वात् (१।१।३) अंशो नाना व्यपदेशादन्यशा चापि दाशिकतवादित्वमधीयत पर्क। (२।३।४३)

#### भीमञ्जगवहीता---

अहं सर्वस्य प्रमवा मत्तः सर्व प्रवर्तते । (१०। १) मैमवाहोा जीवलोके जीवजूतः सनातनः । (१५। ७)

#### श्रीमद्रागवत--

इंश्वरेश जीवकत्या प्रविद्याः भगवान् स्वयम् ।
- एकादश स्कन्धः

#### अस्य शास्त्र--

जानामि धर्म न च म प्रवृत्ति-जीनाम्यधर्म न च मे निवृत्तिः । केनापि देवेन हिट स्थितेन सथा नियुक्ते।ऽस्मि नथा करोमि ॥

चारों वेट्रोंके चार महावाक्य भी ईश्वरके प्रवस प्रमाण हैं, यथा---

'प्रकानं त्रह्म' अपवेदीय--- पेतरेयोपनिषत् (७ । ४)
'अहं त्रह्मास्मिः यजुर्वेदीय---बृहदारण्यकोपनिषत्
(१ । ४ । १०)

'तत्त्वमसि' सामवेदीय- छान्द्रांग्योपनिषत् (६।८।७) 'अयमातमा ब्रह्म' अथवंवेदाय माण्डुक्यापनिषत् (२)

४-अपने जीवनकी घटनाके सम्बन्धमें वास्तवमें तो उत्तर नहीं दिया जा सकता और वैसे ईइवरकी द्या तो सदा-सर्वदा छनुभव हुआ करती है। प्रत्येक वर्ष, प्रत्येक माम तथा प्रति सप्ताहमें कोई-न-कोई ऐसी घटना होती ही रहती है, जिसमें ईइवरकी द्यामें विश्वास विशेष बड़े। व्यांकि अग्रुभ मार्गसे हटाकर ग्रुभ मार्गमें सदा ईरवर ही लगाता है। एकान्त स्थानमें रहनेकी रुच उत्तयक्ष करके घारमचिन्ननमें तथा सत्संग और शास्त्र-विचारमें प्रवृत्त कराके प्रतिक्षण परमारमा द्याका दान करता है; समय-सम्बदर पोगक्षेम करता है; आरमानु- सन्धानको छोड़कर छौकिक कामना तो कभी सन्तको होनी ही नहीं चाहिये। ईश्वरकी द्यामें इससे बदकर विश्वास ही क्या हो सकता है श्रेमलुष्य-शरीरकी प्राप्ति, सदगुरुकी प्राप्ति, आत्मज्ञानकी प्राप्ति, शरीरकी नीरोगता, मोक्षमार्गके सम्पूर्ण विज्ञोंकी निवृत्ति—यह सब ईश्वर-कृपासे ही होने हैं।

गुरु प्रन्य साइवमें किसा है-

'जो जो चितव सन्त जन सो सो हेता मानः

जैसे बचा अपने माता-पितामे कोई चीज माँगता है तो वह बस्तु उसे मिल जानी हैं, हमी प्रकार ईश्वरसे भक्त-जन जो-जो पदार्थ माँगता है ईश्वर उसे प्राप्त करा देता है। इससे बदकर ईश्वरकी त्या क्या होगी?

#### · HERE

# (२६) स्वामी श्रीनिर्वाणप्रकाराजी

१-श्रीभगवान् गीतामें इसका उत्तर देते हैं-

जरामरणमाक्षाय मामाधिरम मतिन्त ये। ते ब्रह्म तदिदुः कृत्समध्यातमं कमें चाखिलम्॥ ७।२९ मां हि पार्थ व्यपाधित्य येऽपि स्युः पापयोनयः। स्त्रियो वैद्यास्त्रथा शूद्रास्तेऽपि यान्ति परां गतिम्॥०.।३२ अनन्याश्चिन्तयन्ते। मां ये जनाः पर्युपासते। तेषां नित्याभियुक्ताना योगक्षेमं बहाम्यहम्॥ ९.।२२

२--श्रीभगवान गीनामें कहते हैं-

अश्रह्मानाः पुरुषा धर्मस्याम्य परंतपः।
अश्राप्य मां निवर्तन्तं मृत्युसंसारवर्ग्माने॥ ० । ३
मिचतः मर्वदुर्गाणि मन्त्रसादात्तरिष्यसि ।
अथ चेह्वमहङ्काणत्र श्रीष्यसि विनंहयसि ॥ १८ । ५८

३ यह प्रभा तंतवादमें किया जा सकता है। ब्रद्वेतवाद-में न तो ऐसं प्रभा बनते हैं और न उनका उत्तर ही बनता है, क्योंकि 'सर्व सक्विदं ब्रह्म' 'अयमारमा ब्रह्म'— ब्र्यात् सब कुछ ब्रह्म ही है, एक अद्गेत सत्तामात्र है।

यह सृष्टि ही ईश्वरके होनेमें प्रायक्ष प्रवस्त प्रमाण है। कार्य स्वयं ही अपने कारणका प्रमाण होता है। जैसे घटमे प्रतीत होता है कि इसका कोई बनानेवाला (कर्ता) भी है। यदि प्रकृतिवादी कहें कि सृष्टि परस्परामे चली आती है, इसका कर्ता कोई नहीं है तो इसका उत्तर यह है कि प्रकृति तो स्वयं जह है, अतः इसका कर्ता अवश्य ही चेतन मानना पदेगा। जैसे यदि कोई लिसे हुए कागजको कहे कि इसके अक्षर स्वयं ही बन गये हैं, इनका लिसनेवाला कोई नहीं, तो यह बात नहीं बनती। इसका प्रमाण गीतामें इसप्रकार है—

अहं सर्वस्य प्रभवे मत्तः सर्वे प्रवर्तते। इति मत्वा भजन्ते मां बुधा भावसमन्विताः॥१०।८ मम योनिर्महद्बद्धा तस्मिन्नमं दधान्यहम्। संभवः सर्वभृतानां तता भवति भारत॥१४।३ ईश्वरः सर्वभृतानां हदंशेऽर्जुन तिहति। आमयन्सर्वभृतानां यन्त्रास्टानि मायया॥१८।६१

४-एक बार में सपरिवार गंगोत्री, जमनोत्री तथा बदरीनारायणकी यात्राके लिये निकला । उस समय मेरी श्रवस्था करीब १= सालकी थी । गंगोत्री पहुँचनेपर एक अस्यम्त शीनल स्वभावके महागम्भीर ब्रह्मचारी महास्माका दर्शन हुआ । मैं तीन दिनतक उनका सत्संग करता रहा । वह महारमा पहले उत्तरकाशीमें निवास करने थे, बारह यपंतक उन्होंने फलाहार किया, परन्तु श्रारमाको शान्ति न मिली, श्रन्तमें उनको वैराग्य हो गया और उन्होंने गंगोत्री-में जाकर शरीर छोड़ देनेका विचार किया।

उत्तरकाशीसे वह महारमा गंगोत्रीकी ओर चल दिये श्रीर वहाँसे चार मील ऊपर ब्रह्माके वनमें पहुँचे। उस वनमें जाकर एक गुकाके भीतर वह तीन दिन-रात निराहार पड़े रहे। तीसरी रातको एक श्रवधृत भोजपत्रकी काँपीन पहने उनके सामने गुकामें उपस्थित हुशा श्रीर बोला— 'महारमन् ! तूक्यों भूखा-प्यामा पड़ा है?' महारमा चौंक पढ़े। सामने श्यामवर्ण अवधृतको देखकर बोले कि 'हे प्रभु! श्राप कौन हैं शि अवधृतने उत्तर दिया—'में इन अवधृत हूँ।' महारमा उनके चरणोंपर गिर पढ़े और बोले— 'भगवन् ! मुक्ते हतने दिनोंके कष्ट सहन करनेपर भी शानित नहीं मिली, इसल्ये में अब यह शरीर छोड़ देना चाहता हूँ।' अवधृत बोले—'तुई श्रवस्य शानित मिलेगी। सू

शान्तिस्वरूप ही है। अब अब प्रहण कर। आजकरू अबर्में ही प्राण है। और यहाँसे शीव चला जा।' इतना कहकर वह महारमा घटस्य हो गये।

वहाँसे वह ब्रह्मचारीजी गंगोत्री आये और तबसे महाशान्तरूप हो ब्रह्मानन्दमें मग्न हो रहने लगे। उन महारमासे जब मुसे साक्षास्कार करनेका शुभ अवसर मिला और जब उनका समम्त बृत्तान्त सुननेमें आया तो मेरा विश्वास ईश्वरमें और अधिक बद गया। घर आनेके थोड़े ही दिनों बाद मैंने भगवान श्रीकृष्णजीकी शरण छी।

## कहाँसे हो ?

वैराग्य नहीं है विषयोंसे ते। मन उपराम कहाँसे हो ? शम आदि नहीं हैं साघन जो तो आतमज्ञान कहाँसे हो ? त्रिसना न गयी तन-मन-घनसे तो अन्तर शान्ति कहाँसे हो ? जब अन्तर शान्ति न प्राप्त हुई तो सुख निर्वाण कहाँसे हो ? जो गुंठ ही नहीं हैं गुठशनमं तो गुठ आबाद कहाँसे हो १ जब अकत किरंगी तबह हुआ तो किर इन्सीक कहाँसे हो १ बेफिक फकीरी नहीं करी तो किर आजाद कहाँसे हो १ जब कुफ कि राब नहिं दूर हुई निर्वाण-प्रकाश कहाँसे हो १ करता करता किर रह्या और करें नहिं कोम। साहब सब समरत्य है जो कुछ करें सो होय॥ जो कुछ करें सो होय॥ हों ही में मैं करें अज्ञ नहिं जाननहारा॥ बाजीगरका खेठ इन्छा गीतामें गाया।

ईश्वर प्रेरक हुदै सिथित सरमाबत माया॥

कह निर्वाणप्रकाश आश है इच्छा तुम्हारी।

जिउ माबै तिउ करों लाज है तुम्हें हमारी॥

# (२७) स्वामी श्रीब्रह्मकेतुजी उदासीन

सं० १६६० विक्रमकी बात है। मैं श्रीद्वारकाधीश भगवान्का दर्शनकर श्रीहारका-धाममे यात्रा करता हुआ श्रीपुष्कर-नीर्थके निकट श्रजमेर-नगरमें पहुँचा । वहाँ सार्यकालमें धानासागर-तालाकके तटपर वृद्ध योगिराज श्रीस्वामी सन्तरामकी उदासीन महाभाके दर्शन हुए। उनसे बहुत कुछ कथा-वार्ता होनेके बाद मैंने पूछा कि 'भगवन् ! अपने जीवनकी कोई ऐसी घटनाका वर्णन कीजिये जिसमे भगवान्की मना और उसकी द्यामें आपका विश्वास दद हुआ हो। महास्माजी योजे-- में युवावस्यामें घरसे निकलकर सरकारी फौजमें भरती हो, सीमाप्रान्तमें पेशावरके समीप एक द्वावनीमें रहता था। एक दिन इसारे सामने ही उधरके यवन लोग गोवध करनेके लिये तैयार हुए। सैने उनको मना किया, इमपर वे लोग इसारे उत्पर विगइ खड़े हुए । सुझसे भी नहीं रहा गया चौर उनको प्राण-दरह देकर मैंने गो-माताका उदार किया। उनके सम्बन्धियोंने सरकारसे फरियाद की। मेरे ऊपर मुकदमा चला और मैं ईश्वरकी प्रार्थना करके अदालतमें गया। उसकी कृपासे मेरी रिहाई हो गयी और मेरा विश्वास भगवानुर्भे खुब बढ़ गया । फिर तो मैंने नौकरी ब्रोब दी और काशीमें जाकर कुछ दिनतक संस्कृत पढ़ी।

पींछे एक दिन भगवाधेरणासे मैं श्रीरामेश्वरजीकी यात्राके लिये चल पढ़ा।

राम्नेमें निजाम हैटराबादके राज्यमें श्रीगोदावरीके नटपर मेंने एक व्राह्मणांके ग्राममें चातुर्मास बिताया। उस गाँवसे दो भीलकी दुरीपर एक सुन्दर मनोहर वनमें एक इन्द्र महारमा रहते थे । वह महारमा पत्नावके रहने-बारे थे और लगभग तीस वर्षसे उस वनमें रहा करते थे। पहले जब आये थे तब उनमें संस्कृतकी गन्ध भी नहीं थी, परन्तु अब बहु संस्कृत खुब बोलते थे। उनकी रूपाति सुनकर मुझे उनसे मिलनेकी अध्यन्त श्रद्धा हुई और मैं एक दिन उनके दर्शनके छिये वहाँ पहुँचा। वह गौर शरीर, ब्रह्मवर्चस-सम्पन्न, जटाजुट-संशोभित, शरीरमें विभृति स्माये सिद्धासनपर बैठे थे। उनकी भायु ७०-७५ वर्षके जगभगकी जान पहती थी। वह बोहरा नामवाले मन्त्रकी निरन्तर धुनि लगातं रहते थे । मेरे वहाँ पहुँ चने-पर सम्त्र-जप धीरे-धीरे करने छग गये। सुझसे उस महारमाये संस्कृतमें ही सम्भाषण हुआ। मैंने उनसे पूछा-- 'भगवन् ! आपने संस्कृत कहाँ और किसमे पड़ी ?' महारमाने कहा-'यहीं ईश्वरसे ।' मैंने फिर पूड़ा-'सो कैसे ?' महारमा बोले--'सुनो, मेरा जन्म पञ्जावमें हुमा था। मैं बचपनसे ही घर-हार छोक्कर साधु-वेशमें निर्वाण-मण्डलीमें रहने लगा था। श्रीगोदावरी-कुम्म-पर्व करनेके जिये में हचर आया। इधर संस्कृत जाननेवाले बाह्यणमें एक दिन बात-चीत हुई, उसने बात-ही-वातमें कहा कि 'तुम साधु लोग अपद होते हो।' यह सुनकर मेरा चित्त बढ़ा ही दुखी हुआ और मैंने तीन हिन-रात श्रम-जल छोक्कर उदासीन मावसे काल व्यतीत किया। चौथे दिन प्रातःकाल स्वप्ता-वस्थामें महर्षि नारदके दर्शन हुए और उन्होंने कहा—'साधो ! हरि-नामको रात-दिन रटतं रहो। श्रम्प कालमें ही बिह्नान् हो जाओगे।' नारदकीके हसी उपदेशसे मैंने

हरि-नामकी रटन कगायी और उसीकी कुपाने मेरी ह्ण्छा पूर्ण हो गयी।

महाराजने धपनी कृटियामें ले जाकर मुझे सिद्धान्त-कौमुदी, महाभाष्य तथा पह्दर्शन सभाष्य दिख्छाये और कहा कि 'म्राजक्छ में भद्दैत-सिद्धिको विचारा करता हूँ।' हुसे सुनकर ईश्वरमें मेरा श्रत्यन्त ही विश्वास और प्रेम बदा।

अब मेरे मनमें आप पुरुषोंके वचनोंपर अस्यस्त ही इद विश्वास हो गया है। 'भगवद्भनः जो चिन्तन करते हैं उसे ईश्वर प्रवक्ष्य पूर्ण करता है।' मुझे इसमें तनिक भी सन्देह नहीं रह गया है।

~\*>>~\*>

# (२८) रायबहादुर लाला श्रीसीतारामजी बी० ए०

१—आप जानते हैं कि हमारे धर्ममें ईश्वर हमारी खपील तभी सुनता है जब हममें प्रीति, प्रतीति और गृति तीनों होती हैं जो तुलसीदासजीने कृष्ण-गीतावलीमें लिखा है—

तुलमी निरस्ति प्रतीति, प्रीति, गति आरत-पाल कपाल मुरारा। नसन नेव राखी निसेव लखि, जिरदाविक मूरित नर नारी॥

द्रौपदीबीकी साबीका वह जाना कपोलकिल्पत घटना माननेवालोंको इम क्या कहें, परन्तु आजकलका विज्ञान बारमबल (Will-force) की यही महिमा बताता है। यही वल हैं जिसके कारण एक मुद्दीभर हड्डीका दूदा बबे-बढ़े शक्तिशालियोंको शक्कांके चक्करमें ढाल देता है। उसके पास न कोई अस्त हैं न शक्का, न धन हैं न राज्य है, केवल

अन महाशयने कृष्णगीताब्लाको नहीं पदा है, उनके
 छिये पूरा पद लिखा जाता है—

कहा भयो कपट जुआ जो हो हारी।
महाबीर रनबीर पांच पति; क्यो देहें मोहि होन उघारी॥
राज समाज सभासद समरयः; भीवम द्रोण धर्मधुरघारा।
अवला अनव अनवसर अमुचितः; होत होरे करिहें रखवारी॥
यो मन गुनत दुसासन दुरजन;तमक्या तिक गहि दुहुँ कर सारी।
सकुिक गात गोवित कमठी ज्यों; हहरी हृदय विकल मह मारी॥
अपनेनिको अपनी निलाकि वलः; सकल आस निस्नास निसारी।
हाम उठाय अनाथ-नाथ सों; 'पाहि पाहि' प्रमु पाहि पुकारी॥
तुलसी निरक्षि प्रतीति प्रीति गति; आरत-पाल कपाल मुरारी।
वसन वेष राक्षी विसेष लिखः, विरदावित मुरति नर नारी॥

यही एक चारमबल श्रभिमानियों का गर्व चृग् करनेमें समर्थ हो जाता है। किसीकी हिम्मत नहीं पहती कि एक ही बारमें उसका काम तमाम कर दे। यह आत्मबल ही सही, परन्तु हम आत्मबलका सञ्चालक कीन है?

मनुष्यका चित्त स्वभावये अवलम्ब माँगता है। किसीको चोट लगती है तो वह 'बाप-रे-बाप' चिल्लाता है. माँ बच्चेको पीटती है तब भी बच्चा 'माँ-ही-माँ' प्रकारता है। इसका क्या कारण है ? बापको मरे बहुत दिन हो गये। अब वह सहायता करने कैसे आयेगा ? परन्तु बचपनमें जब बाप जीता था तो उसने बबेको कई बार बचाया था। वही बात बड़े होनेपर भी बच्चेके चित्तमें गइ-सी गयी है या यें कड़िये कि वह स्वभावहीसे एक अदश्य अवस्त्रका द्वेद रहा है। यूनानके प्रसिद्ध हकीम प्पिकटिट्स (Epictetus) ने लिखा है कि अत्याचारी जिस रीतिये प्राण-हरण करता है वह अत्यन्त सुगम है। कभी किसी अत्याचारीने किसीका गठा छः महीनेमें नहीं काटा, परन्त ज्वरप्रम्त होकर मरनेमें कभी-कभी बरसीं लग जाते हैं। अत्याचारी अपने जीमें यह समझा करे कि इस प्रवल हैं, इसारा कोई क्या कर सकता है। परन्तु कितने अत्याचारी कुत्तोंकी मौत मरे हैं। प्राण निकल जानेपर उनकी वह शेखा कहाँ गयी ? उनका बल किसने हर किया ? जिन कोगोंने उनका अत्याचार अपनी आँखों देखा है वे कहते हैं कि अब्झा हुआ जो वह कुत्तीकी मौत मरा। औरक्रजेब धर्मान्ध था। उसे पूरा विश्वास या कि मैं को कुछ कर रहा हैं वह इस्काम-धर्मके अनुकृष है: मन्दिर तोब्ना, काफिरोंका वध करना परम धर्म है, इससे मुझको खुदावन्दताला विहिश्तमें सबसे ऊँचा स्थान देगा। परन्तु मरते समय उसकी मिति किसने फेर दी और वह मरनेसे हर रहा है और कहता है—

हरचे बादाबाद मा किश्ती दराब अन्दाक्षतेम अर्थ—जो चाहे सो हो, हमने तो अपना बेबा पानीमें बाल दिया।

उसके इस वाक्यपर विचार कीजियं। उसकी प्रतीत होने लगा कि ऐसी प्रजाको सताना, जिनका केवल धर्म उसमें भिन्न था, अच्छा काम न हुआ चार उसकी बिहिरत-में परमपद पानेकी आशा सन्देहके आवर्त्तमें पड़ गयी। इसका क्या कारण हो सकता है ? वही झुठा अवलम्ब।

जिनका अवलम्ब सचा है वे बड़े सुखये संसारको होड़ते हैं। जैसा कि बालिके विषयमें गोस्वामी नुलसी-दामने लिखा है—

रामचरन दढ़ प्रीति करि बार्कि कीन्द्द तनु त्याग । मुमन-मारु जिमि कण्डते, गिरत न जानइ नाग ॥ इसके पद्दले बाल्डिका बाक्य भी सारगर्भित ई— मुनहु राम स्वामी सकत बतन बातुरी मारि । प्रमु अजर्हु में पातकी अन्तकाल गति तेरि ॥

इसमें कृष्णागीतावलीकी 'गिति' भी आ गयी है, जिससे यह ध्वनित है कि तुमको छोड़कर मेरा और कहीं ठिकाना नहीं है और प्रीति तो दोड़के प्रथम धरणोंमें हैं ही। इसी प्रीतिकी शुद्ध पराकाष्टाको भिक्त कहते हैं।

इस प्रभागर पूरा-पूरा विचार करनेस यह लेख बहुत वह जायगा। इससे एक ही बात थ्रोर किसी जाती है। फिजियाछोजी (Physiology) में मिनष्क तथा मेर-दण्डमें अनेक केन्द्र (Centres) देखे गये हैं, जैसे सरके मिस्तब्के एक भागमें बोलनेका केन्द्र है। उस भागके उपर खोपबीमें कही चीट लगी तो उस केन्द्रका काम बन्द्र हो जाता है और मनुष्य बोल नहीं सकता। परस्तु इसके खागे विद्यान काम नहीं करता श्रीर वेदकी वही श्रीत सिद्ध होती हैं—

यतो वाको निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सह ।

अभी योदे दिन हुए इंग्किन्तामके एक श्रुप्रसिद् जन्माल-विका (Spritualism) के पविदत सर आखिवर लाजने कहा था कि जीवन-विज्ञानमें अनेकों प्रसङ्ग ऐसे आते हैं जिसमें दुद्धि काम नहीं करती और यही मानना पड़ता है कि इस जीवकी सञ्चालन करनेवाली कोई शक्तिविशेष है जिसका हम अनुमान ही कर सकते हैं।

इन्हीं दो बातोंसे अर्थात् सनुष्यका हृदय एक सन्धा श्रवस्म्य चाहता है और दूसरा यह कि विज्ञानकी इतनी उन्नति होनेपर भी अनेक बातें ऐसी हैं जो बिना एक अरद्य सञ्चालक शक्ति साने हुए समझमें नहीं आ सकतीं, हम ईश्वरके अस्तित्वमें विश्वास करते हैं।

२-इसका पहळा उत्तर तो प्रभ (१) के उत्तर-के घन्तर्गत है अर्थात् मनुष्य, जिसका हृदय अवस्त्रक माँगता है, निरालम्ब हो जायगा और उसका जीवन दुःखमय होगा । इसने बहुत-से नास्तिकाँके चरित पढं हैं-जैसे डेविड हाम ( David Hume ) जो बढ़े सजान और बढ़े उदार थे। बौद्ध-धर्मको भी लोग नाम्तिक मानते हैं। परन्तु इसके धार्मिक और विनयसम्बन्धा सिद्धान्त बहुत बढ़े-चढ़े हैं । श्रीराहुल मांकृतायनकी रची पुस्तक बुद्धचर्या-की भूमिकार्में लिखा हुआ है कि बुद्ध देवके उपदेश दो प्रकारके थे। एक साधारण धर्म और दर्शनके विषयमें श्रीर दूसरे भिश्च-भिक्तियोंके नियम। पहलेको पालीमें 'घम्म' (धर्म) कहा गया है और दूसरेको विनय। इस धर्मर्से तथा सीमांसकों में कर्म प्रधान है। पर इसे कर्म कड़ी या नैयायिकोंके अनुसार कर्त्ता कही, अथवा वेदान्तियोंके मतमे ब्रह्म मानो, इमारी समझमें केवल नाम-मात्रका सगड़ा है। एक अक्षर-शक्ति माननी ही पडेगी, चाहे उसे किसी नामसे पुकारो । साधारण जनतामें इतना आहमवरू नहीं होता कि देविह समकी भाँति अपना चरित्र शब रक्खें। अभी तो यह है कि इसारे पापांको पुक्तिस या राजकर्मचारी नहीं देखते परन्तु ईश्वर तो देखता है। मनुने मनुष्यके शरीरमें जो ईश्वरका एक प्रतिविग्न चारमा हैं उसको हमारे कर्मीका साची माना है। मनुस्मृतिमें न्यायाधीशका धर्म है कि गवाइको यह समझा दे कि मृत सत दोलो । उसका एक वाक्य यह है---

अप्नमेव द्यात्मनः साक्षी गतिरास्मा तथात्मनः । मावमस्याः स्वमात्मानं नृणां साक्षिणमुत्तमम्॥

चारमा ही जारमाका साक्षी है, भारमा ही आस्माकी गति है। ऐसा जानकर तुम मनुष्योंके उत्तम साक्षी अपनी जारमाका अपनाम ( भूड बोजकर ) न करो।



सेंट फ्रांसि<mark>स</mark>







सेंट लुई

## कल्याण 🔷





गेयों



एलिजावैय



सुच्छकटिक-नाटकमें एक नीच वास यह कह रहा है कि चन्द्रमा और सूर्य साची हैं, यह सब उसी सिद्धान्त-को सूचित कर रहा है कि हमारे कर्मोंका देखनेवाछा एक घटरय पुरुष है जिसकी शक्तिको धगर हम समर्में तो हमें पापकी प्रकृतिसे रोकता है। ऐसी राक्तिमें विश्वास न होनेसे साधारया अनता स्वच्छन्त हो जायगी, जिससे प्रजा-विश्ववकी सम्मावना है। यह हमारे जानमें बड़ी हानि है।

३-ईश्वर प्रमाणसे सिद्ध नहीं हो सकता। ईश्वर-सिद्धिके सारे प्रमाण उपमान (Analogy) ही हैं और कोई-कोई दार्शनिक उपमानको प्रमाण नहीं मानते। ऐसे उपमानका एक उदाहरण हम रोमन दार्शनिक प्रिकटिट्सके वाक्यसे उजुत करते हैं—

इसकोग संसारके कार्मोमें ऐसे ही फँसे रहते हैं जैसे मेलेवाले मेलोंमें। मेलोंमें गाय-बैल बिकनेको था रहे हैं। मेलेकी भीड़का अधिकांश क्रय-विक्रमके क्रिये आया हुआ है। कुछ लोग ऐसे भी हैं जो केवल मेला देखने बाये हैं बीर यह पृथ्वते हैं कि मेला कैसे लगा और क्यों लगा, किसने लगाया बीर किस प्रयोजनसे लगाया है इस संसारकी भी यही दशा है। इसमें कुछ सो पशु हैं, जिन्हें केवल चपने चारेकी चिन्ता है। धोबे-से लाग यह जानना चाहते हैं कि संसार क्या है बीर इसका शासनकर्त्ता कीन है।

### प्रश्न-क्या इसका कोई शासनकत्तां नहीं है ?

उत्तर-विना शासनकर्त्ता और निरीक्षकके किसी भी राज्य या कुछका प्रबन्ध एक दिन भी नहीं चल सकता और इतना बढ़ा संसार केवछ संयोग (Chance) से कैसे स्थिर रह सकता है? जब शासनकर्त्ताका अस्तित्व सिद्ध हो गया तो यह प्रभा उठते हैं—

- (१) इस शासनकत्तीके गुवा क्या है ?
- (२) उसके शासनकी रीति क्या है?
- (१) इसलोग जो उसके शासनमें रहते हैं, क्या हैं चौर किस प्रयोजनसे बनाये गये हैं !

ऐसे विचार उन्हीं थोड़े-से दर्शकोंके चित्तमें उठते हैं जो इस मेलेका तत्त्व जाननेका प्रयक्त करते हैं और मेकेसे औट जाते हैं परम्तु और मेलेबाके ऐसींपर इसते हैं। पशुओं में भी समझ होती तो वे भी उनपर हुँसते जिनको दाना-बास छोड़कर चौर बातोंकी चिन्ता नहीं रहती है।

ऐसे ही अनेक उदाहरण दिये जा सकते हैं। परन्तु सबका खण्डन हो सकता है। इसीसे सांख्य-शास्त्रके बाचार्य कपिछने कहा है कि —

#### ईश्रासिद्धः

संसारमें साधारणतः और भारतवर्षमें विशेष करके अनेक सन्त हो गये हैं। इसका एक उदाहरण महारमा स्रिकेशोर हैं। स्रिकिशोरजी मिथिलेश-नन्दिनीजीको भ्रपनी बेटी मानकर भावना करते थे। अयोध्या श्राते थे तो सरयुके उत्तर तटपर ठहरते थे, क्योंकि जामाताके नगरमें जाना निषिद्ध है। उनके पास सीताजीकी बड़ी सुन्दर मूर्ति थी, जिसका वे निस्य श्रंगार और एजा करते थे। एक दिन फूलोंके बड़े सुन्दर गहने बनाकर आपने मूर्तिका श्रंगार किया और ध्यानमझ हो गये। भावना करते-करते कहने लगे कि हमने तो अपनी बेटी महाराज दशरथके घर यह समझकर व्याही थी कि वे धनाक्य है, पुत्रीको सोने-के गहने पहनायेंगे । इसी भावनामें वह अत्यन्त ध्याकल हो गये और रोने जगे। श्रीजी भावनामें उनको दर्शन देकर बोलीं कि 'बाबा, सोच न करो, यहाँ गहनोंकी कमी नहीं है, गरमीके कारण सोनेके गहने उतार दिये और फुलके गडने पडन लिये हैं।

क्या इस इनको मुठा सकार और दगावाब समझें ? या पागल मानें ? परन्तु और बातोंमें सम्लोंका पागलपन देख नहीं पड़ता। इनके उपदेश समाजकी स्थितिके लिये अत्यन्त लाभकारी होते हैं। इजारों इनको एजते हैं। इनमें कितने पढ़े-खिखे बिद्दान् भी होते हैं। इम यह माननेको तैयार हैं कि धमंके नामसे बढ़े-बढ़े अत्याचार हुए हैं, परम्मु इसमें धमंका क्या दोष हैं? दो-चार वने हुए सन्त खायीं लोभी लम्पट निकल गये तो इससे सारा सन्त-समाज कैसे कलंकित हो सकता है ? धमं वही हैं जिससे उपदेश प्रहण करनेवालेके चित्तको शान्ति हो; दुःख सहन करनेकी क्षमता बढ़ जाय और ऐसे उपदेश सन्तों हीसे प्राप्त हुए हैं। इस उनको महार कैसे कह सकते हैं ? ईश्वरके लित्तका यह बहुत पुष्ट प्रमाण नहीं है, परन्तु हमारे मत्तमें यह पुक्त प्रस्थक्ष प्रमाख है। कारसीमें एक पद्य प्रसिद्ध है---मर्बाने खुदा खुदा न नाशन्द । केकिन नकुदा जुदा न नाशन्द ॥

इरिनन मदिप नहीं हरि भहहीं। हरिसे कनहुँ विलग नहिं रहहीं।।

परन्तु सक्त चौर भगवन्त दोनोंकी महिसा उसीके समझमें भा सकती है जिसमें श्रदा भीर भक्ति दोनों हों। मैं अयोध्यावासी हैं। मेरे माता-पिता दोनों वैष्णव थे और अयोध्याके प्रसिद्ध महारमा बाबा रघुनाथदासनीके शरणागत थे । ये महापुरुष पहुळे बादशाही सेनामें रावर्ट (Robert) साहबकी प्रवटनके सिपाही थे। मैं इनका बहुत मुँइलगा था । मैंने इनसे पूछा 'बाबाजी, मैंने सना है कि एक बार भापके बदले भगवान्ते पहरा हिया था।' बाबाजी कहने छगे-'बचे, हम क्या जानें, किसीने हमारे बदले पहरा दे दिया होगा। हम तो दिन-भर अपनी बारकमें बैठे 'सीताराम, सीताराम' जपते थे। कुछ भक्त सिपाही भी इमारे पास आकर बैठ जाते थे और धर्यटों रामध्रन होती थी । एक बार इमने चपनी पछटनके कप्तान साइबके पास जाकर सकाम किया और उमसे कहा कि 'हम भापकी नौकरी न करेंगे।' कप्तान बड़ा सजान था कहने छगा कि 'रघुनाथसिंह! इस तुमको जानते हैं, तुम बढ़े भक्त हो। तुम जहाँ जी चाहे रहो, तुम्हारी सनक्वाह तुम्हारे पास भेजवा दी जायगी' बाबा-जीने उत्तर दिया-- मनुष मजूरी देत हैं कैसे राखें राम ।' इसका अर्थ यह है कि 'हम भापके नौकर हैं, काम भी पूरा नहीं करते तब भी भाप इसको खानेको देते हैं। जब हम भगवानुकी सेवा करेंगे तो वह हमको कंसे भूखा रख सकते हैं ?' इतना कहकर बाबाजी जगसायपुरीको चक्ठे गये । वहाँसे छौटनेपर कुछ विन चित्रकूट रहे । फिर अयोष्यामें वासुदेव-घाटपर मौनीबाबाके शिष्य हुए और फिर बावजीवन श्रीश्रयोध्यासे बाहर नहीं गये, मेरे माता-पिताको बाबाजीके चरणोंमें बड़ी भक्ति थी। सेरा नाम भी उन्हींका रक्ला हुआ है। मेरे जितने संस्कार हुए सब बाबाजीकी भाजासे किये गये। जब मुण्डनका समय घाया, तो पिताजीने बाबासे निवेदन किया कि बचेका मुँडन करना चाहिये। बाबाजी बोले 'कछ ले आओ, नाई भी साथ लेते बाना।' घर छौटकर जब मेरी मातासे कहा तो माता कहने जगी कि 'साइत भी पूछ की है !' पिता-

जीने कहा कि 'वाबाजीकी आज्ञाले बढ़कर साहत नहीं हो सकती।'

दूसरे दिन इसकोग गनेशी नाईको साथ छेकर छावनीमें पहुँचे। बावाजी उस समय सरयू-खान कर रहे थे। पिताजीको दण्डवन् करते देखकर अपने शिष्यसे बोले कि 'वह कटोरी उठा छाओ जिसमें हम शालप्राम नहछाते हैं।' शिष्यने कटोरी खाकर नाईको दे दी और उसने उसमें सरयू-जळ भर छिया। बाबाजीने कहा 'अच्छा मूँ इ हो।' नाई पिताजीको देखने छगा और पिताजीने उसका अभिप्राय समझकर कटोरीमें कुछ रुपये डाछ दिये। मुग्डन हो गया और इसकोग वाबाजीको दण्डवन्-प्रणाम करके घर खौट आये। नाई इसके पीछे बहुत दिनीतक जिया और सदा यही कहता रहा कि 'भड़्या जबसे ई कटोरा मोरे घर आवा है, मोरे खायका नहीं घटा।'

इसके थोड़े ही दिन पीछे पाँचवें वर्षमें विधारम्म निश्चय किया गया। इमछोग कायस्य हैं, इमारे यहाँ मौजनी बुछाये जाते थे घोर फातिहा पढ़कर 'बिस्मिछाह' कराया जाता था। परन्तु पिताजीकी भिक्त उन्हें फिर बाबाजीके चरणोंमें सींच ले गयी घोर बाबाजीकी झाजासे पाटी-बोरका लेकर इमलोग छावनी पहुँचे। बाबाजीने बोरकेमें सरयूजीका कीचड़ घोछवाया और कसेहरी (एक प्रकारकी कच्ची किलक) मैंगवाकर उसकी लेखनी बनायी गयी। फिर महात्माजीने मुझे अपने पास बिढा जिया और पाटीके ऊपर बिनयपित्रकाका एक पद छिखा। बाबाजी बोछते जाते थे और मैं दोहराता जाता था। पद्य समाप्त होनेपर वही पाटी, बोरका और कजम मुझे दे दिये गये भौर मुझले कहा गया कि इसी लेखनीसे पाटीपर एक रेखा खींच हो। बाबाजीका पकड़ाया हुआ कछम सत्तर बरस हो गये, अवतक मेरे हायसे नहीं छूटा।

जब स्कूलमें नाम िक्सा गया तो जब-जब परीक्षा होती थी बाबाजीसे आज्ञा छी जाती थी। १ बरस स्कूलकी और ४ बरस कालेजकी पढ़ायोमें कभी बिरला ही अवसर हुआ है जब दजेंमें पहलेसे दूसरा नम्बर आया हो। अवधके स्कूलोंको मिलाकर जब परीक्षा हुई तो अवधमें सबसे ऊँचा नम्बर रहा। जब भवध भौर पश्चिमोत्तर देशके कालेजोंको मिलाकर इम्तिहान किया गया तो उसमें भी अम्बल ही नम्बर रहा और बब बी० ए० की परीका ही गयी तो उस समय अकेला कलकत्ता-विश्वविद्यालय या जिसमें संका (कोलम्बो), रंगून, पश्नाब, मध्यप्रान्त और पश्चिमोत्तर देशके क्षात्र सम्मिखित थे, उसमें भी सबसे उँचा नम्बर मिला, जो इस प्रान्तके रहनेवालेको न पहले कभी मिला था और न उसके पीछे कभी मिला । कलकत्ता-विश्वविद्यालयमें अवतक मेरी प्रतिष्ठा है और वहाँके सुप्रसिद्ध बाह्स-चान्सलर सर आशुतोष मुखोपाध्याय मुस्ने One of my most distinguished fellow graduates for whom I have the highest respect लिखा करने थे।

सीसरी घटना इसीके कुछ दिन पीछेकी है। जून १८७९ में मेरा विवाह हुआ। जब बरात समधीके हार-पर पहुँची और पालकी उतारकर रक्खो गयी, उन्हीं बाबाजीके दो चेले फूलकी एक माला और दो बढ़े-बढ़े-आम लिये हुए पिताजीके पास पहुँचे और बोले कि 'बाबाजी-ने बखेके लिये यह माला और दो आम भेजे हैं, पिताजी उनको लेकर मेरे पास झाये। माला मेरे गलेमें हाल दी गयी और दोनों आम जैसे ही वैरागी मेरे हाथोंपर रखने लगा, पिताजी बोल उठे कि बाबाजीने तुम्मे इस विवाह से दो पुत्र दिये। दोनों पुत्रोंमें उथेष्ट इस समय आबकारी कमिभर-का परसनल असिस्टेण्ट है और उसका छोटा भाई रिजस्ट्रार दिपार्ट मेण्टल इक्जामिनेशन्स है। इसके उपरान्त उमकी मानाने श्रिवेणी-बास लिया।

मुक्ते भी बैज्जवी शिक्षाका प्रभाव पद-पदपर अनुभूत हुआ है। संसार काँटोंका वन है। यह-प्रदे संकट झेलने पर्वे हैं परन्तु इस शिक्षाने कवचका काम किया है। छोटे मुँह बड़ी बात है, परन्तु अनेक अवसरोंपर ऐसा अनुभव हुआ है कि धनुष-वाण लिये हुए सरकार मेरे पीछे खड़े हैं और कहते हैं कि 'सावधान, जवतक तू धमंपधपर चलेगा, तेरी रक्षा की जायगी और तू विचलित होगा तो तू भी माह ला जायगा।'

इस ७५वर्षके जीवनमें अनेक घटनाएँ ऐसी हुई हैं जिनसे वचनेके छिये ईश्वरको धन्यवाद दिया गया है। साहित्यक्षेत्रमें ही एक महाशयने हमारा अपमान करनेमें कोई कसर नहीं रक्की परन्तु हमने कसी उनकी और

उनके सायियोंकी परवा न की । हमारे मिन्नों और सहायकोंकी कमी नहीं थी परन्तु सबको रोक दिया और यही कहते रहे कि जो व्यथं हुए या ईपांके वहा इसपर बार कर रहा है उसके प्रत्युक्तरमें कोई जाभ नहीं है, क्योंकि ईपां एक ऐसी अग्नि है जिसे मनुष्य आप ही उत्पक्ष करता और आप ही उसमें मस्म होता है। और ईश्वरकी द्यासे हमारी हानिको कीन कहे, लगातार उन्नति ही होती गयी । और हमें इस बातका सन्तोष है कि हम कुछ साहित्य-जीवियोंकी सहायता कर रहे हैं। इसको हम ईश्वरकी द्या न कहें तो क्या कहें ?

एक घटना हम और छिखना चाहते हैं। मुरावाबादमें जब हम डिप्टीक्छक्टर थे तो एक मरहली ऐसी बनी हुई थी जो कहती थी कि हमसे मिछकर रही, जितनी चाही उतनी रिश्वत हो । उस मण्डलीमें नित्य रिश्वर्योका जल्सा होता था। यह भी एक प्रलोभन था। परन्तु हमने अपने कर्तज्यके विचारमे उस मण्डलीमें सम्मिलित होना स्वीकार न किया। एक दिन २० वीं तारी खकी सूर्य अम्त होने छगा जब हम कचडरीसे ठठे । विक्टोरिया-फिटनकी सवारी थी। सईसने कहा कि टप (Hood) गिरा दिया जाय, हमने कहा नहीं, देर हो गयी है घर चली । जब हम शहरमें पहुँचे तो तहसीछके फाटकके सामने एक दुष्टने एक लाठी चलायी। लाठीका बार टपपर पड़ा और उसकी उछलती चोट हमारी बार्ये कनपटीपर लगी । इसके कारण वहाँ सुजन हो गयी। टप न उठा होता तो खोपड़ी चुर हो गयी होती । हमारा गूजर चपरासी कोचबकसपरसे कूद पड़ा श्रीर उस दृष्टको पक्रकर कोतवाछी ले गया। दसरे दिन ज्वाहण्ट मजिन्दे टने उसे भार महीनेका कारावास दिया। इस जानते थे कि उसने यह काम किसकी प्रेरणासे किया है परन्तु ईश्वरको धन्यवाद देकर चुप रहे । इसे ईश्वरकी द्या न कहें तो क्या कहें ?

आपने अपनी आँखों देखा है कि हमने अपने मकानमें एक कमरा रामायण-मन्दिर बना रक्खा है। उसमें अनेक प्रकारके रामायण-प्रन्थ और रामचरित-सम्बन्धी चित्र हैं। हम उसीमें रहते हैं। चौकिके सामने श्रीरामजानकीका एक सुन्दर चित्र लगा हुआ है। उसके दर्शनसे खोचन तृप्त रहते हैं।

- CENTER

# ( २९ ) महामहोपाध्याय पं० श्रीप्रमथनायजी तर्कभूषण

१—श्रीभगवान्को माननेसे मनुष्य परा-शास्ति और शाक्त-स्थानकी प्राप्तिका अधिकारी होता है। प्रमाण यह है —

> ईश्वरः सर्वभूतानां हृद्देशेऽर्जुन तिहति । आमयन् सर्वभूतानि यन्त्राह्टताने मायया ॥ तमेव शरणं गच्छ सर्वमावन भारत । तस्त्रसादारपरां श्लान्ति स्थानं प्राप्त्यसि शाश्वतम ॥ (गाता)

२---श्रीभगवान्को न माननेमे मनुष्य इस संसारमे सर्वथा विश्वत होता है तथा वूसरोंका अनिष्ट करनेमें प्रवृत्त होता है। प्रमाण---

> असत्वमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् । अपरस्परसम्भूतं किमन्यत्कामहृतुकम् ॥ पतां दृष्टिमवष्टभ्य नष्टात्माने।ऽत्पनुद्धयः । प्रमवन्त्युमकर्माणः क्ष्याय जगते।ऽहिताः ॥ कामाश्रित्य दुःपूरं दम्ममानमदान्विताः । मोहाद्गृहीत्व।ऽसद्ग्राहान्प्रवर्तन्तेऽशुचिद्रताः॥ (गीता)

३— अनुमान और श्रुतिके द्वारा भगवान्का परोच-ज्ञान होता है। उनकी कृषा होनेसे प्रत्यक्ष-प्रमाणद्वारा भी सर्वत्र उनकी सत्ताकी उपरुष्धि हो सकती है। प्रमाख—

यो मां पश्यित सर्वेश्र सर्वे च मिय पश्यित ।

तस्याहं न प्रणश्यामि स च मे न प्रणश्यित ॥ (गीता)

न्यायचचेंभनीशस्य अवणानन्तरागता ।

उपासनैव क्रियते मनन्वयपदेशमाक् ॥

(न्यायकुद्धमाक्राक्ति)

तं त्वीपनिषदं पुरुषं पृच्छामि । (छान्दोश्योपनिषद्)

४--- जीवनकी प्रत्येक विपत्तिमें ही ईश्वरकी सत्ता और करुणा स्पष्टरूपमें प्रकाशित होती है। जैसे---

> विषदः सन्तु नः शश्चन् तत्र तत्र जगद्गुरोः । मबते। दर्शनं यत्स्यादपुनर्भवदर्शनम् ॥ (श्रीमञ्जागवन)

#### ---

# (३०) सर लल्लुभाई साँवलदास

३--- जिन छोगोंने इस जगत्के कारण और प्रयोजन-को समझनेके लिये गम्भीरतापूर्वक विचार किया है उनको अर्थाचीन विज्ञानके हारा प्राप्त हुए परिगामों नया अर्वाचीन और प्राचीन दार्शनिकोंके द्वारा निश्चित किये हुए सिद्धान्तींके अध्ययनमे ज्ञात होना है कि विज्ञान और दर्शनकी अधिकार-सीमाके परे एक वस्तु है जिसकी क्रियाशीलना ऐसे रझ्योंमें न्यक हो जाया करती है जिनका रहम्योदघाटन विज्ञानके द्वारा नहीं होता, तथा जिसका निर्याय तथा कथित वैज्ञानिक रीतिहारा नहीं किया जा सकता । उस शक्ति अथवा सत्ताके गुर्गोका वर्णन वैविककासीन ऋषियोंकी 'नेति-नेति' के इारा सम्यक्रहपमे होता है। उम शक्तिको परवहा, हिरचयगर्भ, इंश्वर, पुरुषप्रकृति, भगवान् अथवा दैव जिस नाससे मनुष्य चाहते हैं, पुकारने हैं । जब विज्ञान जगत्के रहस्य-के उद्यादनमें असमर्थ होता है तब प्रायः हम सबके भीतर इसके समाधानकी उल्क्या होती है, जो इमें

किसी देंबी शक्तिमें विश्वास करनेके लिये विषय करती है जिसे इस ईखर कड़ने हैं। मैं समझता हूँ कि ईश्वरकी सत्तामें विश्वास करनेमें यह सर्वश्रेष्ठ प्रबल्ध प्रमाण है।

४—उद्ध बाइण-वंशमें उत्पन्न होने तथा सनातनी
देशी और देवताओं के विश्वासमें पाले-पोसे जाने के कारण
पाश्चाय लेखकों तथा धार्मिक हिन्दू सुधारकों के नागकतसण्डनके सम्पर्कमें आनंपर मेरे हृदयको गहरी देस खगी।
आगम्टस् कीस्ट, हवंटं स्पेंसर और हक्सले के प्रन्थों को
पहकर मेरी श्रद्धा मृतातः लक्ष्मचा गयी। वाल्सं बेंदला
और श्रीमती पूनी वेसेयटके लेखोंने मेरी बीस वर्षकी
अवस्थामें ही मुझे संशयवाची (Agnostic) बना
हाला। यधापि में लुले तौरपर ईश्वरको अस्थीकार करता
या परस्तु बहुधा अपने विज्ञानके अध्रे ज्ञानपर मैं
निराश हो जाया करता था। जैसे-जैसे समय बीतता
गया और जैसे-जैसे मुझे यह जान पहने लगा कि
विज्ञाव और अर्वाचीन दक्षन परम ज्ञानके द्वारको गहन

लोखते, वैसे-ही-बैसे मेरी निराशा बदती गयी। इसी सन्दिग्ध मानसिक दशामें मेरे श्रद्धास्पद गुरु श्रीरामकृष्य भाण्डारकरने मेरे हाथमें William James की Verieties of Religious Experience नामक पुस्तक दी। यहींसे मेरे धार्मिक जीवनमें परिवर्तन पारम्म हुआ।

विज्ञान और दर्शनके परे कोई शक्ति है, इस विश्वास-का बीज मेरी बड़ी लड़कीकी दुःसाध्य बीमारीके भवसरपर मेरी स्वर्गीय पत्नीकी ईश्वरीय भावनाके हारा पछ्वित हुआ। मेरी दूसरी छड़कीने जब अपनी दीर्घकालीन और दुःसाध्य बीमारीमें आध्यक्त शारीरिक पीड़ासे दुःखित रहते हुए भी भक्ति और श्रद्धाके पर्दोकी रचना की तो उसके प्रभावसे मेरी ईश्वरास्तित्वकी श्रद्धा और भी अधिक बढ़ गयी। इसप्रकार जिस अभूतपूर्व श्रद्धासे में सम्पन्ध हुआ, वह न तो मेरे बचपनकी श्रद्धा थी और न इमारे सहस्वशः देशवासियोंकी श्रद्धा थी, परन्तु मेरे प्रयोजनके लिये बह पर्याप्त थी। ईश्वरमें इसप्रकारकी आस्थाका पुनर्वार होना उस प्रभुकी महती द्याका एक चिह्न है। मैंने उसकी कृपा तथा रचाके अनेकां प्रसंगोंका अनुभव किया है, परन्तु वह मेरे व्यक्तिस्वसे इतना घनिष्ट सम्पर्क रखते हैं कि उनका उष्टन्न न करना ही ठीक है। श्र

-·•>+<e>\$+<<•···

# (३१) स्वामी श्रीअभेदानन्दजी, अध्यक्ष श्रीरामकृष्ण वेदान्त-आश्रम

१ - हंबर इमारे प्राण एवं चेसनाका प्रनन्त स्रोत है तथा इमारे आरमाका आरमा है। इसीलिये इमें उसके अम्पल्यमें विश्वास करना चाहिये। इम उसीके प्रन्दर रहते हैं, उसीके अन्दर चलते-फिरने हैं और उसीके अन्दर जीते हैं। परन्तु हमें ऐसे ईश्वरकी सन्तामें विश्वास नहीं करना चाहिये जिसके सम्बन्धमें यह कहा जाता है कि वह इस बाझ जगतको शून्यमेंसे उत्पन्न करता है और जो अपने धाममें सिहासनासीन होकर पापियोंको नरककी ज्वालामें अनन्त कालतक जलाता है और प्रयासमाजींको अन्दय स्वर्ग-सुक्तकी प्राप्ति कराता है। इसप्रकारका ईश्वर साम्प्रदायिक सिद्धानमें एवं विधि-निषेधोंके पोषक प्रचारकोंकी कल्यमाने ही रहता है।

ईश्वर यह महान् समिष्ट है जिसके हम सारे जीव क्षुत्रातिक्षुत्र पंतामात्र हैं । वह सिंबतानन्दस्वरूप हैं तथा श्रिणक एवं प्रातिभासिक बाग्र सत्ताघोंके मुल्में रहनेवाका वास्तविक तत्त्व हैं । जिसप्रकार पंशका अस्तित्व ग्रंदािक आधारपर हैं इसी प्रकार हमारी सत्ता ईश्वरके आधारपर हैं । इसप्रकारके ईश्वरको न माननेसे हमारा जीवन व्यर्थ हो जायगा । ऐसी व्हामें हमारे किये न तो सदावारकी, न नीतिकी और न धर्मकी आवश्यकता रहेगी और इमारा जीवन पशुआँका-सा हो जायगा। दूसरे और तीसरे प्रश्नोंका उत्तर भी इसीके अन्दर आ जाता है।

४-मैंने सारे संसारका भ्रमण किया है। मैं जिस समय मंसार-यात्राके छिये चला था, उस समय एक बिस्कुल अकिञ्चन संन्यासी था । मैंने लन्दन, पेरिस, न्यूयार्क, संन्क्रान्सिस्को तथा अमेरिकाके संयुक्तप्रदेश, कनावा, अलास्का एवं मेक्सिकोके भ्रान्यान्य नगरीमें भाषण विये, अमेरिकाके संयुक्तप्रदेशमें धर्मापदेशकके रूपमें २४ वर्ष न्यतील किये. अटलान्टिक महासागरको सम्रह बार पार किया । जापान, चीन एवं फिलिपिपाइन द्वीपमें अमण किया और भारतवर्षको छीटनेपर मैंने पैदल हिमालयको पार किया और निस्वतको गया और फिर २४ वर्षतक केदारनाथ, बदीनाथ, गङ्गोत्तरी, जमनोत्तरी, श्रमरनाथ, हारका, रामेश्वर एवं अन्य तीर्थीमें अमण करता रहा। मेरे जीवनके इस दीर्घकालमें इजारों ऐसी घटनाएँ हुई जिनमें मेरा ईश्वरकी सत्तामें विश्वास रह होता गया और सुके सर्वत्र उस सर्वशिक्तमान् जरादीहवरकी दया-ही-दया दील पड़ी । जिसे ईश्वरमें विश्वास होता है उसकी भगवान् स्वयं सारी अवस्थार्श्वोमें रक्षा करते हैं । वह जीवन्मुक्त हो जाता है भीर शरीर छोड़नेके बाद शाश्वत-सुख एवं ब्रध-भावको प्राप्त हो जाता है।

पहले और दूसरे प्रश्नोंका भी भापने उत्तर लिखा था, पर किसी कारणबदा उसकी प्रकाशित नहीं किया गया। पूज्य वयोष्टक,
 विद्वान् लेखक महोदय कल्याणकी नीतिको समझकर क्षमा करेंगे।

## (३२)श्रीआनन्दघनरामजी

- १—(क) क्योंकि, इसारे कक्ष्याणके लिये प्रयक्ष करनेवाले आस-पुरुषींने ईश्वरमें विश्वास करनेके क्रिये कहा है।
- (ख) क्योंकि, हमें एक ऐसी शक्तिकी आवश्यकता है जो हमें करुयाण प्रदान करनेवास्त्री, उन्नतिमें सहायता पहुँचानेवाली हो।
- (ग) सस्य और सामर्थ्यवान् शक्तिरूप ईश्वरका अमित्व है, इसिष्ठिये हमें उसमें विश्वास करना चाहिये।
- २-(क) ईश्वरके धामिस्वमें विश्वास नहीं करने-से हम श्रेष्ठ और महान् विभूतियोंके वचनाका उच्चन करनेवाले शहंकारी होकर पतितावस्थाको प्राप्त हो जायँगे।
  - (स) इस कभी अपनी पूर्ण उन्नति नहीं कर सकेंगे।
- (ग) ईश्वर एक श्रेष्ठ शक्ति हैं, ऐसा विश्वास न होनेने उस शक्तिका ज्ञान प्राप्त करनेके लिये प्रयक्ष नहीं हो सकता, और उसके सामर्थ्य और गुणका ज्ञान नहीं हुआ तो उसके साथ एकरवकी प्राप्ति न हो सकेगी, इससे इस अज्ञानी, सामर्थ्यहीन, दीन, दीन और क्षुद्ध ही बने रहेंगे।
- 3- (क) पूर्वकालीन पुरुषोंमेंसे श्वधिकाधिक लोगोंने इंक्षरके असित्वको स्वीकार किया है।
  - (स) योगशास्त्रकर्मा महर्षि पत अलि कहते हैं— क्रेशकर्मविपाकाश्येरपरामृष्टः पुरुवविशेष ईश्वरः । (११२४)

अर्थात् होरा,कर्म, जन्म आदि प्रविद्यासे रहित उद्घार करनेमें समर्थ पुरुष ही ईस्वर है।

तेत्र निरातशयं सर्वज्ञवीजम् । (१।२५)

धर्यात् उसमें भसीम सर्वज्ञानका बीज है।

पुर्वेवामपि गुरुः कालेनानवच्छेदात्। (१।२६)

अर्थात् वह सर्वश्रेष्ठ भौर कालकी सीमाके परे 🍍 ।

(ग) शुति भी कहती है-

ब्रह्मेव स्वशक्ति प्रक्रसमिवेषामाश्रित्य लाकान्सुष्ट्वा प्राविष्टया-न्तर्यामित्वेन ब्रह्मादीनां बुद्धीन्द्रियनियन्तृत्वादीश्वरः ।

( निराकम्बोपनिषद् )

अर्थात् जन बद्धा अपनी कविः प्रकृतिके पोगसे सन

छोकोंको उत्पन्नकर उनके अन्तरमें प्रवेश करके सब-की बुद्धि, इन्द्रिय आदिका नियन्त्रण करता है, तब उसे ईडबर कहते हैं।

( घ ) श्रीमच्छंकराचार्य भी कहते हैं---

मायोपाविस्सनीश्वर इत्युच्यते, अविद्योपाधिस्सन्नात्मा, जौव इत्युच्यते । (तस्ववोष)

अर्थात् ब्रह्म मायाकी उपाधिसे युक्त होकर ईरवर कहलाता है तथा अविद्याकी उपाधिसे आत्मा प्रयवा श्रीव कहलाता है।

(क) श्रीमद्भगवद्गीतामें भगवान्ने कहा है— इंबर: सर्वभूतानां इद्देशेऽर्जुन तिष्ठति । (१८ । ६१)

अर्थात हे अर्जुन ! ईरवर सब भूतोंके हृद्यमें वास करता है।

यो लोकत्रयमाविश्य विमर्श्यव्यय ईश्वरः।

(गीता १५।१७)

अर्थाय जो अविनाशी तीनों छोकोंने न्यास झोकर उनको घारण-पोपण करना है वह इंदवर है।

इसप्रकार आस-वाक्य शब्द-प्रमाख है। सब सनुमान-प्रमाख खीजिये। जिसप्रकार वर्षकी अनेक बूँदें जिस सज्ञान खजानेसे निकलकर आकाशमें आ पृथ्वीपर गिरती हैं उन्होंको समुद्र कहा जाता है। ये बिन्दु उसके चोतक होते हैं, उसी प्रकार यह अनन्त भून जिससे निर्माण होते हैं वह खजाना ईरवर ही है ऐसा अनुमानद्वारा स्थक होता है। सब प्रत्यच-प्रमाखको लीजिये।

में हूँ। मैं ज्ञान, सुल और सत्ताका स्वयं अनुभव करता हूँ। मैं हूँ (अलि), इस विषयमें मुझे शक्का ही नहीं है। मैं हूँ, इसकी ज्ञानम्फुरणा (भाति) मुक्ते ही होती है, मुक्ते सबसे अधिक प्रिय 'मैं' ही है। यही (सन् चिन् धानस्य) सामर्थ्य, ज्ञान धीर आनस्यका पूर्व सकि-स्थान धर्यात ईश्वरका प्रत्यच-प्रमाण है।

इस 'मैं' रूप सीमित सत्ता, सीमित ज्ञान और सीमित भागन्यका अहडार प्रेमके द्वारा वितनी अधिक बीमामें एकरूप होकर वहता जायगा उत्तना ही अधिक इंक्करीय सामर्थका अनुभव करहे-करते महुष्य एवं ईश्वरीय सत्ताके अनुभवका आनन्द प्राप्त करेगा । वह प्रस्वक्ष-प्रसाणका शाक्षानुकृष्ठ अनुभव प्रस्य र है ।

४—इस प्रश्नके क्सरके छिये मेरी १५ वर्षकी प्रवस्थासे छेकर आजसक छगमग ७० वर्षके धनेक अनुसव मेरी डायरीमें दर्ज हैं, उनमें ५० बायरियों मेरे पास ऐसी हैं, जिनमें बढ़े-बढ़े छोगोंके अनुभव बनके इस्ताक्षरके साथ छिसे हुए हैं। तथापि बनमेंसे केवछ ४ अनुभव संक्षेपमें यहाँ रिये जाते हैं।

(क) मेरे पिताजी छोटी प्रवस्थासे ही पुराण आदि प्रन्य बाँचा करते थे। जब वे पोथी बाँचने कराते तो मैं उनके पास बैठकर सुना करता था । परन्तु पीछे अब मैं शिक्षा प्राप्त करने जगा और कुछ साहित्यका मैंने घण्ययन किया तो उन कथाओं के विषयमें मुझे संशय होने छगे। पेसी स्थितिस ही में सन् १८८३ ई० में चित्रणी गाँव अपने निहाक में गया। एक दिन मैं गाँवके बाहर उसर भूमिमें जाकर बैठा था कि मुझे स्पष्टतः यह वाया सुन पदी कि 'मू छ: महीनेके अन्दर सर आयगा ।' मैंने समीसे पाठशाखा छोब दी और पदना छिखना भी छोब दिया तथा शिवमन्दिरमें बैठकर दिन-रात भगवान्के ध्यानमें बिसाने छगा । छः महीने बीतनेपर मुझे सन्तीप हुआ और तब इन्द्रियातीत ज्ञानका भी मुझे धनुभव होने छगा । सन् १८८४ के सितम्बरमें मेरे पिताका अचानक देहास्त हो गया । स्कूकर्मे मेरी शिका मराठी पाँचवें दर्जेतक हुई थी तथा भंगरेजी दूसरी पुम्नकसे मैंने दूस पाठ पढ़े थे । सन् १८८५ ई० में मैं पटवारीगिरीकी परीक्षा पास करके पटवारीका काम करने लगा । किसी सुयोग्य सदगुरुद्वारा सन्त्र लेनेकी हच्छा मेरे मनमें उत्पन्न होने कगी, परन्तु सोजनेपर मुझे कोई योग्य गुरु न मिछा । अचानक ता० ६-६-६० को एक पुरुषने स्वप्नमें मुझे मन्त्रोपदेश किया और अपनेको चैतन्य-सम्प्रदायका अनुयायी बतकाकर परानन्द और ब्रह्मानन्द नामक प्रन्थ पढ़ने तथा नागपरकी और साचारकार होनेकी बात कहकर चळा गया । जगनेपर मैंने बहुत दिनोंतक उन पुस्तकोंकी तकाश की । धन्तमें एक दिन एक बनियेके रही कागर्जीके बोरेमें सोजनेपर मुसे अचानक वे प्रस्थ मिछ गये और डम्हें पाकर सुभी बदा ही आनम्द हुआ। फिर पीछे १६-- १२--- ६६ ई०के दिन नागपुरकी और नादगाँव नामक ब्रासमें स्वप्नमें वर्षांग दिये हुए पुरुषके बोदे समयके किये मुझको दर्शन हुए भीर उन्होंने मुझे स्वप्नकी याद दिखायी भीर फिर प्रसाद देकर वह कहीं निकल गये।

(स) ता॰ म-- १२-- १० ई॰ की बात है.मैं तासगाँव-में पटवारीका काम करता था। एक दिन कक्षक्टर मि० केंडीने सुझे बाँघोंकी धोर फम्ल जाँच करनेके क्रिये बुलाया। बह काम किसी दसरे पटवारीद्वारा हुआ था, उसके विषयमें सुमे कुछ जानकारी न थी, उस समय जो मैंने साहबके साथ स्पष्ट और खरी वार्ते की तो उसे मुझपर गुम्सा हो आया । चिटनवीस बलवन्त मास्कर खाँडेकरने उसे वस्तुस्थितिको खुब समझा दी थी, तथापि वह एक पत्यरको ठोकर मारकर मेरी धोर बेंस उठाकर छपका: मैं प्रभु-सार्यमें ज्यों का-त्यों शान्त और निर्मय खड़ा था। मरे समीप आकर उसने मेरे ऊपर उठाये हए बेंतको वापस किया और कोधित होकर चपरासीको बलाकर उसमे कहा-'उठाओ पाथर, सिरपर दो ।' चपरासीने पत्थर उठाकर श्रपने सिरपर रख लिया । साहेबने फिर एक-दो-बार उसे 'सिरपर दो, सिरपर दो' कहा: और चपरासीने दोनों ही बार उत्तर दिया-'ले किया है साहब !' तब साहबने उसे दो बेंत छगाये और कहा 'फॅंक दो' चपरासीने पत्थर फेंक विया । इसप्रकार साहेब-के 'दो' शब्दको उसने 'को' समझा घीर वैत मेरे उपर न लगकर उसके उपर छंगे !

(ग) ता० ४--९-६७ की बात है। मैं बेंदरी गाँवमें पटवारोके कामपर था । कागजात देखनेके लिये साँगलीके नायब-पदाधिकारी ने सुझे बुलाया । उनके कुर्कने कागजों-को देखनेके जिये मुझसे कुछ रुपये माँगे और विना रुपये छिये कागर्जीको देखनेसे इनकार कर दिया जिससे मैं छौट न सका । अन्तर्मे जैंने एक दिन सबेरे नायव-पदाधिकारी-के घरपर जाकर गुप्तरूपमे उसमे सब बार्ने कह बार्ली। दोपहरके बक्त कचहरी जाकर उसने मुझे बुलाया और सरकारी तौरपर सुझसे जवाब तलब किया और कहा कि 'जो कुछ तुमने मुझसे कहा है उसे सिद्ध करी, नहीं तो मेरे आफिसको बहुनाम करनेके कारण तमपर दावा किया बायगा ।' मैंने कहा--'कोई गवाह तो मेरे पास नहीं है, उस क्षकेको ही बुलाकर जवाब तलब कर लीजिये।' क्षकेने उत्तरे सम्भपर ही दोषारोपण किया श्रीर कहा कि, 'यही जरदी छीटनेके गर्जसे कागजातको देखनेके लिये सुझे दो हुपये दे रहा था परन्त मैंने कम आनेपर देखनेका बादा

किया था, इस बातको शिरगाँवका पटेल जानता है। यह सुनकर मैंने उसकी झोर देखकर जोरसे पृक्षा—'क्या आपने मुझसे रुपये नहीं माँगे थे?' मेरे शब्दोंको सुनते ही वह बेहोश होकर ज़मीनपर गिर पहा ! डा॰ गाँडवेको बुखाने खपरासी दौड़े, उनके आनेके पहले ही वह होशमें आया और अपने रुपये माँगनेके अपराधको स्वीकारकर उसने इसा माँगी । इसप्रकार उस प्रसङ्गों प्रभुने मुझे बचाया ।

(घ) सा॰ ११-१-१६०१ की बात है प्रेगके कारवा इसकोग बांसवीके खेतोंमें कोंपहियोंमें रहते थे तथापि मैं प्रतिवित सौ-पचास प्रेगके रोगियोंको देखकर उन्हें कोचिष दिया करता था । इसी बीच मुझे और मेरी स्नीको बुसार चढ़ आया और तीन दिनमक इस पढ़े रहे । डा॰ साधव-राव सोनी रोज आकर इमें देख जाया करते थे। एक दिन में बिस्कुछ बेहोश हो गया । घरके छोग सब काम बोब्कर मेरे पास बैठ गये। मेरा मानसिक जप चछ रहा था। एक बजेके बाद तो मुझे कुछ भी होश न रहा, केवछ मनोमय जपका स्मरण हो भाता था । करीब तीन बजेके समय मेरी बायीं और एक काली और भयदूर बड़ी आकृति आकर बैठ गयी और मेरी पीठके नीचेंस द्वाध डाककर उसने मुझे उठाना चाहा । इस समय मेरी आँसें मुँदी हुई थीं परन्तु वह स्वप्न नहीं था; इसी बीच श्राकाशमें एक सम्बी-सी सूडम आकृति दीख पदी और एक सुचम आवाज सुनायी देने लगी। वह आकृति मेरे समीप भाने क्यों और भावाज भी कुछ बुख्य होते लगी। यह आकृति उस काली आकृतिकी अपेक्षा बढ़ी थी, समीप आते ही वह पूर्णतया दीख पदने छगी। उसका शरीर उजला और मुँह जाल था, ऐसी श्रीहनुमान्-जीकी मूर्तिको मैंने देखा। वह उस काछी आकृतिको पकड़कर आकाशमें उद गयी। नव मुझे बाइरी होश हुआ, मुक्तमें ताकत आ गयी और मैं कपड़े पहनकर बाहर चढा गया । कोर्गोने कहा कि इसे सम्रिपात हो

गया है, बाहर न जाने दो; परम्तु मैंने सबको अपने होशमें आनेका विश्वास दिखाया । मैं दो मीक दूर का॰ सोनीके पास गया, उन्होंने देखा तो सुझै १०६: बुद्धार था। वहाँसे मैं और वह साथ-साथ मेरी झोपबीको आये। मैं तो उसी चण अच्छा हो गया और मेरी खी दूसरे दिन चंगी हुई।

(क) ता० २६-३१-३६१७ ई० की बात है। मैं निध्य नियमके अनुसार आनन्दपूर्वक काम-धन्धेमें क्या हुधा 'राम-नाम' स्मरण कर रहा था, उसी समय कुछ मित्र सुझसे मिछनेके लिये चाये। बम्बईसे आये हुए एक रनेहीके दिये हुए फलको मैं अपने मित्रोंको ईश्वरार्पण-बुद्धिसे बाँटकर अन्तर्में अपने मुँहमें दे ही रहा था कि इतनेमें मेरे सामने अन्तरिक्षमें नीख़वर्ण प्रकाशमय वसाभरणीये युक्त पैरोमें पैजनी पहने मुरछी बजाती और नृत्य करती हुई एक विश्वेकी एक सजीव मुर्ति दीस पदी । अकस्मान् प्रकट हुई उस दिष्य मूर्तिको देखकर मैं चिकित हो गया । मेरे नेश्रॉमें आनन्दाश्र् भर आये, शरीर-में रोमाञ्च हो गया भीर में तल्लीनभावये उसकी ओर देखने बगा, वह मूर्ति वैसे ही नाचती हुई उपर उठती थोड़ी ही देरमें घन्तर्हित हो गयी। मैं उसके सारगके धानन्दमें संसारको भूलकर वहीं लब्ध हो गया । बोलते-बोलतं अचानक मेरी ऐसी अवस्थाको देखकर मित्र-सरहली विश्वात हो गयी । एक आवसी डाक्टरको बुकाने गया । डाक्टरके आनेके पहले ही मैं उनके साथ आनन्द-पूर्वक बातें करने सगा और मैंने इस चमत्कारको कड़ मुनाया ।

इसप्रकार मानवी शक्ति तथा मानवी प्रयक्षके परे अनेक प्रकारके अनुभव प्रदानकर प्रभु मेरे मनको विकसितकर सदा-सर्वदा आनन्दपूर्वक इरि-स्मरण कराते हुए परदु:ल-निवारया तथा ज्ञान-दानके कार्यमें जीवन वितानेके किये योग्य सहायता करते रहते हैं।

## (३३) रावबहादुर श्रीचिन्तामणि विनायक वैद्य एम० ए०, एल-एल० बी०

1-२—ये दोनों प्रश्न मेरी समझये स्पर्य हैं। ईश्वर हैं तो यह प्रश्न ही नहीं बनते। आप यदि चाहें तो यह मान सकते हैं कि जक, भाकाश भथवा सूर्य कुछ भी नहीं है और वह भी मान सकते हैं कि इन सबकी सत्ता-को न मानने में ही बाज है। परम्तु चापके न माननेवर भी इनकी सत्ता अवस्य है। इसके अतिरिक्त अपने काम-के किये भूठी वातपर विश्वास करना बुद्धिमानीका काम नहीं।

यदि इमें यह निश्चय है कि ईरवर हैं तो फिर आपके मानने चौर न माननेले कुछ बनता विगड़ता नहीं। ३-यह प्रश्न है कि ईश्वरकी सत्ताको माननेके लिये आपके पास क्या प्रमाण हैं विल्कुल ठीक हैं। ईश्वरकी सत्तामें मुख्य तीन ही प्रमाण हैं, पहला अनुमान, दूसरा शब्द और तीसरा प्रश्यक्ष । हमारें जो स्वम सखे निकलते हैं उनके हारा ईश्वरकी सत्ता प्रस्यत्त सिद्ध हैं। इन सब प्रमाणोंका विचार मैं अपने निवन्धमें कर चुका हैं।

४-इस प्रश्नमें आप दो दातींको भूलमे एकमें ही रख देते हैं। आप सुझमें यह चाहते हैं कि में ईश्वरकी सत्ताके प्रमाणकपर्मे अपने कुछ और अनुभव वताऊँ, परन्तु श्राप साथमें 'दया' को भी जोड़ देने हैं। द्याका प्रश्न विल्कुल भिन्न है। पाश्चात्य विद्वानोंके सतमें ईश्वर सर्वशक्तिमान् एवं द्यासागर् हैं. किन्तु वेदान्त-दर्शनको यह सिद्धान्त मान्य नहीं है। महर्षि बादरायणने एक सुत्रमें कर्मके सिद्धान्तको साननेके लिये 'वैपस्यनेर्घुग्य-प्रसंगात' इस कारणका निर्देश किया है। किन्तु इमारे सिदान्तके अनुमार मनुष्यको उसके कर्मके अनुसार ही शुभाशुभ फल मिलता है। इस कमंके सिद्धान्तको न माननेसे ईश्वरके अन्दर विषमता (वैषम्य) एवं निर्हयता (नैपृण्य) का दोप आमा है। 'हिन्द्धर्माची तस्वे' इस विषयपर मेंने जो कोई नियन्ध लिखे हैं तथा ब्याख्यान दिये हैं उनमं मैने इस विषयका विसारपूर्वक विवेचन किया है। मैं ईश्वरके अन्तित्वके प्रमाणमें अपने एक म्बमका उल्लेख करूँगा। वह इसप्रकार है-अपनी हिन्द-भारतका अन्त' नामक प्रम्तक्के मृद्रण-व्ययमें कुछ कमी पहनेके कारण श्रीमान महाराजा साहेब कारमीरको इस अर्पण कर उनसे कुछ इस्य प्राप्त करनेके उद्देश्यसे मे

श्रीनगर गया और वहाँ झाठ-दस दिन ठहरकर इसके लिये उद्योग करता रहा, किन्तु सफल नहीं हुआ। मेरे मित्र जिनके यहाँ मैं टहरा था, मुक्तमे कहने छगे कि तुम कुछ दिन और टहरों और कारमीरकी सेर करों। वे मुझे किसी प्रकार भी जाने नहीं देते थे। एक दिन रातको प्रातःकालके करीय मैंने स्वममें एक आवाज सनी 'चरे. वैद्य! सूँ यहाँ क्यों पड़ा है, दक्षि एको लौट जा। दसरे दिन प्रानःकाल ही एक जरूरी नार मिला। बम्बईके निकट शासवने नामक प्राममें एक वेश्याश्रम है। यह तार उनके मुख्याध्यापकका भेजा हुआ था । उसमें जिल्ला था कि 'अमुक तिथिको इस आश्रमका वार्षिक समारम्भ है हुमके छिये आए अध्यक्ष चने गये हैं अतः अवश्य पथारिये ।' इस तारको पढ़कर मेरे मित्रको आजा देनी ही पड़ी। बम, फिर क्या था, में तरन्त वहाँसे चल पदा । काँटती बार मैं इन्दौर होकर आया । वहाँ मेरे एक मित्र सरदार की बे साइब हैं. मैं उनसे मिला तो उन्होंने सम्रमे पूछा कि आप काश्मीर क्यों गये थे ? मेरे कारण बनलानेपर वे बोरे 'आप इतनी दर क्यों गये ? में श्रापको इस हिन्दी पुम्तकके सृद्रणके लिये सरकारी प्रायटमे एक हजार रूपये देता है।' यह कहकर उन्होंने रुपयोंका चेक भी उसी समय लिखकर है दिया। मैं श्रुपने इस स्वप्नपर आश्रयं करने लगा और उस समय सुके यह दह निश्चय हो गया कि ईश्वर कैवल हैं ही नहीं. किन्त वे सबके अन्तः करणमें रहकर 'श्रामयन सर्वभूतानि यन्त्राहढानि मायया । इस वचनके अनुसार सारे संसार-चकको यन्त्रवत चला भी रहे हैं।

## (३४) डा॰ तारापद चै।धरी एम॰ ए॰, पी-एच॰ डी॰

1-क्योंकि ईश्वरमें विश्वास करना हमारा आन्तरिक स्वभाव है। देखा गया है कि मनुष्य जन्मसे ही ईश्वरमें विश्वास करता है। बिना किसीके उपरेशके वह एक ऐसी वस्तुमें विश्वास करता है जो स्वयमेव श्रञ्जेय है तथा उसके नियमन और बुद्धिके परे हैं। कोई जन्मसे नाम्निक नहीं होता बक्कि बनाया जाता है। वह परिस्थितियोंसे निर्मित होता है तथा अपने अधूरे निर्याय (विकृत निगमन) के हारा हंश्वरकी यथार्थ मावना करनेमें असमर्थ होता है। इस अपने श्रक्तिस्वके समान ही हंश्वरके अस्तिस्वका निषेध नहीं

कर सकते । यद्यपि वह हमारी तर्कशक्तिकी पहुँचसे बहुत तूर है तथापि हमें उसकी उपस्थितिका पग-पगपर अनुसव होता है ।

२ ईश्वरमें विश्वास न करनेसे यही हानि होती है कि हम एक ऐसे तत्वको जान-वृह्मकर भुला देने हैं जो हमें कभी नहीं भूछता । यह तो मार्गमें पड़े हुए ठोकर देने-वाले परधरोंका विचार न करके ऑल मुँद करके दौड़नेके समान है। विश्कि साथ ही ईश्वरके दयालु स्वरूपके प्रति श्रद्धाकी अवज्ञा करनेसे हम इतक्ष बन जाते हैं, और स्वयमेव जीवनके इस अम-जालमें निरन्तर सहायता करने-बाले एक मित्रकी सहायतासे छाम उठानेसे वश्चित रह बाते हैं।

३-ईश्वरकी भावना केवक अन्तर्ज्ञानसे होती है। वृंश्वरसे एक ऐसी वस्तुका भान होता है जिसमें प्रत्येक वस्तुका समावेश हो जासा है। वह एक तस्व है जो धारम और भनास—समस्त दर्शोकी व्याख्या करता है। वस्तु सभावके अनुरूप, हमारी समस्त सत्ताके उसके अन्तर्गत होनेके कारण वह हमारी शारीरिक अथवा मानसिक किसी भी शक्तिका विषय नहीं बनाया जा सकता। बुद्धिके द्वारा उसे खोजना, पृथ्वीपर रहकर इसके चक्तरके देखनेकी चेष्टा करनेके समान है। यही कारण है कि बुद्धि उमें प्रा-प्रा नहीं समझ पाती और संशयके लिये कुछ-न-कुछ अवसर रह ही जाता है। परन्तु हम उसका अनुभव कर सकते हैं और यह भनुभव ही उसके असित्वमें विश्वास करनेका दह आधार है। तथापि हम कुछ हेतु उपस्थित करते हैं जिनसे हमारा समाधन हुआ है तथा जो औरोंका भी समाधान कर सकते हैं।

(क) ईश्वरके किसी रूपमें विश्वास करना, चाहे वह रूप कैसा ही भहा क्यों न हो, हमारा जन्मजात स्वभाव है। देखा गया है कि आयन्त श्रसभ्य जातिका सनुष्य भी किसी शक्तिमें विश्वास करता है जिसे वह अदम्य समझता है और इसकिये उसको अपने ही भहे हंगसे प्रसन्न करने-की चेष्टा करता है। सुसभ्य पुरुषके मनमें ईश्वरके दूसरे डी स्वरूपका मान होता है जो सृष्टिके कल्याणके जिये सदा ही सावधान और चैतन्य रहता है। सुसभ्य पुरुष उसकी पूजा, उसकी महिमा और दयाका गुणगान करता हुआ उसके प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करता है। इस-प्रकार ईश्वरके दो स्वरूप हैं- भयानक और दयालु। पहले खरूपसे वह एक निरंकुश शासकके समान है, जिसके आदेशको पालन करना ही होगा । कोई भी, यहाँतक कि जब-पदार्थ भी दर्खमुक्त हो उसके आदेशोंकी अवहेलना करनेका साइस नहीं कर सकते । सूर्य, तारे, नक्त्र, अग्नि, वायु और जल सभी नतसिर हो उसके आदिष्ट पथका श्रनुसरण कर रहे हैं। दूसरे खरूपमें वह श्रद्धेय पिता, स्नेही मित्रके समान है, जो महान्-सं-महान् और तुच्छ-से-तुच्छ प्राणीकी समानरूपसे सुधि लेता है। वह शिशुके उत्पन्न होनेके पूर्व ही माताके स्तर्नोमें दूध उत्पन्न कर देता

है, तथा जगत्को सब प्रकारसे सौम्य और सुसजित बना प्राणियोंके निवास योग्य बनाता है। यह दो स्वरूप जो जगत्के कोने-कोनेमें चिभव्यक्त दीख पढ़ते हैं प्रायः सार्वभौम ईश्वर-विश्वासके मृल आधार हैं।

(ल) सभी युगों और देशोंके महारमाओं ने, जिन्हें तारकाछीन पुरुषोंने बौद्धिक तथा नैतिक दृष्टिसे अपनेसे बहुत ही श्रेष्ठ समझा था, ईश्वरमें विश्वास तथा उसकी दया और न्यायमें श्रद्धा रखनेकी शिखा दी हैं। एवं उनमें किसी अन्य प्रवृत्तिका आरोपण नहीं किया गया है। उनमें अमका तो आश्रेप ही नहीं किया जा सकता, न्योंकि अम या तो अस्पन्त भयमे उत्पन्न होता है या उत्कट अभिलाचासे। न्योंकि किसी मनुष्यका असत्के पीछे दीइना सम्भव नहीं है, और एक सखे पुरुषमें, जो सांसारिक ऐश्वर्यकी शिष्कुल ही परवा नहीं करता, अत्यन्त भयका होना स्वीकार नहीं किया जा सकता। इसल्यि यह परिणाम निकालना युक्तिसंगत है कि उन महात्माओंने अपने श्रेष्ठ अन्तर्शानके हारा, सांसारिक कार्यकलापकी क्षुष्यतामे मुक्त हो ईश्वरका प्रत्यक्ष अनुभव किया और दूसरोंको जो इससे विश्वत थे, अपने निजी विश्वासहारा प्रोग्साहित करनेकी खेष्टा की।

(ग) यह जगत् प्रत्यक्षरूपमे सामअस्य श्रीर श्रसा-मञ्जस्यका सम्मिश्रण है। रचना और विनादा, अमृत और विष, जीवन और मृत्यु, प्रकाश और श्रन्थकार इस संसारमें साथ-साथ चलते हैं। तथापि संसारका प्रवाह चला जाता है, और विभिन्नतामें एकता, श्रसामञ्जस्यमें सामअस्य, क्षणभंग्रतामें नित्यता दीख पहती है। वह कौन-सी शक्ति है जो समन्त अन्यवस्थित शक्तियोंको नियमनमें रखती है, तथा समम अमारमक दृश्योंमें एक चरम सत्यका निश्चय कराती है ? इस इस जगत्में प्रत्येक वस्तुको अपने स्थानमें पाते हैं, प्रत्येक वस्तुको छपने पृर्णह्रपमें पाते हैं, प्रस्थेक वस्तुएँ परम्पर क्रिया-प्रतिक्रिया-में छगी हुई अपने निजी ढंगसे विकसित हो रही हैं, मानो सबका लक्ष्य एक ही है। मनुष्यके मनमें इससे श्रेष्ठ रचनाका चिन्तन नहीं हो सकता । वह कीन है जो इसप्रकार खोटे-मे-खोट अणुओंके द्वारा खेल रहा है ? इसे कोई यह ब्हा, प्रकृति अथवा अनन्त कालकी ख़ुब्धता ही क्यों न कहे, इस तो इसे ईश्वर कहेंगे। केवल नाममें मतभेद हो सकता है, तथ्यमें सब ही एक मत है।

(घ) इसमेंसे प्रत्येक अनुभव करते हैं कि इस हैं, और

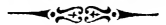
अपने निजके अस्तिस्वमें भ्रपने विश्वासका आधार केवल अपनी चेतना होती है। अर्थात् इस धनुभवका विषय एक बहुत तस्व है जो शरीरमे बिल्कुल ही भिन्न है, यह बीवनकी विभिन्न परिवर्तनश्रीस अवस्थाधी- बास्य, युवा, वृद्धावस्था, जाप्रत्, स्वप्न, सुष्ति प्रभृति सभीके अन्तर्गत अनुभृतिकी एकताके द्वारा तथा उस स्मृति-शक्तिके द्वारा सिद्ध होता है जो जीवनकी विभिन्न श्रवस्थाश्चींको एक सुत्रमें प्रथित करती है । इस जानते हैं कि हमारा शरीर भौतिक है, क्योंकि वह द्रव्योंके द्वारा अर्थात् रज-वीर्यके द्वारा निर्मित होता है, द्रव्यकि द्वारा पोषण किया जाना है, और द्रव्योंकी कमीके कारण विनाशको प्राप्त होता है। इस यह भी जानते हैं कि समन्त भौतिक द्रव्य जड होते हैं, इसलिये किसी प्रकारके भी विनिमय अथवा मिश्रण्ये इच्यके द्वारा चेतना नहीं उत्पन्न हो सकती, क्योंकि यह माना जाता है कि द्रव्याश्मक विभिन्न तत्त्वींके मिश्रणके द्वारा हम केवल उनमें किसी विशिष्ट रीतिसे सहयोग करनेके लिये बेरित कर सकते हैं परन्तु इससे इस ऐसे किसी पदार्थको उरपञ्च नहीं कर सकते जिसका उनमें सर्वथा श्रमाव है। इसप्रकार यह म्पष्ट है कि जिसे हम धारमा या जीव कहते हैं वह सत्ता है, परिणाम नहीं है। इसलिये वह अनादि, अनन्त और नित्य है। तस्वतः शक्तिस्वरूप होनेके कारण, जो केवल अपनी उपस्थितिये द्रव्यके रचनात्मक गुणींको इसलिये प्रेरित करता है कि अपने आश्रयके लिये एक अस्थायी जीवन-गृह बना भीर उसकी रचा कर सके, यह तस्व एक तथा समस्त प्राण-भारियों में पुक ही रूपमें है। उच्चता श्रथवा विद्युत्के समान प्रत्येक वस्तुश्रीमें इसे अन्तर्भृत मानना पढ़ेगा जो उनके समान ही म्वयमेव कुछ अधिष्ठानोंमें जिसे इस सजीव कहते हैं अभिव्यक्त होता है, तथा निर्जीव पदार्थीके हारा उनके आन्तरिक गुलोंका निर्धारण करते हुए क्रिया-शील होता है।। इस सर्वव्यापी, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमानुको हम ईश्वर कहते हैं।

भव यह प्रश्न होता है कि क्या वृष्य ( प्रकृति )

पूर्णतया आत्मा (पुरुष) में भिन्न है झर्थात क्या ज्ञातासे ज्ञेय तत्त्वतः अलग है ?यदि ग्रलग है तो ज्ञानका प्राप्त करना कैसे सम्भव है, क्योंकि ऐसी कोई निर्दिष्ट प्रणाली नहीं जिससे एकका प्रवेश दूसरेमें हो सके शयह देखा जाता है कि द्रष्यके समस्त गुणोंका वर्गीकरण केवल रूप. रस, गन्ध, स्पर्श और शब्द अर्थात उन तत्त्वोंमें हो सकता है जो क्रमशः इमारी पाँच ज्ञानेन्द्रियोंद्वारा ग्रहण किये जाते हैं। इसारी छुठीं ज्ञानेन्द्रिय सन है जो इन पाँचींका सञ्चालन करता है, तथा इनके अनुभवींको विचारसे संयुक्त करता है। यह माना जाता है कि गुण विशेषतः जब वे इन पाँच तत्त्वोंके रूपमें रहते हैं तब उस द्रव्यसे जिनमे उनका सम्बन्ध रहता है अलग नहीं किये जा सकतं, तथा उनसे जो संवेदन इमारी तत्तद् इन्द्रियोंमें उत्पन्न होते हैं वह इन दोनों प्रकारके तत्त्वोंके साहश्यके प्रत्यक्ष रूप हैं। दूसरे शब्दोंमें ज्ञानके साधन, स्वयं ज्ञान और ज्ञेय एक ही श्रेणी तथा एक ही प्रकारके हैं। मन जो उन्हें एकत्रित और संयुक्त कर सकता है उसमें उनके प्रहण करनेकी शक्ति आवश्यक है स्वीर इस बातका बोध श्राहमामें ही होना चाहिये जो केवल अपनी उपस्थिति-मात्रसे मनमें जीवन प्रदान करता है। इसप्रकार यह निष्कर्ष निकलता है कि ज्ञाता और ज्ञेयके हन दो विभिन्न स्वरूपोंमें केवल एक ही तस्व, ज्ञान अथवा चेतना है।

इसप्रकार स्पष्ट है कि 'ईश्वरका अस्तिस्व' यह कथम केवल लॉकिक प्रयोग है क्योंकि 'ईश्वर' द्यौर 'श्वसिस्व' समानार्थक शब्द हैं।

४—मेरा अपने जीवनका एक अनुभव यह है कि चाहे कितनी ही अदम्य कठिनाइयाँ उपस्थित हों, तुम्हें ईश्वरकी सहायता निश्चय ही प्राप्त होगी—शर्त यह है कि तुम उसकी कृपाके द्वारा प्राप्त अन्तःकरण और बुद्धिके अनुकूल काम करो, वह सहायता किसी श्रलौकिक रीतिसे नहीं, बल्कि बहुधा ऐसे सामान्य निमित्तोंके द्वारा मिछती है कि तुम्हारे लिये यह जानना भी कठिन हो जाता है कि इसमें उपकार करनेवाले ईश्वरका हाथ है।



## (३५) श्रीयादवजी महाराज, बम्बई

१-भगवान्को इसलिये मानना चाहिये कि—इस सारे नाशवान् जगन्में एक वही श्वचल सत्य है। उसे मानना चाहिये अपृर्णसे पूर्णतामें पहुँचनेके लिये, श्रस्यसे निकलकर सत्यमें पहुँचनेके लिये, मृत्युमेंसे अमृत्रवकी प्राप्तिके लिये, देहमे छूटकर आत्माको पानेके लिये, मायाके पुराने बन्धनोंसे छूटकर मुक्त होनेके लिये, अधोगतिके घोर अन्धकारमय गहरे गह्देसे निकलकर देवताओं की उध भूमिकाका दर्शन करनेके लिये, तिमिरसे निकलकर दिव्य ज्योति प्राप्त करनेके लिये, पाप-पथको परिस्यागकर पुरुष प्रदेशमें प्रवेश करनेके लिये, मायासे मुक्त होकर महापद पानेके लिये और शोक, मोह, कुंश, सन्ताप, रोग, जरा, मरण आदि दुःखोंसे छूटकर परमधाममें—परम्लक श्रनन्तकालीन अलौकिक दिष्टय मुख, शाधनी शान्ति एवं श्रख्य आनन्दमें विहरनेके लिये।

इसप्रकार अपने श्रेयके लिये, हितके लिये या कल्याण-के लिये परमेश्वरको मानना पहला है।

२-मनुष्य छपने प्रत्येक कर्मके जिम्मेवार है, इन्साफके समय उसे प्रभुके सामने हिसाब पेश वहना पड़ेगा । यही समझकर संमारमें सारे पापोंकी छोड़कर मनुष्य पुरुयमार्ग-पर चलता हैं।

परन्तु जब समुख्य असवश यह सान लेता है कि
परसेश्वर ही नहीं है, अपने किसी भी कर्मका जवाब पृछनेबाला ही कोई नहीं है, तब उसके लिये पाप-पुरुष-जैसी
कोई चीज़ रहती ही नहीं। उसके लिये पाप-पुरुष दोनों
समान हैं। धर्म-अधर्म, नीति-अनीति, सस्य-असस्य आदिमें
आस्तिकके सनमें जो भेद रहता है, वह नाम्निकके सनसे
निकल जाता है। वह उच्छु क्लल हो जाता है।

्मा मनुष्य, किम समय, किम मुहूर्तमें कौन-सा दुष्कर्म नहीं कर बैठेगा, यह कहना असम्भव हैं। ऐसे मनुष्य देश, समाज और कुटुम्ब ही नहीं. अपने लिये भी भयक्कर होते हैं।

क्योंकि ज्यों ही मनुष्य धर्मकी मर्यादा और बन्धनीं-में छूट जाता है, स्यों ही वह म्बेच्छाचारी हो जाता है। फिर मनमानी करनेको उसके लिये दसों दिशाएँ खुळी हो जाती हैं। उसे दोष तो लगता नहीं, उसके सिरपर कोई इन्साफ करनेवाला है इस बातको वह मानता नहीं, अन्तर्में अपने कृत्योंके लिये कहीं जवाब तलब होगा यह बात उसे स्वीकार नहीं। फिर किसीका धन हर लेनेमें क्या आपित है ? किसीके पास कोई अच्छी चीज देखी और उसकी लट लिया, इसमें क्या खराबी है ? किसीकी खोको उदा लेनेमें क्या हर्ज है ? थार यदि किसीके साथ झगड़ा हो जाय. वैमनस्य या वैर हो तो उसे सवाके लिये हटा देनेमें—मार डालनेमें, काट डालनेमें ही कौन-सा दोष है ? कछ नहीं।

सचमुच, मनुष्य जब यह मानने लगता है कि 'परमेश्वर नहीं हैं', तब वह मनुष्य न रहकर राक्षस बन जाता है। ऐसे नाम्तिक जहाँ वह जाते हैं, उस स्थानमें और नरकमें कोई विजेष भेद नहीं होता।

परमेश्वरको न मानना सर्वनाशको निमन्त्रण देना है। ३-कृत्य अध्यक्तमें यक सृष्टि कहाँ में पैदा हो। गयी ? मांस-मृत्र और विष्टामें मनुष्ययन जाता है, उसमें जीव थ्रा जाता है, फिर देखो तो वह अपार विचारचान, अगाध-बुद्धि और अध्यन्त चतुर होता है। यह सब बातें कहाँसे भावीं?

एक ही बीर पुरुष रणक्षेत्रमें सहस्यों मनुष्योंको मार देता है, उसमें यह शक्ति कहाँ से उत्पन्न हो गयी ? फिर जब दही उस्त पड़ता है, तब उसे श्मशानमें से जानेके लिये उठानेको उत्तरं चार श्रादमी बुस्ताने पड़ने हैं; अब उसकी बह शक्ति कहाँ चर्ला गयी ?

एक राजा लाखों मनुष्योंपर हुकूमत चलाता है। परन्तु मरनेपर उसकी कीमत भी मिटी बराबर हो जाती है। उस समय वैद्योंको बुलाइये, वे कपालपर द्वाथ रखकर कहेंगे,—मरे मनुष्यपर हमारी दवा के हैं काम नहीं करनी। जबतक जीव होता है, तभीतक दवाएँ कारगर होती हैं। वैद्य यदि जिला सकते हों अथवा उनकी दवाओं-में यदि जीवन देनेकी शक्ति हो तो एत देहपर उनका असर क्यों नहीं होता? क्या उस समय औषधका तक्ल निकल जाता है? क्या वैद्योंकी होशियारी मारी जाती है?

अन्धेरेमें दीपक झलमलाता है, वे मे ही श्रून्यमेंसे यकायक चेतन प्रकट होता है। और जैसे दीपकके बुक्तते ही भ्रम्थकार क्षा जाता है, वैसे ही चेतनके निकल जानेके साथ ही देहके लिये समस्त सार वस्तुएँ असार हो जाती हैं। ऐसा वह जीवन-तस्त क्या वस्तु हैं।

पञ्चभृतांसे प्राणी यनते हैं, वैज्ञानिक कहते हैं कि हमने पाँच तन्वीपर विजय प्राप्त किया है, उनको अपने वदामें कर लिया है। पवन, जल, अग्नि और आकाशी तन्त्र आज मनुष्यके दास वनकर नौकरोंकी भाँति काम कर रहे हैं यह हमारा प्रताप है।

इन वैज्ञानिकोंसे पृक्षिये, क्या आप इन तस्वींसे प्राणियोंकी रचना कर सकते हैं ? क्या आप मृत देहको जीविन कर सकते हैं ?

जीव क्या है ? कहाँ से आता है ? किस तरह जाता है ? देह में कब और कैसे प्रवेश करता है ? मरनेके समय वह देह से निकलकर कहाँ जाता है ? इन प्रश्लॉका निश्चित उत्तर आप हे सकते हैं ? इमारी नजरके सामने मनुष्य मरने हैं परन्तु किसीने जीवको जाने देखा है ? उसे रोकने-की शक्ति किसी में है ? देह मेंसे निकलनेके याद कोई वापस उसी देह में प्रवेश कर सकेगा ? दुनिया में बड़ी-बड़ी खोज हुई है, हजारों नये हुनर और सहस्तों गुप्त कलाएँ मनुष्यके हाथ लगी हैं, यह सस्य है, परन्तु बड़ी-बड़ी डींग हाँकने-वाले वैज्ञानिक, बहुमुह्यवान् ओपधियाँ रखनेवाले प्राणाचार्य वैद्यराज, एवं चतुर कलाकार भादिसे यह प्रश्न है कि क्या आप जीवन-मरणके भेदका पता पा सके हैं? उसका सखालन-सूत्र क्या आपके हाथमें है? आप इसका विपयमें अपनी इच्छानुसार कर सकते हैं? आप इसका उत्तर दे सकते हैं? सभी सिर हिलाकर अपनी असमर्थता प्रकट करेंगे। सभी कबूल करेंगे कि हमारा ज्ञान भ्रपूर्ण है, हम अपर्ण हैं, हमारी समझ श्रभी अप्री है।

इसप्रकार हार मानकर जहाँ मनुष्यमात्र अपनी असमर्थना घोषित करते हैं. वहाँ हमें निश्चय विश्वास होता है कि इस विश्वका सञ्चालक और नियन्ता कोई है। जगन्में निष्य होनेवाली श्रजुत घटनाएँ इस महासमर्थ प्रभुके अम्नित्वकी साक्षी दे रही हैं और दश्यमें कीड़ा करनेवाला समम्न कीड़ाओंका सूत्र उस सर्वज्ञानि-मान् महान् परमात्माके हाथमें है, इस बातको सावित कर रही हैं।

#### ……从多数分~~~~

## (३६) परिडतवर श्रीमायारामजी वेदान्ततीर्थ

श्रवनी बुद्धिये इन प्रइनोंका उत्तर देना मुसे बहुत ही किंठन मालूम होता है। ईश्वराम्मिन्द-विषयक विचारार्णव अध्यत्त हो गम्भीर है, उसका थाह हमारे परम प्र्य महर्षि वशिष्ठ, वामनेव, भृगु, श्रंगिरा आदि तथा श्रवांचीन विद्वत-श्रेष्ठ उद्यनाचार्य, गंगेशोपाध्याय प्रभृति भी नहीं पा सके हैं। श्रतः इस विषयका यदि सम्यक् विवेचन मैं न कर सक्ँ तो इसमें आश्चर्य ही क्या है इसिलिये मेरे इस विचारमें जो श्रुटियाँ हो उनका समाहित चिक्तसे समाधान कर द्यालु विद्वत्तृत्व इमा प्रदर्शित करेंगे। क्योंकि समा ही सन्युक्षोंका भूषण है।

जगत्में दो पदार्थ हैं — चेतन और अचेतन। अचेतन-पदार्थके महर्ग, स्याग अथवा नाश आदि स्यापार चेतन-जन्य ही होते हैं; जैसे घट-पट आदिकी उत्पत्ति, स्थिति, तथा उनका व्यवहार श्रीर माश यह सभी जीवरूपी चैतन्यके प्रयवदारा होता है। परन्तु पृथ्वी आदि पदार्थों को उत्पत्ति, स्थिति श्रीर रूप जीव-चैतन्यके प्रयवदारा होता है। परन्तु पृथ्वी आदि पदार्थों को उत्पत्ति, स्थिति श्रीर रूप जीव-चैतन्यके प्रयव्यक्ष नहीं होता, क्योंकि जीवमें पृथ्वी आदि उपाटानविषयक श्रपरोक्ष ज्ञान, विकीषों और कृति नित्यरूपा नहीं है। अतः एक ऐसे पदार्थकी करूपना आवश्यक है, जिसमें यह नित्यरूपसे रहते ही। पृथ्वी आदि पदार्थ घट आदिकी तरह जन्य हैं और जीव उनका कर्त्ता नहीं हो सकता, अतः इनके कर्त्तारूपमें जीवातिरिक एक चैतनकी आवश्यकता है और वही चेतन ईश्वर है। ईश्वर श्रनुमान और शब्द-प्रमाणसे सिद्ध होता है। हमारे देशके प्राचीन विद्वानोंने अनुमान-प्रमाणमें कार्यस्व आदि निञ्चलिति हेनुकोंसे ईश्वरकी सिद्धि दिखलायी है। जैसे—

<sup>\*</sup> पुज्य चरण श्रीयादवजी महाराज अब इस संसारमे नहीं रहे, उन्होंने सारी उन्न हरि-मिक्त भार हरि-नामका जप, कीर्तन और प्रचारकर जीवनका परम लाभ प्राप्त किया। ऐसे पुण्य-पुरुषोंका ही संसारमें जन्म लेना सार्थक है। —सम्पादक

कार्यामाजनधृत्यादेः पदात्रत्ययतः श्रुतेः। बाक्यात् संख्याविशेषाच साध्या विश्वविद्वययः॥ ( क्रसमाजलि ४ । १ )

अर्थात् कार्यस्व, आयोजनस्व, धृतिमस्व, पद, प्रस्मय, अति, वाक्य, संख्याविशेषमे विश्वविद् ईश्वरकी सिद्धि होती है।

कार्यत्व-( क्षित्यड्कुरादिकं सकर्तृकं कार्यत्वात् घटवत् )

अर्थात् जिसप्रकार घट-पटादिकार्य सकर्नृक हैं, उत्पी प्रकार पृथ्वी स्मीर श्रंकुर श्रादि भी कार्य होनेसे सकर्नृक हैं, और वह कर्ता पृथ्वी श्रादि उपादान-गोवर श्रपरोक्ष झान, चिकीर्षा और कृतियुक्त ईश्वरके श्रतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता।

आयोजनत्य-( सर्गाद्यकाजीनद्वयणुकारः भवरमाणुद्वयसंयोग-जनकं कर्म चेतनप्रयद्यपूर्वकं कर्मत्वात् अस्मदादिशरीर्राक्रयावत् )

शर्यात् जिसप्रकार हमारे शरीरकी क्रियाणे चेतनके स्यापारसे ही उत्पन्न होती हैं, उसी प्रकार सृष्टिके आदि कालमें द्रयणुकमे लेकर परमाणुद्रयसंयोगपर्यन्त जो कर्म हैं वह चेतनके प्रयक्षमे ही उत्पन्न हुण्हें। परन्तु यहाँ चेतन-पदमे जीवका प्रहण न होकर सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान् ईश्वरका ही बोध होता है।

षृतिमः व---(ब्रह्माण्डादि पतनप्रतिबन्धकी मृतप्रयस्वदिधित षृतिमत्वात् वियति विहन्नमञ्जतकाष्ठवत्)

अर्थात जिसप्रकार आकाशमें पिश्चरों के द्वारा मुँहमें धारण किये जानेपर काष्ठादि स्थित रहते हैं, उसी प्रकार धारण किये जाने ( एतिमस्य होने ) के कारण ब्रह्मारहादि भी अपने पतनके प्रतिबन्धकरूप किसी प्रयह्मवान्में अधिष्ठित हैं; और यह प्रयद्भवान् हंश्वरके अतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता।

पद--( पटादि सम्प्रदायव्यवहारः स्वतन्त्रपुरुषप्रयोज्यः व्यवहारत्वात् आधुनिकलिप्यादि व्यवहारवत् )

अर्थात् जिसप्रकार आधुनिक स्तिप आदिका स्यवहार स्वतन्त्र पुरुषके द्वारा होता है उसी प्रकार स्ववहार होतेके कारण घट-पट श्रादि पर्दोका प्रथम स्यवहार स्वतन्त्र पुरुषके द्वारा ही प्रयोगमें आया होगा श्रीर क्योंकि जीवको सृष्टिके आदिमें घटपटादिविषयक ज्ञान सम्भव नहीं, इसस्थि धटादि पर्दीको प्रथम व्यवहारमें प्रयुक्त करनेवाला ईश्वरके अतिरिक्त दूसरा नहीं हो सकता।

प्रत्यय--( वेदजन्यक्कानं कारणगणजन्यं प्रमात्वात् प्रत्यक्षादि-प्रमावत् )

अर्थात् जिसमकार प्रत्यक्षादि प्रमा कारणगुणजन्या अर्थात् किसी चेतनसे होती है, उसी प्रकार प्रमा होनेके कारण वेदजन्य ज्ञान भी कारणगुणजन्य अर्थात् किसी चेतनद्वारा होना चाहिये और वह चेतन जीव नहीं हो सकता, क्योंकि वेदजन्य ज्ञानका उपादानविषयक अपरोक्ष ज्ञान उसे नहीं है। इसिक्ये सहत् ज्ञानविशिष्ट केवल ईश्वर ही सिद्ध होता है।

श्रुति—(वेदः पौरुषेया वेदत्वात् आयुर्वेदवत् )

अर्थान् जिसप्रकार धायुर्वेद पुरुषप्रणीत होता है उसी प्रकार वेदस्वके कारण वेद भी पुरुषप्रणीत है और वह पुरुष जीव नहीं हो सकता, वर्योंकि वेद महाज्ञानकल्प है, इसलिये जीवातिरिक्त ईश्वर ही वेद्यणेता सिद्ध होता है।

वाक्य-( वेदः पेष्टिषये। वाक्यस्वात् भागतवत् वेदवाक्यानि पोरुषयाणि वाक्यस्वात् अस्मद्गीदवाक्यवत् )

श्चांत् जिसप्रकार सहाभारतादि वाक्य पुरूपप्रणीत हैं उसी प्रकार बाक्य होनेके कारण बेद भी पौरुपेय हैं, परन्तु बेदके सहाज्ञानकल्प होनेके कारण खेतन जीव उसके प्रणेता नहीं हो सकते, अनः तिहचयक उपादानज्ञानयुक्त हुंबर ही बेदवाक्यप्रणेता सिद्ध होता है।

संस्या-विशेष—-( द्वयणुकपिमाण सङ्ख्याजन्यं परिमाण-प्रचयाजन्यत्वे सनि जन्यपिमाणत्वान् प्रकृष्टतादशकपारुसदश-कपारुद्वयाजन्यदपरिमाणवत् )

अर्थात् जिसप्रकार प्रकृष्टकपालद्रयगतः परिमाणसे उत्पन्न घट-परिमाण् है उसी प्रकार परिमाणप्रचयके अनादि होनेसं जन्यपरिमाणके कारण ह्रयणुक-परिमाण् संस्थाजस्य हैं। श्रीर सृष्टिके आदिमें हस ह्यणुक-परिमाणगत द्वित्व-संस्थाकी उत्पत्ति हमारे बुद्धिहारा नहीं हो सकती, क्योंकि उस समय नृतीयक्ष्या अथवा चतुर्यक्षण-ध्वंसप्रतियोगिनी बुद्धिका अभाव है। अतः हसप्रकारकी संस्थाका उत्पादक निस्य बुद्धिवाला हैसर सिद्ध होता है।

२-ईश्वरको यदि न माना जाय तो अश्वेतन कर्मीका फछवासा किसी-न-किसीको मानना ही पहेगा। यदि कोई कहे कि अचेतन कर्म स्वयं फछ देते हैं, तो यह बात युक्त न होगी। क्योंकि यदि कर्म किसी चेंतन्यके नियन्त्रयाके बिना स्वयमेव फल प्रदान करें तो कर्मोंका फछ सब समयमें ही मिछना चाहिये, परन्तु ऐसा जगत्में नहीं देखा जाता; अतः कर्मोंका फछप्रदाता ईश्वर है। पुनः यदि शङ्का की जाय कि 'मान कें, यदि कर्मफछदाता ईश्वर है, भार कगत्में किसी मनुष्यका सुख-विकाससं पूर्ण तथा किसीको दीन-हीन आंकञ्जन बना देता है जैसा कि देखा जाता है, तो हसमें ईश्वरमें वैपन्य-नंधू यय दोप आ जाता है। 'परन्तु ऐसी शङ्का युक्त नहीं; क्योंकि ईश्वर कर्मफछ देनेमें स्वतन्त्र है और जीवोंको उनके कर्मानुसार ही फछ प्रदान करता है, अतः उसमें पक्षपात-दोप नहीं आ सकता। इसिंक्य इंथरको माने विना सांसारिक स्थवस्था प्रमाणित नहीं हो सकती।

३-इंश्वरास्तित्वमें अनुमान-प्रमाण किञ्चित प्रद्शित किया गया, जिसे विशय जाननेकी इच्छा हो वह श्रीउदयनाचार्यकृत 'कुसुमाश्रांबा', श्रीगंगशोपाप्यायकृत 'ईश्वरानुमान-चिन्तामिया,' कदबीकारकृत 'इंश्वरानुमान-कद्बी' श्रादि प्रन्थोंको देखं जिनमें अनुमानसे नाना प्रकारकी युक्तियोंद्वारा ईश्वरका सिद्धि की गर्या है।

अब ईश्वरकी सिद्धिमें ईश्वरोक्त वेद भी प्रभाणित हो जाता है। जैसे---

> 'द्याबासुमी जनयन्देव एकः विश्वस्य कर्त्ता सुवनस्य गोसा।'

अर्थात् 'स्वर्ग ओर पृथ्वीको बनानेवालं वह एक ही देव ( परमास्मा ) सबकी रक्षा करते हैं ।' तथा—

> यो बद्धार्ण बिद्धाति पूर्व यो वै वदाक्ष प्रहिणोति तस्मै। तं हं देवमात्मबुद्धिप्रकाशं मुमुक्षुवै शरणमहं प्रपद्धे॥

अर्थात् 'सृष्टिके आदिमें ब्रह्माकी उरपद्मकर जो वेद-ज्ञान प्रदान करता है, उस आत्मबुद्धिके प्रकाशरूप देवके शरणमें में मुमुद्ध जाता हूँ।' इसप्रकार अनेक श्रुतियाँ ईश्वरके अस्तित्वमें प्रमाण हैं।

भगवान् वेदच्यासने भपने मक्कस्त्रमें 'जन्माधस्य यतः' तथा 'प्रकृतिश्र प्रतिज्ञानिरोधात्' इत्यादि स्पृत्रींसे स्पष्टतः ईश्वरको सिद्ध किया है। परम कारुप्याग्रगण्य भरावान् महर्षि पतः निक्कि भी कहते हैं कि---

'हाराकमीविपाकारायैरपरामृष्टः पुरुविदेशेष ईश्वरः'

श्रयांत् 'होश-कर्म-विपाकादिसे असंस्पृष्ट पुरुषविशेष ईश्वर है। तथा भगवान् गीतमने भी अपने इस सूत्र— 'ईश्वर: कारणं पुरुषकर्मसाफरुयदर्शनात्' श्रथांत् पुरुषके कर्मोंके साफरुयसं उनके कारणरूपसं ईश्वर सिद्ध होता है।'—से ईश्वरकी सिद्धि की है। महर्षि कणाद भी 'संज्ञा-कर्मत्वसाद्विशिष्टानां किङ्गं प्रत्यक्षप्रवृत्ततया संज्ञाकर्मणः'— हृत्यादि सूत्रोंस ईश्वरकी श्वावद्यकता बसळाते हैं।

सांख्यसूत्रके पन्धमाध्यायमें यद्यपि ईश्वरको अन्यथा सिद्ध किया है तथापि उसके कपिछप्रणीत होनेमें सन्देह हैं। यदि सांख्यसूत्र कपिलप्रणीत हैं तो 'ईश्वरासिन्धेः' सुत्रको प्रौढिवादमात्र माना जा सकता है और यदि नहीं है तो इसकी प्रामाशिकता ही नहीं मानी जा सकती। वाचस्पति मिश्रने अपनी सांख्यतस्वकांमुदीमें 'न च श्रीरप्रवृत्तेरपीश्वराधिष्ठाननिबन्धत्वेन साध्यत्वास साध्येन' इत्यादिद्वारा ईश्वरमें कर्त्तच्यका खण्डन किया है और बतलाया है कि किसी भी कार्यमें कारूएय और खार्थस ही प्रेचावरपुरुपकी प्रवृत्ति होती है। सृष्टिकी उत्पत्तिके पूर्व जीवोंको सुख-दु:खके साधक इन्द्रियादि नहीं होतं, क्योंकि उस समय इन्द्रियादिका आश्रय शरीर नहीं रहता है अतः उस समय उन्हें सुल-दुःख भी नहीं होते । इसलिये जब दु:ख ही नहीं तो जीव दु:ख-परिहारक कारुएय ईश्वरमें कहाँसे आ सकता । व्यर्थात् कारुरयसं ईश्वरद्वारा मृष्टि सिद्ध नहीं होती । यदि कांई कहे कि सृष्टि होनेके बाद जीवांके दु:खसे करुणावरा ईश्वर उनपर दया करता है, तो यह भी सम्भव नहीं हो सकता । क्योंकि जीवींमें दुःख होनेसे तरपरिहारक ईश्वरमें कारुपयका होना तथा ईश्वरमें कारण्यके होनेस जीवोंमें दु:खका होना अन्यान्याश्रय-दोप पूर्ण हो जाता है । अतः कारुपयसे सृष्टिमें ईश्वरकी प्रवृत्ति सिद नहीं हो सकती । दूसरे ईश्वरके पूर्णकाम होनेके कारण भी अपने स्वार्थके उद्देश्यसे सृष्टिमें प्रवृत्त नहीं हो सकता, मतः ईश्वर कदापि जगत्का कर्त्ता नही है, किन्तु प्रकृति ही जगरकर्त्री है।

परन्तु सांस्थवादियोंकी यह बात युक्तियुक्त नहीं है, मगवान् वेदस्यासकृत ब्रह्मसूत्रके 'ईच्चतेनीशब्दम्' इत्यादि सूत्रोंसे सांस्थमतका निराकरण होता है। महर्षि जैमिनि तथा कुमारिष्ठ भट्ट प्रभृति पूर्व-मीमांसकोंने भी घपने शास्त्रोंमें ईश्वरकी चर्चा नहीं की है, कर्मकी प्रधानता दिखलाना ही उनकी इस प्रवृत्तिका कारण है।

उपर्युक्त संचित्त प्रमाणींद्वारा ईश्वरको अनेक नामोबाला कहा गया है—

यं शैवाः समुपासते शिव इति ब्रह्मित वेदान्तिना बौदा बुद्ध इति प्रमाणपटवः कर्त्तेति नैयायिकाः । अर्द्दोक्रस्यय जैनशासनरताः कर्मेति मीमांसकाः सांऽयं नो विद्यात् वाञ्चितकार्त्तं वैदोक्यनाथो हरिः॥

मर्थात् 'िकस ईश्वरको शैवकोग 'िशव' मानकर उपासना करते हैं और वेदान्तीलोग जिन्हें 'यम्म' मानते हैं, बौद्ध 'बुद्ध' मानते हैं, प्रमाणपटु नैयायिकगण जिन्हें 'जगत्कर्ता' मानते हैं, जेनीलोग जिन्हें 'अहन्' मानते हैं और मीमांसक जिन्हें 'कम' मानते हैं, ऐमे त्रिष्टोकीनाथ इमारी रहा करें।' यदि सच पूजा जाय तो संसारमें कोई ऐसा पुरुष न होगा जो इंश्वरको न मानता हो। महानान्तिक चार्षाकादि भी किसी-न-किसी तरह ईश्वरको मानते ही हैं; श्रीउद्यनाचार्यजी इसुमाअकिमें फिखते हैं—

इह यं कमपि पुरुषार्थमर्थममानाः शुद्धबुद्धस्यभाव इति औपनिषदाः, भादिविद्वान् सिद्ध इति कापिकाः, हंशकमंविपाका-शंपरपरामृष्टे। निर्माणकार्यमधिष्ठाय सम्प्रदायप्रद्यातकोऽनुष्राह-कक्षेति पातअलाः, लोकवेदविरुद्धरिप निर्हेषः स्वतन्त्रक्षेति महापाशुपताः, शिव इति जैवाः, पुरुषातम इति वैष्णवाः, पितामह इति पौराणिकाः, यञ्जपुरुष इति याज्ञिकाः, निरावरण इति दिगम्बराः उपास्मरवेन देशित इति मीमांसकाः, यवदुक्तां-पपन इति नैयायिकाः, लेकव्यवहारसिद्ध इति चार्वाकाः, वि बहुना कारवेडिप यं विश्वकर्मति उपासते तस्मिन्नवे जातिगोत्र-प्रवरस्थणकुळवर्मादिवदासंसारं प्रसिद्धाऽनुनावे भगवति सन्देह एव कुतः ? किं निरूपणीयमिति ।

अर्थाद इस संसारमें किसी भी पुरुपार्थके चाइनेवाले पुरुष ईश्वरको मानते हैं। जैसे ब्रह्मैनवादी ईश्वरको शुद्ध-बुद्ध स्वभाववाका मानते हैं, किपलमतवाले उसे ब्रादि बिहान और सिद्ध मानते हैं, पानजल उसे क्रंदादिरहित बाँद निर्माणकार्याधिहित सम्प्रदायप्रचोतक और अनुप्राहक कहते हैं, महापाद्धपत छ।ग लोक-वेद-विरुद्ध में निर्जेप और स्वतन्त्र मानते हैं, शैव उसे शिव कहते हैं, वैश्यव पुरुषोत्तम कहते हैं, पीरास्किक पितामह कहते हैं, याश्चिक उसे यहा- पुरुष कहते हैं, दिगम्बर (जैन) उसे बच्च-रहित कहते हैं, मीमांसक उसे उपासनामे प्रसिद्ध कहते हैं, नैयाधिक जगरकर्ता कहते हैं, चार्वाक छोकव्यवहारसिद्ध कहते हैं, प्रधिक न्या कहें किस्पशास्त्र भी जिसे विश्वकर्मा कहते हैं उस गोन्न-प्रवरादिके समान ममन्त संसारमें प्रसिद्ध परमारमामें सन्देह कहाँसे हो सकता है ?

ईश्वर वेदोंके झारा हिताहित उपनेशोंको देनेवाखा जगत्का परमिता है। उसे नैयायिकलोग जगत्का निमित्त-कारण तथा अद्वेतवादी अभिश्व निमित्तोपादान-कारण मानते हैं। इसी प्रकार समस्म आचार्य ईश्वरको जगत्का कारण मानते हैं। इसी प्रकार समस्म आचार्य ईश्वरको जगत्का कारण मानते हैं। ईश्वर पितृवत द्यालु हैं, कोई भी दुश्वरित पुरुष उसकी शरण लेता है, तो वह परमेश्वर उसे पुनीतकर सवीच यना देना है। जीव भगवान्की शरण लेकर ही उसकी कृषाने इस महादुःखरूप संसारमें तर आते हैं। एक उपासक कहना हैं—

अपराधमहस्रभाजन पतित भीमभवार्णवेहरे । अगति शरणानन भंज रूपया कवलमात्मसारकुरः॥

अर्थात् 'हे भगवन ! इस भयद्वर संसारमें गिर इजारों श्रपराधोंका पात्र बना हुआ में दूसरे किसी सागंको न देखकर आपके शरणको प्राप्त होता हूँ । नाथ ! अब आप कृपाकर सुझे अपनाइये ।'

४- मुझे भगवान्की अकारण परमद्यालुतापर विश्वास है, वह अनेक अवसरीपर मेरे अपराधौंका विश्वार न कर मेरी चित्त-कृत्तिको अपनी श्रोर छगाता हुआ जगत्के नाना प्रकारके दुःखौंसे श्राण करना है। भगवानके समान दूसरा कोई भी करुणाशील तथा परमोदार नहीं है। भगवान् स्वयं श्रीमुख्ये कहते हैं—

> अपि चेरमुद्वराचारों मजतं मामनन्यभाक् । माधुरेव स मन्तव्यः सम्मग् व्यवसितो हि सः ॥ श्चित्रं भवति घर्मोतमा शबच्छान्ति निगच्छति । कीन्तेय प्रति जानीहि न मे भक्तः प्रणडयति ॥ मां हि पार्थ व्यपाश्चित्य येऽपि स्युः पापयोनयः । ज्ञियो वैद्यास्त्या शुद्धास्तेऽपि स्युः पापयोनयः ।

मेरा पूर्ण विश्वास है कि यदि सब कर्मोंको छोड़कर भगवानके अनन्य शरण हुआ जाय तो बिना किसी ही कियाके मनुष्यका ढद्वार हो सकता है। भगवान् कहते हैं—



प्रमाभक-स्रदास

सर्वधर्मात्यरित्यउग मामेकं शरणं द्वज । अहं त्वा सर्वपापेश्यो मोश्चियण्यामि मा शुक्तः ॥

जब-जब विश्लेपादि दोपींसे मेरा मन विक्षिप्त होता है तब-तब उस परमात्माके नामसार्याये मेरे चित्तमें शान्ति आती है। उसके म्मरण और ध्यातमे मनुष्य सब कुछ प्राप्त कर सकता है। मैं तो श्रीइरिको संसाररूपी वटका बीज मानता हैं---

> भव एव वटः प्रोक्तः तत्पतिः परमेश्वरः। तमव नीमि देवेशं श्रीशं वटपति प्रमुम्।।

बर्धात संसार ही बट है और उसका पति परमेश्वर हैं अतः उस देवेश लक्ष्मीपति प्रभू वटपतिको मैं नमस्कार करता हैं।

इन वरपति भगवानको मैं शिवेश या श्रीशम अभिक

मानता हूँ, यही मेरा सगुण-ब्रह्मके सम्बन्धमें निश्चय है,---इसीको स्वनिर्मित बटपत्यष्टकर्मे मैंने इसप्रकार छिसा है-

> निराकारं स्वामिक्षयतु तव रूपं श्रुतिनुतं अहं तु त्वां मन्ये कर बरणयुक्तं गुणनिधिम् । शिवेशः श्रीशो वा भवत् न भिदा यत्र तमहं नमामि श्रीनाथं भवभयहरं श्रीवटपतिम्।।

भगवान्की धपरम्पार महिमाको मुक्त-जैसा मन्द्रप्रज्ञ मनुष्य क्या वर्णन कर सकता है ? पर इतिचरण-येवी भगवन्-भक्तोंकी कृपामे जो कुछ सुना था, जिस्त दिया है। अब इसे---

> यत्करोषि यदश्नासि यज्जुहोषि ददासि यत् । यत्तपस्यसि कीन्तेय तत्कृष्ट्य मद्र्पणम्॥

इस श्लोकके अनुसार प्रभु-चरगोमि समर्पण करता हूँ।



## (३७) स्वामी श्रीशिवानन्दजी

१ प्रत्येक मानव-प्राणीके किये ईश्वरमें विश्वास करना अनिवार्य है। इसके बिना मनुष्यका चल ही नहीं सकता । श्रविद्या अथवा श्रक्तानके प्रभावसे मनुष्यको दुःस्व मुख-सा प्रतीत होता है। जगत दुःख, शोक, विपत्ति और क्रेशोंने पूर्ण है। जगन भागका गोला है। राग-द्वेप, कोध-ईच्या और मन्सरसे भरा हुआ अन्तःकरण नकती हुई भट्टी हैं। विषयी पुरुष भ्रमके कारण मोहमें पड़ रहे हैं। जन्म-मृत्यु, जरा-रोग और शोकसे इमें खयमेव मुक्त होना है। यह केवल ईश्वरमें विश्वास करनेये ही हो सकता है। तूमरा कोई उपाय नहीं है। धन और ऐश्वर्यमे इमें यथार्थ सुख नहीं मिल सकता । यहाँतक कि यदि हमें सार्वभीम राज्यकी भी प्राप्ति हो जाय तो उससे भी हमें चिन्ता, क्वंश, दु:स्व, शोक, अय और निराशा भादिसे सुटकारा नहीं मिल सकता। कैवल ईमरमें श्रद्धा तथा प्यानके द्वारा भगवत्-प्राप्ति होनेसे ही यथार्थ शाश्वत सुलकी प्राप्ति हो सकती है तथा हम सब प्रकारके भय और चिन्तानस्रसे श्राण पा सकते हैं, जो प्रतिकृण इमें जलाते रहते हैं। इंचरमें भद्रा होनेसे इस उसका सतत चिन्तन करनेके छिये तथा उसका ध्यान करनेके विषे प्रेरित होते हैं भीर फलतः हमें भगवधासि हो बाती है।

ईश्वरमें और ईश्वर-प्राप्तिमें श्रद्धा रखनेसे हमें परम शान्तिकी प्राप्ति होगी, उस शान्तिके प्राप्त होते ही समन्त दुःख निर्मूल हो जायँगे । फिर हमारा भटकना बन्द हो जायगा । इस कर्मके बन्धनसे छूट जायँगे । इस अमर हो जायँगे । इमें शासल दिन्य ज्ञानकी प्राप्ति होगी । इस एक ऐसे पदको प्राप्त होंगे जहाँसे पुनः इस हःसमय छोकको **छौटना न होगा, क्योंकि दिव्य ज्ञानके द्वारा हमारे पापीं**-का नाश हो जायगा । हमारा मन सहा समाहित रहेगा । फिर इमें न तो सुसकी प्राप्तिमें हर्ष होगा और न दुःसकी प्राप्तिमें विचाद ही होगा। हमारा धम्तःकरण हिमवत् शीतल हो जाबगा और हम दिव्य चेतनामें सदा अवस्थित रहेंगे। इमें अक्षय सुखकी प्राप्ति होगी। इस ईश्वरके साथ एकरस हो जायँगे तथा हमें नित्य, धनन्त, श्रक्षय धानन्दकी प्राप्ति होगी । दिव्य चेतनामें अवस्थित होनेपर इस भारी-से-भारी दुःखमें भी विचित्रत न होंगे। हमें अतीन्द्रिय आनम्दकी प्राप्ति होगी।

यदि इस भ्रमस्य विश्वसे स्दतापूर्वक भक्तिभावसे ईश्वरकी अर्चना करेंगे तो वह हमें पूर्ण अभय प्रदान करेंगे। ईश्वर इमें बुद्धियोग प्रदान करते हैं, जिसके द्वारा इस उन्हें सुगमतासे प्राप्त कर सकें । इमारे अपर कृपायुक्त हो वह हमारे अञ्चानात्रकारको ज्ञानज्योतिके प्रकाशहास नष्ट कर देते हैं। यदि इस दर भक्ति और श्रद्धापूर्वक अपने मनको उसमें खगावें तो वह संसार-समुद्रसे शिश्र ही इसारा उद्धार करते हैं। इस तीनों गुणोंको पार कर जाते हैं तथा अन्म-मृत्यु, जरा-शोकसे छुटकारा पाकर असर-सुधाका पान करते हैं। उनमें विधास करनेसे भक्ति और श्रद्धाके द्वारा इस उन्हें तत्त्वतः जानेंगे तथा उसमें प्रवेश करेंगे। उनकी कृपासे इस मार्गमें आनेवाडी समस्त बाधाओंको दूर करेंगे तथा परमपद—परमधामको प्राप्त होंगे।

र-बिंद हम ईश्वरमें विश्वास न करेंगे तो हमें इस संसारमें बारम्वार जन्म लेना पढ़ेगा तथा नाना प्रकारके दु:स सहने पढ़ेंगे। अज्ञानी, श्रद्धाहीन तथा संशयात्मा पुरुष विनाशको प्राप्त होते हैं। उन्हें निनक भी सुसकी प्राप्ति नहीं होती। संशयात्माके छिये न तो इहकोक है और न परछोक। जो पुरुष ईश्वरमें विश्वास नहीं करता, वह सस्य और अस्त्यको नहीं पहचान सकता, उसे विश्वेक-शक्ति नहीं रहतो। ऐसे पुरुष अस्त्यवादी, अभिमानी और अहंकारी होते हैं। उन्हें अतिशय काम, कोच और लंध होता है। वे गहित उपायोंसे धनका अर्जन और संप्रह करते हैं। वे आसुरी स्वभावके मनुष्य बन जाते हैं। वे नाना प्रकारके घोर पाप करने हैं। उनके जीवनका कोई आदर्श नहीं होता, वे आसुरी योनिको प्राप्त होते हैं, तथा जन्म-जन्मान्तर मुदताको प्राप्त हो हीननम नरकमें गिरने हैं।

३-नृतीय प्रश्नका उत्तर 'मझ' शीर्षक छेखर्मे झा गया है।

ध-लगभग देद सा वर्ष हुए, दिचया-भारतके त्रिचनापछी-जिलेमें कारद-स्थानके समीप नेरुद-प्राममें सदाधित वक्क इन्द्र सरस्वती नामके एक बहुत ही प्रसिद्ध ज्ञानी-योगी रहते थे। उन्होंने व्रह्मसूत्रवृत्ति, आग्मविधा-विकास तथा अन्य बहुतरे प्रस्थांका प्रयायन किया था नथा नाना प्रकारके चमरकार दिखलाये थे। एक बार जब वे कावेरीके तटपर समाधिमप्र थे कि वादमे बहकर किसी दूसरे स्थानमें चले गये और बालुके नीचे गढ़ गये। मजदूर खेन जोतनेके लिये गये और उन्होंने योगीके सिरपर ज्ञाधात किया और उससे कुछ रक्त निकल आया। उन्होंने वहाँ खोदना शुरू किया और एक योगीको समाधिस्य देखकर वे धरयन्य चिकत हुए।

हुसरी बार एक समय यह अवसूतके कपमें मंगे ही

एक मुसदमान-सरदारके जनाना-सीमों बुस गये। वह सरदार महात्माके ऊपर बहुत ही गुम्सा हुआ और उसने क्रोधों उनकी एक बाँह काट हाछी। सदाशिव ब्राह्मण विना ही कुछ कहे-सुने वहाँसे चक दिये, उनके हंगसे मालुम होता था कि उन्हें तिनिक भी कष्ट नहीं है। सरदार सहारमाकी इस अद्धुत अवस्थापर अरयन्त ही चिकत हुआ। उसने विचारा कि यह मनुष्य अवस्थ ही कोई महारमा है। उसे बड़ा ही पश्चात्ताप हुआ और उसने महारमासे समा माँगनेके लिये उनका पीछा किया। सदाशियको पता ही न था कि उनकी बाँह कटी हुई है। जब सरदारने कैम्पकी सारी घटना उनमे कह सुनायी तो सदाशियने कह दिया कि हमने तो क्षमा कर ही रक्खी है धाँर उन्होंने अपनी कटी हुई बांहको छू दिया। वहाँ तरकाछ नयी बाँह निकल आयी।

इस महारमाके जीवन-चरित्रको जाननेन मेरे मनपर
गहरा प्रभाव पढ़ा ! मुसे दढ़ विश्वास हो गया कि मन
भीर इन्द्रियोंकी की बामे तथा विषयोंने परे एक स्वतन्त्र
दिव्य जीवन है । वह महारमा जगत्मे नितान्त भनजान
रहते थे । जब उनकी बाँह कट गयी थी तो उन्हें तनिक
भी उसका अनुभव नहीं हुआ था । वह दिश्य चेतनामें
सराबोर थे । साधारण पुरुष शरीरमें एक स्हेंके चुमनेने
भी चीरकार कर उठता है । आस पुरुषोंके हारा जब
महारमा सदाशिवकी इस अजुन घटनाको मैंने सुना और
जब मैंने इसे पुन्तकोंमें पढ़ा तब मेरे मनमें एक दद
विश्वास हो गया कि एक देवी सत्ता तथा देवी शासत
जीवन है जहाँ समन्त दुःख विस्तान हो जाते हैं, समन्त
कामनाएँ परितृत हो जाती हैं तथा मनुष्यको परम आनन्द,
परम शानित नथा परम जानकी ग्रांस होती हैं।

#### ईश्वरकी द्या

निम्नलिखित विचारोंने मुक्ते सदा ईबरकी असीम द्याका अनुभव होता है।

माताके गर्भमें कलल और अणका पाछन तथा दस मासतक उनकी रचा कीन करता है ?— ईश्वर ! शिक्षुके उग्पन्न होनेके पूर्व माताके मनोंमें तूथका प्रबन्ध कीन करता है ?— ईश्वर ! मोजनको रस और रक्तके क्यमें कीन परियात करता है ?— ईश्वर ! रक्तको हृदयसे धमनी-में कीन प्रवाहित करता है ?— ईश्वर ! सकको तमाम जैतिबयोंसे अधोमागर्में कौन पहुँचाता है ?—ईश्वर ! उस मेंदकको जो अखरड चष्टानके भीतर रहता है भोजन कौन पहुँचाता है ?—ईश्वर ! वह शरीरके भीतर मेहतरका काम करता है, वह बाह्य जगत्में स्अरका रूप धारणंकर प्राकृतिक मेहतरका काम करता है। वह नारंगी- अंगृरका रूप धारणंकर तुम्हारे सूखे गड़ेकी प्यास बुझाता है। वह एक सावधान नौकरके समान तुम्हारी खाँखोंके पछकोंको बन्द कर देता है जिससे उनमें धूल न पहने पावे। वह तुम्हारे लिये सब कुछ करता है। उसकी

असीम अनुकम्या प्रत्येक वस्तुमें, सृष्टिके प्रत्येक परमाणुमें दील पहती हैं। एक छोटे-मे अपराधके करनेपर भी तुम्हें अपने नौकरकी क्षमा करना बहुत ही कठिन जान पहता है। तुम कितना कीच प्रकट करते हो, परन्तु परमारमा असंक्य जन्मोंके तुम्हारे करोड़ों घोर अपराधोंको समा कर देता है। वह कैसा श्रद्धत धर्यवान् है? उसकी अपूर्व करणाको तो देखो! उसका सतत चिन्तन करते रहो। उसे सदा स्वरण करो। श्रद्धा श्रीर भिक्तके साथ उसके हरि, राम, नारायण, शिव प्रश्नुति नार्मोका जाप करो।

# (३८) श्री-श्रीभीमचन्द्र चटर्जी बी० ए०, बी० एल०, बी० एस-सी, एम० आइ० इ० इ०, एम० आइ० इ०

हंश्यानुमहर्का प्राप्ति-मुसे अपने जीवनमें ईश्वरानुमहर्का प्राप्ति कव हुई है, यह बात पूछी गयी है। अपने विषयमें कुछ कहना यद्यपि शिष्टाचार-विकद्ध होगा तो भी में जीवनकी कुछ घटनायांको संचेपमें लिख रहा हूँ। इसमें जहाँ कहीं अहङ्कारका भाव आवे, उसपर पाठक कृपया ध्यान न हैंगे।

वचपनमें ही पितृहीन होतेके बाद्ये आजतक मैं वराधर ईश्वरकी कृपाका उपभोग करना श्रा रहा है। अमएव उसकी कृपाका कौन-मा नमूना आपको बनलाऊँ, वह समझमें नहीं आता । अने हों घटनाएँ माधारण दृष्टिसे देखनेपर अशुभ जान पड़ी थीं, परम्तु कुछ दिनों बाद यह बात समझमें आ गयी कि शिव कभी अशिव नहीं हो सकते। मैं टाई वर्षका शिशु जब पितृहीन हुआ, उस समय मेरी माना कहती थीं कि 'जब नुमलोगोंको कोई अभाव हो, तभी शिवको स्मरण करना, वह सर्व-व्यापी हैं, श्रतः जिस अवस्थामें तुम नहीं उन्हें पुकारीगे, वे सुनेंग और जो अष्ट्रा होगा, करेंगे। शिव अशिव नहीं हो सकते । उनको केवल धपनी अवस्था जना देना, क्या चाहिये तथा क्या नहीं चाहिये, इसको वह श्राप समझ छंगे।' यह 'मातृ-आदेश' ही इमलोगोंकी मूल सम्पत्ति (Capital) है, जीवनभर इस इसीको लेकर उथल-पुथल करते रहे हैं।

जन्मके बाद ही मेरा खास बन्द (Suspended respiration) हो गया और शरीरपर मिही-सी छगे रहने-के कारण धायने सत शिशु समझकर उसको फेंक देनेके लिये गमछेमें वाँध लिया और सूनिकागृहको साफकर सुमें ले जानेको तैयार ही थी कि उसी समय मेरी चाचीने 'पुत्र हुआ किन्तु मरा हुआ' सुनकर विख्यत और दुःलित हो स्विकागृहमें प्रवंश किया; उसने सुमें लोककर मेरे कारीरमें मिट्टी इटाकर देखा कि कारीरका लाल रंग है तथा सब जानेपर जो दुर्गन्य होती है, वह भी नहीं है। उन्होंने सन्देह करके कारीरका सब मेल हथा और स्थान्या किया, मुझे मालूम नहीं। फल यह हुआ कि मैं रोने और खास केने लगा। भगवानकी कृपाये उस समय गंगा-यात्रा नहीं करनी पढ़ी। चाची बहुधा मुझे मेरा जन्म-इसान्त सुनाया करती थीं।

मेरी घवस्या लगभग चार वर्षकी और मेरे बढ़ं भाईकी साम वर्षकी थी, उस समय मेरे अस्यन्त कठिन रोग हो गया। मानाने कोई उपाय न देख श्रीश्रीवाचा वैद्यनाधजीके यहाँ धरना दिया। बावा भोलेनाधकी कृपा-प्रार्थना करती हुई वह विना कुछ खाये-पिये मन्दिरमें रहने लगी। हम दोनों भाइमेंने पहले दिन वाजारसे खरीदकर कुछ खा लिया, दूसरे दिन भात न मिलनेसे हमें कष्ट जान पड़ा और हमने भान बनाया, किन्तु उतारनेके समय भातसे भरी हाँडी उलट गयी और हम विना खाये ही रह गये। हमने शिवसे प्रार्थना की कि 'हमें बहुत ही भूख सता रही है, बाप शीघ ही हमारी माताको आदेश देकर कृतायें कीजिये।' कहनेकी आवस्यकता नहीं कि बाबा शिवने उसी रातको हमारा कन्दन सुना और माताको आदेश

देकर कृतार्थ किया। यादको जब मेरा रोग बहुस बद गया, तब कलकत्तके प्रसिद्ध डाक्टर R. L. Dutta ने जवाब दे दिया तथा मुमे तीन दिन घरसे बाहर तुलसीके तले रक्ला गया । इस समय माताने कहा कि 'द्त्र साहेबने जवाब दे दिया है परन्तु बाबा वैद्यनाथने आदेश किया है कि तुम्हारा पुत्र अकालमें ही काळके गालमें नहीं जायगा, इस आदेशकी बात मेरे द्वारा कहलाकर माताने मुझे दूसरे डाक्टरको दिखानेके लिये कहा और साथ ही यह भी कहा कि 'कोई भी डाक्टर इस्राज करें, मेरा लड़का अवश्य बच जायगा । सो भं एक डाक्टरका इलाज कराना चाहिये---'निमित्तमात्रं भव सन्यसाचिन्।' इसी समय एक दिन बाक्टर बाबूने मेरे बेनेबोना टिंचर मालिश करनेकी व्यवस्था की, परनत कम्पाउएडरने भूलसे इसे खानेकी दवा बनलाकर भेज दिया । मेरी माता चंगुलीसे दवा उठाकर मुक्ते खिलाना चाहती थी, परन्तु द्वामें अत्यन्त दुर्गन्ध पाकर डाक्टरको बिना दिखाये खिलाना उचित नहीं समझा और उसको अलग रख दिया । कहना नहीं होगा कि भरावरकृपासे इस बार भी मेरे प्राण बच गये। उनके इस विश्वासकी तथा मेरे बचनेकी यह बात आज भी मेरे हृदय-पटपर अद्भित है। शिवने हमारी पुकार सुनी। बाल्यकारूमें ही उनकी कृपापर मेरा दद विश्वास हो गया, म्यारह महीने रोग भुगतकर मैंने पथ्य लिया। और भगवन्द्रपासे मैं अवतक जीवित हैं।

परिश्रमका अभ्यास—अत्यन्त ग्रीब होनेके कारण् ज्योतिषियोंने तथा दो एक आरमीय स्वजनोंने कहा—इसके नसीबमें विद्या नहीं है, यह कभी इन्ट्रेंस भी पास नहीं कर सकेगा, इसमकार कई तरहकी असुविधा होनेके कारण में पढ़ना छोड़कर तरह वर्षकी अवस्थामें New Glenes वायबागानमें नौकरी करने जलपाईगुड़ी चला गया। पाँच महीने बिना वेतन काम सीखनेपर १४) महीना वेतन हुआ। उसमेंसे १०) में माताको भेजता था और ४) में अपना सारा काम चलाता था। मैंने सिर्फ इस महीने यह नौकरी की। सुबह ६ बजेसे ११ बजेतक, फिर १२ बजेसे म बजेतक तथा पुनः रातको ६ बजेसे २ बजेतक काम करता था। इसमकार १८ धरटा फैक्टरीमें चाय तैयार करता था। इसमकार १८ धरटा फैक्टरीमें चाय तैयार करता था। वेतन केवल १४) मासिक था। भगवान्की यह विशेष कृता थी क्योंकि इसीके कारच मुक्सें परिकास करनेकी हाकि था गयी और कम्यास हो गवा। लड्कपनमें यदि इसप्रकार परिश्रम करनेका अभ्यास म होता तो मैं कभी इतना कार्य नहीं कर सकता ।

इंश्वर-निर्मरताकी शिक्षा-- रहकीमें कोई अनुचित कार्य न करनेपर भी तीन वर्ष अध्ययन करनेके बाद मुक्तपर मिथ्या दोपारोपण कर सुभे कालेजसे निकाल दिया गया। एक सप्ताइके बाद ही मुक्ते गारख्टी इ नौकरी मिलनेवाली थी, इसी समय मुझपर यह आधात लगा । मैंने लाचार होकर गवर्नर जनरुलके समीप सेमोरियल भी भेजा परन्तु कोई फल न हुआ। भगवान्की इच्छा दसरी ही थी। घर-हार-सर्वस्य बन्धक रखकर ऋग लेकर पढ़ने गया था, सोचा था कि निश्चय ही कृतकार्य होऊँगा । इटान् ऐसा क्यों हो गया, उस समय मैं बहुत सं चनेपर भी नहीं समभ सका । ऐसी अवस्थामें मेरे मनमें धर्मायाग या आत्महत्या करनेकी बात न द्यायी हो, ऐसी बात नहीं है। सम्भवतः सुझसे पहले कोई भी छात्र कालेजमें हमप्रकार अपमानित नहीं हुआ होगा, इसप्रकारकी तुलनामुलक धारणा मुक्ते और भी अधीर बनाये डालती थी। किन्तु 'शिव अशिव नहीं हो सकते' हम हर विश्वासके सहारेये ही मैंने धर्य धारण किया, किसी कर्मफलका भीग था, हो गया। 'भीगारंब क्षयः' 'भोगनेसे भोगोंका नाश होता है,' इस विचारसे सुक्ते विशेष साम्बना मिली । मैं उत्साहके साथ पदने-किन्तने एवं अन्यान्य कर्मोंमें लग गया । मुक्ते भगवानके ये शब्द याद आ गये-

> मिं सर्वाणि कर्नाणि संन्यस्याध्यात्मचेतसा । निराशांर्निर्मेमा भृत्वा युद्धयस्य विगतज्वरः ॥ (गीता ३ (३०)

अर्थात् 'मुझमें समन्त कर्मोंको अध्यात्म-चित्तसे निचेप करके, भाशा-ममना-रहित तथा शोक-शून्य होकर युद्ध करो ।'

> कर्मण्येवाधिकारनंत मा फलेतु कदाचन। मा कर्मफलहेतुर्नूमी ते सङ्गोऽस्त्वकर्माण॥ (गीना२।४७)

चर्यात् 'तुम्हारा कर्ममें ही अधिकार है, कर्मफक्षमें करापि नहीं। तुम कर्मफलके हेतु न बनो और न कभी कर्म न करनेमें ही तुम्हारी प्रकृति हो।'

आगे चलकर भगवान भीकृष्यकी कृपासे मैं पुनः-पुनः इसी कावेजके Final अर्थात् अन्तिम परीचाका परीचक निर्वाचित होता रहा। एवं हुसी रुड़की-काझेजके प्रिसिपक एवं डाहरेक्टर आफ् पब्लिक इन्स्ट्रकान्ने रुड़कीके इलेक्ट्रि-कल हिज़िनियरिंगके शिक्षकको इलेक्ट्रिकल इज़िनियरिंगकी शिक्षा किसप्रकार नेनी चाहिये यह जाननेके किये मेरे पास मेजा।

सरकारी नौकरीसे कुछ दिनींतक पाप-क्षय करके मैं निर्वित्र जीवन विताता तथा कुछ पूँजी भी इकट्टी कर लेता । बीच-बीचमें भीखकी झोली नहीं उठानी पहती । परन्त रहकीमें नौकरी न मिलना बहुत अच्छा हुआ, ऐसा करके भगवान्ने मुझपर कितनी कृपा की, सो कहा नहीं का सकता। मैं कालेजसे निकारे जानेके बाट बहाँ एक सर्टिफिकेट छेने गया था, परन्तु ब्रिंसियल महोदयने वह भी नहीं दी । उन्होंने 'में उस कालेजमें तीन वर्ष पद चका हैं इसका भी प्रमाणपत्र न देकर मुझे Non-Engineer बनाकर संसार-यात्रा-निर्वाह करनेके लिये संसारमें भेज दिया । परन्तु भगवस्त्रपास मैंने आगे चल-कर लन्दनकी M. I. E. E. (Chartered Electrical Engineer) और M. I. E. उपाधि प्राप्त की जो इसकेंग्ड श्रीर भारतका श्रेष्ठ Professional recognition है। अवतक इस उपाधिवाले भारतमें सिर्फ पाँच ही सजन हैं, जिनमें जान पहता है कि विना विलायत गये यह भगवन्कृपा मुझपर ही हुई है। भगवान कृपा करके नाना प्रकारकी शिक्षा देने हैं, चायबगीचेका अजदर कहाँ-तक सील सकेगा इस बातको शिव जानने थे। शिवकी इच्छा बैंसी नहीं थी । अपने पैरोंपर खड़े होना होगा । साहसपूर्वक परिश्रम करना होगा । देशके वु:खदारिद्रयकी ओर देखकर चलना होगा, अहक्कार और अभिमानको उतार फॅकना होगा। माँ कालीकी उपासना करनी है तो उसका बाहन शबरूप महादेव होना होगा अर्थात देहारमञ्चानको बिएक्छ ही स्याग करना होगा, तभी माँ इसारे वक्षःम्यलपर नाचेगी, ऐसा न करनेये माँ इमारी कन्यारुपियी होनेके कारण छोटी बालिका पास आनेमें हरेगी। बन्यथा हिलने-इकनेसे माँको भय लगता है, इसिक्रिये सर्वथा शव या सतरूप ( भइक्रार-ग्रन्य ) होनेकी शिक्षा दी गयी है।

उनकी कृपासे असम्भव सम्भव हो जाता है—
त्वामात्रितानां न विपन्नराणान्त्वामात्रिताङ्काश्रयतां प्रयान्ति ॥
(चण्डी)

मैं जिस समय स्वकीमें पदता था, उस समय वहाँकी पदाईकी प्रथासे मेरी श्रद्धा बहुत ही उठ गयी थी, वहाँ गुरु-शिष्य-सम्बन्ध भी नहीं रह गया था। इसारे साइव शिक्षकगण कर्त्त-विज्ञीके समान भी नहीं समझते थे । यह सब देखकर मैंने स्वयं एक इक्रिनियरिंग-विद्यालय खोलनेका विचार किया था। इस विषयमें सेरे परम बन्धु श्रीयुत प्रमथनारायण विश्वास ( Retired Divisional Engineer ) महाशय जो अभी जीवित हैं, साक्षी दे सकते हैं। परन्तु धन कहाँसे अ।वे ? भगवानुके राज्यमें धनके लिये कोई सत्कार्य रूका नहीं रह सकता। इसी विश्वासपर में कर्म करने लगा। इस उद्देश्यमे भैंने पन्द्रह वर्ष परिश्रम करके जो प्रन्थ लिखा, उसका नृतीयांश सात खरडों में प्राय: ३००० प्रष्टों में प्रकाशित हुआ है। मैंने सन् १६१३ में पूज्यपाद श्रीमान मदनमोहन मालवीयजीको इक्षिनियरिंग-कालेजका प्रथम Estimate दिया जो २८७०००) का था। १६१६ में मैंने जो दसरा Estimate दिया था वह ५०००००) था । इसी वर्ष हिन्द-युनिवसिटी ऐक्ट (Hindu University Act) पास हुआ। महाराज परियालाके ५००००) संजूरी देनेपर सन् १६५= में पूजनीय मालवीयजीने मुझमे एक और Estimate चाहा, उमे मैंने ४२ विश्वविद्यालयोंके Prospectus पढ़कर छः महीनेमें तेयार किया, वह ८५०००) का था। इस Estimate के छप जानेपर मालवीयजीने विज्ञोंकी सम्मतिका (Expert opinion) संग्रह किया तथा सबकी सम्मतिके अनुसार यह कालंज १६१८ में संस्थापित हुछा । भगवान् श्रीरामचन्द्रजीने मेरे स्वप्नको कार्यरूपमें परिणतकर अपनी असीम द्या प्रकट की। मेरी १८ वर्षकी वासना पूर्ण हुई तथा १६ वर्षकी साधना सिद्ध हुई। यह कार्य भी भगवस्कार्य ही है। मैं इसप्रकारकी कपाका पात्र होनेमें सर्वधा अयोग्य होनेपर भी कभी-कभी यह स्परण हो जाता है कि उन्होंने मुझपर कितनी द्या की है, जो मुझे अब कोई कामना नहीं रह गयी है और न किसी प्रकारकी चिन्ताका ही कारण रह गया है।

भगनाइपास माँकी दया होती है—मेरे रुड़कीसे विफल-मनोरथ होकर लौटनेके बाद एक दिन माताजी अकेली बैठी मन-ही-मन कुछ कह रही थीं। इतनेमें ही मैं उनके पास चल्ला गया। मैंने पूछा-'आप क्या बोल रहीं थीं?' उन्होंने उत्तर दिया, 'देख, आज मैं तुमको एक भादेश देती हूँ। इसीको तुम मेरी यथार्थ आज्ञा समझना। दूसरे समय यदि मनकी दुर्बछताके कारण मैं और इछ कह दूँ तो उसे न मानना। सदा सरया रखना कि यही मेरी यथार्थ आज्ञा है।' फिर उन्होंने कहा—'इसप्रकार इमजोगोंके अत्यन्त अर्थामाव है, इस अर्थामावके कारण यदि कुत्ते-सियार मेरे हाइ-मांसको खा जायँ तो भी तुम मेरी ओर देखकर पदना छोड़ धनकी चेष्टा न करना। अभी कम-से-कम बीस वर्ष और पदना। मैं एक ही गरूइ प्रसब करना चाइती हूँ, अरुणकी माँति कच्चे अरुडे तोइकर निकले हुए वर्षोंका दल नहीं।'

मेरी माताने २१ बार रामायण और १६ बार महाभारत और हितोपदेशका पारायण किया था । भगवकृपासे ही ऐसी माँ मुझै मिखी थीं।

भगवान्पर निभरताकी शिक्षा-कसकत्तेमें मेरे बढ़े लडकेको टाइफायड ही गया था। पर दिनके बाद उसे पथ्य दिया गया था। उस समय मैं बंगाल-टेकनिकल स्कूछमें काम करता था। वहाँ मुझे ११०) मासिक वेतन मिछता था । छडकेकी बीमारीके समय मेरे पाम एक कीडी भी नहीं थी। एक दिन मेरी सीने कहा-- 'आज मैंने कानकी बाली बन्धक रखकर डाक्टरकी फीस ही है; कल हाक्टर्के आनेपर क्या तूँगी ?' मैंने चपने साथ काम करनेवाले परम बन्धु श्रीयुक्त पूर्णचन्द्र गङ्गोपाच्याय (जो आज शिवपुर-इश्विनियरिंग-कालेजके असिम्टैंग्ट भोफेसर आफ मंकनिकल-इजिनियरिंग हैं) महारायसे यह बात कही । उन्होंने कहा-'मेरे पास एक सोनेकी धड़ी है, उस मेरी स्त्री नहीं जानती, वह मैं आपको देता हैं, आप उसको बन्धक रलकर भथवा बॅचकर अपना काम चलाइये, पीछे देखा जायगा ।' उनकी इस बातको सुनकर मैंने उन्हें आन्तरिक धन्यवाद देकर कहा--'माई, कस आवझ्यकता पहनेपर ले जाउँगा ।'यह कहकर मैं वहाँसे चका आया क्योंकि मुझे उस समय भगवान्की यह वासी याद हो आयी थी---

> अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपासते । तेवां नित्याभियुकानां यागश्चमं बहान्यहम् ॥ (गीता ५। ११)

अर्थात् 'अनम्प्रभावसं चिन्तन करते करते जो छीग

भेरी उपासना करते हैं, उन अपनेमें निस्ययुक्त हुए पुरुषोंका मैं योगक्षेम वहन करता हूँ ।' दूसरे मनुष्योंको पुरुषार्थकी आधरयकता पड़ती है । अगवान्के जपर यथार्थरूपसे निर्मर करनेसे ही मेरे पुरुषार्थका अन्त हो गया, फिर मेरे छिये जो श्रंय होगा, वह आप ही करें। उस समय शिवके उपर अभिमान हो आया और मैंने मनमें निश्चय कर लिया कि उन्हींके भरोये रहूँगा, जो कुछ होना होगा, हो जायगा । वह सर्वज्ञ प्रभु मानी मेरे निवेदनकी ही बाट देखते थे। अभी एक घरटा भी नहीं बीता था कि इतनेमें एक मनुष्यने मुझे पुकारकर कहा-'सहाराजा कासिमबाजार आपको बुला रहे हैं।' मैंने दूसरे दिन प्रातःकाल उनसे भेंट की,उन्होंने मुझमे गृछा कि 'क्रापका बेतन कितना है और कवने इमारे यहां कार्य ( Vice-Principal Polytechnic Institute of Maharaja Kasimbazar में ) कर रहे हैं। मैंने उनसे कहा कि 'में छः माससे कार्य कर रहा हूँ । फिर उनके यह पूछनेपर कि कितने रुपयेमें मेरा काम चल सकता है, मैने कहा कि २००) मासिक मेरे लिये यथेष्ट होगा। उन्होंने कृपा करके सुझे हेद सी रुपये मासिक देनेके लिये कहा । मेरा सब दुःख दूर हो गया । इस वेतन-कृद्धि मेरा Credit बढ़ गया, खोग सुझे ऋण त्नेपर राजी हो गये, क्योंकि मेरी आसव्नी धव ११०) से १५०) हो शयी थी। घण्टं भरके निवेदनसे ही यह कार्य हो गया । कुमरे लोग इसे काकतालीय संयोग कह सकते हैं। किन्तु जिसको अपनी स्रीके साथ ऐसी बातचीत होनेपर पुरुषार्यको असाध्य जानकर इसप्रकारके निवेदनसं फल मिल गया वह प्रभुकी कृपाके सम्बन्धमें करापि अविश्वास नहीं कर सकता। यही मेरी माताकी शिचा है। मैंने वारम्बार इसको अजमाया और अवतक कभी विकलमनोरथ नहीं हुआ । किन्तु यह बाद रखना चाहिये कि प्रभु करेंगे वही, जो मझजजनक होता । इसारी प्रार्थना इसारे इष्टके प्रतिकृत भी हो सकती हैं। शिव इस वातको समझने हैं, इस महीं समझते । इसीछिये बहुधा इस अपने इच्छानुसार फल न पानेपर उस सर्वज्ञ सर्वशक्तिमान्को दोष देने सगते हैं।

१११६ ईस्बीके घ्रीष्म कालमें मेरे वर्ष भाई साहेवने मुझे एक शालप्रामकी मृति देकर कहा कि 'नारायणकी एका करनेसे एक ही महीनेमें विशेष मङ्गल होगा तथा पदार्थत: कोई अमङ्गल न होगा।' मैं पूजा करने छगा, पर मक्क अमक्ककी बात मूछ गया, जिस दिन एक महीना समाप्त हुआ उस दिन मेरी बीने सबेरे ही मुझसे कहा— 'जेठजीके कथनानुसार आज एक महीना पूरा हो गया परम्तु कुछ भी तो नहीं हुआ।' मैंने कहा— शास्त्रप्रामजीकी मूर्तिसे मेरे भगवान्का नामकीर्तन तो हुआ हो है, यही मक्कबमय है। तथा—

यद्यदाचरित श्रेष्ठस्तत्तदेवेतरे। जनः । स यत्प्रमाणं कुरुते कोकस्तदनुवर्तते ॥ (गीता १ । २१)

अर्थोत् 'श्रेष्ठ स्यक्ति जो-जो चाचरय करते हैं, साधारण छोग भी बद्दी-बद्दी कर्म करते हैं। बद्द जो प्रमाणित करता है इतर छोग उसीका अनुवर्तन करते हैं।'

'मैं नारायणकी सेवा करता हैं, इसे देखकर हमारे बाल-बच्चे भी भगवत्कीर्तन करेंगे, यही परम लाभ है। तथा यह बात भी याद रखनी चाहिये कि मैं प्रभुके शरगागत हैं, अतएव यह भी हो सकता है कि उनकी विशेष कृपासे में किसी महान विपक्तिसे बच गया हैं। विपत्ति आकर चळी गयी हो और उनकी कृपासे मुझे उसका कुछ पता भी न लगा हो। भतएव भाई साहबके वचन सभी प्रकारमे सत्य ही तो हुए हैं।' ये बार्ते हो ही रही थों कि मेरा वहा जबका आया और गङ्गा-स्नानको जानेके जिये मुझसे अनुमति माँगने छगा। इसके बाद दसरें और तीमरे जबकेने भी धाकर गङ्गा-खानके किये अनुमति चाही। मैंने कहा, 'आज मेरा मन नुमलोगोंको खान करनेके किये जाने देना नहीं चाहता।' इसी बीचमें मेरे टाइविस्ट शैलेन बाबू आ पहुँचे तथा अपने साथ लक्कोंको गङ्गा-स्नानके लिये भेजनेका अनुरोध करके वे उन्हें साथ ले गये। लगभग दो घवटे बाद देखता हैं कि मरे जबके तथा शैठेन बाच् पुक्ति-पूसरित शरीरसे मेरे सामने था सब् हुए । पृष्ठनेपर उन्होंने कहा कि हमारे भगरतकुरहको एक गलीके कोनेपर आते ही एक चार-तला मकान इमारे सामने डी फटकर श्रयमात्रमें गिर पड़ा और दो-चार सेक्चड भी बदि हम आगे बदे होते तो चारों आदमी दब गये होते और घरमरको सदाके ब्रिये शोकसागरमें इवना पहता । उस मकानके गिरनेसे तीन भार्मी, एक घोड़ा और एक साँड ये पाँच प्राणी मर गये।

शास्त्रप्रामजीकी प्जाका सुफल प्रस्प हो गया। यह किसते समय मैंने अपने दूसरे और तीसरे छड़केको अस्पा-अलग छे जाकर पूछा कि यों तो भगवान् सदा ही मुझपर द्या करते हैं किन्तु कव उन्होंने सबसे अधिक कृपा की है ? हसके उत्तरमें दोनोंने बिना एक दूसरेसे पूछे हसी घटनाको सर्वप्रधान कृपायूर्य वसस्या।

आज छः वर्ष हुए मेरा एक छडका कृष्णनारायण पर्व ३० मासकी उन्नमें काशी-छाभकर मुक्त हो गया । मेरी कोने उसके शोकमें आहार त्याग दिया । एक ग्लास शर्वत और आधमेर द्धपर दो वर्ष रहनेके बाद उन्हें भयानक बीमारी हो गयी। मुख्ये अत्यन्त दुर्गन्धमय छार निकछने छगी । सारे सन्धिस्थान केशके समान काले हो गये; यहाँतक कि जीभतक काछी हो गयी। यहाँके सभी अच्छे-अच्छे डाक्टर देखकर कुछ भी नहीं निश्चित कर सके। कछकत्तंके भी खास-खास डाक्टरीने देखा परन्तु कुछ भी फल न हुआ। दिनमें जब दो-तीन बार नाड़ी छूट जाया करती थी, ऐसे समय काशीके प्रसिद्ध साध महारमा श्रीहरिहरवाबाके उपदेशके अनुसार एक दिन शनिवारके प्रात:काल मैंने भीये कहा--'तुम यदि एक काम करो तो उसमे आज ही कोई ऐसा अच्छा डाक्टर. कविराज भथवा अच्छी भौपध प्राप्त हो जायगी, विसमें तुम्हारा श्रेय होगा वही होगा ।' उनके यह पूछनेपर कि मुम्मे क्या करना होगा, मैंने कहा कि, 'वस, केवल राम राम जप करो ।' उन्होंने समझा कि शायद मेरा मृत्य-समय समीप होनेके कारण ही यह ऐसा कह रहे हैं। किन्तु मैंने उस भावसे नहीं कहा था। मैं जानता है भगवान् कहते हैं-

> चतुर्विषा मजन्ते मां जनाः सुकृतिनोऽर्जुन । आर्त्तो जिक्कासुरयीयी क्कानी च भरतर्षम ॥ ( गीता ७ । १६ )

अर्थात् 'हे भरतर्षभ ! हे अर्जुन ! सुकृतिशाकी चार प्रकारके व्यक्ति मुझे भजा करते हैं—आर्न, जिज्ञासु, अर्थार्थी और ज्ञानी ।' मुझ-जैसे संसारी मनुष्य Priviledge ध्यया अधिकार केवल आर्च होनेपर ही है। श्रीरामने मुझको इससे ऊँचा अधिकारी नहीं बनाया। हमारे न चाहनेपर भी वे कृपा करते हैं, इसपर हम उनकी ओर नहीं देखते। कारया यही है कि अस्यन्त तमभावने हमको बेर रक्का है, सता सब कोई हपाय नहीं है।

मध्याद्वके ११ वजे उनकी नाडी छट गयी। सब उनको रामनाम लेनेमें भी ऋसमर्थ देखकर मैंने सारी घवस्था श्री-रामके प्रति निवेदन कर दी। इसी नाढ़ी छोड़नेकी अवस्थामें सन्ध्याके समयमें अचानक Captain J. M. Gupta M. B. महाशय (जिनके साथ अवतक केवल दो ही दिनका परिचय था ) मोटरसे आये और मकानमें उपर आकर मुझसे कहने छगे-- I came to you as a friend and not in my professional capacity' 'आपके एक द्वात्रके द्वारा मैंने सुना कि आपकी स्त्री प्रश्यन्त पीड़िता है, इसे सुनकर मुझसे रहा नहीं गया । मनमें आया कि आप निश्चय ही डावटरको दिखलाते हैं. गेमी अवस्थामें Professional etiquette के लिये बिना बुलाये जाना उचित नहीं है, परन्त भीतरसे एक ऐसी आवाज आयी जिससे मैं रूक न सका। इसी लिये मैं उन्हें देखनेके छिये आया हैं।' मैंने तत्काल अपने बन्बु डाक्टर ग्रमरनाथ बन्दोपाध्याय महाशयको भी बुछा लिया। दोनोंने मेरी सीको देखा और गुप्त महाशयने कहा-'भीमबाबूक्या चाइते हैं ?' भैंने कहा-इन्हें लखनऊ ले जाया जा सकता है या नहीं। उन्होंने उत्तर दिया Pulse (नाड़ी) ही नहीं है, दरवाजेंथे बाहर निकालते ही Heart fail हो जायगा और मणिकणिकाको जाना होगा। मैंने कहा कि 'आप जो अच्छा समभें वहीं करें।' फिर गृप्त महाशयने कहा-'मैंने परिचर्या करनेवालीं य पूछा था, उन्होंने यतलाया कि आज कुल एक तोका पेशाब हुआ है, और एक तोखा दूध भी नहीं पिया है। कई दिनोंसे नींद नहीं धायी, अतएव जिसमे नींद आवे और प्रातः कुछ भूल छगे, वही उपाय करना उचित है।' तस्काछ ही उन होगोंने विचारकर श्रीपथ दी और उसी मन्ध्याको नींद था गयी। इसरे दिन प्रातः रागिणी भूसके कारण कछ सानेके लिये माँगने लगीं। डाक्टर गुप्त दसरे दिन प्रातः-काल भाकर बोले कि 'कल बीमारीको बिना ही समसे दवा दी थी। अब यह देखना चाहता हैं कि क्या बीमारी है और इसमें कौन-सी औषध देनी चाहिये।' मैंने उनको पहले दिनकी सारी बार्ने कह सुनायी और कहा 'कल सगवानने भीषध हो है, अब भाष धूल भी उठाका है होंगे तो यह बच जायनी।' उन्होंने परीचा करके कहा कि रोग Typical Scarvey है। कहना नहीं होगा कि बीहासकी क्यासे और उनकी चिकित्सामें मेरी की श्रत्यन्त शीज रोगसम्ब हो गयीं । मेरी की भीरामकी क्यासे ही अवही

हुई, इस बातको ढाक्टर अमरनाथ बाबू भी मुक्तकराठसे स्वीकार करते हैं। क्योंकि उस अवस्थामें रोगीको अच्छा करना मनुष्यके छिये ग्रसाध्य था।

मनुष्यका मन अस्यन्त दुर्बल तथा साधारणतः अकृतज्ञ है। इसिकिये जो हो गया है उसे बहतेरे Chance या काकतालीय संयोग कहेंगे। परन्तु इसी विश्वासके उत्पर अर्थात भगवत्कपाके उत्पर मैंने एक ग्रन्थ खिला है जो श्रन्य किसी प्रकार भी मुक्तमे नहीं लिखाया जा सकता था। प्रभुने यदि उसे मंगलजनक सम्मा और मुझमें वास्तविक लोक-हित-वत देखा ता यह प्रन्थ प्रकाशित हो जायगा। वे यदि समर्केंगे कि उससे महरू नहीं होगा तो वे सहलमय प्रभु इसको कदापि प्रकाश नहीं करेंगे। सहस्रधा प्रार्थनीय मेरे शिव कभी अशिव न होंगे। अतएव इसके प्रकाशिन होनेपर भी रामकी कृपा, और प्रकाशित न होनेसे भी राम (भगवान्) की कृषा समझकर मैं धन्य होऊँगा। प्रन्य आयुर्वेदकी श्रीषध और वृक्षलतादि-सम्बन्धी (Ayurvedic Materia Medica and Pharmacology ) है, अभी छपानेसे अनुमानतः १५-१८ खरहों में (प्रत्येक खरड ५०० एष्ठ) समाप्त होगा, इसके छिये मैंने विन्ध्याचल दो वर्ष, हिमालयमें चार वर्ष और भ्रान्यान्य स्थानीमें प्रायः १२ वर्षतक शास्त्रोक्त भेषजीका अनुसन्धान किया है। मैंने इसमें सम्भवनः २० वर्षतक १६ घण्टा तथा कुछ वर्ष (प्रायः १ वर्ष ) बीय घरटे प्रतिदिन परिश्रम किया है। इसप्रकार परिश्रम करना मैंने चायबागानमें सीखा था । इश्विनियर होते हुए आयुर्वेदोक्त औषध-सम्बन्धी पुम्तक विस्तर्नेमें मेरा प्रयोजन केवल भगवतु-हुन्छा ही है। इसके लिये पहाबकी कन्दराओं में छः वर्ष घुमना पदा। उनकी कृपान होनेसे इसप्रकार परिश्रस-साध्य विषयमें कभी मैं योग नहीं दे सकता था।

परम भावसे विश्वास करनेथे ही वह जीवनको जाकर्पण कर लेता है भीर तभी भक्तिकी प्राप्ति होती है। हममें भक्तिकी मात्रा बहुत ही कम है किन्तु यही होसियो-पैधिक हाई डैक्यूशनके समान कार्य करती है, इस बातको मैंने प्रत्यक देखा है। भनाथ-बन्धु भगवान् दीनोंके उपर बड़ी तथा करते हैं, मैं जानता हूँ कि मेरे कोई सहारा नहीं है, इसीसे प्रभुने इतनी कृषा की। मैंने देखा कि भायुवेंद्रीय भोषियों में बड़ी गव्यक मची है, एकके स्थान-में हुसरी ही चीन स्थवहारको हाथी जाती है, इसीकिये

श्रोषि-निर्णयका भार भगवान्ने मेरे उपर दे दिया । यही समझकर यह परिश्रम किया गया। मैंने कभी सोचा ही नहीं कि मेरी पुस्तक प्रकाशित होगी या नहीं, अथवा हसे कोई पदेगा या नहीं । पीछे जब पुस्तक प्रायः समाप्त हो चकी तो मैंने देखा कि हस पुस्तकको सचित्र प्रकाशित करनेमें चार काख रुपये कर्नेग । तब मैं कई देशी नरेशों के पास गया परन्तु कहीं भी सफकता नहीं हुई । मैंने समझा कि मेरा काम अभी श्रीरामके मन-कायक नहीं हुआ । इक और स्थाग तथा परिश्रम नहीं करनेसे साधना सिद्ध होनेवाकी नहीं है । किन्तु यदि मैं पहले जानता कि चार काक रुपये न होनेसे यह प्रन्थ प्रकाशित न होगा तथा

यदि मुझे इस मन्यके प्रकाशनसे यश किंवा अर्थ-प्राप्तिकी आशा रहती तो कदापि इस प्रन्थके लिखनेमें इतना कटोर परिश्रम नहीं करता। भगवान्की कृपासे ही इसप्रकारके माव मेरे मनमें नहीं उठे थे। उनके प्रीत्यर्थ ही मैंने इस काममें हाथ ढाला था, प्रकाशित होनेके जिये नहीं।

शिवने चायवागानसे लौटे हुए कुलोके द्वारा ३० खगडों-में ऐसे प्रन्थ लिखवाये, जिनके छपनेपर १५००० पृष्ठ हो सकते हैं। इसके लिये में उनको सहस्रों बार प्रणाम करते हुए कहता हूँ कि---

> मूकं कराति वाचारं पंगुं कंघयंत गिरिम् । यरकृपा तमहं वन्दे परमानन्दमाधवम्॥

# (३६) श्रीनिलिनीमोहन सान्याल एम० ए०

१-इस विश्व-संसारके प्रत्येक अंशको — शाहे वह शव-जगत् हो, चाहे जीव-जगत, चाहे मनुष्य-समाज—
अलीभाँति निरोक्षण करनेसे हमें इस बातका अनुभव होता है कि यह ठाट किसी विराट् सत्ताका प्रकाश है। इसके छोटे-से-छोटे पदार्थके भीतर भी जो सृष्टि-कीशल, रचना-नेपुवय तथा अनिवायं नियमका परिचय मिछता है, उसमे स्पष्ट अपछन्न होता है कि किसी विचारशीक सत्ताके द्वारा यह सारा जगर् नियन्त्रित हो रहा है। अतप्व हमारे मुल-दुःल उसीके अधीन हैं। जब इस बात-की अनुभृति होती है, तब बच्चे जैसे माताकी गोदका आश्रय मिछनेसे अपने आपको मय-शून्य तथा परम सुली समझते हैं, वैसे ही इस विपट-संकुल अव-सागरमें हमारा एक आश्रयदाता है, यह समझकर इस निःशक्क हो जाते हैं और सन्तोष अनुभव करते हैं, अतप्व हमें ईषरपर विश्वास रखना अस्यन्त आवश्यक हैं।

२ - यदि ज्ञान-बुद्धि-विचार-सम्पन्न कोई महान् सत्ता इस विश्वकी चालक न हो, तो क्या यह अनियममे ही चल रहा है, क्या यह आकस्मिकताका ही छीला-क्षेत्र है ? यदि ऐसा ही होता, तो मनुष्यकी नैतिक तथा धार्मिक बुद्धि अर्घ-हीन हो जाती और मनुष्य-समाजको उन्नतिकी राहपर चक्रनेकी आवह्यकता न रहती। ३-ईश्वर-विश्वास मानव-मनकी एक तीव्र आकांक्षा है। सभीमें यह मनोभाव पाया जाता है। जब मनुष्य अपने आपको असहाय, निःसङ्ग वा व्यथित समझता है, तब वह ऐसे एक देवताको खोजता है, जो उसके दुःखका मोचन कर सकता हो—जिसपर वह निभर कर सकता हो। इस देवताकी शरणमें आकर उसे सान्त्वना तथा बज मिकते हैं।

मनुष्य यह भी चाइता है कि इस जीवनके कप्टोंको झेकते हुए भीर सरय तथा शुद्ध राइपर रहते हुए वह उस पार पर्टेंचेगा तब उसे भविष्य-जीवनमें भी उस देवताका आश्रय मिलेगा, जिससे वह शान्ति और आनम्बर-का उपभोग कर सकेगा।

४-आयुकी वृद्धिके साथ-साथ ईश्वरपर मेरा विश्वास इदतर हो रहा है, और भाइन्दे उनके आश्रयमें रहने-की आकांक्षा बदती जा रही है। मेरे जीवन-कालमें मेरी बहुत-सी प्रार्थनाएँ उन्होंने पूर्ण की हैं। आप मले ही इँसें, परन्तु मैं धीरे-धीरे श्रीकृष्ण मगवान्को हर वस्तुमें अनुभव करने छगा हूँ, यद्यपि मैं अभीतक रिपुओंके बहामें हूँ।

#### (४०) श्रीप्रज्ञानपादजी

आपके प्रइनोंके जवाब देनेके पहले 'ईश्वर' के अर्थके सम्बन्धमें सुम्पष्ट धारणा होनी चाहिये। 'तस्व' या 'सस्य' को 'ईश्वर'का 'प्रस्यय' वाचक समझनेसे 'सन्द' ही है और वह है 'एक' श्लीर 'श्राद्वितीय' जिसका लिंग---में हैं। शास्त्रीय-भाषामें कहनेसे---

'एकमेवाद्वितीयम् ' 'साऽहमस्मि ।'

जं। भी कुछ कहा जाय, सब कहनेके मूलमें, सब भाषेश्विक (Relative) सत्यके आवार-स्वरूप, मैं हैं निरपेच (Absolute), पारमाधिक सस्य । मेरे अस्तित्व-के अपर ही 'सब कुछ' ( सुकसे अखन, आरसेतर ) का अस्तित्व निर्भर करता है। मैं ही 'सब कुछ' की 'पद्वी' हैं। मैं अपनी 'महिमा' में ( स्व महिम्नि ) में स्थित हैं । परिदश्य-मान 'संसार' या 'भव' के भीतर ओतप्रोत होकर 'स्थिर' या 'अचबक' मैं स्थित हैं। सुतरां मुक्तमें 'अछग' कुछ है नहीं, जो सब मालूम होते हैं—वे सब ही सिर्फ 'मानी' हैं-- 'हैं नहीं,' सिर्फ 'मानी' हैं। सब कुछ मेरी ही 'महिमा' है। मैं जैसा चाहूँ (यदि मैं चाहूँ तो ) वैसा ही हो जाय, क्योंकि मेरे श्रतिरिक्त और कुछ न रहनेके कारण मेरे मंकरूपके विरुद्ध कुछ बाधा हो नहीं सकती । मेरा प्रभाव अप्रतिहत है । जब मैं कुछ 'चाहने-वाका' 'सङ्करप करनेवाला' मालूम होता हैं- उस समय मेरे क्रियाशील रूपका उदय होता है,-अर्थात् 'मन' का उदय होता है। वह मन 'अहम्' का अभिमान करता है. अतः उसके साथ 'अहंकार' युक्त रहता है; यही अहंकार अधवा सन 'असिनिवेश' के कारण क्रमशः अपने 'स्यापक' रूपमें इटते-इटते मानी सीमावत खण्डरूपकी प्राप्त होता है। उस समय वह अपने व्यक्त, खगर, चुद्र रूपको ही अपना सस्य रूप समस्कर अपने अव्यक्त, धनन्त, बहुन सत्य रूपको भूल-सा जाता है। धनः वह अपनी असहाय. उपाधियुक्त अवस्थासे विद्वात होकर अपनेसे अतिरिक्त, आम्मेलर किसी सर्वशक्तिमान् तयाकियत ईश्वरकी कल्पना करता है और उसमें 'शक्ति', 'दया', 'बल' आदिके किये प्रार्थना करता है। परन्त वह कभी भी अवनी सरय स्थितिसे, जो कि अनन्त, अप्रतिहत-शक्ति है, श्रवा न हो सकनेके कारण, जभी उसके घन्दर 'वीव संकल्प'

ध्ययवा किसी विषयके छिये 'तीव इच्छा' का उदय होता है, तभी उसके सारे अस्तित्वके द्यंगोंमें शक्तिका स्फरण होता है,-उस शक्ति-क्रुरणसे, उस इलचलसे उसका अय्यक्त, धनन्तराक्ति, सर्वथ्यापक मन जग जाता है और उसकी उस 'तीव इच्छा' के अनुसार काम हो जाता है। सतरी काम वह स्वयं ही करता है-पर, अपने अज्ञानके कारण, अपने अध्यक्त रूपका ज्ञान न रहनेके कारण अपनेसे अखग, आस्मेसर बहु उस कामका कर्ता ईश्वरको समझ लेता है-यदि वह काम प्रिय हो। कामके 'अप्रिय' होनेसे उसका कर्ता शैतान है, ऐसा समझ बैठता है। इस रीतिये अपने अज्ञानके कारण, अर्थात् अपने अन्यक्त सस्य रूपके सम्बन्धमें अज्ञानके कारण ही धारमेतर ईखर और दीतानकी कस्पना हो जाती है। किन्तु तस्वतः मन ही सय कुछ करता है—सब कुछ मनही है--'सर्व मन एव' और यह मन सर्वशक्तिमान, सर्वव्यापी, अनन्त आदि गुर्णीये (जिन गुर्णीका भारीप श्रज्ञान धारमेतर ईश्वरपर करता है ) भूषित है-जिसका दिग्दर्शन 'शिवसंक्रक्षसूत्रीं' में [ 'तन्मे मनः शिवसंकण्प-मन्त्र' ] यज्वंद करता है । धोड़े में --

में हूँ, — ईश्वर में ही हूँ। मुझसं अलग चौर कुछ नहीं है। अतः में जैसा चाहता हूँ वैसा ही होता है! अवदय यह चाहना मेरा होना चाहिये। इसमें 'म्यक' और 'अन्यक्त' में विरोध न होना चाहिये। 'अन्यक्त' की इच्छाके अनुसार सब कुछ हो रहा है। इस विषयका ज्ञान न रहनेके कारण 'न्यक्त' उसको भ्रमना काम समझ नहीं पाता।

प्रश्नीका बसर---

९. २. ३--ऐसं ईश्वरपर विश्वास न करका निरर्धक हैं। अपने अस्तिग्वके सम्बन्धमें किसका सम्बेह हैं। 'सब कुछ' पर सन्बेह हो सकता है, पश्न्तु सन्बेह करनेवाके 'में' के अस्तित्वपर सन्बेह कीन करेगा?

४-'द्या' शब्द निर्धंक है, श्रांशिक दृष्टिका, अञ्चान-का फल है। द्या-निष्दुरता आदि सभी कुछ स्वयद-दृष्टिसे होते हैं। इस जीवनकी प्रत्येक घटना अपनी तास्काक्षिक इच्छा (श्रव्यक्त ) से हो सम्भव हुई और हो रही है— यह बात अब सुम्पष्ट है।

## (४१) इ० भ० पं० लच्मण रामचन्द्र पाङ्गारकर बी० ए०, सम्पादक 'मुमुश्च'

ईश्वर-विश्वास प्रकाश है, और अविश्वास अन्यकार है: इसमें एक भावारमक वस्तु है और इसरी इसके विपरीत केवल अभावात्मक । मैंने अपने मारे जीवनमें प्रायः प्रकाशमें चलनेकी चेष्टा की है और इसीलिये अन्धकार-पर विचार करना भी मेरे लिये घरयन्त कठिन है । ईश्वर-में विश्वास ईश्वर-प्राप्तिकी पहली सीढ़ी है। यह वाणीका विषय नहीं, बल्कि रहम्यसय धानन्दका विषय है; और इस विषयमें में अपनी असमर्थताका अनुभव करता है। तथापि उस मराठी कविके अनुसार कि 'पक्षिगण विस्तृत आकाशमें भ्रपनी शक्तिके अनुसार ही उदते हैं, उसी प्रकार मन्द्य भी अपनी शक्तिके अनुयार (अनन्तशक्तिमस्पन्न) भगवानुका चिन्तन अथवा गुण-कीर्तन करते हैं' मेरे समान पासर जीव उस प्रयक्षमें लगनेका साहम करता है, जिसमें तुलसीदास और तुकाराम-जैसे महानु सन्त असमर्थता प्रकट करने हैं ! भगवत्-सङ्गीत या प्रार्थना आरमाका मंगल-सर है, उससे गायक भक्त पवित्र और तहीन हो जाता है।

मेरे मामने चार प्रश्न रक्खे गये हैं---

इनमें ने पहले तीन प्रश एक-में हैं और आस्तिकता अथवा नाम्निकतासे सम्बन्ध रखते हैं: चौथा प्रश्न वैयक्तिक है और अधिक उत्ऋष्ट है। मेरे विचारमे तर्क, युक्ति अथवा हेन्द्रोंसे नाम्तिक पुरुष शास्तिक नहीं बनाये जा सकते; और न तर्कद्वारा आम्तिक ही आस्तिकताकी चौर बढता है। तर्कहारा हम प्रेम नहीं करने । हम विश्वास या प्रेम इसीलिये करते हैं कि वैसा किये विना हम रह नहीं सकते। माता-पितामें हमारे प्रेमका कारण तर्क नहीं है। प्रेम सम्भवतः एक अन्तमास्य है, जिसको कुछ मनुष्य साथ लेकर जन्मते हैं और कुछ बिना साथ लिये। भक्त प्रह्लाद-के विषयमें कहा जाता है कि भगवानमें उनका स्वामाविक ग्रेम था---'तस्य नैसर्गिकी रतिः' एकनाथ महाराज कहते हैं कि वह जनमये मक्त थे, जनमये ही वह भगवत्-प्रेमी और मगवानके सेवक थे। सम्मव है यह पूर्व जन्मोंके सुकर्मीका फल हो । शुद्ध, स्वाभाविक शौर निर्दोष प्रेम एक (ईश्वरप्रदत्त ) उपहार है। कहा जाता है कि कवि बीर और दार्शनिक उत्पन्न होते हैं, बनाये नहीं जाते । इसलिये विशिष्टरूपसे भगवानुका प्रेमी भी प्रेमको साथ

लेकर ही उत्पन्न होता है। इससे यह कदापि नहीं समझना चाहिये कि अविश्वासी पुरुष कभी विश्वासी दन ही नहीं सकता । मैं एक ऐसे मनुष्यको जानता हैं जिसने पचास वर्षीतक ईश्वरकी उपेक्षा करने हुए पापमय जीवन बिताया। अचानक उसका परिवर्तन हुआ और श्रपने जीवरके अन्तके इस वर्षीको उसने यथार्थतः हो सन्त-जीवनके रूपमें बिताया । मेरा विचार है कि कहर से-कहर नाम्तिक भी ईश्वरमें विश्वास, यहाँतक कि प्रेम भी कर सकते हैं। कोई भी ऐसा पापी नहीं हो सकता जो सन्मार्गपर न आ सके और कोई ऐसा नास्तिक नहीं हो सकता जो आम्तिकताकी ओर न छौट सके। ऊपर जिस सन्देशका मैंने सङ्घीत किया है, उसे अचानक एक धर्मारमा यो विके सरसङ्गका सुध्रवसर मिला और वह छः सहीने उनके साथ रहा, अन्तमें एक दिन प्रातः-कास वह पापी एक सन्तके रूपने पश्चित हो गया। मेरा कथन यह है कि नाम्तिक पुरुष तर्क श्रीर यक्तियों मे नहीं बलिक ईश्वर-प्रेमी और धर्मारमा पुरुषोंके सहवासये ही आस्तिक बन सकता है। सत्यक्त या नगवध्येभी प्रत्योंका सहवास एक महती क्रियारिमका शक्ति है जो चट्टानोंको तोइ-फोइका उसपर पवित्र जलका सोता बहा देती है। ब्रजामिल, अधासुर, बजवधू, बकासुर, पिंगला बभृति इसके उदाहरण हैं। रामायणके प्रणेता महिव वाल्मीकि इसके सुन्दर उदाहरण हैं। यहाँतक कि गोखामी तुलसीदासजी भी अपनी स्त्रीके उपालमभये सरपथको प्राप्त हुए हैं। गोस्वामी मुलसीदासजीने ठीक ही कहा है कि-

'बिनु सत्सङ्ग विवेक न हाई।'

ईश्वरमें विश्वास करना ईश्वर-प्राप्तिकी प्रथम सीदी है।
अद्भा, माव, विश्वास, निष्ठा इन सबका एक ही अर्थ हैईश्वरके अस्तित्वमें प्रचक्र विश्वास। अद्भाहीनता ईश्वर-प्राप्तिके समस्त साधनोंपर पानी फेर देती है। विश्वाससे भगवान्में भक्ति, रित या प्रेम होता है। भगवान् और
भगवान्की सृष्टिमे प्रेम ही भक्ति है। अद्भा ही ईश्वरीय
ज्ञानका द्वार है—'अद्भावांश्वभते ज्ञानम्' कहा है, 'तर्कवान्
कभते ज्ञानम्' कदापि नहीं। समस्त तर्क और युक्तियाँ
दसके सामने क्षीण हो जाती हैं, अथवा उसमें लीन हो
बाती हैं, बह इन सबसे परे है—'यो बुद्धेः परतस्तु सः।'

वह बुद्धि, मन तथा इन्द्रियों से परे हैं। जब तुम एक बार उन्हें प्राप्त कर लोगे, तब बुद्धि, मन, इन्द्रियाँ और शरीर, यही क्यों, अखिल विश्व उसके हारा परिचालित तथा उसीमें स्थित अनुभूत होगा । वस्तुतः प्रभुके सिवा कुछ है ही नहीं। बस, केवल एकमात्र ईश्वर ही हैं। वही सब कुछ हैं। अपने आपको उसमें मिटा देना ही ईचर-प्राप्ति है। ऋग्वेडका 'नासटीयसक्त' और भगवदीताका 'ज्ञेय' ( अध्याय १५ श्लोक १२ से १८) जहाँतक शब्दकी शक्ति है वहाँतक ईश्वरके परम सस्य भावको अभिव्यक्त करते हैं। यद्यपि ईश्वर भावना नहीं बहिक सत्य तत्त्व है । उसकी प्राप्तिके लिये उच्चतम साधना आवश्यक है। उसके लिये मनुष्यको किसी मार्गका श्रनुसरण करना होगा। केवल जानने और विचारनेसे ही काम नहीं चरेगा, बिल्क जीवन और आवरणमें उसमें होना और बनना पदेगा। भक्ति या प्रेमके द्वारा छाप उस सगुण और निर्गुणम्बरूप परमारमामें एकरवकी प्राप्त ही सकते हैं। एक ही अनेक है और धनेक ही एक है। अच्छा, वह मार्ग कौन-सा है ? आपको कहाँ मिरेगा ? कौन उसे दिखलावेगा ? जो उस मार्गमे जाकर वहाँ पहेंचे हैं, उनके सिवा कौन उस मार्गको दिखला सकता है ? केवल सनत-महारमा ही अस मार्गको दिखला सकते हैं। स्वानुभवके बलपर वह बतलाते हैं कि ईश्वर नुम्हारे भीतर है, उसकी खोजो । मार्ग और साध्य दोनों एक ही हैं । उपनिषद, गीता, भागवत, संसारके समन्त धर्मग्रन्थ, तथा साधु-महात्माओं के लिखे प्रत्योंका म्बाध्याय, नित्य दैनिक सन्ध्या, पवित्र सन्दिरों और तीथौंका दर्शन करना, दृषित प्रत्यों, सनुष्यों और सम्भाषणीये बचना-यह समस्त साधकाँके लिये (विशेषकर प्रारम्भिक साधकाँके लिये) कुद्ध आवश्यक साधनाएँ हैं। हुनये आत्मा पवित्र होता है, बक्कि यह प्रतीति होती है कि आत्मा सदा ही पवित्र है। ईश्वरका स्वागत करनेके लिये अपने इदयरूपी मन्दिरका हार खोल दो और फिर देखी कि वह वहाँ पहुरुमे ही मौजूद है। नुम्हारे शरीर-यन्त्रका सञ्चालक भी तो वही है। जैसे भक्त भ्रव कहते हैं-- जो मेरी रसनामें वाणीका सखार करता है, हाथ और पैरोंको चलाता है, मुक्ते शब्द-श्रवणके योग्य बनाता है, क्या मेरे समस्य शरीरमें व्याप्त है उसकी मैं देखता हूँ-उसके किये सेका नसरकार हो ।' ईश्वर इसारे भीवर है और

बाहर भी । समस्त धर्म साधन हैं । अहङ्कारको नष्ट करके यह अनुभव करना कि केवल वही एक है और वही सब कुछ है, साधन कहलाता है । वही स्यापक और व्याप्य है, वह साकार है और निराकार है। वह सगुण है और निराकार है। वह सगुण है और निराकार है। वह सगुण है और निराकार है। वहां सब कुछ है। वह 'सस्यं शिवं अहैतं' है। विधास, श्रद्धा, प्रेम तथा अनुभृति आस्माके लिये अस्यन्त हो शक्तिप्रद और धानन्दमद होते हैं। ईश्वर-विधासी सहज ही आन्तरिक शत्रुओंका सामना करता है और शक्तिसम्पन्न होता है। नाम्तिकका अवल्यन क्या हो सकता है ? तन, धन, जन और मित्र समय पहनेपर नहीं ठहरते। बेचारा नाम्तिक अकेला पह जाता है ? आन्तिकके लिये भगवान् उसकी शक्ति तथा आनन्दके नगभ होते हैं। 'संशयास्मा विनश्यित' और 'न मे भक्तः प्रण्यित' ये दो दिशाएँ हैं, इनमेंसे नुम बो चाहो, जुन सकते हो।

भगवान्ते दुनियाके महान् ग्रन्थ भगवतीतार्मे भपने भक्तीको बहुत-से आधासन-वाक्य दिये हैं---

- (१) भागकेमं वहाम्यहम् १ । १ । १२ /
- (२) 'ददामि बुद्धियाग तं येन मामुषयान्ति ते।'
- (३) 'तेषामज्ञानजं तमः नाशयास्यातममावस्थः ।'
- (४) 'तेषामहं समुद्धर्ता मृत्युसंसारसागरात्।' (१२।५)
- ( ५ ) 'अहं त्वा सर्वपोपस्यो मोश्चियम्यामि मा शुच्तः ।' ( १८ । ६६ )

जानिक के लिये स्वयं श्रीभगवान् इसप्रकार धपने कपर जिम्मेवारी जेते हैं। परन्तु नाम्तिक के लिये कोई आधार नहीं है! उसे किसके द्वारा धौर कहाँसे सहायता मिल सकती है! आस्तिक के लिये भगवान्के ये आसासन किलेबन्त्यों के समान हैं धौर वह इनके भीतर जगरमुके द्वारा रिचन हुआ सुकार विश्वास करता है। सगवद क धौर सगवन् मेमी माता-पिताकी सन्तान होने के कारण धार्मिक वातावरणमें पाले-पोसे जाने तथा अपनी सुद्र और विस्तृत यात्रामें धार्मिक पुरुष-क्वियों के सस्सङ्ग-में रहने के कारण, पृषं धाध्योत्मक साहित्यके अध्ययक आध्यानी होने के कारण मुखे कसी हं स्वके किस्तान में विश्वास

करनेके लिये तर्ककी आवश्यकता नहीं पदी । मैं सवा ही अपने शरीरके रग-रगमें उसके अस्तित्वका अनुभव करता था। उसकी दबा मेरी मूल-सम्पत्ति है, उसकी करुगा मेरा कवच है, उसका चिन्तन मेरा परम आनन्द है, तथा उसके भक्तींके साथ सम्भाषण मेरा स्वर्ग है ! क्या मञ्जली-की पानीसे प्रेम करनेके जिये शिक्षा देनेकी आवश्यकता है ? मैं कह चुका हैं कि शक्त प्रह्लादका ईश्वरके प्रति नैसर्गिक (स्वाभाविक) प्रेम था। अपने छिये ऐसा कइना असङ्गत जान पहता है; परन्तु इसमें सरयताकी कुछ भी कमी नहीं। जिसप्रकार जलकी धाराके साथ पुष्प बहुता जाता है उसी प्रकार मेरा मन भक्ति-गङ्गाके प्रवाहमें प्रवाहित होता चला जा रहा है। मैं भगवानुमें विश्वास और भक्ति रखता है। सम्भव है कि मुझे छदयकी प्राप्ति देशमे हो, परन्तु सन्त-महारमाओंद्वारा सञ्चाछित भगवज्ञकोंकी सेनाका एक नुच्छ सिपाही होनेमें ही सुझे पुरा सन्तोप है। मेरी गाड़ी जो मार्गच्युत हो गयी थी, अब दुरुम्त हो गयी है और अब मैं अपनेको उसकी धत्रकायामें सुखी और सुरक्षित पाता हैं जो मेरी जीवन-रूपी गाड़ीका गार्ड और डाइवर दोनों है। मेरे समन तकं, युक्तियाँ और हेतु बहुत पह ने श्रद्धाके पात्रमें विछीन हो गये हैं। मंदे मन, बुद्धि सथा आत्मापर उन्होंने अधिकार कर किया है। यस वही, केवल वही, एकमात्र श्रकेला वही रह गया है, उसके सिवा और कुछ भी नहीं है। ओह ! उसके चिन्तन और प्रेममें कैसा आनन्तका सागर उछव रहा है ! कैसा परमानन्दका स्रोत बहुता है !

अब मैं यह स्पष्ट करना चाहता हूँ कि मैं नास्तिकताके चक्करसे किसप्रकार बचा । सन् १८९४ ई० में मैं पूना फर्युंसन-का ने कमें पदता था, यह एक परिवर्तनका युग था । प्राचीनताका स्थान नवीनता प्रहण कर रही थी । हमारे अधिकांश शिक्षित पुरुप पाश्चारय आचार-विचारसे प्रभावित हो रहे थे। पचीस वर्षतक महागष्ट्रके शिक्षितोंके मनपर मिल, स्पेन्सर धौर हक्सले शासन करते रहे । हमारे खंग्रेजी और लाजिक (तर्कशास्त्र) के अध्यापक फर्युंसन-कालेजके पिसिपल श्रीयुत खागरकर महाशय थे। वह एक महान् सजन पुरुष थे, तथा सामाजिक सुचारके कर्णधार समसे जाते थे। वह अपने कालेजके विचार्यिमें तथा साधारण जनतामें अपने सर्वप्रिय पत्र 'सुधारक' हारा बदीन भाषनाओंका प्रचार करते थे।

उन्होंने प्राचीन साहित्य और प्राचीन आचार-विचारींसे मुल मोइ छिया था। वह देश-भक्त थे, परस्तु पाश्चारय सभ्यताका उनके ऊपर पूर्ण प्रभाव था । मुझे विद्यार्थीके रूपमें उनके साथ छः वर्षीतक रहना पदा। वह खुल्लमखुला नामिकवादका प्रचार करते थे । हिन्द-धर्म, शास्त्र और प्रस्पेक प्राचीन बातके प्रतिकृत उनके लेखोंका नवयुवकींके उपर बढ़ा ही प्रभाव था और धवतक है। यक्ति धीर तर्क उनके प्रधान अस थे भौर उनके हारा बड़ी ही निष्ठरतामे डन्होंने प्राचीन आचार-विचारके उत्पर आक्रमण किया था । उनकी प्रेरणासे चविश्वास (नाम्तिकता) का जाद सम्भार भी कास कर गया। मैंने सोचना आरम्भ किया कि संसार बिना ही ईश्वरके निरालम्ब है। मेरा मन ईश्वर-विश्वास और अविश्वासके बीच विवृर्शित होने लगा । मेरे घर और कालेजके प्रभावों में परम्पर युद्ध मच गया। आस्तिकताकी गोदसे श्रज्ञानकी श्रोर जाते समय एक वर्ष-तक मुझे ब्याक्लना और विषादका अनुभव होता रहा। में निराश, संशयमन और किंकर्तव्यविमुद बना रहा। परन्त में तो अन्ता, सन्तोंके जीवन और सन्त-साहित्यके प्रचार तथा पुनरुद्वारके लिये नियुक्त किया गया था, अतएव भगवानने मुक्तं नास्तिकताके गर्नसं निकालना चाहा। एक दिन सार्यकालके समय मैं पुनास ३० मील दूर एक पहाड़ीके शिखरपर ध्यान कर रहा था. मैं अचानक इस परिवर्तनशील दश्य जगतकी नश्वरतामे निकलकर निग्य निर्विकार ब्रह्मावस्थामें जा पहुँचा । आधे घण्टेतक मैं अपने आपको पूर्णतया भूल गया और पूर्णानन्दमें निमिजित हो उठा । वह एक प्रकारकी समाधि थी। यहीं मेरे अन्तर्जीवनमें परिवर्तन हो गया। मुक्ते एक नवीन जन्म प्राप्त हुआ। यह समाधि-दशा मुक्ते अकस्मान् और केवल भगवानकी दयासे प्राप्त हुई थी। क्योंकि उस समय मैं श्चपनी चौरसे कोई चेष्टा करनेयोग्य न था। श्रीर न यह वह समाधि थी जो योगाभ्यासके हारा प्राप्त होती है । मैं पयभ्रष्ट हो रहा था। दयासय प्रभुते मुझे बचाया। मैं अनुसब करने लगा कि प्रभुने अपने आपको सदाके लिये मेरे सामने प्रकट कर दिया। मुक्के विश्वासके लिये एक आश्रय मिल गया धौर मैंने अपने खोये हुए विश्वासको पुनः पा लिया । दूसरे ही दिन मैंने रामदास और तुकारामके प्रत्य खरीदे और नवीन दृष्टिसे उनकी सावनाओं में प्रविष्ट किया । बबसे नीवा और भागवत, ज्ञानेश्वर और एकनाथ.

रामदास और तुकाराम मेरे उत्साइ-वर्द्धक साथी हो गये। अध्ययन और ध्यान, तथा धार्मिक महारमाखेंकि सरसङ्गसे मैं अपनेमें शक्तिका अनुभव करता हैं। मैं उस सन्दर पथका पथिक हैं जो ईश्वरस्वकी ओर ले जाता है। मैं आज भी अपने उस पुराने प्रोफेसरको श्रद्धा तथा प्रेमकी दृष्टिसे देखता हैं। मेरे विषयमें किसीको भ्रान्ति न हो, इसलिये मैं स्पष्ट कह देना चाहता हैं कि मुक्ते अभीतक ईश्वरकी प्राप्ति नहीं हुई है। मैं अभीतक अपनी उपासनाको ईखरीय दयाके साथ हड़तापूर्वक बढ़ानेमें समर्थ न हो सका हैं। इस बातमें मैं अस्थिर श्रीर श्रपराधी हैं। परन्तु मैं इतना कइ सकता है कि विश्वाससे श्रद्धांकी शेरका तथा श्रद्धाये ईश्वर-प्राप्तिकी ओरका मार्ग सौम्य, सुखप्रद और भानन्दमय है। ईश्वर सचम्च महान् और द्याल है; हम उसे जिसना चाहते हैं उसकी अपेक्षा कहीं श्रीधक वह हमें संसार-सागरसे उद्धार करनेके लिये चिन्तित रहता है। वह समस दीन-दुखी और विपद्ग्रम जीवोंको प्यार करता है, उनके छिये उसकी करुणाका पार नहीं। हमारे अपने कस्याग्रके लिये वह हमलोगोंने पूर्ण भारम समर्पणकी ग्राशा करता है। वह विवस्ता गोपियोंसे-निःस्वार्ध प्राणियोंसे. जिन्होंने कामनारूपी समन वस्त्रोंको दर फेंक रक्खा है, सदा प्रेम करता है। यह अनुप्रहमे पूर्ण है और माताके बारसल्य-प्रेमसे भी अधिक प्रेमपूर्वक हमारी और देखता है। इमें अपनी ओर बढ़ते हुए देख, वह सदा सहायता कर नेके लिये तैयार रहता है। हमें आगे अर्थात् अन्तरास्मा-की और बदना चाहिये। वह हमारे समीप है, हमारे भीतर और बाहर है तथा सृष्टिके प्रत्येक रूपमें अभिन्यक्त हो रहा है। वह हमारी उन्नतिकी निगरानी करता है. और हमें अपनी श्रोर ले जाता है। इस समन प्राणियांके रूपमें उसके साथ प्रेम करना सीखें । हमें आनिवृत होना चाहिये कि इस उस प्रभुके हैं और उसके मीतर हैं। उपनिषद कहते हैं कि वह आनन्यस्वरूप है-- रसो वै सः।' भगवान तकाराम कहते हैं कि वह आनम्ब-सिन्ध है ।

मुझे अपने प्रारम्भिक जीवनकी एक घटना याद जाती है जिसमे ई्यर-प्रार्थनाकी सहत्ता मिद्र होती है। उस समय मैं केवल जाठ वर्षका था। मेरे पिता रामभाठ कस्यम्त धर्माभा पुरुष थे। वह प्रतिदिन प्रात:काक चार

बजे उठते, मान करते और फिर शोपहरतक पूजामें बैठे रहतं । वह प्रतिदिन सम्पूर्ण गीताका पाठ श्रीर विष्ण-सहस्रनामके दस पाठ करते थे। बाधनिक पुरुष उन्हें सम्भवतः शिक्षित 'educated' न कहें, क्योंकि वह प्रामीण थे और केवज टूटी-फूटी संस्कृत जानते थे, अंब्रेजीसे बिएकुल अनजान थे। परन्तु जीवनकी पवित्रता तथा घारमाकी अकिकी इंडिये वह अहितीय थे। उस समय इस पूनासे १६ मील पश्चिम और आलम्दीसे लगभग १२ मील उत्तर एक गाँवमें रहा करने थे। यह वही आलन्दी तीर्थ है जहाँ गीताके प्रसिद्ध भाष्यकार और महाराष्ट्रके प्राचीन कवि और वार्गनिक जानेश्वर महाराजकी समाधि है। उस आठ वर्षकी अवस्थामें में मुर्द्धांके रोगये बाकास्त था, दिनमें मुके ब्राट या दस बार मुख्छी आ जानी थी। मेरी माता तथा मेरे दूसरे सम्बन्धी मेरे जीवनमें निराश हो गये थे। मेरे पिता बहत ही निः श्रृह थे। एक बार वह लोगोंके बहुत कहते-सुननेपर बाध्य होकर पूनाके चतुर हाक्टरों हो दिखलानेके लिये सुमं ले चरे। उन्होंने मुझे बैलगाइभिं बिठाया और गाइीवानसे पुनाके बदले आछन्दी छे चळनेके लिये कह दिया। इसप्रकार हम ब्रालन्दी पर्वे । पवित्र इन्द्रायग्रीमें स्नान किया और ज्ञानेखरके सन्दरमें गये। संरे पिताने सक्तिप्रवंड पजा की ब्रॉर मेरे मिरको श्रीज्ञानेश्वरके चरणोंमें रख दिया, तथा ऑंबोर्ने श्रीम् भरकर हृद्य भरकर जोरमे प्रार्थना करने लगे--'हे ज्ञानेश्वर ! हे मेरी माता ! मैं इस लड़केको तुम्हारे चर्णोंमें रखता हैं। मैं तुमसे बदकर कोई उत्तम वैद्य नहीं जानना और न नुम्हारे चरण्तीशंमे बदकर उपयोगी कोई औपघ ही जानता हैं। मैं इस खड़केको गुम्हारी सेवार्से अर्पण करता हैं । तुन्हीं इसके माता-पिता और रक्षक हो, यदि तुम्हारी इच्छा हो तो इसकी रक्षा करो । यह तुम्हारी द्यापर छोड़ दिया जाता है।' सखे और यथार्थ प्रापीकी प्रार्थना सुनी जाती है, उसकी कामना पूरी होती है। मैं शपधार्यक यह घोषित करता हैं कि तबसे मुझे इस भौतिक शरीरमें एक बार भी मुच्छी न आयी । इसप्रकार मैं अपने जीवनमें एक दृष्ट रोगसे बचा था और वचपनमें ही अपने पुज्य पिताके हारा महाराष्ट्रके अवतार चौर प्रधान सन्त ज्ञानेश्वर सहाराजके चरगींसे मैं अर्पण कर दिया गया था । जानेश्वर माताकी जय !

## (४२) पण्डित श्रीमदनमोहनजी शास्त्री, प्रिं० मारवाड़ी-संस्कृत-कालेज, काशी

(1)

४—यइ उस समयकी घटना है जब मैं चौदह वर्षका था। पञ्जाब गया था। वहाँ मेरे निवहालके छोग धाये भीर मुझे घोड़ेपर सवार कराकर ले चले। मैंने अपने ठाकुरजीको भी साथ ले किया था। राम्तेमें मेरे धन्य साथियोंने अपने-अपने घोड़े दौंडाये। मेरा घोड़ा भी उनके पीछे दाँडने बागा। मुझे सवारी करनेका पूरा अभ्यास न था, इसमें मैं घोड़ी ही तूर जाकर घोड़ेसे गिर पड़ा। पास ही एक नहर वह देगने बह रही थी, मेरे ठाकुरजी उसमें जा गिरे।

डठतेके बाद मैंने सबसे पहले ठाकुरजीको खोजा। बहुत छान-बीन की, पर पता न छगा। फिर तो मैं अधीर हो उठा। मेरे साधियोंने मुझं बहुतेरा समझाया-बुझाया, पर मेरी अधीरता बढ़ती ही गयी। वह छोग मुझे समझा-बुझाकर अपने घर गये और मैं अपने मामाके घर गया। परन्तु ठाकुरजीका वियोग मुझे असझा था। मैं अनायके समान ज्याकुछ होकर रोता रहा। मुझे खाने-पीनेकी हुच्छा ही नहीं होती थी। मेरे मामाके घरमें सब जोग मेरी इस अवस्थान बहुत ही उदास हो गये। मोजनके छिये जब उन छोगोंने आग्रह किया तो मैंने कह दिया कि अब तो जबतक उाकुरजी न मिछने, श्रक प्रहण न करूँगा।

सन्त्याको मेरे माता-पिता भी चा गये। मुन्ने रोता हुआ देखकर उन्होंने मुन्ने आधासन दिया चौर जबरन् दूज पिलाया। दूनके चूँट बढ़ी कठिनाईसे मेरे गलेके नीचे उत्तरे। रोते-रोतं सन्त्या हो आयी चौर रोते-ही-रोतं मैं रातको सो गया।

सोनेपर मुझे एक स्वम दोल पदा । एक सुन्दर पुरुष मेरे ठाकुरजीको हाथमें छिये हुए घाया और उसने मुक्तसे कहा—'छो अपने ठाकुरजीको । पहचानो तो, यही न तुम्हारे ठाकुरजी ?'मैंने उनके हाथसे धपने ठाकुरजीको छे छिया और में मन-ही-मन घानन्दित हो उठा । परन्तु नींदके टूटते ही न तो वह मनुष्य ही रहा और न ठाकुर-जी ही मेरे पास रहे । मैं पछताने छगा और फिर मुझे निश्वसाने का घेरा । दूसरे दिन प्रातःकाल दो घरटे दिन चढ़नेपर स्वयर मिछी कि टाकुरजी मिछ गये। घटना इसप्रकार हुई कि जिस समय मेरे टाकुरजी नहरमें गिरे थे, उस समय उसमें बाद पायी थी। फिर पीछे पानी कम हो गया। वहाँ एक खी अपने एक लड़केको साथ लेकर वस धोनेके लिये गयी। टाकुरजीके सोने और मेरे रोनेकी खबर तो फैल ही रही थी, बालकने टाकुरजीको किनारे पाया और उस खीने उससे उन्हें लेकर एक थान्मीके द्वारा शीध ही मेरे पास भेजवा दिया।

अपने सोये हुए ठाकुरजीको पुनः पाकर मुझे जो आनन्द हुआ उसका वर्णन नहीं किया जा सकता। फिर तो ठाकुरजीकी पूजा करके और उनका प्रसाद पाकर में कृतार्थ हो गया। मुझे इस घटनाका वर्णन भेजत समय इर छग रहा है, कहीं मैं द्राहनीय म बन्ँ।

( ? )

करीय साठ वर्षकी बात हैं। बायू शिषद्यालजी अपनी पत्नीको साथ ले पजाबसे काशी पहुँचे और वहाँ जाकर उन्होंने यह निश्चय किया कि परमातमा जैसे रक्षों, वैसे ही रहकर निर्माह करेंगे पर मोचदायिनी काशीको न झोड़ेगे। महला नीची श्रद्धापुरीमें उन्होंने एक झोडा-सा मकान खरीदा। साधारण कारोबार शुरू किया और सदाचारपूर्वक सरकतासे भगवान्का भजन करते हुए भगवत्-शरण होकर जीवन बिताने लगे।

एक दिन रात्रिको उन्हें एक स्वम हुला। भ्रानन्द-कन्द् नन्द-नन्दन मुरलीमनोहर श्रीकृष्णचन्द्रजीने उन्हें दर्शन देकर कहा—'भाई! मैं तुम्हारे मकानकी दीवालमें हूं। पास ही नाली वह रही हैं। उसमें बड़ी दुर्गन्ध आती है। मुझे यहाँसे निकालो।' इस स्वमके देखते ही शिवद्याल्जीकी आँखें खुल गर्या। सामने देखा तो वह परम मनोहर मूर्ति गायब है। इस विचित्र स्वमसे उन्हें बढ़ा ही कुत्हल हुआ। नाना प्रकारके संकल्प-विकल्प मनमें उठने लगे। सबेरा होते ही उन्होंने कुछ विद्वानींसे इस विचयपर सम्मति माँगी। एक विद्वान्ने कहा— 'भाई! स्वमकी बात है, इसमें क्या कहा जाय हाँ, जाल भगवान्की प्रार्थना करके सोना; पिद पुनः वैसा ही स्वम हुआ तो करू विचार किया जायगा।' परिवत्तजीको विश्वास नहीं हुआ, उन्होंने यह कहकर सरछ शिवद्याछ-जीको टाल दिया।

उन्होंने वैसा ही किया। सोनेके पूर्व पवित्रतापूर्वक शुद्ध हृदयसे भगवान्की प्रार्थना करके सोनेपर पुनः वैसा ही स्वप्न हुआ। भगवान्ने पुनः उसी मनोहर मृतिसे दर्शन दिया और बोले—'तुम दूसरे छोगोंसे क्यों पूखते ही ? क्या मैं तुम्हें क्यर्थ ही आदेश देता हूँ ?'

बस, क्या था! शिवद्यालजी चैंककर उठ बैठे और भगवत् सारण करते हुए उन्होंने ज्यों न्यों रात वितायी। प्रातः होते हो राजोंको बुलाकर मकान सुदयाना शुरू कर दिया। उनके इस कामको देखकर पड़ोसके छोग तरह-तरहकी बातें करने और हेंसने छगे। इतनेमें एक मजदूरने जैसे ही दीवालमें एक झटका मारा, यैसे ही चृतेके एक देलेमें सटी हुई भगवान चृन्दावन-विहारीफालकी एक मनोहर स्वणं-मूर्ति यकायक नीचे गिरी। उस समय वहाँ कितने ही भी-पुरुष-वच्चे खड़े थे। श्रीशिवदयालजीकी छोटी कन्या भी, जिसका नाम मुझादेवी था, वहाँ खड़ी थी, उसकी निगाह उस देलेमें चिपकी हुई मूर्तिके उपर पड़ी और उसने शीध ही कहा—'देखिये बाबूजी, यह क्या चीज है ?'

शिवद्यालजीने जो भगवान्की उस स्वर्णमयी मनोहर मूर्तिको देखा, वह आनन्दसे उछल पड़े। उनके हर्षका पारा-वार न रहा। वह प्रेम-गद्भद् हो उठे, प्रॉब्लेंसे अनुभारा वह खली। भगवान्की उस मूर्तिको ढेलेसे अलग करके विद्वानोंको बुलाकर बन्होंने विश्वपूर्वक पूजा करके एक घरमें स्थापित किया। उसी दिनसे दग्पति भ्रीभगवान्की सेवामें तन-मन-धनसे खग गये। दिन-रात ठाकुरजीकी चर्चा और भ्राचीमें बीतने लगे।

अब भगवान्की कृपासे उनके व्यवहारमें भी उन्नति होने छगी। कुछ ही दिनोंमें उनके पास काफी सम्पत्ति हो गयी। उन्होंने उस सकानको परे ढंगसे बनवाया। चौमासा, सर्दी, गर्मीके छित्रे ठाकुरबीके निमित्त भाँति-भाँतिके सामान, श्रक्षार आदिके समारोहमें ही उनके दिन बीतने छगे। घब तो उनकी निष्ठा हतनो वदी कि जो कुछ करना होता सब भगवान्के घागे निवेदन करते चौर छनसे जो आदेश होता उसीके अनुसार धाचरण करते।

सुख-दुःख, शादी-गृमी सब प्रकारके ध्यवहारमें ठाकुरजीकी आज्ञाका पालन करते हुए उन्होंने सपने जीवनमें अन्त समयतक भगवान्की सेवामें ही शान्ति छाम किया 188

# ( ४३ ) स्वामी श्रीसत्यानन्दजी तीर्थ

1-धर्म, अर्थ, काम, मोचस्तरूप चतुर्वगंकी प्राप्तिके लिये ईश्वरको मानना चाहिये। आर्च, जिज्ञामु, अर्थार्थी और ज्ञानी चारों प्रकारके मनुष्य अपने-धपने प्रयोजनकी सिद्धिके लिये ईश्वरका आराधन करते हैं। सर्वतोभावसे समाराधन किये गये भगवान् धपने आराधकके वशीभूत होकर उसके सकल मनोरथोंको पूर्ण करते हैं। मगवान्की तृष्टि भगवान्को नहीं माननेसे नहीं हो सकती, अतः भगवान्की सन्नृष्टिके लिये भगवान्को मानना चाहिये तथा भगवान् हो केवल सस्य, आनन्द और ज्ञानस्वरूप हैं। तर्वतिरिक्त निखल प्रपञ्च असस्य, दुःखमय और जह है अतः सिद्धनानन्दस्वरूप भगवान् ही माननेयोग्य हैं। अथच भगवान् ही सब प्राण्ययोंके हर्यमें अन्तर्यामिरूपसे विराजमान होकर उनकी अपनी वासनानुसार उन्हें

शुमाशुभ-मार्गमें पेरणा करते हैं अतः वह शुभ-मार्गमें ही हमारी बुद्धिवृत्तियोंको प्रेरणा करें — एतदर्भ भी भगवान्की अनुकूछता-प्राप्तिके छिये भगवान्को मानना चाहिये। जिसके अज्ञानमे यह संसार-जाल विजृग्ममाण हो रहा है और जिसके ज्ञानमे इसमे मुक्ति होती है, उस आग्म-तत्त्वके साक्षाद अपरोद्य ज्ञानकी प्राप्तिके जिये भी भगवान्-के चरण ही शरण हैं। अतएष यह कहा गया है—

यर्द्धन्त्रनाम वरणेवणयोठमकया

वेतोमलानि विविधेद् गुणकर्मजानि ।

तिस्मन् विशुद्ध उपलम्यतः आत्मतक्वं

साक्षाद्ययामलदशोः स्वितृप्रकाशः ॥

२--पूर्वप्रयनोक्तसमें द्वैयरको सामनेसे जो-जो साम

#### गज-उद्धार



जब लग गज बल अपनो बरत्यो नेक सरघो नहि काम। निर्बल ह्रे बल राम पुकारघो आये आधे नाम॥

वर्णन किये गये हैं इंश्वरको न माननेसे उनका अकाभ ही प्रथमतः हानि है। केवल यही नहीं, किन्तु आसुरमाव-प्राप्ति-पूर्वक घोरतर नरककी भी प्राप्ति होती है, एवं हष्ट-नाश और अनिष्ट-प्राप्तिकप हानिसे वचनेके किये भी इंश्वर आराधनीय है। ईश्वरको न माननेवाले हिरयसकशि रू, रावय, कंस मन्ति असुर लगत्की ब्रशान्तिके हेतु हुए हैं चतः ईश्वरको न माननेसे जगत्की भशान्तिरूप हानि भी होती है।

३-ईबरके असित्वमें सबसे प्रवछ प्रमाण श्रुति (बेद) है। प्रतएव श्रीम्यास भगवान् उत्तर मीमांसामें 'शाख-योनित्वाद' इस सूत्रमें शाख (श्रुति) को ही परमात्मा-के विषयमें प्रमाणरूप ने उपन्यास करते हैं, तथा शाखका कारण भी परमात्माको ही निरूपण करते हैं। ×××

## (४४) श्रीमहम्मद हाफिज सय्यद एम० ए०, लन्दन

१-क्योंकि ईश्वरमें विश्वास करना अक्षय शान्ति और सुकका ध्रव मार्ग है। जिन कोगीको इस वातका ज्ञान है कि दारीर, मन और बुद्धि नहीं है, बल्कि इनकी अपेक्षा कोई एक महान् वस्तु है, उन्हें अनुभव होने जगता है कि उनके पास मन और बुद्धिकी अपेक्षा कोई अधिक स्थायी वस्तु है जो उनके अन्दर निवास करती है। यह आरमा है जो विकार, क्षय श्रथका मृत्युको नहीं प्राप्त होता । यह सदा सम रहता है। इस आत्माके ज्ञान तथा अनुमवसे मनुष्य काळान्तरमें भगवस्त्राप्ति करता है। अब भगवस्त्राप्ति हो जाती है तब मनुष्य शान्ति, विभूति और भानम्य-सब कुछ पा जाता है जो मानवी प्रयुक्ता प्रधान लक्ष्य होता है । इम इन्द्रियोंके विषयरूपी जहरूमें इसीकिये भटकते रहते हैं, चणिक थार नुच्छ बस्तुओंके पीछे हौहते रहते हैं-कि कहीं क्षणभरके छिये भी हमें सख मिल जाय परन्तु जब इमको उनसे सन्तोष नहीं होता, तब इम उनकी अपेक्षा अधिक स्थायी वस्तुकी खोज करते हैं। तब हमारा ध्यान अन्तर्मुख होता है और हम देखते हैं कि इमारे अन्वेपयाका विषय इमारा अपना ही आरमा है। आरमाका वास्तविक स्वभाव आनम्द है इसलिये को मनुष्य अपने आरमामें ही रममाण रहना सीखते हैं वह स्वभावतः प्रभूत आनन्दको प्राप्त करते हैं। हमारा हो आत्मा सब-का भारमा है। भारमा एक ही है जो समानरूपसे सबके हृदयमें निवास करता है। यही आत्माओंका आत्मा और प्राणींका प्राण है, यही जीवन है और आभ्यन्तरिक प्रकाश है। इस एक आत्माको जानना ही सबको, ब्रह्मको, प्रमारमाको जानना है। भारमा जीवारमाके रूपमें तबतक कदापि यथार्थ शानित और सुलका मनुभव नहीं कर सकता, जनतक उसे परमारमाका प्रत्यक्ष नहीं होता ।

जब मनुष्य अपने दैनिक जीवनमें अपनी वास्तविक सत्ता अर्थात् धारमाका अनुभव करता है तभी उसे परमारमाका प्रस्यक्, ज्ञान, विश्वास और निष्ठा होती है।

२-इस प्रभका उत्तर भी पहले प्रश्नके उत्तरमें ही आभासित हो चुका है। उँचे दृष्टिकोणसे ईश्वरमें विश्वास नहीं करनेसे ईश्वरका कुछ नहीं विगइता, विश्व उस मनुष्यकी हो हानि होती है जो विश्वास न रखनेके कारण अपनी सत्ताके शाश्वत श्रोतके साथ सम्बन्ध रखने तथा उसके ज्ञानके द्वारा प्राप्त होनेवाकी शक्ति, शान्ति और आनन्दसे बिश्वत रह जाता है। निज्ञ तथा विकासके दृष्टिकोग्रासे कोई हानि नहीं है। मनुष्यके विश्वास या अविश्वासके द्वारा ईश्वरकी वास्तविकता अथवा शाश्वत सत्ताका हास या विकास नहीं होता।

ईश्वरकी सत्ताका चाहे कितना ही खण्डन अथवा निषेच किया जाय इससे उसमें किञ्चिन भी कमी नहीं भा सकती । वह सदा ही विद्यमान रहता है। याज जो ईश्वरमें विश्वास नहीं करने वह कल या दूसरे जीवनमें अपना मत बदल सकते हैं। समय आनेपर सबको विकस्तिन, प्रसरित और उद्यत होना पहेगा। मनुष्य जैसे ही विकसित होता जाता है वैसे ही कमानुसार ईश्वरकी सत्तामें उसका विश्वास भी बदता जाता है।

१-कोई नहीं, वर्योकि ईश्वरके श्रांसरक समर्थनमें जो हेतु या प्रमाख सामान्यतः उपस्थित किये जाते हैं हे सन्तोवप्रद नहीं होते । कार्य-कारण-माद, कर्तृत्व, नियामकता तथा पाप-पुराय-सम्बन्धी हेतु ईश्वरमें निष्ठा जानेके क्रिये पर्याप्त नहीं होते । इनपर गम्भीर आक्षेप हो सकते हैं । उनका यहाँ विस्तृत विवेचन नहीं किया आ सकता । पुक्रमाण और अस्यन्त निश्चित प्रमाणका आविर्माव मनुष्पके मनमें तब होता है जब वह उस आत्मानुमनके मार्गपर चलने खगता है जिसका उछेल इपर्युक्त पंक्तिओं में किया जा चुका है। ४-ईश्वरकी द्यासे सम्बन्ध रसनेवाली अपने जीवनकी किसी घटनाका वर्णन मैं नहीं करना चाहता, इसप्रकारकी घटनाएँ मेरे लिये सदासे प्रशुर प्रमाणमें होती आयी हैं।

#### ्र । (४५) हनुमानप्रसाद पोद्दार

इन प्रश्नीपर बहुत बड़े-बड़े प्रातःसारणीय पूज्य-चरण महारमाओं चौर विद्वानींने उत्तर छिखने-छिखवानेकी कृपा की है, फिर मुम-सरीखा व्यक्ति क्या किले ? पहले तीन प्रभी-पर तो कुछ जिलनेकी सावश्यकता ही नहीं। कारण, प्रथम तो ईश्वरके खरूप भीर तत्त्वका यथार्थ ज्ञान भगवत्-प्राप्त-पुरुपोंको ही होता है। और जिनको होता है वे भी वाणी-द्वारा उसका निर्वधन नहीं कर सकते । दूसरे 'ईश्वरांक'में भीर इन प्रश्नोंके उत्तरमें यथेष्ट बातें कही भी जा चुकी हैं। तीसरे मेरा कोई अधिकार भी नहीं । वास्तवमें अनुभव-की रष्टिसे सो ऐसे प्रश्न ही नहीं बन सकते। इसके सिवा ईश्वरका जो कुछ वर्णन होता है, वह अभूरा ही होता है। वर्णनका विषय ईश्वर, यथार्थ ईश्वर-स्वरूपसे बहुत ही नीचे उतरा हुआ होता है। जो बुद्धि-मन-वागीके परेकी चीज है, उसका कोई क्या वर्णन करे ! निगु या रूप स्वसंवेच है। संगुण-साकार रूप ऐसा मनमोहक और पागल बना देनेवाला है, जिसको देखकर जनक-जैसे ज्ञानी राजर्षि चकित और हन्मत्त हो जाते हैं। भगवान् श्रीराम-क्ष्मणको पहले पहल देखकर राजवि जनक, महर्षि श्रीविश्वासित्रसे कहते हैं-कहडू मात्र मुन्दर देख बालक । मुनि-कुल-तिकक कि नृप-कुक-पालका। सहज विशास्त्रप मन मारा । यकित होत जिमि चन्द चकोरा ॥ इन्हिह विकासत अति अनुरागा । बरवस ब्रह्ममुखिह मन त्यागा ॥

शतएव इन प्रश्नीपर मैं कुछ भी न किसकर, चतुर्य प्रश्नके उत्तरमें कुछ किस्तनेकी चेष्टा करता हूँ।

सिंघदानन्द्यम श्रीभगवान् ही सत्ताका प्राणीमात्रको पळ-पळ और पद-पद्यर प्रत्यक्ष होता है। भगवान् को सत्तासे ही सबकी सत्ता है। कहने और सुननेवाळा चेतन-सत्ता-धारी प्राणी भगवान् की सत्ताको अस्वीकार कर ही नहीं सकता, जो करता है बह उनमत्त प्रकाय करता है और प्रकाशन्तरसे भगवन्-सत्ताकी ही धोषका करता है।

इसी प्रकार, इस जिस स्थितिमें स्थित होकर इस समय किया कर रहे हैं, उस स्थितिमें, ईश्वर केवड इखिदानम्बयन दोनेपर मी, ईश्वरकी द्याका भी बैसे दी पछ-पछ और पद-पद्पर प्रत्यक्ष होता है जैसे उनकी सत्ताका। भगवान्की द्यासे मनुष्य अपने जीवनमें ऐसे-ऐसे महान् विछक्त्या अनुभव करता है जिनके सम्बन्धमें सहसा सर्वसाधारणके सामने कहना-सुनना मोहवश अविधासके उत्पादन करनेके सिवा छौर कुछ फछ उत्पक्ष नहीं करता। जिन दिष्य और अछौकिक रहस्पोंको भगवत्-कृपासे भगवत्-प्रेमी जान पाता है, कहा जाता है कि वे हतने गुढ़, हतने स्प्र्म और हतने गम्भीर होते हैं कि न तो उनकी किसी छौकिक प्रमाणसे सिद्धि की जा सकती है, न किसीको छौकिक खुद्धिसे वे वातं आ सकती हैं और न उनके प्रकट करनेकी कोई आवश्यकता ही होती है।

इसना सब होनेपर भी वे बातें इतनी सत्य, इसनी
प्रायण और इतने नश्यकी होती हैं कि व्सरेको सममाने
और उनके साथ सिद्ध करनेका साधन या उपाय दिशामिक्ष न रहनेपर भी, जिसको वे प्राप्त होती हैं, उसके छिये वे
उतनी ही अपरोण हैं जितना अपने छिये अपना आत्मा ।
एक मनुष्यको किसी आत्मान्त एकाम्न स्थळमें किसीके द्वारा
अमर फल प्राप्त हो जाय और वह उसके महान् स्वावका
अनुभव करनेके साथ हो उसे खाकर अमर हो जाय और
फिर वह चाहे इस बातको प्रमाणोंसे, युक्तियोंसे सिद्ध न
कर सके तो इससे न तो उसका अनुमव मिष्या होता है
और न उसे दूमरेको सममाकर उससे सचाईका प्रमाणएत्र लेनेकी आवश्यकता ही रहती है। इसी प्रकारकी
धनेकों रहस्यमधी बातें भगवन्-कृपास अफोंके अध्यास्मजीवनमें हुष्मा करती हैं, पर उनका पता उनको और उनके
धगवन्को ही होता है। भगवान् कहते हैं—

> सापवे। इदयं महां सालूनां इदयं त्वहम् । मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेम्यो मनागिष ॥

ज्यों-ज्यों मनुष्य भगवत्-कृपाका अधिकाधिक प्रत्यक्ष करता है त्यों-ही-त्यों वह भगवत्-रहस्यके राज्यमें प्रवेश करता है, परम्यु-- 'मगवतरसिक रसिककी बातें, रसिक बिना कोट समुद्दी सकें ना ।'

ऐसी रहस्यकी बालोंके विषयमें मैं क्या लिखूँ ? मेरी तो बही प्रार्थना है कि दैवीसम्पदासम्पन्न प्रेमी महापुरुषेंके जीवनकी ऐसी, ईश्वरकी द्यासे होनेवाली दिष्य घटनाओं-की सस्यतापर पूर्ण विश्वास करनेमें ही लाभ है।

सांसारिक विषयोंमें तो भगवानुकी दया स्यूख-रूपमें भी दर्शन देती रहती है। परन्तु मनुष्योंको यह एक महाभ्रम हो रहा है कि धन-जन-मान आदि सांसारिक बस्तुओं की रक्षा और प्राप्तिमें ही वे भगवानकी द्या समझते हैं, उनकी भग्नाप्ति और विनाशमें नहीं। वास्तवमें भगवान् की दया दोनों ही प्रकारमे होती है। कई बार मनुष्यके जीवनमें ऐसी घटनाएँ होती हैं जो उस समय देखनेमें बड़ी भयानक, अवान्छित, दु:खदायिनी और भपनी इच्छाके प्रतिकृत प्रतीत होती हैं और उस समय सनुष्य अम-वश नारदके मोहकी भाँति भगवानको कोसने भी छगता है. परन्त जब उनका अन्तिम परिणाम प्रकट होता है, तब सोह-निशाका नाश है।ता है और भगवद-नुग्रहरूप भूवनभाम्करके विषय प्रकाशसे उसका सन-पञ्च प्रफल्लित हो उटला है। उस समय उसके रोम-रोममें अपने-आप ही भगवान्के प्रति हार्दिक कुतज्ञताकी ध्वनि निकलने लगती है, चित्त उस चिन्ताइरण चतुर-वृहामणि-के चिन्तनमें संलग्न हो जाता है। वान्तवमें विषयी पुरुषोंकी दृष्टिमें जो अशुम घटनाएँ हैं. वही परमारमाकी प्राप्तिके मार्गमें ईश्वर-दयाका एक प्रकारका प्रकाश है, जो साधक-के यधार्य कल्याणके लिये ही संघटित होती हैं।

मनुष्यके जीवनमें इसप्रकारकी अवाम्बित सौर मनो-वाम्बित फलके रूपमें प्रकट होनेवाली दयाके दर्शन अगिएत बार होते हैं; मेरे जीवनमें मी ऐसी धगिएत घटनाएँ हुई हैं और हो रही हैं। परन्तु न तो उन सबका स्मरण ही रहता है और न, जिनका स्मरण है उन सबके प्रकाश करनेका स्थान, सुधवसर और संकल्प ही है। यहाँ सिर्फ मीतके मुँहसे बचनेकी तीन घटनाझोंका वर्णन करना चाहता हूँ, जिनसे भगवानुकी सत्ताका कुछ पता छगता है।

(क) सन् १८६६ ई० में धासाममें मयानक भूकम्प हुआ था, उस समय मेरी उन्न छगभग चार वर्षकी थी। शिखांग (आसाम) में हमारा कारवार था। मेरे वादाजी कनीरामजी वहाँ रहते थे। पिताजी

क्छक्तेका कारवार सँभाएते थे। माताजीकी बहुत छोटी डम्प्रसे मृत्यु हो जानेसे मेरी दादीजीने मुझको पाछा। उनका मुझपर जो खेह या एवं उन्होंने मेरे लिये जितने कृष्ट सहे, उसका बदला में हजार जन्म सेवा करके भी नहीं चुका सकता। उनके जीवित रहते मैंने इस घोर परा प्यान नहीं दिया, अब पछतानेसे कोई लाभ नहीं। जिनके साता-पिता आदि जीते हैं, उन्हें बढ़ा सौमाग्य प्राप्त है, वे जीभर उनकी सेवा करके आनन्द लूट लें, नहीं तो पीछे मेरी तरह पश्चात्तापके सिवा प्रस्वक्ष सेवाका चौर कोई साधन नहीं रहेगा। अस्तु। मैं दादीजीके पास शिलांगमें रहता था। मेरी एक बुआ भी वहीं आयी हुई थीं, उनके दो सन्तान थीं - एक कन्या और एक पुत्र। वे दोनों मेरे समवयस्क थे। हम तीनों साध-साथ खेला करते । मूकम्पके दिन हमारे निकटवर्सी श्रीभजनकाल श्रीनिवासके यहाँ किसी इतका उद्यापन था। उनके यहाँ हमें भोजन करने जाना था। युआजीके दोनी बालकोंने जानेसे इन्कार कर दिया, मैं अकेला ही गया, बे घरपर रह गये । सन्ध्याका समय था, लगभग पाँच बजे होंगे। मैंने श्रीभजनलाल श्रीनिवासके गोठेके पीके रसोईमें जाकर मोजन किया. रसोईसे निकलकर गोड़ेमें इस ही रहा था कि घरती बढ़े जीरमे काँप उठी, मैं चिल्लाया और मेरे भास-पास पत्थरों की वर्षा होने लगी। सारा सकान सिनटों में ही ध्वंस हो गया। मैं दब गया । परन्तु आश्चर्य ! मेरे चारों श्रोर पत्थर हैं, उनपर एक तल्ला था गया और उसके ऊपर पत्थरींका पहाइ । मैं मानो खोहमें - काली गुफामें पह गया। पता नहीं, वायुके आने-जानेका रास्ता कैये रहा, परन्तु मैं सरा नहीं। भूक्रम्प बन्द होनेपर मुसलधार वर्षा हुई और उसी समय हमारे बगलके एक गोर्ने आग लग गयी, चारों और हाहाकार सवा था । कीन दवा, कीन बचा, कुछ पता नहीं। दादाजी हम तीनों बाखकोंकी स्रोजमें स्तो । मेरी बुग्राके दोनों बासक गो ठेके परधरोंके नीचे मरे मिले। मेरी बड़ी बुभाजी के पौत्र मुझपे कुछ बड़ी उन्नके श्रीरास गोयनकाकी भी छाश मिली, हुँइते और पुकारते दावाजी अञ्जनलाल भीनिवासके गोठेके पास भाये। वे बढ़े जोरसे पुकार रहे थे 'सब् सब ।' मैंने आवाज सुन हो। तन्हा-सा वालक था, भयभीत था, रो रहा था, परम्त न साखम किस प्रेरणासे मैंने चकिमर जोरसे बत्तर विया, 'यहाँ हूँ, जल्दी निकालिये।' परयरों का देर इटाया गया । मैं निकलकर दादाजी के गोदी चढ़ गया, उन्होंने हृद्यमें लगा लिया। दोनों रोने खगे। उनके रोनेके कई अर्थ थे! दादीजी तबतक अपने इष्ट श्रीहन्मान्जीको याद कर रही थीं। हन्मान्जीने उनकी पुकार सुनी,— यूशाजी के बालकों के दबनेका दु:ल क्षणभर-के लिये कुछ हल्का हो गया।

तबसे शिलांगर्मे पत्थर-चूनेसे मकान नहीं बनते। तक्ते और टीनॉके ही होते हैं।

(स) सन् १६१६ की बात है मैं बम्बईमें रहता था। रातको अपने फ़फाजी श्रीलक्ष्मीचन्द्जी छोहियाके घरपर, जो बम्बईसे कुछ दर बी० बी० एएड सी० आई० रेलवेके शान्ताक्ष्य-स्टेशनके पं॰ भीशिवदत्तरायजी वकीलके बँगलेमें रहते थे. जाकर खाया और सीया करता था। एक दिनकी बात है। रासको करीब म बजे थे, कृष्णपत्तकी अँधेरी रात थी । मैं लोकल ट्रेनमे जाकर शान्ताक बके प्राटफार्मपर उतरा । अब तो दोनों ओर फ्राटफार्म हैं, उस समय एक ही छोर था और रोशनीका भी प्रबन्ध नहीं था। न इक्षिनके सर्चछाइट थी। श्रीशिषदत्तरायजीके बँगलेमें जानेके लिये रेलवे लाइन लाँधकर उस और जाना पहता था । मैंने बेवकुफी की । दौड़कर इश्निनके सामनेसे लाइन पार करने चला। लोकल देन एक ही मिनट टहरती है। मैं नया था, मैंने समझा, गाड़ी छूटनेसे पहले ही मैं लाइन पार जाऊँगा । परन्तु ज्यों ही मैंने काइनपर पैर रक्ता त्यों ही गाड़ी छट गयी, परन्तु ईश्वरीय प्रेरणा और प्रबन्धले उसी समय, किसी अज्ञात पुरुषने मेरा हाथ पकड्कर जोरमे खींच लिया । मैं दूसरी लाइनपर जाकर शिर पदा, गादी सर्राटेसे निकल गयी। तीन काम एक साय हुए - मेरा लाइन काँघने जाना, गाइी छूटना और अज्ञात व्यक्तिद्वारा खींचा जाना ! एक-इी-दो सेकएडके विलम्बमें मेरा शरीर चकनाचूर हो जाता। परन्तु वचानेवाले प्रभुने उस अँधेरी शतमें उसी जगह पहले ही मुझै बचानेका प्रबन्ध कर रक्ता था। मैं थर-थर काँप रहा था, ईश्वरकी दयालतापर मेरा हृत्य गद्गद् हो रहा था। आँखाँसे ऑस वह रहे थे। मैंने स्टेशनके पुँघड़े प्रकाशमें देखा, एक नौजवान बोहरा असलमान खड़ा हुँस रहा है और क्वे प्रेससे क्व रहा है-- 'काइन्दा ऐसी गुरुती म करना,

आज अरावान्ने तुम्हारे प्राया बचाये।' मैंने मूक अभिनन्दन किया, कृतज्ञता प्रकटकी। छाइनपर रोड़ों में गिरा था, परम्तु दाहिने पैरमें एक रोड़ा जरा-सा गड़नेके सिवा मुक्ते कहीं चोट नहीं कारी। मैं दौड़कर घर चका गया। और ईश्वरको याद करने छगा।

(ग) सन् १६२६ की बात है। मैं छक्ष्मणगढ़ ( जयपुर ) के भाई श्रीखच्छीरामजी चुडीवालाके धन और परिश्रमये स्थापित ऋषिकलके उत्सवमें शरीक होनेको बम्बईसे जा रहा था। श्रहमदाबादसे दिल्ली-एक्सबेसके हारा रवाना हुआ। मैं सेकरड क्लासमें था, मेरे साथ एक छोटा बाह्मण-बालक ऋषिक्लमें भर्ती होने जा रहा था। में इधरकी एक सीटपर सोया था और सामनेकी सीटपर वह सोया था । दूसरे दिन सुबह अन्दाज पाँच बजे थे । व्यावर-स्टेशनपर एक टी० टी० महोदय हमारे हिड्बेमें सवार हए। मैं जिस सीटपर सीया था, उसीपर मेरे पैरोंके पास वे बैठ गये। मैं जग रहा था, अपने पैरॉके पास किसीका बैठना मुझे अच्छा नहीं छगा, इससे शिष्टाचारके नाते मैं उठ बैठा। सोया था तब मेरा सिर सीटकी अन्तिम तीसरी खिदकीके पास था, जागकर बैठा तो वह खिइकी खाली हो गयी, मैं बीचकी खिइकीके पास बैठ गया और टी॰ टी॰ महोदय इधरकी तीसरी खिडकीके पास बैठे थे। तीनों खिडकियाँ बन्द थीं. मैं टी० टी० महोदयके साथ बातें कर रहा था। इतनेहीमें पीछेसे बड़े जोरकी घावाज हुई और दूसरी सीटपर सोये हुए बाह्मण-बालकने एक चील मारी । हमलोग भींचक रह गये। पीके घुमकर देखा तो मालूम हुआ कि एक बहुत बड़ा पत्थर लिएकीके काँचके छगा, लिइकीका बहुत मोटा काँच चुर-चुर हो गया और उसके दुक्ष उञ्जल-उञ्जलकर सब तरफ विखर गये । उसीका एक जरा-सा दुकड़ा बालकके सिरमें लगा था, इसीसे उसने चील मारी थी, मैं सोया होता सो अवस्य ही खिडकीके पास मेरा सिर रहता और वह जरूर ही पत्यर और काँचकी चोटसे ट्रट जाता। परन्त बचानेबा देने टी॰ टी॰ सहोत्यको भेजकर सुक्ते प्रेरणा की, में बैठा हो गया और बच गया । यह घटना अजमेरके पास सकरेरा और सरधमा स्टेशनके बीचकी है। टी॰ टी॰ महोत्यमे कहा कि यहाँ अनसर ऐसी घटनाएँ हुआ करती हैं। श्रजमेरमें टी॰ टी॰ महोदयने कमरा साफ करवाया । श्रीर उन्हींकी कृपासे में शीशा तोवनेके इस्त्रजामके बसेवेसे सहज ही वस्त्र गया ।

भपने ही सम्पादकत्वमें निकक्षनेवाळे पत्रमें, अपने ही

किये हुए प्रश्नोंके उत्तरमें, श्रपने ही जीवनकी घटनाओंका वर्णन लिखना धष्टता है। जिखना नहीं चाहता था, परन्तु कुछ निश्नोंको इच्छा देखकर अन्तमें संक्षेपमें दो-चार बातें लिख दी हैं। विद्वान् गुरुजन और पाठकाण समा करें।

# चित्र-परिचय

भगवदाराधन (रङ्गीन) अपरका मुखपृष्ठ, हिन्दू, मुसलमान, ईसाई, पारसी, राजा-प्रजा, साधु-संन्यासी, सी-पुरुष सब भक्तिभावये भगवान्की अर्चनामें रह हैं।

मगवान् श्रीकृष्णरूपमें –(रङ्गीन) ए॰ (ॐ) भगवान् श्रीकृष्णरूपमें बाँसुरी लिये विराज रहे हैं। ध्यान करनेयोग्य श्रस्यन्स ही मनोहर सुवि है।

महर्षि वेद्व्यास-(साहा) ए० ८, महर्षि बेद-ब्यास प्रस्थानत्रयीकी रचना कर रहे हैं।

महर्षि पतञ्जलि-(सादा) ए० म, योगस्त्र, ब्याकरण, महाभाष्य आदि शास्त्रोंके रचयिता महर्षि पतञ्जि समाधिस्य बैठे हैं।

भावान मःस्यरूपमें-( रङ्गीन ) ए० २४, भगवान् मत्स्यावतारके स्पर्मे हैं। विशेष विवरणके लिये 'दशावतार' शर्वक लेख एष्ठ ४६३ देखिये।

महर्पि कपिल-(सावा) ए० ४०, सांख्यशास्त्रके निर्माता महर्पि कपिल वनमें नदीके तटपर तप कर रहे हैं।

महर्षि जैमिनि-(सावा) ए०४०, मीमांसा-शास्त्रके रचिता महर्षि जैमिनि मण्डपर्मे बैठे यज्ञ-कुण्डमें हवन कर रहे हैं।

भगवान् कुर्मक्रपमें—(रङ्गीन) ए० ५६, भगवान् कुर्मावतारके रूपमें हैं 'दशावतार' शीर्षक लेख प्रष्ठ ४६६ देखिये।

महर्षि कणाद-(सादा) ए० ७२, वैशेषिक-शास्त्रके प्रणेता महर्षि कणाद अपने आज्ञमके समीप वैठे प्रन्य लिख रहे हैं।

महर्षि गीतम-(सादा) पृ० ७२, न्यायदर्शनके रचियता महर्षि गीतम अपने आश्रममें बैठे शास्त्रार्थ कर रहे हैं।

भगवान् वराहरूपर्ने-(रङ्गीन) पृ० ८०, भगवान् वराहावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' श्रीषंक छेल पृष्ठ ४६६ देखिये।

देवर्षि नारद-( सादा ) प्र. १६, देवर्षि नारदजी

भगवान्के प्रेममें मक्त हुए बीगा बजाते हुए हरि-नाम-किर्तन कर रहे हैं और भगवान् वृक्षकी ओटमें छिपे अपने भक्तकी भावना देखकर मुग्ध हो रहे हैं।

महर्षि शाण्डिल्य-(सादा) पृ॰ १६, महर्षि शारिडल्य भगवान्की आराधना करके सामने बैठे भिक्त-सूत्र लिख रहे हैं।

भगवान् श्रीनृसिंहरूपमें (रङ्गीन) ए० १०४, भगवान् श्रीनृसिंहावतारके रूपमें हैं। भक्त प्रह्मादको गोदमें लेते ही आपका कोध शान्त हो गया है श्रीर बड़ी ही स्नेहभरी दृष्टिमें आप उसे देख रहे हैं। 'दशावतार' शीर्पक छेख एष्ट ४६३ देखिये।

राजा जनक और शुकदेख मुनि-(सादा) ए० १२०, राजा जनक सिंहासनपर आसीन हैं। बालयोगी श्रीशुकदेव मुनि उनके यहाँ ब्रह्मज्ञान सीखने गये हुए हैं। राजाने उन्हें अपने सामने सुन्दर ऊँचा आसन दिया है। शुकदेव मुनि आसनपर बैठे विदेह महाराज जनकका उपदेश श्रवण कर रहे हैं।

भगवान् वामनरूपमें – (रङ्गीन) ए० १२८, भगवान् वामनावतारके रूपमें हैं। 'दशावतारः शीर्षक लेख पृष्ट ४६३ देखिये।

भगवान् परशुरामरूपमें (रङ्गीन) ए० १४२, भगवान् परशुरामावतारकै रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख ए० ४६६ देखिये।

भगवान् श्रीरामरूपमें (रङ्गीन) ए० १७६, भगवान् श्रीरामावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक छेल ए० ४६६ देखिये।

मगवान् श्रीवलरामरूपर्ने-(सादा) ए० १६२, भगवान् श्रीवलरामजीके रूपमें इल और मूसख लिये विराजमान हैं। एष्ट ४६३ देखिये।

नन्दनन्दन-(रङ्गीन) ए० २००, मगवान् नन्द-नन्दन गौके समीप खड़े वंशी बजा रहे हैं। कैसी मनोहर इस है! महर्षि वाल्मीकि—(सादा) ए० २०८, महर्षि वाल्मीकिजी वनमें सगुष्ठालापर बैठे ध्यान कर रहे हैं, उनके पास वनके हरिण, सिंह, मोर और गौ भ्रादि अपने स्वभावको भूखकर प्रेमपूर्वक विचर रहे हैं।

भगवान् बुद्धरूपमें-(रङ्गीन) ए० १२४, भगवान् भीबौदावतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख पृष्ठ ४६६ देखिये।

भक्त-रक्षा-(सादा) ए० २४०, द्रौपदीका चीर दुःशासन सींच रहा है, भगवान् अन्तरिक्षसे चीर बढ़ा रहे हैं, प्रसिद्ध कथा है।

मगवान् किलकरूपमें (रङ्गीन) ए० २४८, मगवान् श्रीकल्कि-अवतारके रूपमें हैं। 'दशावतार' शीर्षक लेख एष्ट ४६३ देखिये।

श्रीशङ्करानार्य-(सावा) ए० २१४, आवार्यमवर श्रीभाष शङ्कराचार्य महाराज अपनी शिष्य-मण्डलीको उपवेश दे रहे हैं।

श्रीविष्णु भगवान्-(रङ्गीन) ए० २७२, भगवान् विष्णुरूपर्मे शङ्क, चक, गदा, पद्म धारण किये कमलासन-पर स्थित हैं।

आवर्श हिन्दू-नारी-(सावा) १००२ ८८ सासारिक भोग-विकासमें मन न कमानेवाली गृह-कार्यमें दक्ष हिन्दू-रमणी चरपम्त प्रेमपूर्वक भगवानकी एका कर रही है। ऐसी देवियोंसे ही हिन्दू-गृहकी शोसा बदती है। धन्य है वह परिवार, जहाँ इसप्रकारकी भगवज्ञकिपरायणा सुषीका नारी निवास करती है।

श्रीनामदेवजी-(सादा) एड २८६, महाराष्ट्रके परम अक्त श्रीनामदेवजीने रोटियाँ बनाकर रक्सी बीं, आप छनुशंकाको गये थे कि इतनेमें कुत्ता रोटी छेकर भाग चछा। श्रीनामदेवजी, जो सबमें भगवान् देखते थे, उसके पीछे यह कड़ने हुए दौड़ रहें हैं कि 'भगवान् रोटियाँ रूखी हैं, मुन्ने घी छगाने दोजिये तब भोग छगाइये।' भगवान्ने कुतेका रूप त्यागकर शक्कु-चक्र-गदा-पग्न भारण किये हुए अपने चतुर्मुलस्करूपसे उन्हें दर्शन दिया।

श्रीभगवान् शंकर-(रंगीन) एष्ट २१६, भगवान् शंकररूपमें मृगछालापर प्यानस्य बैठे हैं।

श्रीरामानुजाचार्य-(सादा) पृष्ठ ३०४, वेदान्त-विशिष्टाद्वेत-मतके संस्थापक, गीता, दशोपनिषद् और ब्रह्मसूत्रके प्रमुख भाष्यकार श्रीखामी रामानुजाचार्य बैठे भगवान्त्री पूजा कर रहे हैं। श्रीवल्लमाचार्य-(सादा) पृष्ठ ३०४, वेदान्सके शुद्धाद्वेत-मतके संस्थापक, श्रीस्थामी वह्नभाषार्यजी बैठे हुए हैं।

श्रीमध्याचार्य-(सादा) पृष्ठ २०४, वेदान्तके द्वैत-मतके संस्थापक, स्वामी श्रीमध्याचार्यकी शाख-मनन कर रहे हैं।

श्रीनिम्बार्काचार्य-( सात् ) पृष्ठ ३०४, देदाम्तके हैताहैत-सतके संस्थापक स्वामी श्रीनिम्बार्काचार्य ।

भगवान् शक्तिरूपमें-(रंगीन) पृष्ठ १२०, भगवान् दशभुजाधारिणी शक्तिके रूपमें महिषासुरका नाम कर रहे हैं।

श्रीचितन्य महाप्रभु-(सादा) एह ३३ ६, श्रीगौराङ्ग महाप्रभु श्रीकृष्णचैतन्य हरि-नाम-कीर्तनमें तन्मय हो रहे हैं। श्रीचैतन्यदेवकी विस्तृत जीवनी गीताप्रेससे निकल रही है। चैतन्य-चरितावलीके नामसे पहला भाग निकल चुका है।

स्वामी नित्यानन्द्र-(सादा) पृष्ठ ३३६, महाप्रभु चैतन्यदेवके साधी परम भक्त श्रीनित्यानन्दजी सबकपर हरि-नाम-कीर्तन करते हुए चले जा रहे हैं।

अद्वेताचार्यजी-(सादा) एष्ट ३३७, श्रीचैतन्य महा-प्रभुके साधी अद्वेताचार्यजी इरि-नाम-कीर्ननमें मत्त हो रहे हैं।

भक्त हरिदासर्ज्ञा—(सादा) पृष्ठ ३३७, भी-भगवद्यामके सतवाले यवन हरिदासजीको धर्मान्ध मुसलमान मार रहे हैं, वे शान्तिये मार सहते हुए जोर-जोरसे हरि-नाम उचारण कर रहे हैं।

भगत्रान् गणपतिरूपमें-(रंगीन) ए० १४४, भगवान् श्रीगणेशजीके रूपमें आसीन हैं।

स्वामी श्रीरामानन्दजी—(सादा) पृष्ठ ३६०, उत्तर-भारतमें भगवज्ञक्तिके प्रचार करनेवालींमें अग्रगण्य स्वामी श्रीरामानन्दजी विशाजमान हैं।

श्रीकवीरसाहब-(सादा) एड १६०, हिन्दू और मुसल्मानोंमें समानरूपते तास्विक भगवज्ञक्तिका प्रचार करनेवाले श्रीकवीरसाहब गई/पर आसीन हैं।

गोस्वामी तुल्रसीदासजी-(सादा) एड १६०, मक्ताप्रगण्य, कविकुल-बृदासणि श्रीरामचरित-मानस-जैसे ब्रमृत प्रन्थके रचयिता महारमा गोस्वामी श्रीतुल्सीदास-वी राम-पाम-परायण हो शासाबकोकम कर रहे हैं। श्रीपयहारीजी और पृथ्वीराज—(सादा) पृष्ट १९०।

श्रीज्ञानेश्वर-(सावा) पृष्ठ १६१, महाराष्ट्रके सन्तीं-में अग्रावय गीताकी ज्ञानेश्वरी टीकाके रचयिता भगवान् श्रीज्ञानेश्वर महाराज आसनपर विराजमान हैं।

श्रीएकनाथ-(सादा) पृष्ठ ३६१, महाराष्ट्रके परम वैष्णव, कवि सन्त श्रीएकनायश्री सृगचर्मपर बैठे प्यान-मप्त हैं।सर्प ऊपर चढ़ रहा है।एकनायश्रीका जीवन-चरित्र अभी गीताश्रेससे निकळा है।

श्रीतुकाराम-(सावा) पृष्ठ ३६१, महाराष्ट्रके परम भक्त श्रीतुकारामजी महाराज वैठे हरिगुणगानमें स्त हो रहे हैं।

समर्थ श्रीरामदास-(सारा) पृष्ठ १९१, महाराष्ट्रमें भक्ति, ज्ञान और वैराग्यके साथ देशमक्तिका प्रबब प्रचार करनेवाले और छत्रपति महाराज शिवाजीके गुरु समर्थ भीरामदास हाथमें माला छिये भगवशामका जप करते जा रहे हैं।

भगवान् सूर्यक्रपमें-(रंगीन) प्रष्ठ १६८, भगवान् श्रीसूर्यनारायणके रूपमें रथपर वैठे हैं। रथमें सात घोड़े जुते हुए हैं। सारथि अरुण घे.डों हो हाँक रहे हैं।

भगवान् ब्रह्मारूपमें-(रंगीन) पृष्ठ ६१२, भगवान् बतुरानन श्रीमञ्चाजीके रूपमें कमजासनपर बैठे हैं।

गुरु नानकजी-(सादा) पृष्ठ ४००, पञ्जाबर्मे भक्ति-का प्रचार करनेवाले हिन्दू और मुसलमानोंको समानरूपसे भगवान्के भजनकी शिक्षा देनेवाले सिक्बोंके धादिगुरु नानकजी गद्दीपर बैठे भगवान्का स्नरण कर रहे हैं।

श्रीश्रीचन्द्रजी-(सादा) पृष्ठ ४००, गुरु नानकजीके पुत्र तथा उदासीन-सम्प्रद यके संस्थापक श्रीश्रीचन्द्रजी शासनपर बैठे हुए इरिनास-जप कर रहे हैं।

श्रीगुरु गोविन्द्सिंहजी-(सादा) पृष्ठ ४००, हिन्द्-जातिके रचक तथा सिन्दा-सम्प्रदायके संस्थापक गुरु गोविन्द्सिंहको गई।पर बँडे हैं।

श्रीवनकण्डीजी-(नेपालवाले)(सादा) पृष्ठ ४००। स्वामी श्रीरामतीर्धजी-(सादा) पृष्ठ ४०१, कगव्में व्यावहारिक वेदान्तकी शिक्षा देनेवाले प्रसिद्ध ब्रह्मनिष्ठ खामी रामतीर्थकी आसमासीन हैं।

स्वामी सहजानत्वजी (स्वामिनारायण)--(सादा) प्रड ३०३, स्नामिनारायण-सम्प्रदायके संस्वापक। खामी मङ्गलनाथजी-(सादा ) पृष्ठ ४०१, ऋषि-केशके मझकीन महात्मा ।

स्वामी सियारामजी-( सादा ) पृष्ट ४०१, हिमाळय-प्रदेशके ब्रह्मकीन महारमा ।

भराषान् अग्निरूपमें-(रंगीन) पृष्ठ ४१६, भराबान् श्रीभ्रामिदेवके रूपमें वकरेके पीठपर आसीन हैं।

श्रीदामरूष्ण परमहंस-( सादा ) पृष्ठ ४३२, परम-भागवत ब्रह्मनिष्ठ महारमा श्रीरामकृष्ण परमहंसको कीन नहीं जानता । बंगाकमें भक्तिभाषपूर्ण बेदान्त-भर्मके आप सुप्रसिद्ध उपदेश हो गये हैं।

श्रीप्रभु जगद्बन्धु-( सादा ) पृष्ठ ४३२, बंगास्रके एक महापुरुव ।

श्रीस्थामी विवेकानन्द-(सादा)एष्ट ४२२, परमहंस रामकृष्यके शिष्योंमें स्वामी विवेकानन्द सर्वश्रेष्ठ हैं, इन्होंने बेदान्त-धर्मकी कीर्ति-पताका संसारमें, विशेषकर अमेरिका-में फहराकर हिन्दू-शाखोंके प्रति छोगोंमें श्रद्धाका प्रसार किया है।

प्रभुपाद श्रीविजयक्षण गोस्वामी-(सावा) प्रष्ठ ४३२, बंगास्के प्रसिद्ध सङ्गरमा जटिया बाबा।

स्वामी चिशुद्धानन्द-( सावा ) एष्ट ४३६, काशीके एक प्रसिद्ध चिद्वान् महास्मा हो गये हैं।

स्वामी भास्करानन्द-(सादा) प्रष्ठ ४३६,काशीकै एक परम विद्वान् संस्थासी हो गये हैं।

तैलङ्ग स्वामी-(सारा) प्रष्ठ ४३३, काशीके एक सुपसिद्ध महारमा हो गये हैं, आपने २४० वर्षसे अधिक उम्रतक बीवित रहकर इस संसारका त्याग किया।

सिद्धाकड़ स्थामी-(सावा) प्रष्ठ ४३३, महाराष्ट्र-वेशके प्रसिद्ध महारमा।

भगवान् दत्तात्रेयक्पमें-(रंगीन)पृष्ट४४०, भगवान् श्रीवीतिराज दत्तात्रेयके रूपमें विराज रहे हैं।

याक्षचल्कय-मेंत्रेयी-(सादा) पृष्ठ ४५६, याज्ञचल्क्य-जी संन्यास छेकर घरसे जाने को तब उन्होंने अपनी दोनों पक्षी काल्यायनी और मैत्रेयोको घरका सामान आधा-आधा बाँट दिया, काल्यायनी तो कुछ नहीं बोळी, परन्तु मैत्रेयोने कहा कि 'मनावन्! क्या इस घनसे मुसे शान्ति मिळ जायगी। यदि नहीं तो मुसे बह धन दी जिये, जिससे शान्ति मिळी।' बृहदारययक उपनिषद्में यह कथा बही ही उपदेशमद है।

भेयाची नविकेता भीर यमराज-( शवा ) प्रश

४४६, कठोपनिषद्की कथा है। यमराजने ब्राह्मण-बालक मिक्केताको बहुत-सं भोग-पदार्थ देने चाहे, परन्तु उसने आस्म-तत्त्व जाननेके सिवा और कुछ भी लेना न चाहा, छन्तमें समराजने उसे जानोपदेश किया।

गायत्री देवी-(रंगीन) पृष्ठ ४६४, प्रसिद्ध है। ईप्यरचन्द्र विद्यासानर-(सादा) पृष्ठ ४८८, बंगाकके एक महापुरुष।

देवेन्द्रनाथ टा हर-(सादा) एष्ठ ४००, ब्राह्मसमाज-के संस्थापकोंमें भाप शंगालमें महर्षि देवेन्द्रनाथ ठःकुर-मामय प्रसिद्ध हैं।

स्यामी द्यानन्द-(सादा) पृष्ठ ४८८, प्रसिद्ध भार्य-समाजके संस्थायक।

केशवचनद्र सेन (सादा) पृष्ठ ४==, नवीन ब्राह्म-समाजके संस्थापक।

अहिंप-आश्रम-(रतीन) पृष्ठ ४९६, वनमें सरिताके तटपर ऋषियों हा आश्रम मुशोभित हो रहा है। ऋषिष्ट-द अपनी-श्रपनी कृटियों के सामने बेठे ध्यान कर रहे हैं। एक ऋषि पुष्पात्र हाथमें लिये पुष्प-चयन कर रहे हैं। एक ऋषि पुष्पात्र हाथमें लिये पुष्प-चयन कर रहे हैं। आश्रममें एक सिंह अपनी हिमक वृत्ति छोड़ कर येंठा हुआ है, एक ऋषि-बालक उसके पास बंटा हुआ खेल रहा है। एक दूसरा बालक प्रेम खंक हिरणाको पकड़े हुए हैं। दो और बालक हवनकुष्टके समीप कुछ दृगिपर बंटे बंद पद रहे हैं। पुष्पींसे आश्रमकी छटा अपूर्व हो गयी है। बाश्रमकी दूसरो और नदीकी उज्जवक धारा अपनी निराली छटासे बह रही है। प्राचीनकालके श्राश्रमोंका कैमा सुन्दर और मनोहर जीवन होता था, उसका कुछ श्राभास इस चित्रसे सिकता है।

महातमा ईसा (साहा) प्रष्ट ४०४, ईसाई-वर्मके संस्थापक और पाश्चाय देशोंमें भक्तिका प्रचार करनेवाले।

महातमा जरशाश्त्र (सादा) एष्ट ५०४, महारमा जरशोश्त्र पारमी-धर्मके संस्थापक।

सुक्तरात-(मादा) प्रष्ट ४०५, यूनान-देशके प्रमिद्ध सम्बद्धेना ।

एमर्सन (सादा) पृष्ठ ४०४, श्रमेरिकाके प्रसिद्ध तत्त्ववेत्ता एमर्सन ।

टॉलस्टॉय-( सादा ) पृष्ठ ५०५, रूस-देशके प्रसिद्ध

सस्वज्ञानी ।

जिम्स एलन-(सावा) पृष्ठ ५०५, आधुनिक युगमें इक्नलेग्डमें जेम्स एलन एक प्रसिद्ध स्थावहारिक तस्त्रज्ञानी को गर्व हैं।

सीरा-(रंगीन) पृष्ठ ५२१, भगवान्की भिक्तमें सन-मन-प्राया श्योद्धावर करनेवाकी जगवकी प्रातःस्वरणीया नारियों में अग्रग्यय भीराको कीन नहीं जानता । यह उसी भक्तिमती मीराका चित्र है। भीरा बीणा हाथमें क्रिये हरि-गुण-गान कर रही है।

भक्त-वत्सलता—( सादा ) एष्ट ५३०, महाभारत-युद्ध समाप्त होनेपर दिविर-द्वारपर भगवानने अर्जुनकी पहले नथने उत्तरने हो कहा, रथमें उत्तरते ही घोइंसिमेत रथ जल गया, हन्मान्जी श्राकाशमें उह गये। भगवान्ने कहा, रथ तो द्वाण-भंदमादिके वाणींस पहले ही जल गया था, हमें तो मैंने भम्म होनेसे बचा रक्खा था। महाभारतमें कथा है।

विज्वासी सक्त भ्रुव-(रंगीन) एष्ट १४६, धाकक भ्रुव वनमें स्ग-चर्मपर बंडे तप कर रहे हैं।

जगत्-चतुष्टय (रंगीन) पृष्ठ ४५६, वर्णन श्री-ज्योनिजीके टेख पृष्ठ ४४६ में हेखिये।

सेंट फ्रांसस-(साहा) पृष्ट २७८, ईसाई महास्मा। भक्तांकर्मे जीवनी एष चुकी हैं।

सेंट छुई-(सादा) एष्ट ५७६, ईसाई महात्मा। सेंट केंथेरिन (सादा) एष्ट ५७६, ईसाई भक्त स्रो, भकाकमें जीवनी हुए खुकी है।

सेंट एजिजावेश-(सादा) पृष्ठ ५७६, ईसाई भक्त-क्री, कस्याणमें जीवनी निकल चुकी है।

सेंट गेयों-( साता ) एष्ट १७६, ईसाई-भक-महिला। सेट टेंग्सा-( साता ) एष्ट १७६, ईसाई-भक-महिला। प्रेमी भक्त स्रदास-(रंगीन) एष्ट १६४, भगवज्रक महारमा स्रदासजी नम्ब्रा और तबळा बजाते हुए हरि-गुण-गानमें मस हो रहे हैं।

गजराज-उद्घार-(सादा) पृष्ठ ६१०, गजराजको उदारनेके किये भगवान् गम्ब होइकर आये हैं भीर बाहकी चकदारा मारकर उसका भी उद्धार कर रहे हैं।

# गीताप्रेसकी शिक्षाप्रद, सुन्दर, सचित्र और सस्ती पुसकें प्रिक्ति मुह्ह्यमें प्रकास करनेका उपाध स्थायी ग्राहक बनानेका प्रबन्ध

अनेक प्रेमी सज्जन प्रायः कहा करते थे कि प्रेससे जो नयी पुस्तकें निकलें, वे हमें बी० पी० में भेज दिया करी। कुछ माह्योंकी यह शिकायस भी रहा करती थी कि हम प्रेसकी पुस्तकें मैंगवाना तो चाहते हैं परन्तु हमें यह पता नहीं छगता कि क्य कीन पुस्तक निकजी हैं। अब यह प्रवन्ध किया गया है कि जो सज्जन प्रेमकी सभी पुस्तकें खेना चाहेंगे और स्थायी ग्राहकोंमें नाम लिखा देंगे उन्हें नयी पुस्तकें निकलते ही तीचे लिखे अनुमार पान मृल्यमें भेज दी जायेंगी।

स्थायी याहक बननेक नियम

१-प्रत्येक स्थायी प्राहकको अपना नाम-पता साफ सक्सरोंमें लिख भेजना और १) एक रुपया पहले जमा करा देना पहेगा।

यह एक रूपया झाहकके नामसे अमा रहेगा। जब वे झाहक नहीं रहना चाहेंगे तब रूपया वापस कर दिया जायगा।

२-स्थायी ब्राहकोंको सभी नयी-पुरानो पुस्तकें पीने मुख्यमें दी जायँगी। बाकखर्च ब्राहकोंको ही देना पदेगा। कब्बाण, उसके विशेषांक और बाहरकी पुस्तकें स्थायी ब्राहकोंको पीने मुख्यपर नहीं मिस्न सकेंगी।

३-नयी पुस्तकं प्रकाशित होते ही ब्राहकोंको सूचना

भंज दी जायगी और उसके बाद दो सप्ताहके अन्दर वी० पी॰ आयगी।

किसी सजनकी बंा० पी० लौट आवेगी तो बी० पी० खर्च उसके नामपर जमा किये हुए १) मेंसे काट लिया जायगा, इसके बाद वे ब्राहक नहीं माने जायगे। बी० पी० पारसळखर्च बाद देकर जो पैसे बर्चेंगे वे उन्हें भेज दिये जायेंगे ' बी० पी० पारमळखर्च एक त्ययेंसे ज्यादा होगा नी ब्राहकसे बस्क किया जा सकेगा।

४-डाक अर्थ में यचत होने के खया रूपे एक रुपये से कमकी पुम्तक वी॰ पी॰ से नहीं भेजी जार्यमा हस सम्बन्धमें आवह्यक नियम समय समयपर घटाये-बहाये जा सकेंगे।

### गीतापेसकी पुस्तकें

### श्वीमद्भगवद्गीता श्रीशांकरभाष्यका सरल हिन्दी-अउवाद

अनवादक---श्रीहरिकृष्णदासूजी गायन्दका

### इस प्रन्थमें क्या है ?

१-मूख भाष्य है।

२-भाष्यके सामने ही धर्य जिसकर पहने और समक्तनेमें सुगमता कर दी गयी है। २-श्रुति, स्मृति, इतिहासोंके उठ एन प्रमाणोंका सरत श्रर्थ दिया गया है ।

४-भाष्यके परोको खलग-त्रलग करके जिला गया है।

प-मगवान् श्रीकृष्णके दो तिरंगे बड़े और श्रीकाद्य-शंकराचार्य मगवान्का एक सादा चित्र है।

६-गीतामें भाषे हुए इरेक शब्दकी पूरी सुची है।

७-वहुस मोटे-चिकने कागजपर बम्बेया टाइपमें छपा है।

**म-सस्तेपनमें अपनी जोड़ी नहीं रख**ता ।

[1

माइज २२ x २६, ८ पेजी, पृष्ठ ५०४, मूल्य साधारया जिल्द २॥), बढ़िया कपबेकी जिल्द २॥।)

#### इसपर कुछ सम्मतियाँ

गीता-शांकरभाष्य तथा अनुवादसहित विलक्षण वपा है। ऐसे अब्दे रूपमें यह उपादेव अन्ध अभीतक नहीं छुपा था। अनेक धन्यवाद । ..... ऐसे श्रन्तरारमसंस्कारक अन्थोंका प्रकाशन कर के " कितने कस्यासभाजन हुए सी कइना कठिन है। ... ...

-महामहोपाध्याय टा० श्रीगेमानायजी सा, एम० ए० वाइस चान्मलर ( इलाहाबाद चुनिवरसिटी ]

'''अनेक धन्यवाद । स्वामी शंकराचार्यके प्रन्थोंको हिन्दी-भाषानुबाद-सहित মকাহান करनेका उद्योग प्रशंसनीय है । गीता-शांकरभाष्य हिन्दी-अनुवाद-सहित प्रकाशित करके भापने हिन्तू-जनताका बड़ा उपकार किया है। धर्म ही हमारा आधार है, धर्म हीमें अरुचि इमारे श्रधःपतनका कारण है। जिस उद्योगसे यह अधःपतन रुक जाय इसमें बढ़कर अपकार क्या हो सकता है ? ..

-- (ायबहादुर अवधवामी ताला श्रीलीनारामजी बीठ ए० आपके भेजे ग्रन्थरस श्रीमञ्जगवद्गीता शांकरभाष्य " ···मिले अनुगृहीत हुआ । · · गीताके शांकरभाष्यका श्रनुवाद तो छापकर निश्रय ही यहा कास किया है। यह

---श्रंहामदाय गोह एम० ५०

( खामी श्रीशंकराचार्यजीके अन्यान्य प्रन्योंका भी अनुवाद हो रहा है )

ब्रन्ध बडे ही उपयोगी निकले "

### श्रीमद्भगवद्गीता

मूल, पद्च्छेद, अन्वय और साधारण भाषाटीकासहित (बड़ी गीना)

४ बहुरंगे चित्रोंसहित

बाकार बिसाई द पेजी, मोटा कागब, ५७० पृष्ठ, साफ-शुद्ध छपाई, अचर बढ़े, हाथ-कवेंके कपहेंकी मजबूत जिल्दा मु०१।)

( एक प्रति वी॰ पी॰ से मँगाने बालोंको ॥=) डाइन्हर्च, ) पैकिंग और ≥) मनिआर्डरफीस — कुल २-) पढ़ेगा। सममकर भाईर दें )

संस्करण सातवाँ ( अवतक ५६००० ह्रप चुकी 🖁 ) ۹]

विना अधिक परिश्रमके ही समक्त सकते हैं। विद्यार्थियों के भी ददे कामकी है। अर्थमें खींचातानी नहीं है। त्यागसे भगवत्प्राप्ति-विषयक निवन्ध भी है। गीताके प्रधान और सुक्म विषय भी हैं। ऐसी सस्तो गीता और न मिलेगी।

### श्रीमद्भगवद्गीता

मूल, पदच्छेद, अन्वय और भाषाठीकासहित, ४ बहु-रंगे चित्रींसे सुसजित।

#### (मझली गीता)

आकार २२×२६ साइजका सोलइपेजी। विकना काराज । ४६८ पृष्ट । सुन्दर-शुद्ध छपाई । मृत्य अजित्द ॥ ) सजिल्द ॥ । ),यह १५००० छप चुकी है [ दाक-महस्त १ का ।ह्र), २का ॥ह्र), ३का ॥।≡्र) ]

विशोपता यह है कि प्रत्येक अध्यायके प्रधान विषय अध्यायके प्रारम्भमें ही और सुचम विषय प्रत्येक श्लोकके साथ किनारेपर ही दिये गये हैं। वह एक प्रकारमें श्लोकका सारांश है। शेप बातें ५।) बाकी गीनाके श्रनुसार ही हैं।

### श्रीमद्भगवद्गीता

मुख रहांक और भाषाटीकामहित,२ बहुरंगे चित्रोंसे सुसज्जित (माटे अक्षरवाली)

आकार २०×३० सोखइपेजी । कागज चिकना । पृष्ठ ३१६। छपाई शुद्ध और सुन्दर। भक्तर मोटे । सुन्दर मुखपृष्ठसिहत । मृह्य ॥) प्रथम संस्करण ३२५० सं० १६८७, द्वितीय संस्करमा ५००० सं० ११८८।

रबोक और साधारण भाषाटीका, टिप्पकी, प्रधान विषय और त्यागमे भगवस्त्राप्ति-नामक निबन्धसदित । इसके अजर मोटे और बड़े होनेके कारण यह लोटे-बड़े सबके ब्रिये बहुत ही उपयोगी हो गयी है।

### श्रीमद्भगवद्गीता (सचित्र)

(मृह)

आकार २२ × २१ सोलइपेजी । कागत विकशा । पृष्ठ ब्राइं खुलनेवारं १०६। मृत्य अजिल्ह् ।-) सजिक्द् ।≥), माहायय, अंगम्यास, करम्याससहित । छुपाई-सफाई शुद्ध और सुन्दर ।

अवर त्व मोटं हैं। पादके किये नीम्म है। श्रीभगवान्-

का एक सुम्दर तिरंगा चित्र भी दिया गया है। यह तीन बारमें १४००० छप खुकी है।

## श्रीमद्भगवद्गीता (सचित्र)

(केवल माषा)

आकार २० × ३० सोकहपेजी। चिकना कागज। पृष्ट २००। मुल्य।) सजिस्द ।≈), लुपाई-सफाई शुद्ध और सुन्दर। यह चार बारमें २४००० छप चुकी है।

संस्कृत-इक्षोक न पद सकतेवालों के लिये बड़ी उपयोगी है। इसके अत्तर बड़े और गहरे हैं। स्त्रियों के किये इसे विशेषरूपमें में गवानेकी सिफारिश हैं।

अन्तमं गीताकी श्लोक सुची भी जोड़ दी गयी है।

### श्रीमद्भगवद्गीता

( छोटी गीता )

मूल श्रीक और साधारण भाषाटीकासहित आकार छोटा, जेवमें भीरम्मनेयोग्य। कागज चिकना। एष्ट ३५२ । उत्तर भगवानका एक सुन्दर चित्र। गीना-महिमा, गीताकी अधेक अध्यायके प्रधान विषयोंकी सूची और त्यागमं भगवस्त्राप्तिः नामक निबन्धसहित। मृत्य हो॥ सजिल्द क्ष्णा हुं सफाई शुद्ध और साफ। संस्करण १० वाँ। यह तीन लाख पचास हजार (३.४०,०००) अप चुकी है। यह सबसे अधिक विकती है।

इसमें श्लोकोंके माथ भाषाठीका भी है। नियमित-रूपसे अर्थनहिन पाठ करनेवाले सक्जनोंके लिये यह गीता बढी उपयोगी है।

## मूल गीता और बिष्णु-

#### सहस्रनाम

४ एकरंगे चित्रोंसहित

आकार छोटा। कागज विकता। एष्ट १३२, सजिल्द मृत्य केवळ =) आहवाँ संस्करण। ७०६०० छप चुकी है। इसमें गीताके मृखश्कोकोंके अतिरिक्त विष्णुसहस्त्रताम भी छुपा है। केवळ पाठ करनेवाळांके कामकी चीज है। छुपाई साफ है।

मीता यन्त्री

चाकार २ × २॥ इझ, प्रष्ठ २६६, सजिल्द और सचित्र, खुपाई और अक्षर शुद्ध, साफ और सुन्दर । मूल्य केवल ), देख नेमं बड़ी सुन्दर है। बहुत छोटी होनेके कारण हर समय पास रखनेमें बहुत सुभीता रहता है। जेब के एक कोनेमें रक्खी रहती है। चौथा संस्करण। अवतक ६०००० छप चुकी है। इसे देखते ही एक ले खेनेको जी चाहता है। इसमें गीतामाहास्क्य, करन्यास, ध्यान आदि भी विस्तारसे छापे गये हैं।

## मीता (दो पक्रोंमें)

मृत्य केवर 🔿

यह वही प्रसिद्ध गीता है जो 'कल्याया' के गीतांकनामक विशेषांकमें निकली थी। इसे देखकर आपको बहुत आश्चर्य होगा। केवल दो पक्षोंमें भगवान और अर्जनके चित्र-सिंहत सम्पूर्ण १८ अध्याय गीता छाप दी गयी है। हिन्दुस्तानमें इतनी छोटी गीता अभीतक कहीं भी नहीं छपी। यह संसारकी एक श्रनोखी चींज है। चित्रकी तरह शीशों मदाकर रखनेयोग्य है। एक गीता मँगवाकर देखिये। इसे ताबी अमें मरकर गजे या हाथमें बाँध सकते हैं।

### गीता दूसरा अध्याय

भाषाटीकासहित, पाकेट-साइज. एष्ट-संख्या ३१, सृझ्य केवल )। एक पैसा। यह २०००० छप जुकी है। गीनामें भगवान्का उपदेश दूसरे अध्यायमे ही प्रारम्भ होता है, इसिखये गीतामें इस अध्यायका एक विशेष स्थान भी है। इस अध्यायमें सांख्ययोग, निष्काम कर्मयोग और आरमाकी असरता एवं स्थिर बुद्धिवाले

यह पुम्तक बाँटनेके लिये बहुत उपयोगी है।

पुरुषोंके लक्षणींका विस्तारमे वर्धन है।

### श्रीमद्भगवद्गीता

गुजराती टीका

हिन्दी गीता १।) बालीका गुजराती अनुवाद ५००० छप चुकी है

इसमें हिन्दी गीताकी सभी बातें उसी तरह रक्खी गयी हैं। भगवान् और अर्जुनका चित्र नत्रा लगाया गया है। परच्छेद, अन्वय, सरज अर्थ, अध्यायों के प्रधान विषय, प्रत्येक रक्षोकका विषय, गीता-माहारम्य आदि भी छापे गये हैं। चार सुन्दर रंगोन चित्र हैं, त्यागसे भगवन्-प्रासि- नामक निवम्ध भी जोड़ा गया है। ५७० प्रष्टकी सजिहद पुस्तकका मृहय केषर १।) (१-४-०) है। डाकसर्च ब्राहकींको देना होगा।

एक पुस्तकका डाकलर्च, पैकिंग, मनिकाईरखर्च भादि मिछाकर ॥।-) ( >-१२-० ) होने हैं। कई सजन साथ मिछकर अधिक पुस्तकें में गाउँ में तो स्व मिकायत होगी।

### श्रीमद्गमद्गीता

#### बँगला टी

मभली गीता ॥ ह) बालीका वँगला अनुवाद ४००० छप चक्री है

इसमें हिन्दी-गीताकी सब वाने वंगलामें लिख दी गयी हैं। इसमें भी भगवान और अर्जुनका चित्र दूसरा नया बनाकर लगाया गया है। पदच्छेद, अन्वय, सरल अर्थ, अध्यायोंके प्रधान विषय, प्रत्येक इलोकका विषय, गीता-माद्दात्म्य आदि वंसे ही छापे गये हैं। चार सुन्द्र रंगीन चित्र हैं। त्यागमे भगवत-प्राप्ति-नामक निवन्ध भी जोड़ा गया है। संस्कृत शब्दके सामने ही उसका ठीक अर्थ दिया गया है। थोड़ी बँगला जाननेवाले भी हमें सरकतामें पद सकते हैं। २४० प्रष्ठ हैं, दाम १) सजिल्द १।)

### मीता-मूची

#### गीता-साहित्यकी विमनत सूची

इसमें शीनापर लिखी गर्या २२०० विभिन्न टीका, टिप्पणी, अनुवाद, लेख प्रादिके लेखक, प्रकाशक, मुरुप, पृष्ठ-संक्या, संस्करण आदि अनेक ज्ञानस्य यात्रीका विवरण हैं। कोई २२ सापाकी शीनाओंका परिचय संग्रह किया गया है। यह पुस्तक यहे कामकी हैं। केवल १००० छपी हैं। यहीदनेवाले उरुशी करें। मुरुप ॥)

## मिता-देनिद्नि।

(गीता-डायरी सन १९३३ की )

पाकेट-साहज, पृष्ट-संख्या ४०० से ऊपर सृक्य ।) सजिल्द ।/), यह डायरी जनवरीसे दिसम्बरतककी हुपी है।

इसकी पाँच साकमें ५०७५० प्रतियाँ क्षप चुकी हैं। सन् १६३२ की डायरी तो तीन बार खुपनेपर भी साक्ष प्रारम्भ होते-होते ही प्रायः समाप्त हो गयी । इसमें मिती, वार, संवत, श्रंधंजी तारीख, बँगका तारीख, प्रधान-प्रधान स्वोहार, पर्व, श्रंयेजी कैलेयदर, दिन्दी तिथि, मनुष्य-जीवनका उद्देश, यम-नियम, हरिनामसे परम शास्ति, शास्ति-सन्देश, गीता-अथन्ती आदि कुछ जानने-योग्य बातें (रेक, डाक, तार, चिट्टी, पासंछ, राजिग्द्री, बीमा बी॰ पी॰ आदिके नियम अहालती स्टाम्पकी दर. इनकमटेक्सकी दर आदि ) एक दिनके देतनका नकशा, रेत-पारसलके सहम्खकी सूची, व्याच फैलानेका नकशा, माप-सीलकी मुची (कपड़ा-वजन, श्रंग्रे जी मिका, श्रंग्रेजी वतन, श्रंग्रेजी और देशी वजन, जमीनका श्रंग्रेजी नाप, जमीनका देशी नाप, समय, डाक्टरी वजन, डाक्टरी माप, वैद्यक-बजन, कागजका साप, द्रव द्रव्योंका वजन ) घरेलू नुसखे, अमृत्य वचन आदि उपयोगी बानें भी छापी। गयी है। दो देज घरेल घटनाओंको लिखनेक लिये भी लगाये गये हैं।

यह प्रत्येक गृहस्य, प्रत्येक विद्यार्थी और प्रायः हर विभागके मनुष्यके पास रहनंथीस्य है। सबसे महत्वपूर्ण बात यह है कि द्यापको यह लेतेसे दायरीके साध-साध सम्पूर्ण गीना भी हमें में सिल जायणी। एक पन्य दो काज होंगे। इससे अधिक श्रीर स्था लाभ हो सकता है?

बहे-बहे प्रसिद्ध पत्र-सम्पादकोंने इसकी मुक्त-कण्ठय प्रशंसा की हैं। स्थानाभावसे यहाँ छाप नहीं सकते।

### श्रीमद्भगवद्गीता

#### मगठी टीका

हिन्दी गंग्ता १।) वालीका मराठी अनुवाद ( छप रहा है )

इसमें हिन्दिको तरह ही सभी विषय रहेंगे । यह बहुत सरछ, सुबोध, मुन्दर, सचित्र और सजित्द होगी। तैयार हो जानेपर 'कस्याण' में स्चना निकक सकेगी। मराटी भाषा-भाषी प्रेमीगक धीरज रक्खें।



#### श्रीजयद्यालजी गोयन्द्काद्वारा लिखित कुछ पुस्तकें

### तत्त्र-चिन्तामणि (सचित्र)

आकार इवक काउन १६ पेजी, पृष्ट-संख्या ४०६, २ सुन्दर तिरंगे चित्र,अक्षर मोटे और छपाई साफ, मून्य केवल ॥।-) स० १)

इसारे पाठक-पाठिकाएँ आपके नामसे चिग्परिचित हैं। ऐसे सजनके ग्रन्थपर इसारी ओरसे विशेष छिखनेकी बाबण्यकता नहीं दीखती। बिहान् पत्र-मञ्पादकोंकी इस तास्विक ग्रन्थपर क्या सम्मति है इपका पता निम्निकेखित कुद्व वाक्योंने छा सकेशा—

'इन लेखोंके पहनेसे पाठकके हदयमें अपूर्व शानित और विशक्ति तथा ईश्वरकें प्रति आस्थाकी भावना बढ़ती हैं। लेखकके स्वयं साथक होनेसे लेखोंकी महत्ता और भी बढ़ आसी हैं।' ——केमेबीर

'यह पुन्तक प्रवानतः गीताके आधारपर जीवनतत्वकी ध्याख्या करती है। इसमें कियानमक जीवनके
विभिन्न न्वक्रोंका वर्णन है और जीवनके विभिन्न क्षेत्रोंमं
सफलता प्राप्त करनेके लिये आवश्यक भाँति-माँनिके
धर्मोंका निर्देश किया गया है। इस पुन्तकमें वतकाया
गया है कि किसमकार गीतोक श्रादर्श धर्मका वाख्यियध्यापारमें भी उपयोग हो सकता है और किसमकार इन
ध्यवहारोंके द्वारा भी परमार्थ प्राप्त किया जा सकता है।
यह पुन्तक वन्तुनः अपने अधिकारीके हाथमें ज्ञानकी
कसीशिके समान है।' — मगरी अधिवारी प्राप्ता

'कल्याणमें खयद्यालकी गोयन्द्रकाके समय-समयपर लिखे २६ निबन्धोंका इस पुस्तकमें संग्रह किया गया है। ज्ञानीकी अनिवंचनीय स्थिति, भगवान क्या हैं, अनन्य प्रेम ही मिक्त हैं, उशासनाका तत्व, धर्म क्या हैं. कर्मका रहस्य आदि निबन्धोंके नामोंसे ही पुस्तकका प्रतिपाध विषय ध्यानमें आनेयोग्य हैं। धार्मिक प्रस्य पहनेकी जिनकी रुखि हो, उनको इस प्रस्थके बाजनसे अच्छा लाभ हो सकता है।'

' गोयन्दकाजीकी 'तरव-चिन्तामियं' मिर्छा । मेरे-ि छिये बहुत कामकी साबित हुई है । गोयन्दकाजीकी पुस्तकका मेरेपर बहुत गहरा प्रभाव पदा है, इसमकारकी कृतिमाँ वन कोगोंके छिये ज्योतिस्तम्भस्वरूप हैं जिनको विस्तीर्को जीवन-सागरमें उचित मार्ग बतानेवाका कोई रचक न हो। ......

—-ताराचन्द्रस्य एम० ४०, प्रोफेमर वरिक्रन युनिवर्सिया ।
'तरब-चिन्तामियां' परमार्थ-भन्धमालाका प्रथम पुष्प विला है। इसके २९ मुझोभित क्लोंके उपर देखनेवाले तत्त्विज्ञासुको प्रथम भगवान् ही खड़े होकर अपने प्रज्यलित तेजमे तत्त्वकी चिन्ताको तृह करनेवाला 'चिन्ता-मणि'स्वयं ही पाठक-पाठिकाओंके गलमें बाँघ देते हैं। सभृतपूर्व हरस नजर प्राता है। इसमें कुछ सन्देह नहीं।'

(भिन्न-भिन्न अस्तीके छराभरा नवीन और प्राचीन विषयोंपर प्रामाणिक पुस्तकों लिखनेवाले महाराष्ट्रके महान — पं० आनन्द्रधनगमजी, नासगाव

--हिनवादी ( नवला ५, वनवास ।

'गोयम्द्रकाजीने इन बेखोंमें जो आध्यान्मिक तच्य कट-कटकर भरा है, वह धार्मिक जिल्लासुओंके मननयोग्य है। इस पुस्तकके पदनेसे मनको एक अपूर्व शान्ति प्राप्त होती है। पुस्तक उपादेय और संग्रहणीय है।

--वन्सान कारपुर

'तत्त्व चिन्तामणि वस्तुतः पदनीय और भननीय अन्य हुआ हैं। सचित्र और सन्ते दामोसे सुलम होनेकं कारण उसकी उपयोगिता और भी बढ़ गर्या है। आदर-ग्रीय गोयन्द्रकाजी "भक्ति-साहित्यकी जो अमर सेवा कर रहे हैं, वह उन्होंके अनुरूप हैं।'

--श्रीकश्वानाथतः २० ५२पद्यः एवजाबनः ।

'तरव-चिन्तामिश अनेक विचारपूर्ण विषयों में परिपूर्ण है। भाषा ब्रीट और चित्ताकर्षक है। यह पुस्तक धर्म-जिल्लासुबाके किये बहुत उपकारक है।'

---पं विष्णु शास्त्रीजी वापट

पुस्तकमें धर्मका भाव बड़ा जागरूक है, प्रस्पेक पृष्टसे सचाई श्रीर सारिवकी भड़ा प्रकट होती है। जेलक्को अपने मतका प्रचार नहीं करना है, इसलिये उन्हें किसी बानका आग्रह नहीं हैं। उन्होंने जगत्के तत्वोंको अपनी ऑलोंसे घपने लिये देखनेकी कीशिश की है. यही उनकी इसका अधिकारी बना देता है कि उनकी बात सुनी जाय। लैंस्कोने एच • जी • चैहसके छिये लिखा है---'Whoever sees the world genuiney through hisowu eyes challenges the world,' अर्थान जो सचाहंके साय मंसारको स्वयं देखता है, वह औरोंके मतको ज्तौती देता है। इसलिये वह नये दङ्गसे यात कहता है श्रीर यह उसकी श्रवणाई योग्यता है। 'तत्त्व-चिन्तामणि' इसी तककी पुम्तक है, जो श्रद्धालु मनुष्योंको स्वयं सोचने श्रीर सरकर्म करनेपर बाध्य करती हैं ""। यों नो पुम्तकके सभी खेच स्पाट्य हैं और उनमें धर्मका प्रवत भावपाया जाता है, तो भी 'जानकी दर्कभना', 'निराकार-साकार नन्व', 'भगवान क्या हैं। 'गीतामें भक्ति', 'सञ्चा सुल', 'गीताक संन्याम' और 'निष्काम-कर्मयोगका स्वरूप' तथा 'व्यापारस्थारकी आवश्यकता' और 'ज्यापारमे मुक्ति' शीर्षक लेख बहुत ही सुन्दर और लाभप्रद हैं। विद्युले दो लेख तो अमृत-**रूप हैं'''।**--माब्री

'तस्व-चिन्तामणि' में (१) गीतोक्त सांख्ययोग और निष्कामकर्मयोग (२) सच्चा सुख और उसकी प्राप्तिके उपाय (३) श्रीप्रेम-भक्तिप्रकाश (४) भगवान् क्या है ? (५) स्थागसे भगवन्-प्राप्ति और (६) धर्म क्या है ? नामके जेख भी शामिल हैं। ये जेख चळग-चलग पुस्तका-कार भी छुपे हैं।

### परमार्थ-पत्रावली

(सचित्र)

श्रीतयद्यालमी गोयन्द्रकाके कह्याणकारी ११ पत्री-का छोटा सा संग्रह, पृष्ट १४२ प्रिटक कागज, मृझ्य ।)

इन चिट्टियोंमें अनेक छोगांने अपनी साधन-सम्बन्धी किनाइयाँ, ध्यवहार-सम्बन्धी प्रश्न और परमार्थ-सम्बन्धी श्रक्ष और परमार्थ-सम्बन्धी श्रक्ष और परमार्थ-सम्बन्धी श्रक्षण पूर्वी हैं। साधनहीन और मावन मजन-स्मरण न करनेवालोंको चेनावनी दी गयी है। कई पत्र तो मानसिक दुःखोंके लिये खाटी-मीठी दितकारी द्वाके समान हैं। इन प्रश्नी किनने विवयोंके उपरेश आये हैं सो बल्दा जिलकार बना सकता कठिन है। वही ही उपारेय पुस्तक है। ज्याहं आदि भी साफ है।

यह ब्रन्थ अपने पूजनीय जनों और प्रेमी सजानीको भेंट देने योग्य है।

#### गीता-निबन्धावली

यह 'गीनाके कुछ जानने योग्य विषय' नामक पुस्तकके ह उपयोगी लेखों के साथ हमरे ह महत्त्वपूर्य केख जोहकर हालहीं में झापी गयी है। गीताकी ध्रनेक बातें समफनेके छिये उपयोगी मंग्रह है। यह गीता-परीक्षा-ममितिकी मध्यमाकी पढ़ाईमें रक्खी गयी है। सुन्दर टाइप, चिकना कागज, एए-संख्या ८८, मुल्य केवल हो॥

### गीतोक्क सांख्ययोग ख्रीर निष्काम कर्मयोग

इसमें अनुभव और युक्तिये गीताके उक्त दो विपयोपर बड़ी विद्रसाप्ण व्याख्या की गयी है। बड़े-बड़े गीता-प्रेसियों और पण्डितोंने इसकी मुक्तकरहमें प्रशंमा की है। गीताके इन अत्यन्त जटिल विपयोंको बहुत ही सुगम और सुवोध बता दिया गया है। एए ४०, मूल्य के कर -)॥, दो बारमें ७००० छप खुकी है।

### सचा सुख और उसकी प्राप्तिके उपाय

इस जहवादके युगमें जिस अलौकिक आनम्दसे लोग विमुख-से हो रहे हैं, उसकी प्राप्ति निम्सन्त्रेह इस मनुष्य-रेहसे ही हैं। सकती है, इस विषयपर बढ़े उसे जक शब्दों में जोग दिया गया है। अगवन्त्राप्तिके सुगम साधनों का बढ़े नास्त्रिक हंगसे इसमें विवेचम किया गया है। अगवदर्शन, आग्मसाझा कारको असग्भव अथवा कठिन मानकर उपराम हो जानेवाले सजनों तथा साधन-तत्पर साधकों को इसका अध्ययन श्रवश्व करना चाहिये।

स्ताकार भौर निराकारके ध्यानादिका रहस्वपूर्ण भेद और सरक्ष विधि जाननेके इच्छुकॉको इसे पड़नेके क्रिये हमारा विशेष अनुरोध हैं। मृख्य /)॥ संस्करण द्सरा, १०००० इप सुकी है।

### श्रीमद्भगवद्गीताके कुछ जानने योग्य विषय

सुन्दर मोटे टाइपमें ख्पी हुई, एष्ट-संख्या ४३, मुक्य-)॥ पुस्तकका विषय नामसे ही कान पक्ता है। इसमें सरक, सुबोध मावामें गीताके कुद विषय समस्रातेकी चेष्टा की गयी है। पुस्तक सबके सनम करने योग्य है। इसकी अनेक विद्वानोंने प्रशंसा की है।

(१) गीताके अनुसार जीवन्युक्तका स्वरूप (२) जीव, इंश्वर भीर ब्रह्मका भेद (१) कर्म, विकर्म और अक्रमंका स्वरूप (४) चर, अक्षर और पुरुषोत्तम (५) गोता मायावाद मानती है या परिचामवाद (६) जान-योग भादि श्वरूरोंका प्रथक्-पृथक् श्रथों में प्रयोग । यह ६ निवन्ध इस पुस्तकमें हैं।

#### सम्मतियाँ

····पुम्तक बास्तवमें गीताकी उत्तम कुक्षी हैं। ----भा आरु पम० शास्री

'लेखकने प्रमाणसहित अपने विचार प्रगट किये हैं। गीताको बालोपान्त पद चुकनेपर गीनाके प्रेमियोंको एक बार इस पुस्तकको भी देखना चाहिये।'

--- 'जुसुमाकार<sup>®</sup> बात एत, एल-एस**त** बीत

'गीताको सुबोध बनानेके खिये और समन्वयके छिये ऐसी पुस्तकोंकी वडी घावश्यकता है।'

----जीवतशहूर याक्षिक एम० ५०

'इस पुस्तकमें गीताके कतिषय जटिल तथा ताश्विक विषयों पर श्रम्ह्या प्रकाश डाला-गया है।'

---आनन्द, लखन र

'इसमें गीताके कुछ विषयोंका विवेचन है जो गीताके यहने और समस्तनेमें सदायता दे सकता है।'

—ःवाजी प्रनाप, ग्वालियर

### गीताका सुक्ष्म विषय

इसमें गीताके प्रत्येक श्लोकका सरल हिन्दीमें सारांश दिया गया है। इस पुस्तिकाकी याद कर खेनेपर एक छोटा-सा बालक भी यह बता सकता है कि गीनाके किस रलोकमें क्या विषय है। पाकेट-साहज, एष्ट-संख्या है। १००० छप खुकी है।

### श्रीप्रेमभक्तिप्रकाश

(सातवाँ संस्करण, दो रंगीन चित्रोंसहित)

मनको उसकी कपटपूर्ण प्रार्थनाओं के लिये जीवासाके द्वारा भरसंना, भगवान्के प्रसावका प्रार्थनाके रूपमें कथन तथा साकार ईइवरकी मानसिक पूजा आदिका बड़ी रोचक चौबीसे वर्णन किया है। साधक सगुण भगवान्के ध्यानमें मग्न होकर किसप्रकार अद्वैतान-दका अनुभव कर सकता है, इसका रहस्य इस छोटी-सी सारगर्भित पुस्तिकाके पढ़नेसे भवीमोंति माल्स हो सकेगा। श्रीविष्णु भगवान्के २ रंगीन चित्र हेनेपर भी मृष्य केवल -) ही रखा गया है।

### भगवान् क्या हैं ?

भगवान्के विषयमें मनुष्योंको अधिकतर जो शहाएँ होती हैं, उनका समाधान गीतादि शास्त्रों और अपने अनुभवके बाधारपर किया गया है। छोटी-सी पुस्तकमें परमार्थ-तरव भर देनेकी चेष्टा की गयी है। भगवद्ध्यानकी विविधा भी छिसी गयी हैं। भाषा सरल है। मृत्य –) इसकी १४००० पुस्तकों छए चुकी हैं।

#### त्यागसे भगवत्राप्ति

युहस्थमें रहता हुआ भी मनुष्य जिन सात प्रकारके स्वागों के फजन्वरूप परमात्माकी प्राप्ति कर सकता है, उनका प्रतिपादन इसमें किया गया है। तीन भूमिकाओं में विभाजित ये सातों स्वाग भगवाप्रेमिथों के जानने योग्य हैं। इसके पटनसे साधक अपने साधनकी स्थितिका अच्छी प्रकार ज्ञान प्राप्त कर सकता है। मोएमन्दिरकी प्राप्तिके लिये यह अवस्य ही पथप्रदर्शक है। मूल्य -), इसकी १०४०० पुस्तक स्वप चुकी हैं।

### धर्म क्या है ?

नामसे ही पुस्तकके विषयका पता बग जाता है।
प्रश्नोत्तरके दंगपर होनेसे यह पुस्तिका वड़ी रोचक बन
गयी हैं, आननेयोग्य धावश्यक बातोंका इसमें उन्हें व कर
दिया गया है। मूल्य )।, इसकी २६००० पुस्तके छप
चुकी हैं। यह बाँटनेके जिये वड़ी भन्दी चीज है।

### गज़ल गीता

चौथी बार ५०००० छन्। है ।

लक्कोंके नानेगोग्य एवं निन्य पाठके योग्य सरक हिन्दीमें गञ्जके ढंगपर गीताके बारहवें अध्यायके कुछ उपदेशोंका अनुवाद है, इसे लहके ख्य पसन्द करते हैं। सूच्य आधा पैसा मात्र।

#### थीहनुमानप्रसादजी पोदारद्वारा लिखित और सम्गादित कुछ पुस्तकों-

#### गोस्वामी श्रीतुङसीदासजी लिखित

#### विनय-पत्रिका

#### सरल हिन्दी-टीका-सहित

पृष्ठ लगभग ४५०, चित्र ३ सुनहरी, २ रंगीन और १ सादा, मृल्य १) सजिब्द १।)

श्रीगोस्वामीजीके इस विनय, प्रेम और छपदेशपूर्ण प्रन्थके विषयमें प्रायः सभी कुछ-न-कुछ जानते हैं। ऐसा कान-सास्थान है जहाँ गोस्वामीजीके भजन कोई न जानता गाता हो ? अवश्य ही सन्तोंकी वाणीमें भ्रमिट, चिरम्थायी प्रभाव होता है, तभी भी हम आजतक उनको गा-गाकर शानित लाभ करते हैं।

स्वामीजीके पदोंका सरख हिन्दी-भाषामें सबके समभते-योग्य भावार्थ लिखा गया है। प्रचारके विचारसे मृत्य बहुत अनुकुल रक्ला गया है। पुस्तक मोटे अवदोंमें छुपी है जिससे सबके पढ़ने योग्य है।

#### व्यक्तिगत सम्मतियाँ

'विनय-पत्रिकाकी टीका बड़ी मुन्दर है। मुझे उसने मोइ लिया। गोस्त्रामीजीका भाषार्थ आपने सरल भाषामें बड़ी थोग्यतामे किस दिया। बधाई है। मै इस पुम्नकको अपने सामने सदा रक्ष्मूंगा। मेरी कृतज्ञताको स्वीकार कीजिये।' —आनाय अमहावारभ्याद ती गईवेडा 'विनय-पत्रिका''' ''नितान्त सुन्दर है ।''' '''
----श्रीमाध्वराव विनायक किंदे

'पोडारजीने प्रत्येक पदका सुन्दर और सरक्ष भाषामें भावार्थ जिखनेकी चेषा की है.....। यदि इस टीकाको सब टीकाओंका सार कहें तो अस्युक्ति नहीं होगी।... पुस्तक संग्रह करनेयोग्य है।'—देवापमाद ग्रम (कुसुमाकर)

#### मासिक पत्रोंकी सम्मतियाँ

·····। पोद्दारजीकी यह कृति अत्यन्त सरज तथा सुगम होनेके अतिरिक्त सहजलभ्य भी है। अतएव भक्त-जनोंके लिये वह एकदम आवश्यक वस्तु है।' — सुभा

' । यह सरक भाषानुवाद होनेके कारण भाषा-भाषियों के विये एक उत्तम भक्ति-साधनाका प्रमथ हो सकता है। इपाई उत्तम, मूल्य सम्ता तथा भाषा खति सरक होनेसे यह प्रम्थ भक्तोंके घर रहनेयांग्य है।'

--- बदिक्यमं

' '' इसके अनेक संस्करण अनेक स्थानोंसे निक्कों हैं पर ''यह ''सबमें अस्क्षा है। ''मृष्य भी यथासम्भव सस्ता है।' — माद्यणसर्वस्व

''' इतना सुन्दर सचित्र और सुलभ संस्करण प्रकाशित करके'''हिन्दीजनताका निश्चित्तरूपसे उपकार किया है।'

इनके सिवा अन्य पत्र-पत्रिकाओंकी अनेक सम्मतियाँ स्थानामावकेकारण छापी नहीं आसकी।



### नेवेद्य

#### श्रीहरुमानप्रसादजी पोट्टारके

२८ लेख और ६ कविताशोंका सचित्र नया सुन्दर ग्रन्थ ।

ह्रपाई कागज बिदिया, पृष्ठ ३५०, मूल्य ॥=) स०॥-) इसमें प्रार्थना, चेनावनी, गीता, सन्सङ्ग, स्वराज्य, साधना, नृष्णा, कामना, तुम आगे बाते, संसार-नाटक, सम्त और विच्छू, पहिले बपनी बोर देखों!, वशीकरख, सर्ता महिमा, श्रांकितमणोका अनग्य प्रेम, ईश्वरकी ओर कुकें, श्रद्धाकी कमीका कारण, गुरु शिष्य-संवाद, अभिमान, मिक्कि, रुकिमणा, कैकेयी, द्रोपदी, होत्ती श्रीर कई विषयोपर समी बी श्रीर पुरुषोंके योग्य छेख हैं। एक पुस्तक मँगवाकर देखें। सगवानका चित्र बढ़ा ही सुन्दर है।

### तुलसी-दल (सचित्र)

पृष्ठ-संख्या २६४, मृत्य अजित् ॥) सजित् हा इसमें इतने विषय है कि यह छोटे-बढ़े, खी-पुरुष, आसिक-नासिक, विद्वान-मूर्ख, मक्त और ज्ञानी, गृहस्थी और त्यागी, कछा और साहित्यप्रेमी सबके किये कुछ-न-कुछ अपने मनकी बात मिक सकती है। भगवानका सुन्दर विषय भी है।

#### कुछ सम्मतियाँ

"'तुलसी-दक' "देखा "सभी प्रश्य अच्छा है-पर'मोक्ष-संन्यासिनी गोपियों नामका अध्याय बहुत अच्छा है। उसमें जो संस्कृत और हिन्दी पद्य उद्धत हैं, एक-से-एक अच्छे हैं—पर सूरदासजी और नन्द्रासजी तथा जंतन्य-चरितामृतके पद्य अध्युत्तम साध्यक भाषोरपादक हैं। ए० २२२ पर सहचारी दोपोंस विविक्त विमुक्त गुब्बों-का गोपियों में जो संग्रह आपने कर दिया है, वह विशेष विज्ञक्षण और अपूर्व है। "

--- डाउ सगवानदामजी एम० ए०, डां० किट्

पुस्तकमें अनेक धार्मिक विषयोंकी विवेचना है। विषय बहुत ही रोजक है। .....

मेवा-- इलाहाबाद

सजीव सरस लेखनीहारा, अनुभ्यके सुखे हृद्यमें भरमारमाकी स्रोर प्रवृत्तिका असर साधन भर देनेका प्रयन्न किया है। पुस्तकके आरम्भमें अज-नव-युवराजका सुन्दर तिरंगा बड़ा ही आकर्षक चित्र है। "सुधासम्पुट उपदेश- खड़ियों से गुम्कित पुम्तकका न्यांछावर सिर्फ॥) मात्र।

--- अजिगदीश झा 'विमल'

### पत्र-पुष्प (सचित्र)

प्रेममृति प्रभुके चरणों में समर्पित सुन्दर पद्य-पुष्पंका संग्रह है। साधकों के कामकी चीज है। गानविद्याके आचार्य श्रीविच्युहिगम्बरजीके द्वारा प्रत्येक मजनपर राग आदि भी बिठला दी गयी है, जिसके कारण पुण्तक और भी अधिक उपयोगी बन गयी है। इसके अन्तमें प्रत्येक मजुष्यके हारा प्रथ त्यागनेपोग्य और ६५ प्रह्या करने-बोग्य बातोंका भी विस्तृत उद्यतंस प्रयंसिहत कर दिया गया है। साधन-प्रयक्षे प्रिकोंके किये इसे द्वंशस्वरूप समझना चाहिबे। दो रंगीन चित्र, प्रश्व-संक्या ६६, मुख्य हो॥ दूसरा संस्करण, इसमें पहलेसे १४ भजन अधिक हैं। ११००० छुप खुकी है।

#### मानव-धर्म

इसमें मनुप्रतिपादित धर्मके दश मूळ तर्खोपर विस्तृत ब्याम्या की गयी है । इन सार्वभीम धर्मीके पालतसे प्रत्येक मनुष्य किसप्रकार नर-देह-धारणके चरम ळक्यकी प्राप्ति सुगमतापूर्वक कर सकता है—इसका स्पष्ट विवेचन युक्ति, अनुभव और शास्त्रप्रमाणसे किया गया है। भाषा सरत्व श्रीर भाव सुकोध है। प्रत्येक करूपाणकामी, धर्मजिक्तासु सजनको इसकी पुक प्रति अपने पास अवश्य रखनी चाहिये। वास्त्रविक धर्म क्या है—इसका पता इस छोटी-सी पुस्तकके पहनेसे छग सकता है। प्रिटक कागजपर साफ इपी १९२ पृष्टकी पुस्तकका मृत्य केवल ≥) इसकी दो ही बारमें १०००० पुस्तकं छम चुकी हैं।

#### कुछ सम्मतियाँ

' ' ' ' इसमें धर्मकी आवश्यकता, धृति, हमा आदि विषयों पर प्राचीन गाथाओं को लंकर अच्छा विवेचन किया गया है। ' ' ' पाटकोंका ध्यान धर्म एवं आवरण्की ओर कराया गया है। ' ' धर्मका साहित्यमे उचित साम अस्य कराया है। ' ' भाषा बहुत हो सरम है। ऐसी महस्वपूर्ण पुस्तकोंका प्रचार इस समय खुब होना चाहिये। ग्रान्तमें भी मनोरक्षक कहानियों हारा ही धर्मका उपदेश दिया गया है। बाक्षा है कि ऐसी पुस्तकको हिन्दी-प्रेमी भ्रपनाने-में देर स करेंगे।

---(इन्दी-साहिष्य-मध्मेलमकी सुखपश्चिका सम्मेलन-पश्चिका'

'यह पुस्तक मनुस्मृतिमें बताये हुण धर्मके दश लखणों-की व्याख्या है। इन दश गुणोंको सलीभाँति समभनेसे, इनके अनुसार चळनेसे धार्मिक जीवन होना निश्चित है। यदि इस पुस्तकका पाठशालाओं में प्रत्येक हिन्दू-वालकको पाठ पड़ा विया जाय तो उसे श्रपने धर्मका बहुत कुछ शान हो जाय और चरित्र भी सुधर जाय।

 श्रीहरिशमजी पाण्डेय, धर्मापदेशक (इन्तृ-विवन-विषालय, कार्श);

#### साधन-पथ (सचित्र)

इसमें साधन-पथके विम्नों, उनके निवारणके उपायों तथा सङ्घायक साधनोंका विस्तृत वर्णन किया गया है। तो साधक योग्य पय-प्रदर्शकके सभावमे परमार्थ-साधनके मार्गमें आगे बदनेसे रूक जाते हैं अथवा पथ-अष्ट हो जाते हें, उनके बिसे यह पुस्तक बड़ी सहायक और उपयोगी है।
प्रत्येक साधकको इसकी एक प्रति सदा अपने पास अवस्य
रखनी चाहिये। प्रष्ठ ७२, सूख्य ८)॥, इसमें भगवान्
श्रीकृष्णका एक धरयन्त मनोहर चित्र है। केवल २ बारमें
१०००० छप चुकी है।

पुस्तक इतनी सुन्दर है कि एक मराठीके मासिक पत्रमें भी हाथों हाथ छए गयी है।

#### स्वामी श्रीविशानहंसजी लिखते हैं-

'साधन-पथ पढ़कर श्रास्यन्त श्रानन्त्र हुआ। आपका परिश्रम और विचार बहुत ही सराहनीय है। साधकोंके लिये सचा पथ-प्रदर्शक है। ... ... अवस्य ही अपने पास रखकर सदा धथ्ययम करते रहना चाहिये।'

हिन्दु-विश्व-विद्यालय काशीके धर्म-शिक्षक लिखते हैं-

'…साधनमें बड़ी सहायता ट्रेनेवाछी है। "पदकर यही विचार मेरे मनमें उठा कि लेखक महाशयने उन सब ही बातोंको बता दिया जिनको साधन-पथके पधिकको ध्यानमें रखना चाहिये।'

### स्री-धर्मप्रश्रोत्तरी (सचित्र)

#### (छठा संस्करण )

यह पुस्तक कई पाठशासाओं में पाठ्य पुस्तकके रूपमें पड़ाबी जा रही है। वर्तमान समाजके ढावाँडोल और द्चित वायुमगरकको दृष्टिकोणमें रखते हुए यह पुस्तक प्रेमी सजनोंके विशेष भाग्रहसे जिल्ली गयी थी। कन्याओंके कोमख हृदयोंमें इसके निरन्तर पाठसे बहुत अच्छा प्रभाव पड़नेकी सम्भावना है। सधवा खियोंके धर्मका बड़ी रोचक शैलीसे विशद वर्णन किया गया है। पति सेवाके दिख्य-व्यतका पालन करती हुई गृह-देवियाँ किसप्रकार मनुष्य-जन्मके चरम ज्ञूच्य मगवत्प्राप्तिके मार्गमें तत्पर, अप्रसर और सफल हो सकती हैं, इसका सप्रमाण उच्लेख करके क्षेत्रकने गागरमें सागर भर दिया है। विधवा-धर्मका निरूपण भी उत्तमतापूर्वक किया गया है। प्रभोत्तरके रूपमें होनेसे यह पुस्तक बड़ी रोचक बन गयी है। दाम्पत्य-श्रेम और गृहस्थादर्शको हिन्द्घरीमें देखनेके इच्छुकाँको इसका प्रचार विशेषरूपसे करना चाहिये। पृष्ठ ४६, मुक्य =), नवे संस्करखर्मे एक लिरंगा चित्र भी सगा विया गया है। ५०००० वप सुकी है।

## मनको वशमें करनेके उपाय ( सचित्र )

( चौथा संस्करण )

मनका स्वरूप क्या है, साधकको इसके आक्रमणींका किसप्रकार सामना करना पड़ना है तथा अन्तर्मे इसपर किसप्रकार विजय प्राप्त की जा सकती है— इत्यादि जानने बोग्य वार्तोका उछलेख बढ़ी रोखक शैकीसे किया गया है।

आरम्भमें श्रीविष्युका एक चित्र भी दिया गया है। मृह्य -)।, इस पुस्तककी अवतक २१००० प्रतियाँ छप चुकी हैं।

### ब्रह्मचर्य ( पाँचवाँ संस्करण )

इसमें शास्त्र और अनुभवका नियोद हैं। पाठशालाओं में यह धर्म-शिज़ाकी पाट्य पुस्तक नियत की जा सकती है। व्रह्मचर्यके महश्व और उसके सूचम नश्वोंपर यहा मामिक विवेचन किया गया है। व्रह्मचर्यकी रचाके अनेक सरज उपाय बताबे गये हैं। मूख्य -), इसकी २०००० प्रतियाँ छप खुकी हैं।

### समाज-सुधार

#### ( तीसरा संस्करण )

समाजके बटिज प्रश्नोंपर सम्झा प्रकाश हाका गया है। सुधारके प्रधान साधनोंका उठ्छेख भी कर दिया गया है। पुस्तक उपयोगी है। पृष्ट-मंख्या ४०, मूख्य /), इसकी ८००० पुस्तक छुप चुकी हैं।

#### कुछ सम्मतियाँ

'विवेककी स्ताप प्रत्येक बाक्यपर छगी हुई है।' ---जीवनशहुर वाक्ति एक० ए०

'इसमें बाक-विवाइ, वृद्ध-विवाइ, ब्रह्मचर्याश्रम आदि अनेक विषयोंपर''' लेखकने जो कुछ जिल्ला है वह बड़ा सुन्दर जिल्ला है। '''' इसमें सन्देह नहीं कि भाख-की मर्यादाकी रचा करते हुए जिन कुरीतियोंको तूर किया जा सकता है उनपर लेखकने जोर दिया है। पुस्तक पड़ने योग्य है।'

'इसमें समाजके चङ्ग-मध्यक्तमें चार्जिक, सामाजिक चौर राजनीतिक सुचार कानेके मार्ग दिखाये गये हैं। चल्तु, ब्राह्म है।' --- मीनेक्कटेनर-समाचार, नन्नई 'इसमें ''क्षोटे-क्षोटे लेख हैं। ये लेख गम्भीरता और सिंद्रव्युतासे परिपूर्ण हैं। इनमें किसी पसको व्यर्थ ही दोषी नहीं ठहराया गया, किन्सु डचित तर्कसे लेखकने अवनी सम्मतिके भौचित्यका बड़ी ही रोचक भाषामें दिग्वर्शन कराया है '' यह पुस्तक प्रत्येक स्पक्तिके पड़ने और लाम डहाने योग्य है।' —प्रताप, कानपुर

### आनन्दकी लहरें

(समें हम दूसरोंको सुख पहुँचारो हुए खुद कैसे सुखी हो सकते हैं, यह बड़े सुन्दर शब्दों, यह सुन्दर विचारों, खड़े सुन्दर हंग और बड़ी सुन्दर छ्पार्थामें बताया गया है। मृ॰ केवछ -)॥

#### सम्मतियाँ

"यह एक पुम्तक तो बड़ी ही मुन्दर हैं। 'आमन्दकी लहरें' किलकर...कमाक किया है! मुक्ते तो वह बहुत ही पमन्द आयी।""इस मुन्दर पुस्तक-प्रणयनके लिये अनेक साध्याद। —-वियोगी हीर ३० पेक्स मोटे कागजपर मोतीके समान अक्षरजिक्योंसे
सुरोमित पुरक्कमें ...... ने भगवत-भक्ति-मन्दाकिनीमें
आनन्दकी छहरें छहरा ही हैं। धारम्भमें गोपीकुमार
सुरक्षीधरका अभिनव निरङ्गा चित्र हैं। ऐसी सुन्दर पुस्तक-का मूल्य सिर्फ देह आता। — श्रीजगदाश झा 'विमक'

क्या याद रखना और क्या भूत जाना समझाने हुए कुछ ऐसा बोध दिया गया है कि यदि वह जीवनमें व्यवहार किया जाय तो अवस्य ही यशस्त्री बनाना है।……

मुम्बई समाचार ( गुजरानी )

### दिव्य-सन्देश

वर्तमान समयके दास्भिक गुगमें किस टपायसे शीव मगवत्-प्राप्ति हो सकती है, इस पुस्तिकामें इस वानके सरल उपाय बनलाये गये हैं। मृत्य )।, यह पुस्तक गुजराती, मराठी, यंगला, गुरमुखी और श्रंगरेजीमें भी मिल सकती है। बाँदनेके खिये बही श्रद्धी है।

### श्रीवियोगी हरिजीहारा लिखित कुछ पुस्तकें—

पवित्र प्रेमकी अपूर्व झाँकी हृदयको कलियाँ खिला देनेवाला

#### प्रे म-यो ग

दो साग्ड, पृष्ट ४२०, बहुत मीटे एण्टिक कागज, मनोहर चित्रसहित मृज्य ११) सजिल्ह १॥)

हिन्दी-साहित्य-जगत् श्रीवियोगी हित्जीके नामसे अवितित नहीं है। आपहीकी मानुकतापूर्ण लेखनीसे लिखा हुआ यह प्रस्थ अवने वंगका एक ही है। सर्जीव भाषा और दिल्ब मार्वीसे सना हुआ यह प्रेस-योग प्रेस-साहित्यका एक पूर्ण प्रन्य कहा जा सकता है। हिन्दू, मुसलमान, ईसाई श्रादि प्रायः सभी धर्मावलियोंको प्रेम-विचयक धादशं, अञ्चयवों और मनोहर सुक्तियोंका विचित्र, संग्रह है। सन्तों, महात्माओं, भक्तों धौर अनुमवी कवियोंके प्रेमपर निकले हुए हदयदारी उद्गरोंका अमृतपूर्व ऐसा आक्षांचनारमक विचाद संग्रह निस्सन्देह पठनीय है। इसके नाम देखिये—

(१) मोइ और प्रेम (२) प्रेमका अधिकारी (१) लौकिकसे पारकोकिक प्रेम (४) प्रेममें अधीरता (५) प्रेममें अनत्यता (६) प्रेमियांका मन-मजह्रव (७) प्रेमियांकी जिन्नलापाए (८) प्रेम-स्थाप (९) प्रेमोरमाद (१०) प्रेम-प्याला (११) प्रेम-पत्थ (१२) प्रेम-विरह् (१३) प्रेमाख (१४) प्रेमीका हृदय (१५) प्रेमीका मन (१६) कुछ आदर्श प्रमी (१०) मधुर-र्रात (१८) स्वदेश-प्रेम।

#### इछ सम्मतियाँ—

आचार्य श्रीमहावीरप्रसादजी छित्रेदीकी सम्मति— 'श्रापकी मेजी हुई तीनों पुस्तकें मिली हैं — प्रेम-योग, मानव-धर्म और साधन-पथ। परमार्थविषयक इतनी अच्छी पुस्तकें हिन्दीमें मैंने यही देखीं। जो तस और ज्ञान संस्कृतके बदे-बदे प्रन्थोंमें निहित है उसे आपने समीके लिये कोदीमोक सुलभ कर दिया। … से पुस्तकें रहवत हैं।

हिन्दिकि पुराने महारथी पं॰ श्रीलजारामजी मेहताकी लम्बी सम्मतिका कुछ अंश पढ़ियं—

'…प्रेम-जैसे गहम गम्भीर और पवित्र विषयके प्रत्येक श्रहका सिख-सिख शीर्षकसे प्रतिपादन करनेमें श्रीवियोगी इरिजीने सफड प्रयक्कर कमास्र कर डाला है……। और तो लब ठीक ही है, किन्तु महातमा सुरदासबी और गोग्यामी तुलसीदासजीके वारसल्यरसके दिग्दर्शनवाले पैतीस पृष्ठ पदनेमें मेरी जो दशा हुई है उसे भेरा हृदय ही जानता है। प्रत्येक दो-दो, चार-चार पंक्तियाँ पदने समय मेरी आंखोंसे धाराप्रवाह आँसू बहते थे, बार-चार ऐनक हटा-हटाकर मैं उन्हें पींखुता था और फिर द्यागं बदनेका प्रयत्न करता था। कई वार इच्छा हुई कि किसी दूमरी बार कलेंजेको कहा करके इतने पृष्टींका अवलोकन करूँगा, परन्तु पोथी होइना भी नहीं बन सका।

लोकमान्य निलक्डारा प्रतिष्ठित और श्रीकेलकरजी डागा सम्पादित प्रसिद्ध महाराष्ट्र पत्र 'केसरी' के उद्गर सुनिये—

'प्रेमका श्रयं कामकीडा नहीं। प्रेमका स्वरूप तो इससे कितना ही उच्च है। वह कैसा है? इस पुस्तकमें श्रीवियोगी हरिजीने उत्तम थौर विशद प्रकारसे दिखाया है। 'जो प्रेम शरीरके साथ कीड़ा करता हैं वह प्रेम नहीं मोह है।' इस तन्त्रको लेखकने भस्ती प्रकार दिखाया है। "" प्रेमके विविध स्वरूपोंका मामिक विवेचन किया गया है। दूसरे खर्गकों विश्व-प्रेम क्या है, यह दिखाकर सूरदास, नुक्सीदासके कान्योंमें वारसस्यरस कैसा थोत-प्रोत है यह दिखा मातृभिक्त और स्वदेशप्रेमके स्वरूपका वर्षन किया गया है। पुरतक पठनीय है।'

वैदिक-अन्वेषणकारी श्रीपाद दामोदर सातवलेकरजीके वैदिकश्रमं की सम्मति—

'यदि इस जगत्में कुछ दिन्य वस्तु हैं तो केवल प्रेम ही है। यदि इस स्थूत जगत्में रहते हुए चैतन्य जगत्का अनुभव करना है तो अपने अन्दर प्रेमकी वृद्धि करनी चाहिये। सभा, उच्च और देवी प्रेम कॉन-सा हैं और वातक माह कौन-सा है, यह साधारण मनुष्य नहीं जान सकता। .......... को यह 'प्रेम-योग' पुस्तक पहेंगे वे उच्च प्रेम और हीन मोहका चन्तर जान सकते हैं। पुस्तक गीता-प्रेस, गोरखपुरसे प्रकाशित हुई है, इनना कहनेमात्रसे इसकी उत्तमताका निश्चय हो सकता है।

आगरेसे प्रकाशित होनेवाले प्रसिद्ध साप्ताहिक 'सैनिक' की सम्मान—

मंगलाप्रसाद-पारिनोषिक-प्राप्त श्रीवियोगी इरिजी हिन्दीके अन्यतम सेखकोंसेंसे हैं, यह आपकी ही एक रचना है। आदर्श प्रेमपर इतनी सुन्दर और सर्वाङ्गीज कोई पुस्तक नहीं निकली """।

### गीतामें भक्ति-योग

( गीताका बारहवाँ अध्याय )

भूमिका छेखक-अहिनुमानप्रसादजी पोद्दार

साइज २० × ३० सोलइ पेजी, पृष्टिक कागज, भगवान्के २ बहुत सुन्दर बहुरंगे चित्र, एक-संख्या ११८, सुन्दर, साफ छपाई, मृस्य ।/)

भाप-जैसे भावुक विद्वान्द्वारा लिखी गयी पुस्तकके विषयमें विश्लेष कहना व्यर्थ है। आपके अन्य ग्रन्थोंकी तरह यह पुस्तक भी बहुत सुन्दर हुई है। स्थान-स्थानपर अनेक भगवज़क्त, हिन्दी-कवियोंकी उक्तियाँ हैनेसे पुस्तक और भी सुन्दर हो गयी है। भाषा ऐसी महावरेदार है कि पहने ही मन प्रसन्न हो लाला है। एक तो गीताके साकार भगवान्का वर्णन और दूसरे प्रेम और भक्तिके सरस उहाहरणोंके होनेसे पुस्तक मक्के लिये उपयोगी हो गयी है।

#### सम्मितियाँ

……भाषा यहुत सुन्दर और श्रोजपूर्ण हैं, जिसका
प्रभाव हृद्यपर पड़े विना नहीं रहता । कई स्थळींपर सन्त
सहात्माओंकी वाणियोंसे उद्धरण भी लेखकने दिये हैं जो
पुरत्तककों और भी श्राकर्षक बनाते हैं । प्रत्येक गीताप्रेमीकी
…अवश्य पहना चाहिये । पहनेपर ही कोई समस्र सकता
है कि वान्तवमें इस पुरतकमें कैसी अन्दी सामग्री लेखकने
प्रक्षित की हैं।……..पुस्तकमें दो तिरंग चित्र हिये
गये हैं। पहला 'विश्व-विमोहन मोहन' नामका चित्र इतना
सुन्दर है कि इस श्रकेले चित्रको ।/) पाँच शानेमें खेकर
कोई पञ्जान नहीं सकता। —देवाप्रसाद ग्रम

गीताके भिक्त-प्रकरण्ये श्रीवियोगी हरिजीने श्रापनी स्वाभाविक सरमता एवं ''''भिक्ता सुहावना, मनोहर त्राग हरा-भरा किया है जिसमें कई महान् पुरुषोंके उद्गार उत्तम उंगये सप्रमाश लहल्हा रहे हैं।'''' अति छाभ-दायक है। — मैय्यद काम्मिननी विशाग्द, साहित्यालक्का

गीताके बारहवें अध्यायकी ..... विशव टीका की है, जिससे स्थळ-म्यळपर तुळसी, सूर, कबीर इत्यादिके बचन भी उद्धत किये गये हैं। प्रारम्भमें एक गम्भीरार्थ भूभिका है। तदनन्तर प्रथम खरहमें (५० १ से ५१) में १२ क्सोकींकी जीर दितीय खरहमें (५० ११ से १००) में शेष क्षोकींकी टीका है। प्रत्येक खरहके प्रारम्भमें भगवान्का वृक्ष एक सुन्दर चित्र भी है। टीकाकी शैक्षीको साहित्यक मौर

मार्मिक विवेचनात्मक कहा जा सकता है तथापि उसमें साधनात्मक अनुभवका भी अच्छा समावेश किया गया है। —शी र० मि० शास्त्री

·····विद्यद् व्याख्या अतीव सरक, सुन्दर तथा प्रेम-रसमें सरायोर हैं। गीता-प्रेमियोंको एक बार देखना चाहिये। ····

---हिन्दी-बहुवासी, कलकत्ता

गीतंत कर्मयोग आहे हें सिद्ध करण्याच्या भरांत भक्ति-योगाला गीतेने किसी महत्त्व दिलें आहे, इकड़े निद्वान् लेखकांचे आवें तिसकें लक्ष गेलेलें दिसत नाहीं, 'वियोगी हरि' मोनीं सदरह पुत्तकांत गीतेच्या ह्या कांडींशा अविवृत भागावर प्रकाश-पाइन भक्तिमार्गानुसारी कोकांना समा-धानाला एक जागा उप्पन्न केली आहे. विषयच भक्ति-प्रेमाचा असन्यानें आगंदाला उणीव नाहींच.

---गोरक्षण ( मराठा ), पना

#### भजन-संग्रह (पहला भाग)

पृष्ट-संस्था २००, इसमें चुने हुए अजनोंका संग्रह है।
मृत्य केवल =) संस्करण तीसरा, कुछ ही महीनोंमें १२०००
छप गया। अक्तोंकी वाणी गंगाकी धाराकी तरह पवित्र
है।ती है। दु:खोंमें पके हुए प्राणियोंको इसमें गोता लगानेसे
मृत मिलता है। इस वाणीमें बल, साइस, श्रद्धा, प्रेम
और अित भरी हुई है।

इस भागमें तुष्ठसीदासजी, सूरदासजी, कवीरजीके चुने हुए रसीखे भजन हैं। यह पुस्तक सदा पास रखने योग्य है।

### भजन-संग्रह (दूसरा भाग)

इस पुस्तकर्मे धापको बीम सन्तोंके मजन एक साथ मिछ जार्थेंगे। भजन-संख्या २०५, पृष्ठ १८६, सृख्य =) भजन-संग्रहके इस दूसरे भागको दो खरहोंमें विभक्त करके छापा गया है।

पहले विमानमें वजके महारमाओं की रसीली वानियाँ, श्रीकृष्ण-प्रेमार्श्वमें निमग्न हुए महापुरुवों के भजन हैं। महारमा स्रदासजीके पद पहले भागमें आ जुके हैं। इस भागमें जाटकृष्ण के भाग्य अनम्य मक्तों के तथा हितहरिवंश, खामी हरिवास, गहाधर भह, नन्ददास, कुम्भनदास, प्रमानम्बदास, कृष्णदास, म्यासजी, श्रीभह, स्रदास महनमोहन, नागरीदास, भगवतरसिक, नारायणखामी, छिक्तिकिसोरी श्राविके 'पद' हैं।

दूसरे खरडमें आत्मानुभवी दावूदयाछ, रैदास, मल्क-दास, चरनदास, गुरु नानक, दिखासाहब आदि प्रेमी सन्तोंके अनुभवके रंगमें रंगे हुए कुछ पदोंका संजिस संप्रह है। वास्तवमें यह शब्द सद्गुरुके प्रेम-वाख है।

#### भजन-संग्रह (तीसरा भाग)

कुछ भगवद्गक मानाओं के चुने हुए भजनों का छोटा-सा संग्रह, पृष्ट-संस्था १६०, भजन-संख्या १५२, कागज चिकना, खुपाई बढ़िया, मूल्य =) माग्र।

(१) मोराबाई, (२) सहजोबाई, (३) वनीठनी, (४) प्रतापबाला, (७) श्रीयुगळप्रिया, (६) रानी रूपकुँविर अपदिके मेमपूर्ण चुने हुए भजनोंका यह संग्रह सबके अपनानेकी चील है। जिसप्रकार पहले दो भाग विके, उसी प्रकार यह सी बिकनेकी आशा है।

इसी प्रकार श्रनेक सन्त-महात्माओं के भजनोंका संप्रह ४-५ भागोंमें प्रकाशित हो सकता है।

### श्रीऋष्ण-विज्ञान

अर्थात्

श्रीमद्भगवद्गीताका मूलमहित हिन्दी-पद्यानुवाद (सचित्र)

अनुवादकः पुरोहित राममतापन्नी

पृष्ट जगमग २४०, मोटा एण्टिक कागज, साफ. सुन्दर छपाई। बुद्धिका मरसक खयाल रक्ष्मा गया है। मुल्य १) सजिब्द ११) मात्र। केवल ५२५० छपी है।

यह छन्दोऽनुवाद दश वर्ष पहले जयपुरसे प्रकाशित हुआ था। तब धनेक विहानोंने इसकी सुक्त-कण्ठमं प्रशंसा की थी। इस समय यह छप्राप्य था। अब हमकी यह पुरस्क प्रकाशित करनेका अवसर मिला है।

पहले संस्करणमें गीताके मुछ श्लोक नहीं थे। इस बार यह कभी तूर कर दी गयी है। प्रत्येक श्लोकके ठीक सामने ही उसका कवितामें अनुवाद छापा गया है। लेखक महोदयने यन्न-तन्न आवश्यक यंशीयन करके पुस्तकको और भी शुद्ध करनेका प्रयक्ष किया है। छपाई वह सुन्दर हंगमे की गयी है। भगवानके दो सुन्दर तिरंगे चित्र भी है।

इतना होनेपर भी मृत्य प्रचारार्थ पहलेसे बहुत कम रक्सा गया है।

कुछ सम्मतियाँ छापकर पुस्तकर्मे जोड़ दो गयी हैं, उनको देखनेसे ही आप कुछ जान सकेंगे कि यह अनुवाद कैसा हुआ है। अधिक क्या कहे!

### १-श्रुतिकी टेर (सचित्र)

प्रष्ट-संस्था १५०, एण्टिक कागज, सुन्दर छपाई, सुरुय केवल ।)

अरस्ममें एक सुन्दर दुरंगा चित्र भी छगाया गया है। इसारे बाहकोंको श्रीबादाओं और उनके उपदेशोंका श्रीबद परिचय देनेकी श्रावश्यकता नहीं। श्राप-जैमे त्यागी, वैरागी महात्मा अपना अमुख्य समय देकर इमछोगोंके लिये कुछ लिखते हैं, यह उनकी वकी द्या है। पुलक सीधी-सादी बोळचाछकी-सी कवितामें लिखी गयी है श्रीर दो खएडोंमें विभक्त है। इसमें धर्मशास्त्रके अनुकुल बाहार-विहार और वर्तनेकी शिक्षाके साध-साथ त्याग श्रीर भगवत्-प्रेमका उपदेश दिया गया है। पुलक प्रयोक मनुष्यके मनन करने योग्य है।

यह पुरतक हालडीमें प्रकाशित हुई है। एक प्रति खरीदकर श्रानन्द उठाइये।

### २-वेदान्त-बन्दावली (सचित्र)

प्रष्ट-संख्या ७५, श्वपाई साफ और सुन्दर मृख्य केवल =)॥

हाथों हाथ दो मंस्करण छप गये।

हममें बाबाजीके बाध्यारिमक विचार और वेदान्तके विचारखीय प्रक्ष धौर उपदेश हैं, जिनको समझकर दुःव धौर शोकमे बुटकारा पा सकते हैं। पुसक बोल-चालकी याधारण भाषाकी कवितामें विस्ती गयी है हसमे सबकी समझमें धाने योग्य है। धारममों श्रीशुकदेवजीका सुन्दर चित्र है। कुछ कविताओं के नाम देखिये-

(१) हो जा मजर! हो जा अमर! (२) सुखसे विचर! (३) भाक्षये है! आश्चर्य है. !! (४) सब हाति-जाभ समान है! (५) बस, आपमें छवछीन हो। (६) छोड़ेँ किसे पकड़ेँ किसे ! (०) बम्बन यही कहछाय है। (८) ममता-अइंता छोब दे (६) मत भोगमें आसक्त हो (१०) यह ही परम पुरुषार्थ है (११) सोचका क्या काम है ! आदि।

मंग्रकाचरणसहित ३५ कविताएँ हैं । ८००० छप बुकी है।

श्रुति-रत्नावली

इस श्रुतिसंग्रहसे प्रधान-प्रधान श्रुतियोंको पाठक अर्थ-सहित एक हो जगह पढ़ और समम्बद्ध लाभ उठा सक्षेत्रे। (सचित्र) पृष्ठ २८४, मृ०॥)

वेद-उपनिषद् आदि छगभग ४५ प्रन्थोंके विषयवार चुने हुए श्लोकोंका अर्थसहित संग्रह, श्लागोपालजी महाचारी-हारा लिखित मन्त्र-सूची-सहित। यह प्रन्थ परम उपयोगी है। उपनिषटोंके प्रसिद्ध-प्रसिद्ध चुने हुए मन्त्र-प्रतीक-सहित इसमें बिना अमके प्रायः मिल जाते हैं। छपाई नये ढंगसे एक पेजमें श्लोक घार श्लोकके सामने ही दूसरेमें बार्थ देकर सन्दरतापूर्वक की गयी है। इसके कुछ विषय देखिये—

शानिसपाठ, कर्म, उपासना, सदाचार, जीवस्थरूप, उत्पत्ति, पुरुषस्क, सुखरूप, श्रीरामस्बरूप, श्रीकृष्णस्थरूप, श्रीविष्कुस्वरूप, शिवस्थरूप, देविस्वरूप, वैराध्य, आरम-शानफल, विविधश्रुतवः सादि-स्रादि ।

लेखक—चतुर्वेदी पं० श्रीद्वारकाशसादजी शर्मा, साहित्यभूषण एम० आर० प० एस०, पं० श्रीहन्द्वनारायणजी द्विवेदी ।

### भागवतरत प्रहाद ( मचित्र )

पृष्ट ३४०, एरिटक कागज, सुन्दर साफ छपाई, ३ रंगान चौर १ सादे चित्र, भाषा स्टर्छ और अक्षर बड़े, सबके पढ़ने योग्य, मूल्य केवबा १) सजिल्द ११) हालहों में छपा है।

ऐसा कीन हिन्दू हैं जो भक्तरत श्रीप्रह्लादजीका पावन-चरित्र सुनकर एक बार प्रेमसे पुलक्षित न हो उठे ? उनके बरित्रमें जो बात हैं वह अस्पन्न कहीं नहीं! उनके प्रेमसे स्वयं भगवान्को आग, पानी और परवरमें भी प्रकट होना पड़ा। भगवान् और भक्तोंकी खीका देखने, सुनने, पड़नेसे मन-प्राण पवित्र हो जाते हैं। यह पावन-चरित्र हम माँ, बहिन, बेटी, भाई, भौजाई और वाख-बन्ने सबके हार्थोंमें बिना किसी प्रकारके सक्कोचके पदनेके किये दे सकते हैं। यदि हमारे सामने सदा प्रह्लादका सा आदर्श रहे तो हम किसने उद्यत हो सकते हैं!

यह चरित्र बहुत प्रामाणिकरूपमे अनेक प्राचीन शाख-प्रन्यों और इतिहास एवं भूगोक-शाखके आधारपर किसा गया है। इस विपयकी इतनी प्रामाणिक स्रोतपूर्य पुस्तक इमारी समस्ते दूसरी नहीं किसी गयी। वह चरित्र पढ़ते-पढ़ते आपमें आस्म-विचार, भगवान्की परम द्वापर बदा भौर सच्चे 'सस्याप्रह' के माव उत्पन्न होंगे। श्रीषक क्या खिला जाय, एक पुलक मैंगवाकर घरके सब कोगोंसहित पड़कर ज्ञानन्द स्ट्टिये।

इसमें ३२ अध्याय है। कुछके नाम देखिये—

- ५-आविर्मावका समय
- २-कीका-भूमि
- ३-वंश-परिचय
- ४ पूर्व-जनमकी कथा
- ५ हिरण्यकशिपुका वृत्तान्त ( गर्भ और जन्म )
- ६-आतृ-वध
- ७-आतृ-वधसे व्याकुछता (तपोसूमिकी यात्रा)
- प- प्रह्लाद गर्भमें
- देवनाओंका हिरययपुरपर आक्रमण (महारानी कयाधृका हरगः)

१०-महारानी कथाधूको सहिष नारदका सहोपदेश( गर्भस्य प्रह्नावको ज्ञान-प्राप्ति )

#### सम्मतियाँ---

……'इसकी भाषा अस्यन्त प्राञ्चल, परिमार्जित एवं विषय-निर्वाचन तथा चरित्र-चित्रण हृदयप्राष्ट्री है। लेखक हैं म्बनामधन्य चतुर्वेदी पं० द्वारकाप्रसादजी शर्मा और पं० इन्द्रनारायणजी द्विवेदी । इस पुस्तकमें ⊏ चित्र भी हैंंंा।

"कळाकी दृष्टिसे जैसी ही अच्छी पुस्तक है वैसे ही उसके चित्र भी हैं"।' —र० भि० शाखी

'यह भक्त-शिरोमणि प्रह्लादका विश्वद जीवन-चरित्र है। यह पुस्तक बढ़ी छान-बीनके साथ लिखी गयी है और भवतक प्रह्लादके जितने जीवन-चरित्र प्रकाशित हुए हैं, उनमें इस बीयन-चरित्रका स्थान सबसे ऊँचा है। इसमें सुन्दर चित्र भी दिये हैं।'

-- दिन्दी-बहुवामी, कलकत्ता

'……'विद्वान् लेखकांनी भागवतांतील महाभक्त प्रह्वाद याच्या चरित्रावर विस्तृत विवरणारमक असे हें पुस्तक द्विन्दीमध्यें लिहिलें असून… । याचें अतरंग रसाज आणि भक्त हृदयाजां डचबलून आणणारें आहे इतकेंच येथें किहितों।' —गोरक्षण (मराठा), पूना

'इत्यमें भक्ति-रसकी तरझें उठा देता है। भक्त-सिरोमणि प्रह्वादको कौन नहीं जानता र उन्होंके विश्वय परिप्रको बढ़े रोचक और इत्यम्माई। दंगसे विद्वान् लेखकाँ-ने इस पुस्तकर्मे ध्यक्त किया है। पुस्तक पड़ने और संग्रह करने योग्य है। ''''

'महान् भगवज्ञक प्रह्लाद् याचे विस्तृत चरित्र या पुस्तकांत चांगच्या रीतीने लिहिलें आहे। चरित्र द्यांतबांस चांगकें भाकें लें आहे।'

'जीवनी बहें सुन्दर टंगसे दी गयी है। भाषाकी दृष्टिमें पुस्तक बिहकुल निर्दोष हैं।'' बहें रोचक टंगसे वर्णन है। प्रह्लादकी दिन्दीमें अवतक कोई अन्ही जीवनी नहीं थी।'''अब इस पुन्तकमें यह अभाव दूर हो जावेगा।' —भेमा, जनलपुर

### देवर्षि नारद (सचित्र)

भूमिका-लेखक-श्रीहतुमानप्रसादजी पाँद्रार

(कल्याण-सम्पादक)

दो रंगीन श्रीर तीन सार्व चित्र, पृष्ठ २४०, पृष्टिक कागल, सुन्दर, साफ ह्याई, मृत्य ॥) म्यजिस्ट १) अभी छपकर तैयार हुई है।

जैसे भगवान्के चरित्रोंसे हमारे धर्मशास्त्र भरे पहें हैं वैसे ही नारवजीकी पुरवमयी गाथाएँ भी हमारे शास्त्रोंसे भोत-प्रोत हैं। उनमेंसे कुछका वर्णन करनेका प्रयक्ष किया गया है। १६ अध्यायोंसे पुम्तक समास हुई है। थोड़े नाम देखिये—

- ( 1 ) आविर्भाव और पूर्वजन्म
- (२) नारद-नामका शब्दार्थ-नारदका निवास-विचार ---स्या नारदकी कळह-कारिता छोकप्रवादमात्र है ?
- (१) देवर्षि नारदका वर्ण एवं आक्षम—उनका निवासस्थान (आश्रम), सर्वेत्र समझ योनियोंद्वारा उनकी बहुमान्यता ।
- (४) देवर्षि नारदकी ज्ञानगरिमा, उनके उपदेश, उपारुपान, सिद्धान्त और रचे हुए प्रन्थ ।
- (५) मादिकवि वालमीकिके सोलइ प्रश्न और देवपिं नारवके उत्तर।
- (६) श्रीमद्भागवत-संहिताकी परम्परा और उसमें देवर्षि नारदकी प्रधानता।

- (७) पाञ्चरात्र और देववि नारव-पाञ्चरात्रकी सात्वत-संहिता-पाञ्चरात्रकी प्राचीन परम्परा और उसका संक्षिप्त विवरण ।
- (८) देवर्षि नारदःजीके ज्योतिष-सम्बन्धी प्रपूर्व विचार – त्रिष्कम्प ज्योतिषकी प्राचीनता—समस्त आर्थ-ज्योतिषपर देवर्षि नारदके ज्योतिर्ज्ञानकी छाया ।
- (१) महाभारतकालमें देवपि नारदका महत्व— देवपि नारदके राजनीतिक विचार—नारद्यी द्वारा धर्मराज अधिहिरको प्रथके बहाने उपदेश।
- (१०) देवपि नारदके आध्यारिमक विचार-शुकदेव-जीको ज्ञानोपदेश।
- (११) मिक्तका नारदजी हारा संसार-व्यापी प्रचार, तुरुसीहत रामायण और भिक्त-सूत्र—भिन्न भिन्न भिन्न-सूत्रोंमें भक्तिके भिन्न-भिन्न जन्नण।

( १२ ) देवर्षि नारद और सामान्य मानव-धर्म — सनातन धर्मके तीस बक्क्य — गार्हस्थ-जीवनमें परम धर्म-पाकनपर नारदीय उपवेश । इत्यादि, इत्यादि ।

ऐसा एक भी हिन्दू न होगा, जिसने नारदनीका नाम न सुना हो। इस गम्भीर पुस्तकको पढ़कर नारदजीका यह यथार्थ परिचय मिलता है कि वे आपसमें खोगोंको छड़ाने-भिड़ानेवाले नहीं, पर तारनेवाले हैं। हाँ, उनके मार्ग नाना प्रकारके हैं।

इसके लेखोंके नमूने "कल्याण' के वर्ष ६ के मार्गशीर्य और माधके खंकोंमें निकल चुके हैं। श्रीनारदलीकी जीवनी अभीतक और कहींसे भी प्रकाशित नहीं हुई है। एक पुस्तक मैंगवाकर छाभ उठाइये।





#### स्राधिक

### श्रीश्रीचैतन्य-चरितावली (खण्ड १)

(तेसक-श्रीप्रमुदत्तती नदाचारी)

श्रीचैतन्यदेवको इतनी बड़ी सविन्तर जीवनी अभी-तक हिन्दीमें कहीं नहीं खुपी। मगयान और उनके मर्लो-के गुणगानमे भरी हुई इस जीवनीको पढ़कर सभी सजन लाम उठावें। इसकी भाषा सुन्दर है। खुपाई उत्तम है। वर्षोन सरस है। श्रीचैतन्यदेवकी लीकाओंके विषयमें तो कहना ही क्या ै जिन्होंने एक वार भी थोड़ी सुनी है, उनका चित्त ही बानता है।

सम्दर्श पुम्तक पाँच खयडों में समाप्त होगी। पहला खण्ड नैयार हैं। इस ऋरडमें ३८ अध्याय और ४० विषय हैं, सुन्दर ६ रंगीन खित्र हैं। एष्ट-संख्या ६६०, एषिटक कागज, बदिया छपाई, मूक्य ॥।८) मात्र सजिल्द १८)

तृसरा संयद्ध भी छप रहा है। इन्हें पड़कर काम उठानेकी प्रार्थना है।

### श्रीमद्भागवतान्तर्गत एकादश स्कन्ध

(सचित्र-सटाक)

भगवान् व्यासजीको भी शास्ति देनेताले इस महत्वपूर्ण पुरायको कीन नहीं जानमा ? भगवनमें दशम और प्कादश स्कन्ध सर्वोपिति हैं। प्कादश स्कन्धके उपदेशोंमेंसे कुछको भी काम्में लानेसे जीवन सफल हो सकता है। भगवन-जैसे शास्तिदायक प्रत्यके लिये अधिक क्या लिखा जाय ?

इसको प्रेमसे पढ़कर काभ ठटाइये । सुन्दर छपाई, प्रिटक कागज, लगभग ४२० पेजकी पुन्तकका दास केवस ॥।) साल है, सजिल्द १)

#### श्रीशंकराचार्यजीकी पुस्तकें

### श्रीमद्भगवद्गीता

शांकरभाष्य धाँर उसके हिन्दी-शनुवाद-सहित, स० २॥) मजिस्द २॥।) (देखिये सुचाका १ ला १९)

### विवेक-चुडामणि

जन्या । क**----- श्रामु नि रा**च

मृत क्षीक और हिन्दी-अनुवाद-सहित, श्रीशंकराचार्य-जीका एक चित्र भी लगाया गया है।

इस प्रसिद्ध परमार्थ-विषयक उपयोगी ग्रन्थका यह २२४ पृष्ठीका सम्मा संस्करण केवल (≋) सजिल्द ॥०) में निकाला गया है।

#### विवेक-चडामणिपर कुछ सम्मतियाँ

''''यह दिन्दी-अनुवाद-सहित उत्तम पुस्तक मुमुख पुरुषोंके अध्यन्त कामकी चीन है। — भक्ति । मासिक।

''''' श्रमुवाद श्रम्का है ' '''।-र्श्र वासुदेवशामणजी

---अचाय शामहायण्णमाहजी रहिनेती

### प्रश्नोत्तरी (सटीक)

मंस्कर्ण तीमण, २०००० छप नुशंह।

स्वामी भीरांकराचार्यजीकी प्रभोत्तरी प्रसिद्ध है। इसमें उसीके मूळ रखांक और अनुवाद हैं। टीका प्रभ और उत्तरके रूपमें बड़े सुन्दर उंगमे सजायी गयी है, बड़ी उपादेव पुन्तक है। मू० )॥

### प्रवोध-सुधाकर (हिन्दी-अनुवाद-महित)

सचित्र. पृष्ठ ८०, मृत्य ≅/॥, मोटे अक्षर.

#### सुन्द्र छप।या ।

इस छोटे-से महत्त्वपूर्ण प्रन्थमें विषय-भोगोंकी तृत्व्हता दिस्तात हुए, मनको वशमें करनेके उपाय बताने हुए, आस्मिमिडिके उपाय बनाये गये हैं। सुराम साधनसे भगवानके साकार और निरादार प्यानका यहा सुन्दर वर्णन है। भगवानका सुन्दर विश्व भी है।

#### कुछ सम्मतियाँ

ं प्रदोध-स्थाकरका अनुवाद अव्हा है। 🗥

- दं बालहेत. रणाती

"श्रकोष-सुधाकरमें श्रीकालशंकराचार्यशिक मुख्य सिद्धान्त हैं ""उसका सरक हिन्दीमें अनुवाद किया है। पुसक अत्यन्त उपयोगी है। — कर्माक स्राप्तिक

कैछासवासी शंकराचाय महाराजके यागर संसिद्धान्ती-का इस छोटी-सी गागरमें भर दिया है। ऐह और विपयोंसे आसक्ति न रखते दुए मने, सिट्ह कितना अवश्यक है यह इस पुस्तकमें समस्या गया है। भागान्तर सरस होनेसे गुजरानी भी पढ़ और समस्य स्थते हैं।

—स्मार्ट मा १० ५५४ ते । केसा)

### अपराचानुभूति

मूळ क्षोक और हिन्दी-ब्रनुवार-सहित, % उदिया-स्वामीजीका एक विद्य भी लगाया राया है।

यह वेदान्तकी छोटी-सी सुन्दर निजान्जीय पुम्नका है। छपाई साफ-सुन्दर है, शहरत भी भनीहर है। सुस्य केवल »)॥

### सचित्र, संक्षिप्त भक्त-चरित-माला-

सम्पादक - भाइतुमानप्रसादजी पोदार

उद्देश-भगवान्के प्यारे भक्तींके जीवनकी मीठी-मीठी बातोंको परने-सुननेसे आनन्द तो होता ही है, साथ ही हृदयके मरू तष्ट होकर उसमें भगवान्की प्रेम-भक्तिका अंकुर भी दृदतासे अम जाता है। इसीसे भक्तोंकी छोटी-छोटी जीवितयाँ निकालनेका विचार किया गया है। अवतक नीचे लिखे पुष्प खिले हैं। सर्वसाधारयासे हनके मधुर और पवित्र प्रेम-रसका पानकर अपने तन, मन, वचनको प्रकुत्तित करनेकी प्रार्थना है। ये पुसार्क सबके पहनेके लिये बरयुक्तम हैं—

#### (१) भक्त बालक

पृष्ठ ८०, मोटा कागज, पुष्ट टाइटल, ४ रंगीन और १ सादे चित्र, मोटं अचर, दाम ।-), दो ही वर्षमें १०००० छप चुका है। इसमें भक्त गोविन्द, मोहन, धक्ता जाट, चन्द्रहास और सुधन्वाकी सरस एवं भक्ति रसमें भरी हुई कथाएँ हैं। पहने-पहने रोमाञ्च और अश्रुपात होने खगता है। वार-वार भगव न और उनके प्रभावका सारण होना है।

#### सम्पतियां-

स्मके पढ़नेसं बास्तकोंके सनमें अवश्य धार्मिक भाव क्रमेंगे। --- ज्यांची प्रताप, ग्वांन्थ्य

बासकोंको उपहार देनेके किये इससे बढ़कर ठोई पुस्तक नहीं हो सकती। —अन्तर, स्थनक

ंकथाएँ इसप्रकार वर्णन की गयी हैं जिनको पर-कर रोसाझ एवं अधुपात होने जगना हैं। यह पुस्तिका ईश्वर-भक्तीके अपनानकी वस्तु हैं। — वस्मान्तम नार, रसून

ः बहा ही सुन्दर त्रणन किया है, पुलक सचित्र है, प्रत्येक मानाकी अपने बालकोंको पदनेके लिये दंनी बाहिये। —- आ-धर्म-शिक्षक, प्रयाग

••• भक्तोंके चरित्रोंके पदनेसे हृदयकी बुरी भावनाएँ दूर होकर अच्छी भावनाएँ पैदा होती हैं। दूंधरके लिये प्रम उत्पन्न होता हैं। पुनक सर्वथा पठनीय दें। कोटे-कोटे क्वोंके हाथमें ऐसी पुनकों अवस्य रचनी चाहिये।

---प्रगप, कानपुर

भा मोहनकी कथा मैंने एक बार करुवाणमें भी पढ़ी थी तथापि वह नथा सन्य सब कथाएँ पुनः-पुनः पढ़नेसे सन्य:करणको नैमन्य और शास्तिका आनन्द बार-बार प्राप्त होता हैं।

#### (२) भक्त-नारी

पृष्ठ = ०, मोटा कागज, पुष्ट टाइटल, ३ रंगीन और १ = ] ३ सादे चित्र, सुन्दर मोटे अक्षर, दाम केवल ।-) दो ही बारमें २०००० छए जुकी है।

हममें भित्तमती शबरीजी,मीराबाई, जनाबाई, करमैती-बाई और तपस्थिनी रिवयाकी प्रेम-मित्तसे पूर्ण बढी ही रोचक और उपदेशपूर्ण जीवनियाँ हैं। पदते पदने हृदय आनन्दसे भर जाता है। चित्त मगवानकी और तेओसे दौड़ने लगना है।

#### सम्मतियाँ-

...... स्थियों में धार्मिक भाव बढ़ानेके किये पुलक यहुत उपयोगी है। — नथाओं धनाप, स्वात्यर

·····यह पुस्तक प्रत्येक स्त्रीके क्षाध्रमें होनी चाहिये । —अस्तर्र, लक्ष्तनर

····प्रत्येक पढी-लिमी महिलाको तो हम पुनककी अध्यक्त हो पढ़ना चाहिये। --- आवर्यमत्र, काक्षी

" दोनों पुस्तकें बहुत शब्दी हैं। बालकों और खियोके पदनेके लिये ये पुस्तकें बड़ी उपयोगी होंगी।

- ध्यवास, यासकता

मक्त-नारी और मक-यास्त्र अस्यन्त उपयोगी हैं। यदि बाध्यकास्त्रमें ऐसा सुन्दर साहित्य मुक्तको दिया जाता और उसको और कवि उत्पन्न की जाती तो आज चित्तकी वृत्ति कुछ और ही होती। वे बासक वडभागी हैं जिनको यह सुन्दर साहित्य सुरूभ प्राप्त हैं।

--- डांबनशहर यातिक एम० ५०

"भक्त-बालक और भक्त-नारी पदकर में कई जगह बहुत रोया"। -श्राधार्थ श्रीमहाबाग्यसादजी दिवेदी

#### (३) भक्त-पश्चरत

पृष्ठ-संख्या १६, में टा कागज, पृष्ट टाइटल, ४ रंगीन श्रीर दो सारे चित्र, सुम्बर छपाई। मूल्य केवल ।-)

इसमें भक्त रघुनाथ, भक्त वामीदर और उसकी आदर्श पत्नी, गोपाल चरवाडा, भक्त चान्नोबा और उसकी धर्मपत्नी और नीलाग्यरदासके परम पावन चरित्र हैं। सचपुच इनको पढ़ते-पढ़ते हृदय द्रवित होकर आँखोंसे बरबस ऑस् निकल पड़ते हैं, आस्माको बई। शान्ति भिष्ठती है। पहकी दोनों पुम्तकोंकी तरह यह भी बड़ी सरस है। यह पुस्तक हाळहीमें प्रकाशित हुई है।

#### सम्मतियाँ

"मने।हर वर्णन है। पुम्तक ईश्वर-भक्तिको बदानेवाछी है। " — जवाजी प्रताप

" भक्ति-रसमें आन्द्रोत हैं। सद्गृहस्यों के स्विधे यह पुन्तक बड़े कामकी है। इसप्रकारकी पुन्तकें बालक-बालिकाओं के पाष्ट्रपक्रममें रखी जायँ तो बड़ा साम हो सकता है। ——मारवाकी माझण "पुस्तक उपयोगी है"। —नक्षतामी "अन्य पहनेयोग्य है। —नंदिक धर्म

...क इमियाँ सरस्र ढंगसे खिखी गयी हैं। रुचिपूर्ण हैं, पढ़नेमें भक्ति रसका आनन्द मिलता है। — मैनिक

"मूब्य सिर्फ ।-) इं।ना बहुत सम्ता कहा जायगा। पुस्तक भगवद्गतिक पढ़ने छायक है। छुपाई-सफाई अच्छी है। ---प्रताप

···कहानियाँ रोचक हैं। जरूर पढ़नी चाहिये।

ंक्या भावनारमक भाषेत निवेदन केल्या असून स्या सर्वेत्र उच्च भाव जागृत करणाग्या आहेत ।

---आनन्द (पूना)

ं चिरित्रो सरस्र हिन्दी भाषामां त्राप्या हे अने पांच सुन्दर चित्रोथी पुम्तक दीपनवामां अव्युं हे ! — पुन्नाता पञ्च जगह कम होनेसे सब सम्मतियाँ नहीं दे सके ।

### भक्त-भारती

७ चित्रींसहित

#### मुन्दर, मरल कवितामें सात भक्तोंकी कथा

केवल ७२५० छ्वी है। यदिया टाइटल, छ्वाई-सफाई बहुत सुन्दर, एण्टिक कागज। मृ०।ह) सजिल्ह ॥=)
(१) भ्रुव, (२) प्रह्वाद, (३) गजेन्द्र, (४) शबदी, (५) अम्बरीय, (६) अज्ञामिल और (७)
कुन्तीके भक्तिपूर्ण उपास्थान जिलकर जंलको अपनी छेलनी पवित्र की है। भक्तोंकी इन कथाओंसे स्पन्नी लोग

पूरा छ। भ उठा सकते हैं। इसमें की श्रधिकांश रचनाओं ने कल्याणके प्रष्टों को भी सुशोभित किया था। प्रायः सभी बाहक इसे खुब पसन्द करते हैं और बड़े चावसे खरीवते हैं।

#### श्रीअरविन्दकी मदर (Mother) नामक अंग्रजी पुस्तकका हिन्दी-अनुवाद माता

भनुवादव -- पे० अंलक्ष्मण नारायणजी गर्दे

दबस काउन १६ पेजी साहब, मोटा एण्टिक कागज और मजबून खूबसूरत टाइटक, साफ-सुधरी छपाई मू०।) मात्र, केवल १२५० छपी है।

श्रीभरविन्दका माम भारतके किस पढ़े-लिखे व्यक्तिने नहीं सुना होगा है हम इस विषयमें केवल इसना ही कहना चाहते हैं कि इस प्सकके प्रत्येक कार्मके पूफ

į

पाणिडवेरी भेजकर भछी प्रकार संशोधित होकर आनेके उपरान्त उनकी स्वीकृतिसे बहुत सावधानीपूर्वक छापे गये हैं।

एक प्रतिका दाम पेकिंग. रिजम्टी और डाकसर्वसहित ॥-), दोका ॥।-), चारका १।=)

#### मनन-माला

(सचित्र)

भावुक भक्तोंके कामकी चीज है। इसमें (१) अभिजाबा (२) दर्शन दो!(३) प्रियतम प्रभुका धुआगमन (४) प्रार्थना, भह चार विषय हैं। गराके साध-साध श्रनेक पर्य भी हैं। मूल्य =)॥

#### सप्त-महाव्रत

लसक-महातमा गान्धी

यर्वदा-जे वले महात्माजीके हालमे ही लिखे हुए आध्यात्मिक उपदेश ।

---

तीन संस्करणमें ही २००० छप चुकी है।

इसमें सन्य, अहिंसा, श्रस्तेय, अपरिग्रह, श्रक्षचर्य, अस्वाद और अभय इन सान महावर्तीपर बड़ी ही सुन्दर अनुभवभरी ब्याख्या है। पढ़ने, सुनने, सुनाने और पाछन करने-करानेखायक बड़े ही महस्वके विचार हैं। इसके धनुसार चलनेसे मनुष्य सहज ही परमास्माको प्राप्त कर सकता है।

बदिया एविटक कागजपर सुन्दर छपी हुई पुस्तकका मूख केवल /) रक्ला गया है। भ्रमेक सजनोंने प्रचारके लिये इसकी अनेक प्रतियाँ बाँटी हैं और भी बाँटनेबाले खरीदनेमें जहरी करें।

लेखक—रायवहादुर अवधवासी लाला श्रीसीतारामजी बी० ए०, साहित्यरह

### चित्रकृटकी भाँकी (सचित्र)

वित्रकृट निज धाम, जहाँ विराजें किल्मन राम ॥

इसमें पावन तीर्थ चित्रकृटका और उसके आस-पास-के तीर्थोंका विशद वर्णन हैं। चित्र इट-सम्बन्धी २२ सुन्दर एकरंगे चित्र आर्टपपरपर छपे हुए ययाध्यान छता दिये गये हैं, इससे चित्रकृटकी आनकारीके लिये यह पुस्तक अति उपयोगी हो गयी है। चित्रोंके नाम इसप्रकार हैं—

१-राघवप्रयाग (संगम) २-मत्ताजेन्द्र-मन्दिर (राघवप्रयाग) ३-पर्णकुटी नं० (१) ४-पर्णकुटी नं० (२) ४-पर्णकुटी नं० (२) ५-पर्णकुटी नं० (२) ५-पर्णकुटी नं० (२) ५-मन्द्राकिनीचाट ६-नुलसीद्यासजीका मन्द्रिर (रामचाटके पाम) ७-परिकमामें तुस्नसीद्यासजीका मन्द्रिर ५-जानकीकुगढ नं० (२) ९-जानकीकुगढ नं० (२) भन्द्राकिनीका दश्य १०-फटिकशिला नं० (१) ११-- फटिकशिलाके सामनेका दश्य नं० (२) १२-कामतानाय नं० (१) १३-कामतानाय नं० (१) १३-कामतानाय नं० (१) १४-चरण्याचिद्य (परिकमामें) १५-रामशय्या नं० (१) १६-रामश्रय्याके जपर बना हुआ मन्द्रिर नं० (२) १७-भरतकृत १८-मर्ग मन्द्रिर १९-इनुमान्धारा नं० (१) २०- इनुमान्धारा नं० (२) २१-सीनाजंकी रसोई २२-ग्रनमृयाजी।

इसके अतिरिक्त टाइटल पेज दो रंगोंमें छापनेसे पुस्तक-की सीमा अधिक वह गयी हैं। मूल्य =) सात्र।

### आचार्यके सदुपदेश

गोवर्धनपीठाधीश्वर ११० जगदगुरु श्रीशंकगचार्य श्रीम्बामी भारतीकृष्ण तीर्थजा सहाराजके अमृत्य टपदेशों-का संग्रह । दास /) हालहींमें ४००० छपी है।

यह २२ पेजकी साफ-मुधरी इपाईवार्छा छोटी-सी पुस्तक साधकोंके मनन करने योग्य और सर्वमाघारणके लिये उपदेशपूर्ण हैं। उदाहरणार्थ कुछ उपदेश देखिये—

— जैसे किसी सकानके गिर जानेसे कोई यह नहीं कहता कि सकानका मालिक सर गया, उसी प्रकार शरीरके गिर जानेसे धारमा सर गया है, यह कहना ठीक नहीं है।

— हम चेतन और जगत जढ है, यह ठीक है; पर कब ? जब इम चेतनमें काम लें तभी । यदि इम इस जडसे भी जड यन बैठें तो जड निश्चय ही इमकी दशा सकता है।

—नरको नारायण बनना है। जवतक नर नारायण नहीं बनेगा और नर ही रहेगा, सबनक नरकमें ही पड़ा रहेगा।

#### एक मन्तका अनुभव

तीन ही बारमें १४००० छप चुका है।

ऋषिकेशनिवासी त्यागी सन्त श्रीनारायणस्वामीश्वीने कृपाकर अपने जीवनमें जो साधन किये हैं, उन्हींको अपनी ही जेसनीसे खिख दिया है। साधकों और सन्ध सुसके अभिकारियोंके लिये बहुत ही कामकी चील हैं। पुस्तककी उपयोगिताको देसकर महाराष्ट्रके प्रसिद्ध विद्वान श्रीकार के कामतने मराठी-अनुवाद करनेकी अनुमित माँगी है। इसका मराठी, अंग्रेजी, ढर्ड् और शायद गुरसुसी अनुवाद

भी दूसरे स्थानोंसे छापा गया है। पुस्तक नित्य मनन करनेथोग्य है। इसे साधुश्रीमं बाँदनेसे भी बहुत छाभ हो सकता है। मूख्य –) कागज मोटा एण्टिक है। खुपाई सो साफ और सुन्दर है ही।

#### सेवाके मन्त्र

( श्रीक्षरण्डेलको The way of service से ) अनुव-हिन्दी-नवजीवनेक उप-मम्पाडक श्रीकाई-नाथ

नारायणजी त्रिवेदी

पाकेट-साइज प्रष्ट ३२, मृख्य )।। दो संस्करणमें १०२४० कृषी है।

साधी सेवा क्या है और साधा सेवक कीन है, इस बातका यह होटी-सीपुस्तिका पढ़तेसे पूरा पता छग जायगा। इसके उपटेशमय वाक्य करठम्य करने योग्य हैं। आजकल सेवाबतकी बात चारों खोर सुनी जाती है, ये मन्त्र उसमें पूरी सहायता पहुँचानेवाले हैं।

### मनुस्मृति दूसरा अध्याय सटीक

मनुष्यित इमारं शासोंसे एक प्रधान और बड़ी स्मृति है। सारा प्रम्थ पढ़ने योग्य है, पर जो इसना बड़ा प्रम्थ नहीं पढ़ सकने उनके लिये यह दूसरी अध्याय मूट रहां क और अर्थसिंहत हाणी गयी है। बड़े कामकी पुम्क है। मूझ्य केवल -)।। दो ही बारमें 10000 हुए चुकी है।

#### विष्णुसहस्रनाम

मृल विष्णुमहस्रनाम, गुटका साइज, माटे अवर, भगवान्के चित्रसिंहत, पाठ करनेवालोंके छित्रे बहुत सुभीतेको चीज है। मूल्य)।।। सजिहर -)॥, २३००० छप खुका है। शायद इतना सस्ता और कहीं नहीं भिछता।

### पातञ्जलयोगदर्शन (मूल)

इसमें चारों पादांके सभी सूत्र शुद्धतापूर्वक छापे गये हैं। मुल्य)।

### श्रीहरि-संकीर्तनकी धुनि

इसमें ओइरि-संकीर्तनकी ४४ तरहकी धुनि छापी गयी है, कीर्तन-प्रोमियोंके कीर्तनके छिये वर्ष कामकी चीज है। मुक्य)।

#### बिलवैश्वदेव-विधि

गृहस्योंके छिये नित्य अवश्य करने योग्य चित्रवैद्वदेशके सन्त्र और करनेकी विधि स टे कागजपर बहुत सुन्दर दो रंगों में छपी हैं। यह पाँच यज्ञों में से एक हैं। इसमें दो साधारण रोटियोंका खर्च है। इसको करनेसे आदमी गृहस्थमें होनेवाले कुछ पापांसे बचता है। सूल्य )॥

#### सन्ध्या

( ५ वॉ संस्करण, ४५००० छप चुका हे )

इसमें सम्ब्याके मन्त्र और सरल हिन्दीमें उसकी विधि खापी गयी है। अदर माटे हैं, ए० १६, मुख्य )।। मात्र

### हरेरामभजन

इसमें भारम्भमें गो० तुलसीदासजी कबीरजी, सुन्दर-दासजी, नारायणस्वामी भादि मन्तीके यह ही उपदेशप्रद दोहे और कविसोंका संग्रह है। फिर—

> 'हरे राम कर राम राम राम हो हरे, इसे कृष्ण हरे कृष्ण कृष्ण कृष्ण हरे इसे

—के २१६ मन्त्र हुएँ हैं। इसका एक पाठ कर होनेसे दो माला पूरी हो जाती है। सन्तोंके उपदेश पढ़नेको सिलने हैं और पुस्तकसे ही भगवानुके नामकी माला जपी जा सकती है। बच्चों और खियोंके वह कामकी चीज है। मूल्य)॥, १४ मालाकी सजिल्द पुस्तकका ।//, ६४ मालाकी सजिल्द पुस्तकका मुल्य १)

#### श्रीसीतारामभजन

आरम्भमें गोसाईं जोके दोहोंका सुन्दर संग्रह है, फिर श्रीसीतारामको ११ मालाझोंके मन्त्र हापे हैं। इसके पढ़ने-से बिना ही मालाके नाम-जप हो जाता है और महात्मा तुलसीदासजीके उपदेश पढ़नेको मिलते हैं। मृत्य )।। बच्चे और खियाँ बच्चे चावसे पाठ करती हैं। साधु-सन्त, घर-परिवार और बाल-बच्चोंको बाँटने योग्य चीज हैं।

### लोभमें पाप रहता है

महाभारतके एक अध्यायका अनुवाद है। बहुत सुन्दर उपदेशकी चीज है। मूल्य केवल आधा पैसा।

### सुन्दर सस्ते धार्मिक दर्शनीय चित्र

छोटे, बड़े रंगीन और सादें चित्र श्रीकृष्ण, श्रीराम, श्रीविष्ण और श्रीशिवके दिव्य-दर्शन।

जिसको देखकर हमें भगवान् याद आवें, वह यस्तु हमारे किये संग्रहणाय है। किसी भी उपायसे हमें भगवान् सदा स्मरण होते रहें तो हमारा धन्य भाग हो। भक्तों और भगवान्के स्वरूप एवं उनकी मधुर मोहिनी लीलाओं के सुन्दर दृश्य-चित्र हमारे मामने रहें तो उन्हें देखकर योही देशके किये हमारा मन भगवत् सारणमें लग जाता है और हम सांसारिक पाप-सापाओं भूस जाते हैं।

ये सुन्दर चित्र किसी अंशमें इस उद्देश्यको पूर्ण कर सकते हैं। इनका संग्रहकर प्रेमसे जहाँ आपकी दृष्टि निष्य पड़ती हो, वहाँ घरमें, बैठकमें और मिन्दरोंमें लगाइये पूर्व चित्रोंके बहाने भगवान्को यादकर अपने मन-प्राणको प्रफुक्षित कीजिये। भगवान्की मोहिनो मूर्तिका ध्यान कीजिये।

#### विश्व-विमोहन श्रीकृष्णका (तिरंगा) बहा चित्र, मृल्य ।=)

कागजका साइज १८ इम्र चौड़ा, २२ इम्र ल्या चित्रसाइज १५॥ इश्च चौड़ा, १६॥ इश्च लस्या ।

हनने यहं रंगीन चित्र हिन्दुस्तानके छुपे हुए त्रायः बहुत कम मिकते हैं। एक मेंगानेपर मृत्य, डाकव्यय-पैकिंगसहित ॥≥) लगता है, २ का १।०) ३ का १॥)

१५x२० इसके बड़े रगीन चित्र, दाम प्रत्येकका लगा मात्र

श्रीचैतन्यके हरिनाम-संकीर्तनका चित्र-बहिया आर्टपेपरपर ११॥ × १३॥ इक्कके व्लाक्स छापा गया है, कोर्तन-का बड़ा सुन्दर छुपा हुआ बित्र है।

र्थाराम-चनुष्य-११॥ × १४॥ इसके ब्लाक्ये बढ़िया श्रार्टपेपरपर बहुत सुन्दर सीधा छपा हुआ चित्र है । जीतन्द्रतस्यत-यह सी ११॥ × १४॥ इसके बड़े ब्लाक्से बढ़िया आर्टपेपरपर छपा हुआ सुन्दर सीधा चित्र है ।

१८×२२ और १५×२० के चित्रोंमें कमीशन ६ लेतेसे २५%, १२ पर ५०% दी जायगी, पैकिंग, डाक-खर्च आदि अलग ।

> कागजका साइज १० इ**छ चौड़ा, १५ इछ** लम्बा (छोटे ब्लाकोसे ही केवल ब**ड़े** कागजपर बाईर*े लगाकर* छापे गये हैं)

> > सुनहरी चित्र, टाम ८)॥ प्रति चित्र

युगकछवि

तन्मयता

बहुरंगा चित्र, -) प्रति चित्र

कीशस्या-नारायण अहरूयोद्धार अक्त-सनचोर बृत्दावन-विहारी गोपाळ-कृष्ण सुरखी-समोहर गोपीकुमार जगटगुरु श्रीकृष्ण कोरव-सभामें विराट् रूप श्रीकृष्णार्जुन श्रीदोषद्यायी भगवान् विष्णु पवन-कुमार देवदेव भगवान् महादेव श्रीश्रीचनन्य शिवजीकी विचित्र वरातः राम-जटायु शिव-परिष्ठन रामसियाकी भुव-नारायस

पवन-कुमार श्रीश्रीचंतन्य महाप्रश्रु राम-जटायु (दोरंगा) )॥। रामसियाकी जोरी,सादा )॥। । कर नवनीत किये ,, )॥।

कागजका साइज ७(१×१० इच सुनहरी चित्र, दाम ८)। प्रति चित्र

श्रीरामपञ्चायतन श्रीराम-सीता पुष्पवादिकामें चरणपाडुका-पूजन वैधे नटवर

ं बेजुजर : बाबा भीक्षेत्राथ

#### बहुरंगे चित्र, दाम प्रत्येकको 🕪

श्रीरामचतुद्धय (भगवान् श्रीरामरूपमें ) सदाप्रसन्न राम कमळळोचन राम श्रीरासावतार भगवान् श्रीरामकी बाल-स्रीखा भगवान् श्रीराम और काक भुशुष्टि **बह**ल्योद्धार परशुराम-राम श्रीसीताराम कीशस्या-भरत श्रीराम-संदमण-सीताजीका गंगा पार होना श्रीरामके चरणोंमें भरत कैकेयीकी चमा-याचना अनसूया-सीता श्रीराम-प्रतिज्ञा राम-शयरी श्रीसीताजीके गहने सबेक पर्वतपर श्रीरामकी झाँकी सीसाजोकी अग्नि परीचा पुराकारक श्रीराम मारुति-प्रभाव श्रीसीताजीकी गोडमें खब-कुश

बुनदाबन-विद्वारी श्रीकृष्ण विश्व-विमोइन श्रीकृष्ण श्रीइयामसुन्दर श्रीनन्द्नन्द्न भगवान् श्रीकृष्णरूपर्मे आमन्द्रकन्द् श्रीकृष्णचन्द्र जगमोइन गोपीकुमार व्रज-नय-युवराज मोहन मक्त-भावन भगवान् श्रीकृष्ण साधु-रचक श्रीकृष्ण (वसुदेव- मोह-नाशक श्रीकृष्ण देवकीको कारागारमें दर्शन) दर्शन-भिन्ना वालगोपाल तृणायर्त-उद्धार श्रीकृष्ण-कलेवा वास्मल्य नृग-उद्धार मान्वन-प्रेमी बासकृष्ण गी-मेवक श्रीकृष्ण श्रीविष्ण् गा-प्रेमी श्रीकृष्ण भवमागरसे उद्घारक भगवान् श्रीकृष्ण भगवान् बकाम्र-उद्दार अधास्र-उद्धार

राम-स्यामकी मथुरा-यात्रा बन्धन-मुक्तकारी भगवान् श्रीकृष्य सेवक श्रीकृष्ण जगन्-पूज्य श्रीकृष्णकी अग्रप्जा शिशुपाल-उद्धार समद्शी श्रीकृष्ण शान्ति-इत श्रीकृष्ण सार्थि भोक्रूपा भक्त-प्रतिज्ञा-रचक श्रीकृष्ण अरुष-परिचर्या जयद्रथ-वध संहार-बीछा श्रीकृष्णका अर्जुनको पुनः शानोपदेश परमधाम-गमन भगवान् मत्स्यरूपमें भगवान कुर्मरूपमें भगवान वराहरूपमें श्रीनुसिंहरेवकी गोदमं भक्त प्रहाद भगवान् वामनरूपमें

भगवान् परशुरामरूपम भगवान् बुद्ध रूपमे सगवान किएकरूपमें भगवान् ब्रह्मारूपमें भगवान् श्रीविष्यारुपर्मे भगवान् श्रीशिवरूपम भगवान् दत्तात्रयरूपमे भगवान् सूर्यस्पसं भगवान् गणपतिरूपमें भगवान् ग्राग्नरूपमें भगवान शक्तिरूपमें श्रीगायत्री देवी दास भक्त हनुमानुर्जा विश्वायी भक्त ध्रव गर होगाचार्य भीष्मवितामह अर्जन शस्त्रागार्मे दानवीर कर्ण अजामिल-उद्धार सुद्या पढावन गमिका नारी ब्रेभी-भक्त सुरदासजी गत्स्वामी नृलसीदासजी मीरा (कीतन) मीरावाई (जहरका प्याला) प्रेमी-भक्त रमखान ऋषि-ग्राध्रम

भादर्श वैश्य मन्द्रजी शिशु जीला शकटासुर-उद्धार नज-कूबर-कृत स्तुति मबनीत-वितरण यन-भोजन कालियनागपर कृपा दावानल क्रिवर्धन धारस शिकृष्य-सुवामाकी गुरु-सेवा **बी**नाइली नावजी 🕶 जयापी छ- उन्हार

कंस-बद्धार भगवान श्रीकृष्ण धौर जिज्ञासुभक्त उद्धव श्रीकृष्ण-द्रीपदी फल-पत्र-भोजी श्रीकृष्ण धर्म-तस्यज्ञ श्रीकृष्ण भक्त-भजन-कारी श्रीकृष्या उत्तरा-गर्भ-रखक श्रीकृष्ण योगेरवरेरवर श्रीकृष्ण योगेरवर श्रीकृष्स भगवान्का शरणागतिसे सथका उद्धार

कृष्ण-सम्बा-सह वन-भोजन

एकरंगे चित्र, दाम प्रत्येकका )॥ भगवान् विभृतिमें भक्तोद्वारक भगवान विरवामित्रकी राम-भिचा घहस्योद्धार सोहे राम-सियाकी जोरी भीराम चौर केवट सुनीचणका प्रेमोन्माद राम-विलाप शरणागत भक्त विभीपण सीता-बनवास रामायग्-शिका सीताका पाताल-प्रवेश

देवपि नारदको स्याध (बालमीकि) बाँध रहा है चिक्कि भीलको भगवहर्शन भक्त सुधन्दा श्रीश्रीतित्यानन्द-हरियासका लास-ित≥ग श्राशायत भक्त स्रदासजी परम भक्तिमनी भीराबाई सन्त तुकागम म,लीस ( फूल-फुलमें भगवान)

बहुरंगे चित्र, कागजका साइज ५×७॥ इश्व दाम प्रत्येकक )॥ विष्णु भगवान

हैसिंह भगवान्

शेपशायी

वज नव-युवराज

#### विशेष सुभीता

- १—१०×१५ साइजके सुनहरे, रंगीन और सादे २२ चित्रोंकी कीमत १⊫)।पैकिंग ८)॥ डाकखब ㎏) सब जोडकर १॥॥) होने हैं, जिनके १॥) लिये जायँगे ।
- २—9॥×१० के सुनहरे और रंगीन १०१ चित्रोंकी कीमत आ⊯)॥ पैकिंग ≋) डाकखर्च ॥०) सब जोडकर पा∉॥॥ होने हैं, जिनके ३॥०) स्टियं जायँगे।
- ३—अ॥×१० साइजके सादे ४२ चित्रोंकी कीमत १।-) पैकिंग ->)॥ डाकलर्च ।->)॥ सब जोड़कर १॥) होते हैं, जिनके १।->) सियं जायंगे।

तीनों सेट एक साथ लेनेवालोंको चित्रोंके मृत्यमें ५०% कमीशन दी जायगी अर्थात् १६५छोटे बड़े चित्रोंका मृत्य आ⇒) डाकवर्च पैकिंग १८) कुल मिलाकर ८॥हे) होता है जिसका ४॥⊯) मात्र लिया जायगा।

#### कमीशन-नियम

१०४१५ और अ४१० साइजके सेट न लेकर खुदरा और विकीके लिये एक साथ लेनेपर दो दर्जनसे १०० तक २५) मैकड़ा, १०० चित्रोंसे २५० तक ३७॥) सैकड़ा और २५० से ऊपर ५०) सैकड़ा क्रमीशन दिया जायगा। इसमें डाकखर्च ब्राहकका लगेगा। इससे ज्यादा क्रमीशनके लिये लिखा-पढ़ी न करें। पुस्तकोंके साथ केवल २ या ४ चित्र नहीं भेजे जाते क्योंकि राज्तेमें टूट जाते हैं।

### कल्याणके विशेषांक

#### भगवन्नामांक

'करुयाण' का भगत्रशामांक प्रमिद्ध हैं, इसमें ४९ चित्र और १९० पृष्ठ हैं। अनेक सन्त-महाभा और विद्वानीके बेख हैं। मृह्य १।) में घटाकर दाकमहमूलमहित ॥॥॥) कर दिया है। पहले सं करणके समाप्त हो जानेमं दूसरा संस्करण हाथा गया है। (इसमें कमीशन नहीं हैं)

#### भक्तांक

तीयरे वर्षकी फाइनके साथ मिलता है। अक्रग नहीं।

#### गीतांक

पृष्ट-संस्था ५०६, चिद्र-संस्था १७०, मृत्य डाक-महस्त-सिंदित शा≲) मजिल्द ३१) खरीदनेकी जल्दीकरें क्योंकि यह बहुत थोडा बचा हैं। इसमें कमीशन नहीं है। इसपर कड़ स∓मित्याँ देखियं—

( ६ ) बहा सुन्दर मंग्रह है, खूब प्रचार होना चाहिये।

—महामना पण महन्त्रमाहन मालवीय

- ( ख) गीतांककी मनोहर चित्रावली, सुन्दर द्वपाई और बहुम्ल्य लेखोंका मुझपर बहुत ही प्रभाव पड़ा।
  - --Otto Straus. प्राफेन- बेसलाड प्रिन्तामधा अर्थना
- (ग) गीतांकको देखकर मुसंबद्दा आश्चर्य हुआ, सैंने ऐसी बाशा नहीं की थी। बडा ही सुन्दर प्रस्थ निकला है, भारतीय कक्याण-सन्देशके प्रमियोंके छिये निश्चय ही यह एक सुन्दर साथी है।
  - —एफा० धोर भाटर, प्रो० कील शुनिवासिया, जमनी
- (घ) गीतांक बढ़ा सुन्दर है, छपाई-सफाई मनोहर हैं, यह प्रत्येक घरमें रहना चाहिये। मैं कह नहीं सकता कि मेरेलिये यह कितने कामकी चम्तु होगी।
  - महामहोषाध्याय पेर गङ्गाताथः। सः। बाह्म-धेन्यलर इलाडाबाद खुनिर्धामदीः।
- (स) कल्यासका श्रीमद्भगवद्गीताङ्क भिला। मैं कृतार्थ हो गया...., बदा ही विराट् और आश्रयं-जनक श्रायोजन किया...।

---आचार्य प० श्रीमहावारप्रभावजी दिवेदी

नोध-प्राहकको जहाँतक हो सके. तथी स्वीके अनुसार ही चित्र मँगाने चाहिए, क्योंकि चित्रोंको विको अधिक होनेस चित्र प्रायः घट-बढ़ जाया करते हैं।

- ( च ) सगवद्गीतोक मिका, श्रीत श्रोभाषमात और परिष्कृत विविध और रुचिकर बेलॉका संग्रह है।
  - ---डा० भगवानदासनी प्रम• प०, डी० **टिट्**
- ( छ ) सुप्रसिद्ध और विशेषज्ञ विद्वानोंके सुचिन्तित सरक प्रबन्ध और सुद्धकित कविताओं द्वारा गीताशासका श्रति गम्मीर रहस्य, जनसमृद्दके हृत्यक्रम करवाना इस अक्षका मुख्य बद्देश्य है, यह बद्देश्य पूर्णक्ष्मसे सफल हुआ है इसमें कोई सन्देह नहीं।

- (ब) भगवरीताङ्कमें .....गीता-साहित्यकी सूची प्रकट करके गीताके अभ्यासियों को बड़ा सुभीता कर दिवा है। सुयोग्य, विद्वतापूर्ण और धर्म-प्रेमी कलमसे लिखे हुए लेखोंसे तो अङ्क सुशोभित है ही। — काकाकालेलकर
- ( इ.) अड देखकर सुक्ते आधर्य हुआ कि इतना वृहत आकार होनेपर भी लेख प्रायः सभी उत्तम संगृहीत हुए हैं। मैं इस प्रइको अति उपयोगी समस्ता हूँ।

-महामहोपाध्याय पं । गिरभरजी शर्मा चतुर्वेदी

## श्रीरामायणांक

दूसरा संस्काया ! पुनः हप गया ! नवीन संस्करया !

जिसकी प्राप्तिके किये अनेक प्रेमी खाकायित थे बही 'रामायणाक्न' पुनः इप गया। केवज ५००० हुपा है, मूल्य २॥३) ही रक्या गया है। जिन सजनोंकी माँग छीटा ही गयी थां, वे अब माँगवा सकते हैं। पृष्ठ पाँच सीसे उपर और सैकड़ों चित्र हैं।

रामायणांकका गेटप, छपाई, सफाई, कागज और बाइन्डिंग सब सुन्दर हैं।

रामायणांकमें श्रीरामजीको लोलाओं के अनेक सुनहरे, बहुरंगे, सादे चित्र एवं अनेक पवित्र सीर्थ अयोष्या, प्रयाग, काशी, चित्रकूट, पञ्चवटी, रामेश्वर, जनकपुर, श्रीगवेरपुर चादिके दर्शनीय चित्र हैं। रामायणकालान भारतके कई मौगोठिक मानचित्र भी हैं।

रामायणांकर्ने अनेक महात्माओं, देशी-विदेशी विद्वानों और रामायणप्रेमियोंके लेख हैं।

रामायणांक-सुखमय जीवनका अमोघ साधन है।
आजतक करुयाणां सिवा इसने बढ़े किसी मी सामयिक
पत्रको दुबारा छपकर आपकी सेवा करनेका ध्रवसर नहीं
मिखा। यदि आप इस बार इस श्रद्धको न अपना सकेंगे
तो समस्र कीजिये कि एक उत्कृष्ट बन्तुसे बिद्धित रह जायँगे,
क्योंकि इसके शीज तीसरी बार छपनेकी भाशा इम अभी
भापको नहीं दिखा सकते। छतः खरीवनेमें शीवता कर
सकते हैं।

#### कुछ सम्मतियाँ पहिये-

"" सुन्दर, सस्ता और उपयोगी निकला है।

है। ... अङ्क संग्रह्यीय है। भारत ( इलाहाबाट )

छेस बड़े-बड़े विद्वानोंकी खेखनियोंस हिस्से गये हैं। कई छेख तो भारतसे भिछ देशोंसे भी भँगवाये गये हैं। ...... छेख प्रायः सब तथ्यपूर्ण एवं जानकारीसे भरं हुए हैं। ..... कई सहस्र रुपया थ्यय करना पदा होगा फिर भी इसका मृल्य केवल र॥ ⇒) रक्खा गया है...... अवस्य संग्रह करना चाहिये। श्रायंगित्र (आगरा)

प्रवाप (कानपुर)

……'रामायणांक' हिन्दीजगत्की एक स्थायी संपत्तिके रूपमें सदा आदर पासा रहेगा—……। अपने संग्रका अदितीय प्रन्थ है, साथ ही 'कल्याख' नामको सार्थक करता है।……हमारी प्रस्थेक हिन्दी-प्रेमासे अपील है कि यह इस विशेषांकको मँगवाकर अवस्थ परं, इससे 'लोकलाहु परस्थोक निवाह' दोनों साधनाएँ सफल होंगी!

मापुरा (लखनक)

"" हिन्दी-मापा इतकी मुख्य आहे कीं, हिन्दी भाषेशी विशेष परिषय नससार्या महाराष्ट्रीय वाचकांताहिं पौतील सर्व छेख समजण्या जोगे आहेत । फेसरा (पूना) ""अपनी शानका अनीला ही हैं। "विशेष संग्रहणीय है। शुक्रिसमाचार (दिहां)

**₹**4

### श्रीकृष्णांक

पृष्ठ-संस्था ५२२, चित्र सुनहरे ४, बहुरंगे १६, सादे ८६ हैं । मृत्य डाक-महस्तुल-सहित २॥३) है । संस्करण १७५००।

#### सम्मतियाँ---

हिन्दीमिलाप (दैनिक) ..... जो सुन्दर और बिद्रता-पूर्च लेख जिसे गये हैं उनके पाउसे सब छोग ही लाभ उठा सकते हैं। उनका भाव श्रीकृष्य के प्रति और भी हद हो सकता है। हिन्दू-शाखों और धर्म-प्रन्थोंके उन्न श्रेणीके भावों-का पता जग सकता है। ...... हम चाहते हैं कि हमारे नवयुवक विशेषस्पसे इचर अधिक ध्यान हैं..... हमें पूर्ण विश्वास है कि उनके लिये 'श्रीकृष्यांक' के अमृत्य जेस बहुत सहायक हो सकते हैं।

PIONEER.....The articles and poems together number hundreds, by a large number of writers, including men like Pandit Madan Mohan Malaviya. Many of the articles are very good and readable.... the illustrations are all very beautiful and

in themselves amply repay the price of the annual.

SEARCH LIGHT......is full of very interesting and informing articles containing new ideas and new interpretations of the various aspects of life and teaching of Lord Shri Krishna.......In short it is an excellent publication in every way..... we commend it to all interested in study of the life and the teachings of Lord Shri Krishna.

केमरी (मराठी अर्थसाप्ताहिक)—यांत श्रीकृष्णु-चरित्रा विषयीं अमुक विषय आला नाई। अर्से सहसा झालेंच नाहीं ""क्ष्माण्"मासिकानें त्रीकृष्ण्चरित्राचा जो सुधा-सागर निर्माण् केला आहे स्यांत महाराष्ट्रीयांनींडि थोडीफार भर धातली आहे। ""बङ्क संग्राह्म आहे।

कर्मचीर (साप्ताहिक)-हिन्दीमें यह पत्र अपने हंगका अन्ठा है। विशेषता यह है कि इसमें विशापन नहीं छापे जान। " "हिन्दी-भाषी भक्तों, पाठकों और प्रेमियोंको कृष्णप्रेमका एक सधुर खजाना देता है।

### हालहोको प्रकाशित हुई नयी पुस्तकें

#### (१) श्रीएकनाथ-चरित्र (स्राच्या)

लेखक--श्रीहरि-भक्ति-परायण पंश्लक्ष्मण रामचन्द्र पांगारकर, भाषान्तरकार श्रीलक्ष्मण नारायण गर्दे।

हिन्द्रीमें एकनाथ महाराजकी जीवनी असीतक हमने नहीं देखी। यह एक परम सागवतका प्रसिद्ध खोकप्रिय पावन चरित्र पदकर, उनके उपदेश सुनकर पवित्र होह्ये। मूल्य॥) आठ आना मात्र, अपाई-सफाई सुन्दर, मोटा एश्टिक कागज।

### (२) ज्ञानयोग

सम्त श्रीभवानीशङ्करती महाराजके ज्ञान-सम्बन्धी उपदेश।

### (३) श्रीरामऋष्ण परमहंस

(सचित्र)

लेखक-सामी श्रीचिदातमानन्दर्जा।

परमहंसदेवका नाम भारतवर्षमें ही नहीं संसादके अनेक भागोंमें प्रसिद्ध हैं। इस प्रत्यमें उन्हींके जीवन और ज्ञान-भरे उपदेशोंका संग्रह है। खपाई साफ-सुन्दर, मृल्य 13), मोटा एप्टिक कागज ।

(४) ईश्वर

महामना मास्रवीयजीने इस पुसाकमें ईश्वरके स्वक्रपका और कर्मका वेदशाश्वसम्मत बहुत ही सुन्दर निक्पय किया है। इस पुसाकको मन बगाकर पदनेसे गनुष्यको ईरवरका ज्ञान और धर्मका तश्व स्वयतक्ष करनेमें बहुत बड़ी सहायला मिस्र सकती है। मुख्य देवक /)।

पता-गीताप्रेस, गोरक

## ईश्वरकी प्राप्तिमें चार बड़े विघ्न

१-मांमाहार, २--खर्चीला जीवन,३-विद्याका मद, ४-श्रद्धाका श्रमाव

१-मांसाहारी सब जीवोंमें कभी भगवानको व्यापक नहीं देख सकता, मांस-लालुप निर्दय हो जाता है, इससे वह इश्वरकी द्याका अधिकारी नहीं होता । मांसाहारीका स्वास्थ्य खराब रहता है, जिससे वह भजन नहीं कर सकता । मांसाहारीकी चिचवित्यों तामिसक रहती हैं, जिससे व भगवानमें नहीं लग सकतीं । अत्तप्य मांसाहारका सर्वथा त्याग करें। ।

२—सर्चीला और विलामी जीवन पापका घर है। जो अधिक सर्च करता है और श्रीकका सामान जुटानेमें लगा रहता है, उसे दिन-रात घनकी चिन्तामें ही जीवन विताना पड़ता है, कहीं भूले-भटके सन्संग या अच्छे स्थानमें चला जाता है तो वहाँ भी धनकी ही बात से।चता है। अत्र सादा-सीधा जीवन विताओं और बहुत ही कम खर्च करों।

3-विद्याका मद मनुष्यको सरल सन्तोंकी वाणीमें विश्वास नहीं करने देता, वह शासार्थ और दूसरेकी उक्तियोंके खण्डनमें ही जीवन वितानेको बाध्य करता है, नम्रतास किसी भी अच्छी शिक्षाको ग्रहण नहीं करने देता। अतएव विद्याका धमण्ड छोड़कर जीवनको उसत बनानेवाली शास्त्रोंकी शिक्षा ग्रहण करो।

४-श्रद्धाका अभाव मनुष्यको सर्वधा ईश्वर-विमुख कर देता है। कारण सबसे पहले परमात्मामें विश्वास करनेके लिये शास्त्रवचन और आप्तराक्यमें श्रद्धा करनी पड़ती है। विश्वास किये विना प्राप्तिका साधन नहीं होता और साधन विना प्राप्ति नहीं होती। अतएव शास्त्र, सन्त और आन्मापर विश्वास करो।

### Registered No. A. 1724.



### आरति

जय जगदीश हरे, प्रभु ! जय जगदीश हरे ! मायातीत् महेश्वर, मन-वच-बुद्धि परे ॥ टेक ॥ आदि, अनादि, अगोचर, अविचल, अविनाशी । अतुल, अनन्त, अनामय, अमित शक्तिन्राशी ॥१॥ जय॰ अमल, अकल, अज, अक्षय, अव्यय, अविकारी । सत, चित, सुखमय, सुन्दर, शिव, सत्ताधारी ॥२॥ जय• विधि, हरि, शंकर, गणपति, सूर्य, शक्तिरूपा। विश्व-चराचर तुम ही, तुम्हीं विश्वभूषा ॥३॥ जय० माता - पिता - पितामह - स्वामि - मुहद्द- भर्ता । संहर्ता ॥॥ जय॰ विश्वोत्पादक पालक रक्षक साक्षी, शरण, सखा, त्रिय, त्रियतम, पूर्ण प्रभो । केवल, काल, कलानिधि, कालातीत, विभो ॥५॥ जय॰ राम-कृष्ण, करुणामय, प्रमामृत-सागर। मन-मोहन, मुरलीधर, नित-नव, नटनागर ॥६॥ जय॰ सब विधि हीन,मिलन-मित्हम अति पातिकजन । प्रभु-पद-विमुख अभागी कलि-कलुषित तन-मन ॥७॥ जय॰ आश्रय-दान दयार्णव ! हम सबको दीजै। पाप-ताप हर हरि ! सब, निज-जन कर लीजै ॥二॥ जय•



